
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 63 (1979)

Artikel: Die Kirche von Erlenbach I.S. : ihre Geschichte und ihre
Wandmalereien

Autor: Stähli-Lüthi, Verena

Kapitel: Zur Geschichte der Kirche und des Kirchenspiels Erlenbach

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1070964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1070964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR GESCHICHTE
DER KIRCHE

UND DES KIRCHSPIELS
ERLENBACH





DIE VERHÄLTNISSE IM MITTELALTER

DIE LAGE DER KIRCHE, IHRE URSPRÜNGE
UND DIE BAULICHE ENTWICKLUNG BIS 1400*

Hinter den steil aufstrebenden Felsen von Niesen, Burg- und Sim-

menfluh, die nur schmale Durchgänge gewähren, beginnt das Simmen-
tal sich unvermittelt zu öffnen. Die Hänge steigen sanfter, der Wald
weicht lichtem, grünem Weideland, die schroffen Formen lieblicheren
Linien. Die hier am Sonnenhang zu Füssen des Stockhorns gelegenen
ländlichen Siedlungen, die sogenannten «Bäuerten» Latterbach,
Allmenden, Thal, Erlenbach, Eschlen, Balzenberg und Ringoldingen, sind

von alters her zum Kirchspiel Erlenbach zusammengeschlossen.

Die günstige Lage an der Verbindungsstrasse vom Aaregebiet ins

Rhonetal hat die Bäuert Erlenbach früh vor allen andern ausgezeichnet.

Bereits im ersten Jahrtausend nach Christus scheinen die strategischen

Vorteile des Pfrundhubels, der als markanter Hügel den Dorfkern überragt,

erkannt worden zu sein. Jedenfalls glaubt man aus alten Mauerresten

auf einen Wachtturm schliessen zu dürfen, von dem aus der Blick
ungehindert talein- und -auswärts schweifen konnte. Diese Überreste

sind uns heute nur noch in Photographien überliefert ', da sie 1929 dem 40

Schulhausneubau zu weichen hatten. Nach einem Bericht von Otto
Tschumi betrug die Seitenlänge des quadratischen Turms 8,7 m, die

Mauerdicke 1,5 m. Das Mauerwerk habe für die Datierung keinen
sicheren Hinweis gegeben, hingegen seien einige kleine Funde aus der

Nähe des Turms - eine Lanzenspitze, eine Pfeilspitze, Beile und ähnliches

— teils keltischer, teils römischer, teils frühmittelalterlicher
Herkunft. Deshalb äusserte Tschumi «mit der notwendigen Vorsicht» die

Vermutung, «dass der quadratische Turm aufdem Pfrundhubel bei

Erlenbach eine römische Besatzung barg», zumal in der Gegend auch

römische Münzen zum Vorschein gekommen waren2. Dieser Deutungsversuch

fand bei der einheimischen Bevölkerung Anklang und schlug

* (Pläne im Anhang)

19



Die Kirche von Erlenbach in romanischer Zeit. Rekonstruktionsversuch.

20



feste Wurzeln3. Die Fachwelt dagegen neigt heute dazu, den nunmehr

gänzlich verschwundenen Turm ins frühe Mittelalter zu verweisen. Für
eine Datierung in keltische oder römische Zeit können die erwähnten
Lanzen- und Pfeilspitzen deshalb nicht als verbindliche Beweisstücke

gelten, weil ihr genauer Fundort nicht aufgezeichnet wurde und somit
auch nicht feststeht, ob sie wirklich zum Turm gehörten. Zudem harren
sie einer erneuten Altersbestimmung nach modernen Methoden.

Unsicherheit trübt auch die Geschichte der ersten Kirche von Erlenbach.

1932 und 1939/40 kamen beim Abgraben des Bodens im östlichen
Bereich des heutigen Schiffs verschiedene Mauerreste zum Vorschein.

Von der ersten Grabung sind zwei Photos und ein Plan mit summarischer

Legende überliefert4; 1939/40 waren zwar neben wenigen photo- 37

graphischen Aufnahmen auch Skizzen mit Massangaben entstanden3,

aber man hatte dabei den Mauerverbänden und der Beschaffenheit des

Mörtels zu wenig Beachtung geschenkt, so dass erst ein erneutes Öffnen
des Bodens mehr Aufschluss geben wird. Immerhin lässt ein Stück
Fundament, das der heutigen südlichen Längsmauer parallel läuft, auf eine

Vorgängerkirche schliessen, deren Grundform jedoch erst noch zu
erforschen ist. Ein quer verlaufender Mauerzug deutet auf eine Schranke

hin. Ob diese zur alten oder zur heutigen Kirche gehörte, bleibt ebenfalls

ungewiss. Noch mehr Kopfzerbrechen bereitet ein zweites querverlaufendes

Mauerstück drei Meter weiter westlich, zumal aus der erhaltenen

Grabungsskizze gar nicht hervorgeht, wie weit der Boden hinten im
Schiff überhaupt untersucht wurde.

Wenden wir uns besser dem bestehenden Bau zu: Das ursprünglich
flach gedeckte Kirchenschiff entstand im Zeitalter der Romanik, wohl
im 11., vielleicht auch im frühen i2.Jahrhundert. Rundbogige Fenster- 38

chen spendeten spärliches Licht. Der Raum war nicht nur von Westen,
sondern auch durch eine aus Tuffsteinquadern errichtete Rundbogenpforte

in der Nordwand zu betreten. Im Osten schloss sich eine eingezogene

Apsis an, die den Altar barg. Auf dem östlichen Ausläufer des

Pfrundhubels gelegen, beherrschte die Kirche die schlichten Wohnbauten

zu ihren Füssen.

Wohl in der zweiten Hälfte des 13.Jahrhunderts erfuhr das Schiffeine

Verlängerung nach Osten, wobei das neue südliche Stück Längsmauer
wahrscheinlich ein zusätzliches Fenster, das nördliche eine spitzbogige

21



i kleine Pforte erhielt. Die Apsis musste einem quadratischen Turmchor
weichen und ist uns nur noch durch die im Boden verborgenen Reste

29 bezeugt. Der neue Chor6 erhielt ein schweres Kreuzrippengewölbe.
Seine beidseitig gefasten [abgekanteten] Rippen ruhen auf heute zum
Teil beschädigten Konsolen aufund durchkreuzen sich im Scheitel, stos-

sen also nicht auf einen besonders ausgebildeten Schlussstein. Welche

Form die Fenster aufwiesen, ob sie rund- oder spitzbogig gestaltet waren,

bleibt ungewiss, denn sie erfuhren später verschiedene Veränderungen.

Nördlich des Chors wurde wohl im 14.Jahrhundert eine kleine
Sakristei angebaut. Die beiden Chorstufen entstanden dagegen erst

1939/40 im Zusammenhang mit der Neugestaltung des Fussbodens.

Farbspurenlassen vermuten, dass die Kirche bereits in romanischer Zeit
ausgemalt war. 1932 kamen beim Freilegen der Apsisfragmente sogar

Malspuren an der Aussenseite der Mauer zum Vorschein7. Weitere
Malereien gehören dem i4.Jahrhundertan ; doch mit Ausnahme einer Chri-

19 stophorusfigur, dem Mahnbild schwatzender Frauen und spärlichen

Fragmenten eines Jüngsten Gerichtes (vgl. S. 138 f.) liegen diese frühen
Schichten unter den restaurierten Malereien verborgen.

DER SCHUTZHEILIGE

Welchem Schutzpatron die Erlenbacher ihre Sorgen und Nöte
anvertrauten, scheint ein Geheimnis zu sein, das die Archive nicht so leicht

preisgeben wollen. Jedenfalls ist bis heute keine verlässliche Urkunde

zum Vorschein gekommen, die verrät, wem die Kirche geweiht war.
Ein Hinweis findet sich zwar in der um 1450 entstandenen Strättliger
Chronik, in welcher der schreibgewandte Priester Elogius Kiburger mit
viel blühender Phantasie die Geschichte der Michaelskirche von Einigen
festgehalten hat. Das heute so idyllische kleine Gotteshaus am Ufer des

Thunersees war in früheren Zeiten beliebter und vielbesuchter
Wallfahrtsort. Einst aber - so berichtet Kiburger - habe Herr Heinrich von
Strättligen die Kirchweih von Einigen dermassen verkommen lassen,

dass Oberdiessbach, Erlenbach, Gsteig bei Interlaken und Hasli [Meirin-
gen] die Konsequenzen gezogen hätten, indem sie «ir kilchen liessent

wichen [weihen] under dem namen sant Michels, dass sie fuwerthin nit me

22



kament zu der kilchen des Paradis» [Einigen]8. Demnach hätte in Erlenbach

St. Michael gewaltet. Dieser Hinweis wird durch eine weitere

Überlegung bestärkt: Die Kirchgenossen wohnten teilweise auf weit

abgelegenen Höfen. Nicht alle nahmen den stundenlangen Marsch zur
Kirche für jeden Gottesdienst unter die Füsse. Doch am Festtag des

Schutzpatrons war der Zulauf gross. Man erwies dem Heiligen in der

Kirche seine Reverenz, erledigte aber bei dieser Gelegenheit noch weitere

Angelegenheiten im Dorfe, zum Beispiel Einkäufe. - Wo viele
Menschen zusammenkommen, da treffen auch die Marktfahrer ein.

Michaelstag ist der 29. September, und immer noch nennen die Erlenbacher

ihren Herbstmarkt «Michelsmärit». So hat sich St. Michael durch
die Reformation zwar aus der Kirche, aber bis heute nicht aus dem
Dorfleben vertreiben lassen. - Diese Überlegungen finden ihre Bestätigung

in Abbildung 16 a.

DAS KIRCHSPIEL ERLENBACH
UND SEINE ERSTEN SCHIRMHERREN

Viele unserer Gotteshäuser entstanden als Eigenkirchen, was bedeutet,

dass ein privater Stifter ihren Bau ermöglichte und für den
Lebensunterhalt des Priesters eine Pfrund - Land und Geldvermögen - zur
Verfügung stellte. Dem Eigenkirchenherrn kam dafür das Recht zu, dem

Bischof einen Priester zur Wahl vorzuschlagen und einen Teil der
Kirchenzehnten in die eigene Tasche zu stecken. Diese Einkünfte waren
deshalb begehrt, weil sie — im Gegensatz zu den Bodenzinsen - nicht der

Geldentwertung unterlagen. Bereits in karolingischer Zeit hatte man
die Zehntabgaben an die Pfarrkirchen gesetzlich geregelt : Ein Viertel

ging an den Pfarrer, ein weiteres Viertel an die Armen und Fremden ; das

dritte Viertel diente dem Unterhalt der Kirchengebäude und das letzte

Viertel stand dem Bischof zu. Nach dieser Regelung hatte der Eigenkir-
chenherr lediglich Anspruch auf das Viertel, das für die Gebäudereparaturen

bestimmt war. «Allein, als sich unter den letzten Karolingern die

weltliche und die kirchliche Ordnung immer mehr lockerten, setzten

sich viele oder doch die meisten Eigenkirchenherren über diese Schranken

hinweg, indem sie unter Missachtung der kanonischen Teilungsre-

23



geln den Zehnten ganz oder grösstenteils ihren Kirchen und oft auch

sich selbst zukommen Hessen9.» Die Rechte und Pflichten des Eigenkir-
chenherrn, «Kirchensatz» genannt, waren erblich und konnten auch
verkauft werden.

Der Bau der romanischen Einapsidenkirche von Erlenbach (vgl.
S.21) wird der Initiative der Freiherren von Erlenbach zu verdanken
sein10. Aber erst die späteren Gebieter über das Niedersimmental, die

mächtigen Herren von Weissenburg, sind als Schirmherren der Kirche

bezeugt. Was ihnen an Kirchenzehnten zufloss, durfte sich sehen lassen,

denn das Einzugsgebiet umfasste nicht nur das Niedersimmental bis hinauf

gegen Därstetten, sondern auch das ganze, von Süden her einmündende

Diemtigtal. Für die dortigen Kirchgenossen bedeutete der Besuch

des Gottesdienstes in Erlenbach einen Fussmarsch bis zu drei Stunden.

Mit der Zeit entstand deshalb in Diemtigen eine Filialkirche, die Kapelle
des heiligen Nikolaus und der heiligen Katharina. An hohen Festtagen,
aber auch für Begräbnisse, hatten die Bewohner des Diemtigtals jedoch
weiterhin den Weg nach Erlenbach unter die Füsse zu nehmen. Erst 1527
errichtete der Rat zu Bern im Zusammenhang mit der Reformation in

Diemtigen eine selbständige Pfarrei1 '. Eine Idee von der ursprünglichen
Grösse des Kirchspiels Erlenbach gibt eine Zehntsteuer, die den Pfarreien

im Jahr 1285 zugunsten des Heiligen Landes auferlegt wurde. Erlenbach
hatte 60 Schilling zu entrichten, doppelt so viel wie Zweisimmen und

Spiez, sechs mal soviel wie Boltigen. Nur das Kirchspiel von Frutigen
im benachbarten Kandertal war mit seinen fast dreimal höheren Abgaben

bedeutend grösserI2.
All diese Pfarreien gehörten mit dem übrigen Gebiet westlich der

Aare zum Dekanat Köniz des Bistums Lausanne. Die grosse Entfernung
vom Genfersee machte den Bischofjedoch zu einem seltenen Gast, was

den Priestern wie den Eigenkirchenherren um so mehr Freiheiten offen-
liess.

Im Lausanner Kirchenverzeichnis von 1228 ist die Kirche Erlenbach
als «Arlinbach» zum ersten Mal urkundlich erwähnt'L Wer für ihren
baulichen Unterhalt sorgte, ob die Freiherren von Weissenburg als

Schirmherren allein dafür verantwortlich waren oder ob sie sich mit den

Kirchgenossen in diese Pflicht teilten, ist nirgends festgehalten

Hingegen wissen die erhaltenen Schriften zu berichten, dass die Kämpfe der

24



Weissenburger gegen das aufstrebende Bern auch das Kirchengut in
Mitleidenschaft zogen. Als es den Bernern gelang, bis Erlenbach
vorzudringen, plünderten sie das Gotteshaus schonungslos aus, erklärten sich

aber in einem späteren Vergleich bereit, die gestohlenen Kelche und

übrigen Ausstattungsgegenstände wieder zurückzugeben, was der Priester

am 7. Dezember 1303 schriftlich bestätigte. Diese Urkunde ist das älteste

erhaltene Schriftstück über die Erlenbacher PfarreiI5.

ERLENBACH KOMMT ANS AUGUSTINERKLOSTER
INTERLAKEN

Der Kampf gegen Bern brachte die Herren von Weissenburg in so

arge finanzielle Bedrängnis, dass sie sich in einen Handel um den

Kirchensatz von Erlenbach einliessen, den sie, um ihrem angeschlagenen
Rufnicht noch mehr zu schaden, nach aussen als uneigennützige Vergabung

tarnten: Am 20. August 1330 schenkten Johannes von Weissenburg

und seine beiden Neffenjohannes und Rudolfdem Augustinerkloster

Interlaken nebst einem Grundstück den Kirchensatz von Erlenbach

samt allen damit verbundenen Ansprüchen: dem Patronat, dem Haus

des Priesters mit dem dazugehörenden Land sowie zwei Gütern,
genannt «de Kumme» und «in dem Wijer16». Am 7. September des

gleichen Jahres bestätigte die Propstei, JunkerJohann von Münsingen habe

zum Erwerb dieses Kirchensatzes tausend Pfund beigesteuert, wofür sie

ihm eine Jahrzeitfeier, also eine alljährliche Messe an seinem Todestag,
zusicherteI7. Fünf Tage später stellten die Weissenburger den Chorherren

eine Quittung aus über 1200 Pfund, «di si uns schuldig waren... von
des kilchensatzes wegen von Erlembach, den wir in gegeben hein18».

Was grosszügig «titulo perfecte et irrevocabilis donationis et resignacio-
nisI9», das heisst «als vollständige und unwiderrufliche Schenkung und

Abtretung» proklamiert worden war, entpuppte sich damit als ein
Verkauf, der sich zur Deckung der immer grösseren Schulden aufgedrängt
hatte.

Von den neuen Einkünften, die den Augustinern von Interlaken aus

diesem Erwerb zuflössen, sei hier eine Zehnten-Ausscheidung erwähnt,
die anlässlich der Übertragung des Kirchensatzes vorgenommen wurde.

25



Sie enthält Ortsbezeichnungen, die heute fast unverändert noch bestehen.

Nach dieser Verfugung sollte der Priester Johans von Harmettin-

gen dem Kloster Interlaken aus den Kirchenzehnten jährlich 200 Mütt
Korn nach Simmentaler Mass20 abtreten, und zwar

usser [aus dem] zenden ze nitflu [Nidflue] 31 Mütt
Dagegen hatte das Kloster dem Priester von Erlenbach den Ehrschatz

der genannten Zehnten zu überlassen, eine Abgabe, die normalerweise

nur beim Tod oder Wechsel der Lehenleute oder des Lehenherrn
entrichtet werden musste, hier aber jährlich eingezogen wurde, und zwar
vom Zehnten von Moos 1 Vx Pfund Pfennige Berner Währung, von
Pfaffenried zwei Ochsen, von Schwendi und vom Lehn-Zehnten auf
dem Bühl je zwei Frischlinge, von Reichenbach 1 Pfund und von
Allmenden 4 Schillinge21.

Noch standen die Interlakner Chorherren den verarmten Weissen-

burgern in ungebrochener Macht gegenüber. Bald aber brachte ein

innerer Zerfall auch ihnen wirtschaftliche Schwierigkeiten. Als Folge
davon wurde der Kirchensatz von Erlenbach dem Geschlecht der Brandis

verpfändet. Der Bischof von Lausanne versuchte, das Leben der Mönche

mit neuen Vorschriften wieder in rechte Bahnen zu lenken. Zur
Erhaltung des äusseren Ansehens stand Bern dem Kloster bei22. Die Lage
besserte sich soweit, dass Thüring von Brandis dem Propst und Kapitel
im Jahr 1369 für eine Summe von 1060 Gulden «lauters goldesund rechter

gewicht» quittieren konnte, womit «nutze und zehenden der kilche

zu Erlibach» wieder an die Chorherren zurückgingen2 L

Ihr Guthaben pflegten die Augustiner mit mehr Strenge einzutreiben,
als den Untertanen lieb war. Sie gerieten auch mit dem Kloster Därstet-

ten in Streit, das gemäss einer alten Abmachung aus seinem im Kirchspiel

Erlenbach gelegenen Eigentum keine Zehnten ablieferte. Uner-

den zenden von MOSE [Moos]
den zenden ze phaffen-riede [Pfaffenried]
den zenden ze swendi [Schwendi]
den zenden der do heisset der len-zende

uffem bule [aufdem Bühl]
den zenden ze richenbach [Reichenbach]
den zenden ob albenden [Allmenden] uffen

dien flun

8 Mütt
44 Mütt

90 Mütt
13 Mütt

8 Mütt

6 Mütt

26



bittlich setzte Interlaken 1403 durch, dass Därstetten fortan nur ausjenen
Gütern nichts schulde, die es aufeigene Kosten baue und unterhalte, die

Besitzer oder Lehenleute der übrigen Ländereien aber anzuhalten habe,

der Kirche zu Erlenbach und deren Patronen die ordentlichen Steuern

zu entrichten24.
Neben dem Durchsetzen seiner Rechte scheint das Kloster Interlaken

in Erlenbach auch seine Pflichten ernst genommen zu haben. Als Abgesandte

des Bischofs von Lausanne 1416/17 auf einer Inspektionsreise
auch die Kirche Erlenbach besuchten, hatten sie an ihrem baulichen
Zustand nichts zu bemängeln. Sie beanstandeten nur den Taufstein, zwei
Gefässe und die Bücher, welche neu gebunden werden sollten. Damals

zählte das Kirchspiel einschliesslich des Diemtigtals 300 Haushaltungen,

war also immer noch weitaus das grösste des Niedersimmentals, denn

Wimmis, am Taleingang, umfasste nur 100 Herdfeuer und Oberwil, das

benachbarte Kirchspiel taleinwärts, deren 70 2L Auch wirtschaftlich und

politisch war Erlenbach Zentrum der Talschaft. Sein Markt genoss
bereits im 15.Jahrhundert einen bedeutenden Ruf, und in seiner Kirche
fand alljährlich die Landsgemeinde statt, an der alle Bürger über vierzehn

Jahren teilnehmen konnten. Die angesehene und reiche Pfarrei erforderte

Geistliche, die den Aufgaben einer derartigen Talkirche gewachsen

waren. Fast alle Priester, die Interlaken nach Erlenbach entsandte,

waren Chorherren, einige von ihnen stiegen zur Propstwürde auf26.

EIN LEHRBUCH AN DEN KIRCHEN WÄNDEN

In der ersten Hälfte des 15.Jahrhunderts wurde die Kirche Erlenbach

vorübergehend zur Baustelle. Geplant war eine Neugestaltung des

gesamten Innenraums. Offensichtlich hatte man sich die Aufgabe gestellt,
der Gemeinde die christliche Heilsgeschichte in ihrem Zusammenhang
bildhaft vor Augen zu fuhren. Weil das einfache Volk des Lesens noch

nicht kundig war, sollten die Kirchenwände Träger einer belehrenden

Bilderfolge werden, wobei in der Ausführung auch ein Einklang
zwischen Architektur und Wandmalerei geplant war. Dies erforderte eine

neue Wandgliederung. Mit dem Nordeingang mussten auch die recht

ungünstig gelegenen Rundbogenfensterchen im Schiff durch rechtek-

27



Die Kirche von Erlenbach im i J.Jahrhundert.
Rekonstruktionsversuch.

kige ersetzt werden, die in ihrer Grösse genau aufdas vorgesehene

Bildprogramm abgestimmt waren. Darauf liess man an der Nordwand in
einer dreireihigen Bilderbibel darlegen, wie die Menschheit durch den

Sündenfall immer tiefer in Wirrnis versank, bis sich durch die

Menschwerdung und den Opfertod Christi der Weg zurück ins Paradies wieder
öffnete. Diese mögliche Rückkehr kam an der Südwand in einem grossen

Jüngsten Gericht und einem Zyklus über die Sieben Sakramente zur
Darstellung. Im Chor, eigentlich dem Altarhaus, das dem Priester
vorbehalten blieb, fanden sinngemäss die wichtigsten Verkünder und Träger

der christlichen Lehre ihren Platz. An die Westfassade kam gross der

heilige Christopherus zu stehen.

Wie sich dieses umfassende kirchliche Lehr- und Erbauungsbuch im
einzelnen logisch und klar zusammensetzt, und wie selbst eine jede
Szene sich streng auf das Wesentliche ausrichtet, wird hier im zweiten
Teil ab Seite 96 beschrieben. Der Stifter und die Maler sind ab Seite 114

gewürdigt.

28



DIE UMGESTALTUNG DES CHORS
IM AUSGEHENDEN MITTELALTER

SAKRAMENTSNISCHE UND CHORTURM

Vielen Landkirchen fehlte ein fester Aufbewahrungsort für die Hostie.

In Einigen zum Beispiel «ward das wirdig sacrament geleit in ein

kisten, da man die messgewender und messachel [ Messgeräte] inne

hatt, und dik und vil von groben lüten darufward gesessen27». Aus
diesem Grund verlangten die bischöflichen Abgesandten, die 1453 die
Kirchen inspizierten, fast überall den Einbau einer Sakramentsnische. In
Erlenbach wurde sie um einiges später als befohlen in die Nordwand

eingebrochen und mit neuen Malereien umrahmt, von denen sich lediglich
der heilige Hieronymus in der Nordostecke erhalten hat (vgl. Seite 142). 32

Des weiteren forderten die Visitatoren in Erlenbach ein Ewiges Licht im
Chor, ein feines Tüchlein in den Sakramentsbehälter, die Herstellung
eines Weihrauchbehälters (Naveta), den Gebrauch von Weihrauch und

nicht von Wachs im Räucherfässchen, das Flicken der Priestergewänder
und Kirchenfenster, das Auslegen der Sakristei mit Holzladen, das

Vergittern der Sakristeifenster, ein schriftliches Verzeichnis der Priestergewänder,

Altarzierden und anderen Kostbarkeiten, eine Aufstellung über
sämtliche Einkünfte und Rechte der Kirche, das Abschliessen des

Kirchhofs und das Aufrichten von je einem Kreuz an seinen vier Ek-
ken28.

Der Turm erschien den kritischen Inspektoren zu bescheiden. Auf
ihre Weisung hin, ihn höher hinaufzuführen, dürfte der in seiner Form
bis heute erhaltene achteckige, im untern Viertel leicht geknickte Spitz- 1

heim entstanden sein. Das Mauerwerk behielt seine bisherige Höhe.

Wohl 1693 kam als Krönung das schöne schmiedeeiserne Kreuz dazu29.

— 1828 musste die Helmkonstruktion umfassend erneuert werden. An
der Lieferung der dazu benötigten elf Tannen hatten sich die Bäuerten

im Verhältnis zu ihrer Grösse zu beteiligen 3°. 1843 liess sich «Hr. Schü-

pach, Maler in Thun, für die Vergoldung des Sterns auf der

Kirchthurmspitzelaut specifizierte Note 18 Pfund, 5 Batzen, 5 Kreuzer»

auszahlen, und Schreinermeister Regez kassierte 1 Pfund «für das eiserne

Kirchthurmkreuz anzustreichen»3 '.

29



NEUE MALEREIEN

Nach der Mitte des 15 .Jahrhunderts musste der zwölfte Apostel in der

Südwestecke des Chors einem einzelnen neuen Wandbild weichen, von
welchem heute lediglich ein Engel noch zu sehen ist, der dem Höllenrachen

eine Seeleentreisst (vgl. Seite 141).-Diespätere Vergrösserung der

Südfenster mag mit dem Aufstellen eines Flügelaltars in Zusammenhang

stehen32, denn solche bedurften einer angemessenen Beleuchtung.
Über den beschädigten Malschichten entstanden nochmals Apostelfiguren

(vgl. Seite 142). Aber bereits kündeten sich die ersten Zeichen der

Reformation an, die den Bilderschmuck in den Kirchen nicht mit ihrer

neuen Lehre in Einklang bringen wollte.

30



PETER KUNZ,
KILCHHERR VON ERLENBACH,

EIN BERNISCHER REFORMATOR

VON ERNST VON KÄNEL

Kurz nach 1420 hatte die Erlenbacher Kirche ein grossartiges
Geschenk empfangen. Der ganze Kirchenraum, Schiffund Chor, war mit
eindrücklichen Wandbildern neu ausgeschmückt worden. Dieses

Unternehmen hatte viel Mut, Einsatz und Opferfreude erfordert. Aber es

stand unter einem glücklichen Stern. Die Auftraggeber hatten nicht nur
einen ausgezeichneten gotischen Künstler gefunden, sondern sie hatten

es auch verstanden, diesem Meister ein Bildprogramm aufzutragen, das

die ganze christliche Heilslehre packend und folgerichtig zur Darstellung

brachte. Wer diesen Kirchenraum betrat und sich unter priesterlicher

Führung mit all den Bildinhalten vertraut machte, der empfing
einen tiefen Eindruck von der erlösenden Zuwendung Gottes an den
fehlbaren und innerlich hilfsbedürftigen Menschen. Es ist unverkennbar,
dass der Schöpfer dieses Bildprogramms solche Seelenführung und

Seelsorge anstrebte.

Die Bilderwände der Kirche liessen sich deshalb mit Leichtigkeit
einsetzen im religiösen Unterricht. Wenn es auch keine Schule in unserem

Sinne gab, so hat doch die christliche Kirche niemals darauf verzichtet,
ihr Glaubensgut an die nachkommenden Generationen weiterzugeben.
So darf man sich denn ausmalen, wie der Erlenbacher Priester mit den

Buben und Mädchen der sieben Bäuerten vor diesen Wandgemälden
stand und hier die wichtigsten Gedanken der Bibel und der kirchlichen
Lehre erläuterte. Der gotische Meister und seine Berater hatten ihnen für
diesen Unterricht einen hervorragenden Bilderkatechismus geschenkt!

Und auch manch ein bejahrter Mensch wird vor diesen Kirchenwänden
seine Lebensprobleme mit dem hingemalten biblischen Mass gemessen
haben.

Um so schwerer ist es zu verstehen, dass diese Malereien rund hundert

Jahre nach ihrer Entstehung rigoros zugetüncht und so der Erlenbacher

Gemeinde entzogen wurden. Ein Augustinerchorherr war es, der im

31



Zuge der Reformation diesen Bildersturm anordnete. Und zudem war
es ein gebürtiger Erlenbacher, der ums Jahr 1490 noch selber als Unter-
richtskind vor diesen Wandgemälden gestanden und hier Kräfte des

Glaubens empfangen hatte : Peter Kunz aus Eschlen. Wir wollen im
folgenden versuchen, mit ihm in Kontakt zu kommen. Wir werden dabei

miterleben, welch tiefe Erschütterungen ihm und der Erlenbacher

Kirchgemeinde zugedacht waren. Wir werden auch sehen, wie das stille
Erlenbach plötzlich ins Rampenlicht der schweizerischen Kirchengeschichte

geriet.

PETER KUNZ IM URTEIL SEINER ZEITGENOSSEN

Im zähen Ringen um die Reformation in den eidgenössischen Orten
ist manch hartes Wort gefallen. Aufaltgläubiger Seite besass man etwa
in Dr. Thomas Murner in Luzern einen scharfen Polemiker, dessen

Zunge und dessen Feder gefürchtet waren. Dieser Barfüssermönch gab

auf das Jahr 1527 seinen berüchtigten «Kirchendieb- und Ketzerkalender»

33 heraus. Nicht die Heiligen waren in seinem Kalendarium
verzeichnet, sondern nun eben die Ketzer. Er will sie «stupffen, do sy kitzlig
sint» 3". Er will sie nennen und damit vor ihnen warnen. «Da mit behiet

[behüte] und beware got alle frommen christenlüt vor allen denen, so in
dissem kalender verzeichnet sind, und allen, die inen anhangen in irer
leere, dan sy alle sint omechtig eerloß böswicht, dieblekker, schelmen

büben, furfanty tuti quanti...35».
Unter den also bedachten werden u.a. genannt: «Judas, der Christum

im garten küsset Martinus Luther, ein ketzer und uss geloffener
münch Nero, ein wieterich Ulrich Zwingly, ein kirchen dieb und
ein stoltzer figen fresser in der heiligen gschrifft, ein giger des heiligen
euangelions unde ein lutenschlaher des alten und nuwen testaments

Cain, ein mörder sins brûders Berchtoldus, ein ußerweleteer stil-
schwiger sins glaubens36». Und dann unter dem 9. Weinmonat
erscheint: «Petrus küntz, ein hinderlapper, der uffder disputation kranck

wardt, dz er nit dörffte disputieren37.»
Dieser «Petrus küntz» ist der Kilchherr von Erlenbach im Simmental.

Murner hat ihn im Mai 1526 im Habit eines Hinderlapper [= Interlak-

32



ner] Augustinerchorherrn aufder Disputation in Baden getroffen. Und
er misst ihm als einem bekannten Vertreter der reformatorischen Bewegung

so viel Bedeutung bei, dass er ihn in seinen Kalender aufnimmt,
um seine eidgenössischen Leser vor ihm zu warnen. Wenn man also die

Schar der Reformfreunde zu überblicken versuchte, so durfte man —

nach Murner - Peter Kunz nicht übersehen.

Hat Thomas Murner den Priester von Erlenbach im Simmental
überschätzt? - Wenn man die Literatur zur Reformation in der Schweiz

durchsieht, stellt man fest, dass Peter Kunz nur ganz selten erwähnt
wird. Hat sich also Murner geirrt

Sicher nicht; denn sobald man sich mit den originalen Quellen der

Berner Reformation befasst, tritt Peter Kunz mehr und mehr ins

Rampenlicht. Nicht als einer der ganz grossen Führer, aber als ein beharrlicher

Kämpfer, der tief mit dem bernischen Landvolk verbunden war,
und der frühzeitig die bekannte Landschaft «Niedersiebenthal» zu einer

klaren Bejahung der Reformation geführt hat, und zwar zu einem

Zeitpunkt, da in der Hauptstadt die Würfel noch keineswegs endgültig
gefallen waren.

Leider haben sich die Schweizer Kirchenhistoriker bisjetzt viel zu wenig

um den Reformfreund aus dem Simmental gekümmert. Seine

Biographie ist noch ungeschrieben. Seine Persönlichkeit und die Auswirkung

seiner Arbeit sind noch kaum bekannt. Dies wird erst dann der Fall

sein, wenn einmal sein ganzer Briefwechsel mit Zwingli, Bullinger, Bi-
bliander, Vadian, Myconius, Bucer, Capito, Farel, Calvin, mit den

Wittenberger Theologen und anderen Persönlichkeiten näher erforscht und

analysiert sein wird38. Erst .dann auch, wenn alle Berner Ratsmanuale

von 153 5 bis 1544 und viele weitere zeitgenössische Aktenstücke nach all

den Spuren abgesucht sein werden, die Peter Kunz als wichtiger Exponent

der Berner Kirche, als oft fast täglicher Berater der Obrigkeit, als

Prädikant am Münster, als Organisator des Kirchenwesens in der 1536

eroberten Waadt hinterlassen hat. Denn Peter Kunz ist ja nicht bloss der

«Reformator des Siebenthals» gewesen, sondern seit dem Herbst 1535

auch einer der Nachfolger Berchtold Hallers in Bern39. Einer jener
Männer, denen die schwierige Aufgabe zufiel, der reformatorischen

Begeisterung, dem machtvollen Aufbruch eine für das Bernervolk im

33



nüchternen Alltag lebbare Gemeindeordnung folgen zu lassen, nota
bene für das Bernervolk vom Aargau bis vor die Tore Genfs.

Murner hat sich nicht geirrt, als er den Erlenbacher Kilchherrn auf
seine schwarze Liste setzte. Eine Reihe von interessanten Zeugnissen lässt

uns miterleben, wie sehr Peter Kunz von den fuhrenden Männern der

Epoche mit einbezogen wird in das geistige Ringen jener Tage.

Zwingli lässt ihm im Sommer 1526 nach der Badener Disputation
durch einen bernischen Reiter eine seiner neuesten reformatorischen
Schriften überbringen. Rhellikan widmet ihm seine «Stockhornias»,

jene Schilderung einer Bergfahrt aufs Stockhorn, die zu den ältesten

Dokumenten dieser Art gehört. Berchtold Haller, der fuhrende
Reformator in Bern, schreibt in einem Brief an Bullinger über Kunz:
«Ist nitt ungschickt, eines großen ansähens, wol gefreundet und
bekannt, wol beredt, 10000 pfund rich, war mitt mir uff die disputatz

gen Baden gschickt. Ist ouch der ersten einer by uns am evangclio
gsin, der das gantz land Nider-Sibental zu der ghorsame deß glo-
bens vor der disputation (d.h. vor 1528) gebracht und noch die besten

sind40.»

In zahlreichen Briefen an seine Freunde setzt sich auch Calvin mit Peter

Kunz auseinander. Hier ist das Urteil vom Hass und Zorn des Genfers

gegen den Berner geprägt. So schreibt er an Bucer: «Welch ein Mensch

Kuntz ist, das allerdings wage ich kaum zu sagen... Farel erzählt, eine

wütendere Bestie habe er nie gesehen... Seine Mienen, Gebärden, seine

Rede und die Gesichtsfarbe sogar atmeten Wut4I.» Calvin geht sogar so

weit, dass er schreibt: «Er scheint mir voll Gift zu sein42.» Und von
einem heftigen Zusammenstoss mit Kunz Mitte Mai 153 8 in Bern schreibt

Calvin nach Zürich : «Er begnügte sich nun aber nicht mit Geschrei,
sondern sprang vom Tische aufund geriet am ganzen Leib in solche Aufregung,

dass ihn seine Kollegen nicht zurückhalten konnten, obwohl sie

ihn anfassten 4J. » Erst äusserste Erschöpfung hätte ihn wieder ruhig werden

lassen und versöhnlich gestimmt. Was hier aufeinanderprallte, waren

nicht nur zwei starke Persönlichkeiten, sondern auch zwei ganz
verschiedenartige Auffassungen vom Wesen der Kirche. Calvins Idee vom
Gottesstaat auf der einen und das bernische Staatskirchentum, dessen

Exponent Peter Kunz damals war, auf der andern Seite.

34



Den Anklagen und Enthüllungen Calvins gegenüber hielten es namhafte

Zeitgenossen für ihre Pflicht, Kunz zu verteidigen und auf seine

Unbescholtenheit hinzuweisen. Unter ihnen kein geringerer als der

Strassburger Theologe Martin Bucer. Auch Simon Grynaeus in Basel

greift zur Feder, um Calvins Urteil entgegenzutreten und auf Kunzens
besondere Qualitäten hinzuweisen: «Wirklich, auch mir wollen die

grobschlächtigen Sitten Kunzens nicht gefallen..., aber wenn ich seinen

aufrechten Sinn in Betracht ziehe, den Eifer, mit dem er sein Amt
ausfüllt, dann kann ich nicht anders, als in ihm einen Bruder zu sehen **.» So

Grynaeus.

All diese Hinweise ermuntern ganz kräftig zu einer intensiven

Auseinandersetzung mit diesem noch so wenig bekannten Berner. Im
Augenblick kann uns freilich bloss sein Werdegang und sein Wirken im
«Siebenthal» (Simmental) beschäftigen.

DER BERGBAUERNSOHN AUS ERLENBACH

Wer ist nun eigentlich Peter Kunz? Woher stammt er? Was lässt sich

sagen über seinen Werdegang

Eine Besonderheit kommt ihm gleich von Anfang an zu: er

entstammt dem Bernervolk. Und damit bildete er unter den geistlichen
Führern der Berner Reformation eine deutliche Ausnahme. Johannes

Haller stammte aus dem Thurgau, Berchtold Haller aus Aldingen bei

Rottweil, Sebastian Meyer aus dem Elsass, Franz Kolb aus Intzlingen bei

Lörrach, Jörg Brunner aus Landsberg in Bayern. Einzig Peter Kunz ging
aus dem Bernervolk hervor.

In Erlenbach gibt es eine volkstümliche Tradition, die klipp und klar
erklärt : Peter Kunz ist nicht bloss, wie es in einem alten Rodel heisst, der

«letzte Pfaff» und hernach der erste reformierte Prädikant an unserer
Kirche gewesen, sondern er ist ganz und gar ein Kind unserer Gemeinde,

er ist geboren worden als Bergbauernsohn droben in der sonnigen
Bäuert Eschlen.

35



Blickt man dagegen in die kirchengeschichtlichen Werke des 18. und

19.Jahrhunderts, so tönt es dort völlig anders. Dort stossen wir immer
wieder auf die Bezeichnung: «Peter Kunz von Schönthal». Einen Ort
dieses Namens gebe es bei Aarburg. Aber wahrscheinlich sei die Örtlich-
keit im Oberland zu suchen. Es wird auch vorgeschlagen, seine Eltern
seien von Schönthal nach Erlenbach übersiedelt45. Oder es wird auch

resigniert festgestellt: «...Schönthal, dieser Name ist alles, was wir von
seinem Herkommen wissen46.» Eduard Bähler spinnt noch in unserem

Jahrhundert diesen Faden unbedenklich weiter und erklärt seinen

Lesern, dass Peter Kunz aus Schönthal, einem Weiler des Kurzenberges im
heutigen Amt Konolfmgen stamme47. So hat man den Erlenbachern
«ihren» Peter Kunz wegnehmen wollen. Und dabei zeigt man doch in
Eschlen gleich zwei Häuser, die sich um die Ehre streiten, das Geburtshaus

des Reformators zu sein.

Wer hat nun recht Die genannten Historiker oder die volkstümliche
Tradition? Anhand eines erdrückenden Materials aus Pfrundrödeln,
Mannlehenbüchern, Protokollen und Urbaren und anhand zweier

Testamente, die Peter Kunz hinterlassen hat, kann man heute eindeutig
zeigen, dass uns die Erlenbacher mit ihrer Tradition auf die richtige Fährte

bringen48. Er ist tatsächlich in Eschlen bei Erlenbach zur Welt gekommen

als Sohn eines begüterten Bergbauern namens Kunz. Als Geburtsjahr

ist die Zeit um 1480 anzunehmen. Seine Mutter ist eine geborene
«Strün» (heute Streun) gewesen. Ein Geschlecht, das immer noch in der

Gemeinde Erlenbach anzutreffen ist. Er hat mindestens zwei Brüder,
Stephan und Hansheini, ferner eine Schwester Elsbeth, die sich später

mit Pfarrer Blasius Metzger in Kappelen verheiratet hat. Wie seine

Geschwister hat auch er angestammten Landbesitz, wobei es einmal
ausdrücklich heisst: «alles ligt es uff gügisperg49.» Güeggisberg aber ist

ein Teil der heutigen Bäuert Eschlen. Dabei tragen die Grundstücke, die

immer wieder als Besitztümer der Kunzfamilie erwähnt werden,

genau dieselben Namen, mit denen sie heute noch von jedermann
bezeichnet werden. Immer noch kann man vom «Wildenbach» über die

«Widenhub» zur «Egg» hinüberschreiten und in wenigen Minuten
ins sogenannte «Obereschlen» gelangen. Oder man kann hinansteigen
über den «Salacher» und weiter hinauf bis zum «Kühberg an ußer stok-
ken». Man stellt dann auch fest, dass gleich beide «Geburtshäuser» auf

36



Grundstücken stehen, die stets oder zeitweise den Gebrüdern Kunz

gehörten.

Wenn man über diese Matten und Weiden am Fusse des Stockhorns

schreitet, wenn man mit den Berglern spricht, die hier ihre bäuerliche

Arbeit verrichten, dann atmet man die Luft, in der Peter Kunz seine jungen

Jahre verbracht hat. Hier in dieser Alpenwelt liegt die Wiege des

Mannes, der später durch seine Macht und seinen Willen selbst einem

Calvin Respekt einflösste. Noch nach seiner Berufung in die Hauptstadt
und ans Münster - also in sehr reifenjahren — führt er seine theologischen
und humanistischen Freunde an einem strahlenden Sommertag über

Klusi und Hinterstockenalp aufs Stockhorn und lässt sie auf dem Rückweg

auch die Oberstockenalp, Vorderstocken und die Hausallmend

durchwandern, um schliesslich herabzusteigen in sein Güeggisberg und
ins Erlenbacher Dorf50. Wer diese Wege geht und unterwegs einem

Küher ins verwitterte Angesicht und einem Statterbuben ins Auge sieht,

der ahnt etwas von der Erlebnisfähigkeit und auch von der Beharrungskraft,

die Peter Kunz aus seiner bergbäuerlichenjugend mitbekommen
hat in sein späteres Lebenswerk.

PETER KUNZ WIRD PRIESTER,
INTERLAKNER CHORHERR UND SCHLIESSLICH
KILCHHERR VON ERLENBACH IM SIMMENTAL

Zur natürlichen Erfahrungswelt als Bergbauernkind kommen weitere

starke Eindrücke. An der Hand der Eltern ist der Knabe herabgestiegen

über die sonnige Halde, dem Wildenbach entlang zur Talkirche im
Dorf. Zu dieser Kirche, die im Innern an allen Wänden bis in alle Zwik-
kel des Chorgewölbes hinein geschmückt ist mit eindrücklichen Fresken,

die grosse Teile der Heiligen Geschichte von den Tagen der Schöpfung

über das Leben des Heilands bis hin zum Jüngsten Gericht wiedergeben.

Ferner sind auch dargestellt die Geheimnisse der sieben

Sakramente. Und in deutscher Sprache sind zu lesen die Zehn Gebote und das

altkirchliche Bekenntnis des christlichen Glaubens. All diese Bilder und

Inschriften, die man heute wiederum fast lückenlos bewundern kann,

37



standen dem jungen Peter Kunz vor Augen. Dazu kamen damals noch
das mächtige Kruzifix am Chorbogen und die reich geschmückten
Altäre. Dies alles bildete den Rahmen, in dem sich der ganze sinnenfällige
katholische Kultus vollzog. Hier erhob in der Messe der Priester die Hostie

und dann den Kelch, wenn er die Abendmahlsworte in der lateinischen

Kirchensprache feierlich rezitierte, während die Gemeinde anbetend

auf die Knie sank.

Der Geistliche vorn am Altar war übrigens kein gewöhnlicher Leut-
priester, sondern ein Augustiner Chorherr aus dem Kloster Interlaken,
in dessen Besitz sich das Kirchengut von Erlenbach seit 1330 befand51.

Nikiaus von Hürenberg, so hiess der Canonicus, der bereits 1489 und
auch noch 1496 die Priesterstelle in Erlenbach innehatte. Mit grosser
Wahrscheinlichkeit war es dieser Chorherr, der dem offenbar sehr

aufgeweckten Knaben aus Eschlen die erste Förderung zuteil werden liess

und ihm den Weg ins Stift nach Interlaken ebnete. Als katholisch
fühlender Jüngling, der nach dem Priesteramt seine Hand ausstreckte, ver-
liess der junge Bergler früh seine angestammte Erlenbacher Heimat,
ausgestattet mit einem ganzen Schatz erster wichtiger Erfahrungen.

Wir haben kein sicheres Wissen über die Schulung, die dem jungen
Kunz in der Fremde zuteil wurde. Höchstwahrscheinlich aber ist, dass

Nikiaus von Hürenberg ihm in der Klosterschule von Interlaken einen

Studienplatz verschaffte. Soweit lässt sich die Spur diesesjungen Lebens

recht gut erahnen. Dann aber versiegen alle Hinweise. Sicher ist nur,
dass Peter Kunz schliesslich die Würde eines Chorherrn im einst so

mächtigen Augustinerstift erlangte. Diese Tatsache ist eindeutig
verbürgt. Als nämlich 1528 nach vollzogener Reformation die Propstei
Interlaken als geistlicher Konvent zu existieren aufhörte und alle ihre
Rechte und Vermögenswerte der Stadt Bern anheimfielen, wurde Peter

Kunz wie die anderen Konventherren mit einer Abfindung bedacht. Für

Kunz betrug sie 600 Pfund. Der entsprechende Rodel - ein prächtiges
schmales Büchlein - ist noch vorhanden und wird im Staatsarchiv in
Bern aufbewahrt52. Peter Kunz erscheint in diesem Rodel nach Propst
und Prior des Klosters gleich an dritter Stelle.

Der einstige Bergbauernbub trägt nun also das Habit des Augustinerordens

und bekleidet als Chorherr eine angesehene Würde. Öfters tref-

38



fen wir jetzt in Dokumenten die Wendung: «der würdige geistliche

Herr Peter Kunz». Dieses Ziel ist umsJahr 1517 mit Sicherheit erreicht,
denn damals wurde ihm als Canonicus von Interlaken das Amt eines

Kilchherrn von Erlenbach übertragen.

Wo aber hielt er sich vorher auf? Wo wurde er zum Priester geweiht?
Selbstverständlich dürfen wir in erster Linie immer wieder an Interlaken

denken, auch wenn keine Urkunde es beweist. Auf dem Weg vom
jugendlichen Interlakner Zögling bis zum Inhaber einer dortigen
Chorherrenpfründe gibt es sicher auch noch andere Interlakner Zwischenglieder.

Und trotzdem dürfen wir den Blick weit über Interlaken hinausgehen
lassen. Hartnäckig taucht das Gerücht auf: Der Augustinermönch Peter

Kunz war irgendeinmal in Wittenberg beim Augustinermönch Martin
Luther. Dies ist zeitlich ohne weiteres möglich. Das Zusammentreffen

wäre anzusetzen in den Jahren zwischen 1512 und 1517. Es wäre ein
Zusammentreffen mit dem innerlich aufgewühlten, immer tiefer in die Bibel

und Augustin eindringenden Professor der biblischen Exegese, der

viele neue Gedanken in sich bewegte, aber noch keineswegs daran

dachte, je einmal sein Mönchsgewand abzustreifen und der Autorität
der katholischen Hierarchie entgegenzutreten. Seine 95 Thesen hat
Luther erst am 3I.Oktober 1517 veröffentlicht. Zu einem Zeitpunkt, da

Kunz wohl bereits als Kilchherr in Erlenbach wirkte.
Es gibt gute Gründe, die uns an ausgedehnte Wanderjahre Kunzens

denken lassen. Denn, obwohl er bei seinem Erlenbacher Amtsantritt
bereits 3 7Jahre gezählt haben dürfte, finden wir vor 1517 keine Angaben
über eine Tätigkeit Kunzens als Priester an einer von Interlaken betreuten

Pfarrei. Auswärtige Studien sind also durchaus möglich.
Warum denkt man besonders an Wittenberg? Kunz hat in seinen

Berner Jahren 1535-1544 eine Theologie vertreten, die sich eng an
Luther anschloss, besonders in der Abendmahlslehre53. Überhaupt hat er

Luther gegenüber eine grosse Anhänglichkeit an den Tag gelegt. Und
vor allem : Kunz korrespondierte mit Wittenberger Theologen. Erhalten

geblieben sind zwei Briefe anjodocus Neobolus vom 2. Februar und

vom28. August 15385+. Diesem Neobolus in Wittenberg schreibtKunz
als «amico suo singulari», als seinem speziellen Freund. Namentlich im

39



ersten Brief lässt er Luther und Melanchthon ehrerbietige und herzliche
Grüsse zukommen. Ihnen ganz besonders als «praeceptoribus et studio-

rum meorum auctoribus», als - wie Kunz sie nennt - «den Lehrmeistern
und den Urhebern meiner Studien». Auch in einem Brief an Capito
nennt Kunz Luther und Melanchthon im gleichen Sinne «praeceptores
et studiorum meorum auctores»ii.

Ein Wittenberger Aufenthalt käme deshalb fur Kunz durchaus in
Frage. Aber auch wenn Kunz den Augustinerprofessor in Wittenberg
persönlich erlebt haben sollte, kommt er 1517 noch nicht als Reformator
nach Erlenbach. Höchstens innerlich ergriffen von einem bewussteren

Hinhören auf das Wort der Heiligen Schrift. Im übrigen aber noch völlig

dem katholisch-hierarchischen Kirchensystem verpflichtet.

Als Angehöriger und Würdenträger dieser Kirche zieht er eines Tages

mit feierlichem Gepränge ein ins reich geschmückte Erlenbacher
Gotteshaus und wird im Namen und Auftrag des Stiftes von Interlaken und
des Bischofs von Lausanne installiert in seine umfangreichen geistlichen
Befugnisse. Dazu werden ihm auch viele weltliche Aufgaben überbun-
den. Als Verwalter der Kirchengüter von der Port bei Wimmis bis ins

hinterste Diemtigtal und von Latterbach bis Därstetten hat er ein
entscheidendes Wort mitzureden in all den Fragen von Zins und Zehnten,

von Kaufund Verkauf, von Handel und Wandel. Er ist eben nicht bloss

mager besoldeter Messpriester, er ist Kilchherr einer grossen Parochie.

Wenn man nun die Tatsache hinzunimmt, dass Kunz in Erlenbach eine

einflussreiche und begüterte Verwandtschaft hat und in der ganzen
Gegend zahlreiche Freunde, so darfman die Position Kunzens als eine sehr

angesehene betrachten. Er jedenfalls gehörte nun zum Establishment

und musste interessiert sein an der Aufrechterhaltung der geltenden

Ordnung. Zudem stand er jetzt in seinen rüstigsten und kraftvollsten

Jahren.

Viele Urkunden zeigen, wie klug und geschickt er die Rechte seines

Klosters und dessen Erlenbacher Pfründe wahrzunehmen wusste56. Solche

Rechts- und Verwaltungsgeschäfte waren zeitraubend und sehr oft
auch unerquicklich. Musste doch der Kilchherr in vielen Fällen seinen

Kirchgenossen, den Bauern und Landleuten, entgegentreten und mit
ihnen Händel austragen, die weit entfernt lagen von seinen eigentlichen

40



geistlichen Aufgaben. Aber sie illustrierten seine wirtschaftliche und
soziale Machtstellung sehr deutlich.

Seine Erlenbacher Knabenzeit, die ihm als Sohn eines freien
Bergbauern Einblick verschaffte in all die komplizierten Rechtsgewohnheiten

der Gegend, und seine Kenntnis von Land und Leuten kamen ihm
nun in bester Weise zustatten.

INNERER AUFBRUCH

Überblicken wir all das bisher Gesagte, so war Peter Kunz wenig
prädestiniert, ein Reformator zu werden: Abkömmling einer im
Hergebrachten verwurzelten Bauernfamilie ; eine von der katholischen Tradi-
tion geprägte Kindheit ; Eintritt in einen begüterten Konvent ; Aufstieg
zum Chorherrn ; Ehrenstellung eines Priesters ; Kilchherr und Nutznies-

ser einer bedeutenden Pfründe, die zudem seine angestammte Heimat
war!

Da bedurfte es eines starken Erlebnisses und einer tiefen Durchdringung

mit dem Gedankengut des aufsteigenden neuen Glaubens, um all

den reichen Traditionen des Bisherigen den Rücken zukehren zu können,

ja schliesslich den Ast abzusägen, aufdem man sich so bequem
niedergesetzt hatte. Sich dem Neuen öffnen, bedeutete gerade für Peter

Kunz einen Schritt ins völlig Ungewisse.
Man möchte diesen inneren Aufbruch gerne im Einzelnen mitverfolgen

und mit Äusserungen und Dokumenten aus Kunzens Feder belegen.
Leider tappen wir hier aktenmässig völlig im dunkeln. Und doch können

wir über diese zentrale Frage nicht hinweggehen, ohne wenigstens
einen Deutungsversuch ins Auge zu fassen. Mehr als ein solcher Versuch

will das Folgende nicht sein.

Der innere Aufbruch scheint nur erklärlich, wenn man etwas ganz
Bestimmtes voraussetzen darf: eine Begegnung mit demjesus der

Evangelien, der seine Jünger vom Fischerboot, von der Zollstätte, vom
Handwerksplatz wegruft. Und dem sie Folge leisten, obschon er ihnen

gestehen muss: Die Füchse haben Gruben, die Vögel unter dem Himmel
haben Nester; aber des Menschen Sohn hat nichts, da er sein Haupt
hinlegen kann. Unwillkürlich muss man an Petrus denken. An diesen

41



selbstbewussten, derben Fischer vom See Genezareth, der eine ganze
Nacht durchgerudert hat, ohne etwas zu fangen. Jesus tritt zu ihm hin
und schickt ihn nochmals auf die Höhe des Sees. Wir fühlen, wie im
Fischer die Ader des Widerspruchsjählings sich regt. Aber wie er nun dem

Meister ins Auge blickt, da antwortet er wider alles bisherige Fühlen und

Empfinden: Meister..., Meister, auf dein Wort will ich das Netz
auswerfen

Es ist uns, wie bereits betont, keine Äusserung von Kunz erhalten, die

uns Einblick verschaffen würde in seinen inneren Weg. Aber das bisher

Erarbeitete zeigt das Wagnis, zeigt das Ungeheuerliche, das gerade für
ihn mit dem Schritt zur Reformation verbunden war. Bei allem Respekt
der katholischen Tradition und Kultur gegenüber wird für uns doch

fühlbar, wie sehr diese Männer einem Urelement, einer Urgewalt des

neutestamentlichen Geistes begegnet sein müssen, der sich in ihnen als

mächtiger und gebietender erwies als alle bewahrenden Kräfte des

Hergebrachten. Solche Urgewalt geht letztlich immer vomJesus der

Evangelien aus. Er ist es, der zu allen Zeiten Menschen, die ihn neu entdecken,

aus der gewohnten Bahn wirft. Man denke an einen Petrus Valdes und

an einen Franz von Assisi. Man denke auch an die Art, wie Nikiaus
Manuel in seinen Fastnachtsspielen den armenjesus der Evangelien auftreten

lässt. — Da steht denn eines Tages offenbar auch ein Simmentaler

Bauernpriester an jener Wende, wo er spricht: Meister, aufdein Wort!
Kunz hätte diese innerste Entscheidung sicher nie ohne Einfluss von aussen

treffen können. Aber hatte er nicht gerade in Luther, auf den er sich

bezieht, einen eindrücklichen «praeceptor» [Lehrmeister] - Soweit dieser

Deutungsversuch.

Dabei ist zu beachten, dass Kunz nicht bloss Mitläufer war, der einfach

Schritt hielt mit dem Fortschreiten der Reform im Stande Bern. Sondern

er gehörte zu denen, die der neuen Bewegung bereits verpflichtet
waren, als ihr Ausgang noch völlig ungewiss war. Wir erinnern uns an

den Ausspruch Berchtold Hallers: «Ist ouch der ersten einer by uns am

evangelio gsin» -jedenfalls der erste einheimische Theologe.
Ferner ist festzuhalten, dass die reformatorische Tätigkeit des Peter

Kunz eine gründliche und nachhaltige Wirkung hinterliess. Von Kunzens

Niedersimmentalern konnte Haller noch 1535 bezeugen, dass sie

42



«die besten sind, unangsähen die im Ober-Sibental, die lang rebelles und

pontificii [«Papisten»] sind gsin57.» In allen Wirren um die Einführung
und Durchfuhrung der Reformation gehören die Niedersimmentaler -
auch wenn sie zeitweise von widerstrebenden Gebieten (Aeschi, Fruti-
gen, Interlaken, Obersimmental) rings umgeben waren - zu den

zuverlässigsten und bewusstesten Anhängern und Beschützern der Kirchenreform.

Es ist deshalb schade, wenn man bei der Darstellung der Berner
Reformation das Augenmerk allzu einseitig nur auf die Hauptstadt, auf ihr
Bürgertum und ihre Theologen richtet. Eine Landschaft wie das Nie-
dersimmental hat sich als starke ländliche Basis erwiesen, die entschieden

mitgetragen hat an der reformatorischen Erkenntnis und am unentwegten

Ausharren in heiklenjahren.

DER STREIT MIT DEN OBERSIMMENTALERN
UM DIE TAUFE

Wann es im Niedersimmental unter Kunzens Führung zu den ersten

Auseinandersetzungen um Glaube und Kultus gekommen ist, wissen

wir nicht. Sicher war schon 1522 einiges durchgedrungen vom Handel

um Jörg Brunner in Kleinhöchstetten. Und dann hatte der Barfüsser-

mönch Sebastian Meyer eine der ersten reformatorischen Schriften in
unserem Kanton verfasst. Es ging da gleich um ein sehr heisses Eisen : um
die Tatsache, dass viele Priester mit dem Zölibat nicht mehr
zurechtkommen und nun einfach mit ihrer häuslichen Hilfe im Konkubinat
leben. Helfen kann hier nicht, so denken Meyer und andere Beunruhigte,
die übliche bischöfliche Straftaxe und deren Erhöhung, sondern nur die

Gestattung der rechtmässigen Priesterehe. Bereits ein Jahr früher, im
Herbstmonat 1521, hatte sich der Pfarrer von Amsoldingen, Johannes

Haller, verheiratet und in Zürich öffentlich in der Kirche trauen lassen.

Und dann «hat er sy mit ihm gen Anseitingen geführt und mit ihren ehrlich

husgehaltens8.»
Solches und viel Ähnliches konnte auch jenseits des Stockhorns in

Erlenbach nicht unbekannt bleiben. Auch der Rat in Bern musste nun
Stellung beziehen. Er tat es mit dem Mandat «Viti et Modesti» vom 15.Juni

43



1523 s9. Spätestens dieses Mandat hat die Diskussion auch ins Simmental

gebracht.

Zu öffentlichen Verhandlungen über die Stellung der Bevölkerung
zum Glaubensstreit kam es in Erlenbach wohl erstmals im April 1524, als

die Regierung von ihren Untertanen wissen wollte, wie sie dächten in all

den hängigen Fragen. Damals wurde auch in der Erlenbacher Kirche
ausdrücklich verhandelt über die Priesterehe, die Fastengebote, die

Heiligen- und Marienverehrung, den Auszug von Ordensleuten aus ihren

Klöstern und überhaupt über die «Luthersche 1er». Damit war die

Auseinandersetzung endgültig ins Volk hineingetragen. Leider ist die

Antwort der Niedersimmentaler auf diese Befragung verlorengegangen. Es

ist kaum zu zweifeln, dass sie bereits deutliche Spuren reformfreundlicher

Gesinnung aufgewiesen hat. Das Obersimmental dagegen, dessen

Antwort erhalten ist, ist streng altgläubig eingestellt und bittet die

Regierung inständig, beim Hergebrachten zu bleiben. Gleichzeitig
beschweren sie sich, dass es Priester gebe, die Neuerungen einführen wollten.

Wenn nicht alles täuscht, spielen sie dabei auf die Kilchherren von
Oberwil und Erlenbach an. «War ist, daß man priester findt, die da re-
dent an den kanzlen und näbendbräts, si habend gelogen und nit die

warheit fürgen [vorgegeben],... Wiewol si reden, das heilig evangelium

sye fünfhundert jar verborgen gelegen oder mer, lassend wir ganz und

gar ein unnütze red sin und bliben, dann wir wol wissend, daß das nit ist.

Und wellend uns dessi halten an gott und an sin liebe matter Mariam und

an die lieben heiligen gottes und uns dannavon nit lassen trängen.» Auch
die Fürbitte für die Verstorbenen sei angefochten und «der Lutersch han-

del wöll zurück wärfen mäß han und bichten». Sie aber möchten beim

vertrauten Brauch bleiben. Sie beschweren sich weiter, «daß überall und
besunder lüt dem gemeinen man das wort gotts wellend uf der gassen

verkünden, bitten wir üch das selbig abzustoßen, so wyt üch das müg-
lich ist6o.»

Fast will es scheinen, dass sie sich damit verwahren gegen Übergriffe
vom Niedersimmental her. Von allen erhaltenen Antworten ist diejenige

der Obersimmentaler die weitaus ausführlichste. Dies mag ein Hinweis

sein aufdie Tatsache, dass ganz in der Nähe die reformatorische

Bewegung Fuss gefasst hatte und dass man mit ihr sich konfrontiert fühlte.
Es gibt hiefür eine interessante Bestätigung.

44



Schon im Dezember 1524 zeichnen sich im Berner Ratsmanual

Auseinandersetzungen ab zwischen den Obersimmentalern und dem Kilch-
herrn Moritz Meister von Oberwil. «An den kilchörren von Zwöysim-
len und Oberwil. Uffmentagnach Sant Antonyentag hie zu sind01.» Sie

wurden also nach Bern zitiert. Und bereits imjanuar 1525 wird sichtbar,

worum man sich im Spätjahr 1524 gestritten hatte: «Zwischen denn

kilchörren von Oberwil und denen von Obersibental haben mine herren

geraten und erkhandt, das her kilchör von Oberwil in mins her
Schultheißen hand gesprächen sol, er wüsse nit, das er geredt habe, das si von
Obersibental nit rächt getoufft wären, und wo er aber das geredt, hätte

er das allein uß dem grund getan, das besser wäre, das man die kind in
tütsch touffte62.» Notwendigerweise ist zu ergänzen, dass die Nieder-
simmentaler der Meinung waren, dass sie mit ihrer veränderten
Taufpraxis, die sich der deutschen Sprache bediente, die Kinder nun «rächt»

tauften. Die Voraussetzung hiezu muss aber eine erste kirchliche
Umgestaltung gewesen sein. Sie muss im Niedersimmental schon vor 1525

begonnen haben. Wie weit sie ging, bleibt unbestimmt. Dass sie aber zur
Hauptsache von Peter Kunz gefordert wurde, darfaus dem oben
angeführten Brief Hallers an Bullinger geschlossen werden. «In tütsch»

wurde übrigens auch in Zürich getauft. Seit August 1523 hielt sich

Zwingli an das deutschsprachige Taufbüchlein von Leojud. Und schon

vorher hatte Luther eine deutsche Taufordnung drucken und verbreiten
lassen. Es ist erstaunlich, wie früh und selbständig die Niedersimmenta-
ler hier mit dabei waren.

PETER KUNZ GEHT HEIMLICH
DIE PRIESTEREHE EIN

Ein heikler Punkt war nach wie vor die Priesterehe. Die zur Erneuerung

der Kirche drängenden Kleriker konnten keine biblische Begründung

des Zölibats mehr finden und bejahten darum die rechtmässige
Priesterehe voll und ganz. Dies trifft auch für Peter Kunz zu. Er hat sich

allem Anschein nach schon vor 1524 fest verheiratet, ohne allerdings
seine Ehe öffentlich bekannt zu machen. Das frühe Datum seines

Eheschlusses ergibt sich aus der Tatsache, dass seine älteste Tochter Sara be-

45



reits 1541 verheiratet ist mit Nikiaus Sulzer, wie aus dem ersten

Kunztestament eindeutig hervorgeht. Sara dürfte also bereits um 1524 zur
Welt gekommen sein.

Das Eingehen einer solchen Priesterehe war nun allerdings für den
betreffenden Geistlichen alles andere als harmlos. Die reformfreundliche

Grundstimmung des Mandates «Viti et Modesti» blieb in Bern nicht

ungeschmälert erhalten. Obschon die Priesterehe biblisch begründet
werden konnte, wurde sie nun doch heftig geahndet. Gerade etwa im
Jahre 1524. So fordert der Rat den Propst des Klosters Interlaken
auf, die Chorherren zu bestrafen, die die Ehe geschlossen hätten. Zu
diesen gehört, wie kaum zu zweifeln ist, eben auch Peter Kunz. Der
Propst kann die gerügten Tatsachen nicht in Abrede stellen, antwortet

allerdings höchst diplomatisch : «Wann wo wir einen geistlichen hätten,

und [der] in den elichen stand griff, als etlich vilicht tan haben

und uns gseit ist, wellen wir in ouch strafen lassen, nach üwer gnaden
dunken...63»

Als Strafe für die Priesterehe war Amtsentsetzung angedroht. So hat

z. B. Johannes Haller 1524 seine Stelle in Amsoldingen verloren. Das

unverbindliche Konkubinat ungezählter Priester dagegen wurde
verhältnismässig milde beurteilt. Es ging eben bei der Priesterehe um eine

grundsätzliche Bejahung der Kirchenreform und nicht bloss um eine

sittliche Verfehlung.
Die verschärfenden Zusätze zum Mandat «Viti et Modesti», wie sie

am 28. April 1524 an Stadt und Land erlassen wurden, leiteten auch für
Peter Kunz eine Zeit ein, wo er stets von neuem vor der Frage stand : Soll

ich nun um der guten Pfründe willen schweigen, oder soll ich um des

Evangeliums willen reden? Die Auseinandersetzung um die Taufe im
Spätjahr 1524 legt nahe, dass er nicht geschwiegen hat, auch wenn dies

nun viel gefährlicher geworden war.
Auch seine Ehe hat er weitergeführt. Dabei haben ihn die Erlenbacher

offensichtlich gedeckt, jedenfalls nicht angezeigt. Da aber diese Ehe

nicht öffentlich verkündet worden war und kirchenrechtlich in Bern
auch gar nicht anerkannt werden konnte, galten seine beiden Töchter
Sara und Affra als sogenannte «ledige», d.h. uneheliche Töchter. Wie
ihre Mutter hiess, ist uns unbekannt. Mit ihrem Ehegatten Peter Kunz
teilte sie die Ungewissheit jener Tage und die ständige Gefahr der öf-

46



fentlichen Diffamierung. Wie tragisch die Situation auch der Erlenbacher

Priesterfamilie zuzeiten sein mochte, zeigt schlaglichtartig der

Notschrei, den das Kapitel Büren am 15.Juni 1525 nach Bern abschickte.

«Hand erbermd über unß und unser fründ und zeigend unß ein gnedigs

mittell, das wir seel und er [Ehre] mögen behallten, ouch die fromenlüt,
so ir unß hand enpfolen, ein gut from erlich leben von unß mögen se-

chen 6*.» Ehrliche Mägde bekämen sie keine mehr. Einzig Dirnen Hessen

sich noch zum Hausdienst ins Pfrundhaus gewinnen.

RÜCKSCHLÄGE IN BERN UND
KUNZENS BADENFAHRT

Inzwischen hatte sich in Bern die Situation weiter verschärft. Sebastian

Meyer musste den Kanton verlassen. Und Berchtold Haller stand

vor dem Sturz. Schliesslich wurde sogar (am 22. November 1524) das

Mandat «Viti et Modesti» zurückgezogen, das heisst in konservativem
Sinne abgeändert. Die Einfuhr kirchlicher Streitschriften wurde

abgestoppt. Aber immerhin blieb die freie Predigt des Evangeliums gewährleistet.

Als bitteres Zeichen der Zeit musste gelten : Jörg Brunner in
Kleinhöchstetten, der sich weigerte, die Messe zu lesen, wurde im
November 1525 aus den bernischen Landen vertrieben. Nun gehörte Peter

Kunz neben Berchtold Haller zu den letzten reformatorischen Theologen,

die allen Anfechtungen und Rückschlägen zu trotzen vermocht
hatten. Um so mehr rückten nun sie beide ins Rampenlicht des

Glaubenskampfes.

Ende Januar 1526 fühlte sich der Rat erneut veranlasst, die Meinung
der Untertanen zu erforschen. Besonders wollte er wissen, wie man über

die Bündnispolitik in der Eidgenossenschaft denke, ob man sich ganz an

die altgläubigen Orte anschliessen und das neugläubige Zürich fallen lassen

solle oder allenfalls umgekehrt.
In der Erlenbacher Kirche wurden am «suntag nach sant Mathis tag»

(am 25. Februar 1526) diese Probleme auch verhandelt. Die Antwort ist

vorsichtig gehalten. Eine endgültige Aufspaltung der Eidgenossenschaft
sei zu vermeiden : «... üch ufantwedri siten ze stellen und die pündt...
abermals uf unser lieben Eidgnossen siten ze beden teilen ze halten».

47



Staatspolitische Klugheit erfordere dies. Der Zusammenhalt in der

Eidgenossenschaft solle nicht zerbrechen, trotz des Glaubenskonflikts.
Dann aber folgen warme Worte des Verständnisses für die Zürcher. Sie

seien ja nicht halsstarrig und unbelehrbar, sie seien ja bereit, «sich mit der

waren heligen und göttlichen geschrift des alten und nüwen testaments

wysen lassen65.» Keine Hetzpolitik gegen die alten Orte, aber sehr

anerkennende Worte für Zürich und Hinweis auf die Heilige Schrift als

Richtmass im schwelenden Konflikt. Man sieht, wie Peter Kunz seine

Niedersimmentaler behutsam und doch beharrlich weitergeführt hatte,

Schritt um Schritt dem Neuen entgegen.
Da tönte es im Obersimmental schon wesentlich anders. Kein Hinweis

auf das Richtmass der Schrift. Dafür aber die Hoffnung, «dass die

von Zürich wider in unsern alten glouben bewegt süllen werden» 66.

Als Hauptereignis desJahres 1526 stand nun die Badener Disputation
vor der Tür. Zwingli sah in ihr vor allem eine Vorladung der Neugläubigen

als Angeklagte vor das Tribunal der altgläubigen Orte. Doktor
Eck aus Ingolstadt war dazu ausersehen worden, den alten Glauben

machtvoll zur Geltung zu bringen und die Ideen der Reformfreunde als

Irrtümer zu brandmarken.

Wer würde Bern vertreten? Dass der Blick aufden Chorherren und

Münsterpfarrer Berchtold Haller fallen würde, ist klar. Dass man ihm als

Begleiter «den würdigen geistlichen herrn Peter Küntzy, kilchherr zu

Erlibach», den Mann aus dem entlegenen Bergtal, beigab, zeigt
schlaglichtartig die Bedeutung, die man dem Simmentaler beimass.

Wie kam diese Wahl zustande? Wir sehen folgende Hintergründe:
Die Altgläubigen im Rat mochten hoffen, Haller und Kunz würde in
Baden eine so kräftige Lektion erteilt, dass sie in ihrer Position wankend

werden könnten. Und die Neugläubigen mochten einen Vorteil darin
sehen, dass Bern immerhin durch zwei reformatorische Theologen in
Baden vertreten sei67.

Begleitet vom Ratsmitglied Bernhard Tillmann ritten die beiden

nach Baden. Peter Kunz immer noch im Habit eines Augustinerchorherrn.

Sie sollten in Baden wenig Freude erleben. Sie trafen dort auch

mit grosser Verspätung ein. Erst am Pfingstsonntag, am 20. Mai, hatte

der Rat beschlossen, eine Abordnung nach Baden zu entsenden, wie das

48



Ratsmanual dieses Tages beweist: «Demnach her Küntzis, kilchher zu

Erlibach schriben, mittwuch har, demnach gan Baden uffdie disputatz».

Aber bereits am Montag, am 21. Mai, wurde die Disputation eröffnet.

Und erst am Mittwoch sollte Kunz in Bern sein! Recht einschneidend

und wenig freundlich lauteten auch die Bedingungen, unter denen die

beiden reisen sollten: «... dem knecht [der sie zu begleiten hatte] sin Ion

und zerung, und wo si obliggen, inen ouch den costen68.» So hatte der

Rat am Pfmgstsonntag beschlossen. Nur wenn sie in Baden zu «bestehen»

vermöchten, sollten ihnen ihre Auslagen erstattet werden. Was mit
«bestehen» gemeint war, mochte je nach der Parteirichtung der einzelnen

Ratsherren recht verschieden aussehen. Unter solchen Bedingungen

glich Kunzens und Hallers Badenfahrt eher einer Demütigung als einer

Ehrung69. Zu allem Überdruss war am 21. Mai in Bern der höchst
konservative Pfingstmontagseid beschworen worden, der weitere
Rückschritte in sich schloss.

Für die beiden war es denn auch praktisch unmöglich, in Baden etwas

zu erreichen. Haller vermied jede exponierte Stellungnahme, und Kunz
hat überhaupt nicht eingegriffen in die Diskussion. Murner hat aber in
Baden trotzdem einen bleibenden Eindruck von Kunz empfangen.
Sonst hätte er ihn nicht aufgenommen in seinen Kirchendieb- und
Ketzerkalender. Wie wir bereits gesehen haben, nennt er ihn dort den «hin-

derlapper der uff der disputation kranck wardt, dz er nit dörffte
disputieren». Vorzeitig reisten die beiden ab.

Ihr eigenartiges Verhalten hatte den Vorteil, dass sie weder als Ketzer

angeprangert werden konnten noch eine Niederlage erleiden mussten.

Aber Erfolg konnten sie keinen buchen. Und vielleicht doch : Kurz nach

Baden beginnt Kunzens Briefwechsel mit führenden Männern der

reformatorischen Bewegung. Baden hatte ihm offenbar zahlreiche Kontakte

verschafft und ihm die Augen geöffnet für die Wichtigkeit eines

gesamtschweizerischen Vorgehens. Auch mit Haller und dem Ratsmit-

glied Bernhard Tillmann verband ihn fortan eine viel persönlichere
Gemeinschaft. Und dieses Ergebnis der Badenfahrt Kunzens ist nicht zu
unterschätzen.

Baden war ein Tiefpunkt, aber erstaunlicherweise auch schon der

Ausgangspunkt für die grosse Wende. Es mutet wie ein Lichtblick an,

wenn Haller an Valerius Anshelm berichtet : «... und bin also uffsamstag

49



[2.Juni] cum Cunzeno et sociis meis [mit Kunz und meinen Genossen]

heimfaren, frisch und gesund und a plebe tota [vom ganzen Volk] wol
empfangen70.»

«BIS AUF DEN SCHEITERHAUFEN
BIN ICH DER DEINIGE !»

Für Kunz hatte die Badenfahrt eine sehr konkrete Auswirkung. Er

war Zwingli empfohlen worden Und dieser liess ihm - wie wir bereits

wissen - im Laufe des Sommers 1526 eine seiner Schriften zukommen71.
Die Antwort Kunzens vom 24. August72 sei hier als das erste persönliche

Zeugnis, das wir von ihm haben, im Wortlaut und in deutscher

Übersetzung, wenn auch leicht gekürzt, wiedergegeben:

«An Ulrich Zwingli, den allerchristlichsten Bischof der Zürcher.
Gnade und Friede von Gott, dem Vater... Endlich habe auch ich

gewagt, des Zwingli Ohren zu belästigen, der, wie ich genügend weiss,

von tausend anderen Angelegenheiten in Anspruch genommen ist...

Fürwahr, wer du auch sein magst, länger darf ich dich nicht ignorieren,
nachdem ich selbst Eck gehört habe, wie er seine Worte von dir widerhallen

liess. Übrigens soll mein Brief dir, mein Zwingli, herzlichen

Dank für das Schriftchen ausdrücken, mit dem du mich neulich durch
einen bernischen Reiter zu beschenken geruhtest. Mit Recht tue ich mir
viel zu gute, dass du dessen Autor und Geber bist. Es war auch sehr der

Mühe wert, es zu lesen. Denn es war mir das wertvolle Weizenmass, das

zur rechten Zeit fürwahr erschien... Täglich befürchten wir arme Berner

nun neue verhängnisvolle Ereignisse. Denn es spukt bei uns von
geheimen Umtrieben, indem nämlich gewisseJoakime [Fanatiker] in kurzem

Haus für Haus durchsuchen werden, ob sie vielleicht bei irgendeinem

der Unsrigen Schriften solcher Art finden möchten, die durch

ihren Regen schuld daran sind, dass unsere verehrungswürdige Religion
bereits so übel erblasst. Wo solche gefunden werden, da sollen die

rächenden Flammen ihnen einmal für immer Schweigen auferlegen.

Darum magst du dich hüten, Zwingli, dass nicht irgendwo das Mehl
eines solchen Büchleins bei uns gefunden werde, das dich als Autor verra-

50



ö v«tXLf «* Ute j*rt. sj J

*T" % : "
(h «je *-S-5 /~rw ~\~gbt i~<*4 *Y**l<ihM*y yyyfyyy .1^ £ ^/i,

<*"*s /- /o. Au. Ly.<
^iV^ p, U, ^|»U rz?~>Y«r< yy+yy Atlte. £rrl~*~, v^T,, Jy*

Y<j* *y*K*~i «yyjyy* CT AH-y pr<*V».t hit gr&i t yyyi "Jy~*4< +g*< Jttlj
fk •—<Ä |>T-< ultilnle, yr*e ****f4t j,f* j*y<*td** ktrytwKm »,»< 4«

j**,#* stirer*, tt* i+y*<, »•»< jrbr+e*, •
ty*yd<***cj-t hc?il<r *^"1* *r*tr. Hw~n

kn*- fr*t- ^'lr> jritr**j+ fy*H'*et
^ tj—*<

i<jy**St*** i** ftyyyper* wtyf-. £y*x.yy "D<»t

r»v .»»"f* rrtfy^S^t - j^^rvo »» n|w|j >mw ><»* }-tvb+

****<«*«»»»< i—+J<91 &** +"*** rl#»^-r>iuvrv£ wmvr -r++f fj*+*++*}••' r»**»<C ^
*+e0fihm

ß*Lrth A-»»'«Of LY4+~+
****"*? j* njftu/ jrHlJr^*++ t*v*q ß£*****

Üiil«
e^*tYf^**X

yy<yyfYe*y*^e^ *ri(*fge **r* ***** vnv^r 53**

nlt**rXf U'Hm. vw/ i*rtjr*f+rrt- filtyttt***" f-?**- H' hl>* m*ytte

^ J**» 4y**fy*y**l< £yyyy**i UAttti Y*f>**J y*4f f J~*
f* pf*f(«yrt~.

*l*éljy*yy1 yywilh Jr4tj**r*4 ****{ ******<*y
Jy*y*I yyyyylh / litSyyyyyr,t y*-y^h^yjyyi* '

*r i'h i*y**i i-erfe Vtt »-«K»» Ueltt*1-, fyyJ^Ltrt* wgt»«' wr« vu*m* .»«•*»••< ^!»*t #«

tf^**r-u*~
w«, <«/<Y K <f- j*L*~i} rd~f e^<

Ckr*-çl~>+*~*<*~*~( AU .w<ç |

fw^Ä. ytr—Yt. AHYL
9 w«»i''Hi "> JtrfJip 4+ri A-wfilp

\VUfy~~y <J.'«t. tyyUnr*** **. «f ^ f*l{
y**^*J

*,'VHH*^ ^'•* rtftf fyyi Tyyy*, **t f*<*i fain (****4 *Y>*C hit l*1**1 b*T*4 jytffytrté r>*y*<
_

j£*lt-»l»Ar**, X.X1UI A**c*~éff •»**# •«. ^ »*—'t

I .BWBHBI,;... pSll
f^7* y*~~1

#V frfttm Vijjß tW
i5.

Eigenhändiger Briefdes Peter Kunz an Zwingli,
geschrieben in Erlenbach am 24. August 1526.

Original im Staatsarchiv Ziirich

51



ten würde, zumal viele von uns um deinetwillen in anderer Hinsicht
üblen Rufhaben, indem viele unserer Neronen [Verfolger] davon schon

fest überzeugt sind, dass wir einfältigen Geister nun besonders durch
dich verfuhrt werden möchten, und dass du einzig und allein es seiest,

durch dessen Einfluss unser Unheil stiftendes Christentum Kraft
gewinne. Aber dir sollen die Sorgenjener Frösche nichts bedeuten, wieviel
es uns auch angeht, denn mit tauben Ohren gehen wir an ihnen vorbei.
Gehe du nur immer wagemutiger dagegen vor; auch wir werden dich

in unseren Gebeten73 auf keine Weise im Stich lassen. Nun aber blase

ich zum Rückzug, auf dass ich dir nicht mit meinem Geschwätz heimlich

gute Stunden raube. Lebe wohl! Erlenbach, den 24. August 1526.

Ich bin kein Schreiber. Deswegen wirst du mir verzeihen, ich weiss es.

Petrus Conzenus, der Deinige bis auf den Scheiterhaufen74.»

Dieser Brief zeigt uns einen Kunz, der mitten in den Auseinandersetzungen

jener Tage steht, der eindeutig für den neuen Glauben eintritt
und kämpft. Der kein Zauderer und kein ängstlicher Oportunist ist,
sondern bewusst die persönlichen und glaubensmässigen Wagnisse eingeht,
die mit der Abkehr vom bisherigen altehrwürdigen kirchlichen System

unweigerlich verbunden sind.

Er sucht sogar, den ja ohnehin wagemutigen Zwingli noch mehr
anzufeuern, und verspricht ihm Schützenhilfe. Interessant ist es, zu
vernehmen, welches nach Kunz die hilfreichste Waffe im inneren und
äusseren Ringen um die erhoffte Erneuerung sein wird: «Wir werden dich

in unseren Gebeten in keiner Weise im Stich lassen75.»

Auffallend im Brief ist trotz des Hinweises auf vielfältige Nachstellungen

und Gefahren die frohe und zuversichtliche Stimmung. Wir dürfen

nicht vergessen, dass Haller in Bern inzwischen einen völlig unerwarteten

Triumph erlebt hatte. Seit Monaten hatte er die Messe nicht mehr

gelesen. Und deswegen wurde erneut sein Sturz betrieben. Diesmal mit

grossen Erfolgsaussichten. Da erlebte er am 26.Juni in der von Tumult
erfüllten Ratsstube auf Grund seines Bekennermuts jene Sternstunde,
die niemand hatte voraussehen können. Es wurde ihm zwar die

Chorherrenpfründe entzogen; aber der Rat beschloss, dass er trotzdem als

Prädikant am Münster weiterwirken solle, wofür ihm eine Besoldung
aus dem Stiftseinkommen angesetzt wurde.

52



13.MAI 1527:

REFORMATION IM NIEDERSIMMENTAL

Das unerwartete Durchdringen Hallers in Bern musste auch einen

Kunz in Erlenbach ermutigen. Sein Briefan Zwingli ist davon nicht un-
beeinflusst. Aber auch jetzt noch war der Ausgang der Dinge völlig
ungewiss. Es herrschte überall eine äusserst gereizte Stimmung. So gingen
das Spätjahr 1526 und das Neujahr 1527 vorüber. Der Februar brachte

Peter Kunz viel Arbeit mit der Ablösung des Diemtigtals von der
Erlenbacher Pfarrei mit komplizierten Ausscheidungen der Pfrundrechte76.

Und dann war am 9. Februar auch Murners Ketzerkalender
herausgekommen. Peter Kunz wollte eine Entgegnung verfassen, aber der Rat in
Bern mahnte am 27.Februar davon ab: «An hern Petern Kuntz mit
der antwurt uff Murners laßzedel stilzestan77.» Stand Gutes oder
Unheilvolles hinter diesem Befehl

Die Osterwahlen in Bern brachten eine gewisse Klärung : Neugläubige

Mehrheiten nicht bloss im Grossen, sondern nun auch im Kleinen
Rat, in der eigentlichen Regierung.

Wie aber dachte das Volk? Wieder wurden die Landsgemeinden in
den Ämtern zusammengerufen und befragt : Wollt ihr beim konservativen

Pfingstmontagseid bleiben? Oder wollt ihr zum reformfreundlichen

Erlass «Viti et Modesti» zurückkehren?

Am 13.Mai strömten die stimmberechtigten Männer von Wimmis
bis Weissenburg - «menglich von vierzechen jaren uf»78 - in der Kirche
Erlenbach zusammen, um über diese Frage zu beraten und abzustimmen.

Mehrmals werden sich Peter Kunz und die andern führenden

Männer zum Worte gemeldet haben. - Würde nun wohl der einfache

Landmann aus dem Diemtigtal und aus den abgelegenen Bäuerten diesen

Hirten vertrauen und sich ihrer Überzeugung anschliessen Wer die

Simmentaler kennt, weiss, dass dies keine müssige Frage ist — Der
Entscheid war eindeutig und wird mit klaren Worten an Bern übermittelt

79;

«Genedigen herren, als von wegen des gloubens halb antreffent, ist

unser der üwern allhieze Nidersibental einheller rat und meinung für-
hin unseren glouben, hoffnung und vertruwen in das war, luter, einig

53



gotteswort ze setzen, was sich mit der waren heiigen götlichen geschrift
des alten und nüwen testaments und des waren heiigen ewangeliums

mag erfinden, und das selbig lutet und anzeigt, bi dem selbigen ze beli—

ben.» Als Beweggrund ihres Entschlusses fuhren sie an: «...diewyl men-
gerlei mißhendel und widerwertikeit von unseren geistlichen obren,

uf die wir gehoffet haben, dardurch wir armen schlechten verfurt
sint, und si ir eigenen nutz darinn gesucht». Und falls die Obrigkeit
um des Evangeliums willen in Schwierigkeiten geraten sollte, so

versprechen sie mit bewegten Worten: «Unser lib und leben, gut und was

uns von gott unserem vater verliehen ist, ze setzen nach dem, als wir
unseren genedigen herren und obren mit williger pflicht ze thün schuldig

sint... so geben wart uf dem trizechendesten tag meyen anno do-
mini XXVII jar.»

Eine klarere Auswirkung seiner reformatorischen Predigt, als sie hier

vorliegt, hätte sich Kunz gar nicht wünschen können. Wenn die Landleute

von Niedersiebenthal von den bisherigen kirchlichen Obern, von
der kirchlichen Hierarchie, sich abwenden, um fortan ihren Glauben,

ihre Hoffnung und ihr Vertrauen allein in das «war, luter, einig gotteswort

ze setzen», so war damit der Bruch mit der alten Kirche vollzogen
und das reformatorische Schriftprinzip zur alleinigen Richtschnur erhoben.

Insofern sieht der verstorbene Wilhelm Wellauer richtig, wenn er

schreibt: «So hat anjenem Tag, ein ganzesjahr bevor der Rat das bezügliche

Mandat ausgehen liess, die Landschaft [Niedersimmental] ihre
Reformation erlebt und durchgeführt. Peter Kunz hatte sein Werk zu

glücklichem Abschluss gebracht80.» Schon Berchtold Haller, der

Zeitgenosse Kunzens, hat die Sachlage ähnlich beurteilt. Er nennt ihn ja den

Pionier, «der das gantz land Nider-Sibental zu der ghorsame dess glo-
bens vor der disputation gebracht».

Ob aber die Messe bereits im ganzen Niedersimmental abgetan

wurde, samt Heiligenbildern und Kirchenzierden, scheint sehr fraglich.
Zwar wurde im Sommer 1527 im Einflussgebiet Kunzens der Versuch

gemacht, die Messe aufzugeben. Am 18.Juli musste der Rat dem

Tschachtlan in Wimmis schreiben: «Mitt dem kilchhern [nämlich: von
Diemtigen] reden, das er mäß halte, old aber von der pfrund stände8'.»

54



Manches, was am 13. Mai klar erkannt worden war, musste vorderhand

wenigstens äusserlich noch in der Schwebe bleiben. Aber grundsätzlich

war in der Landschaft Niedersimmental schon jene Entscheidung gefallen,

die im Januar und Februar 1528 für den ganzen Kanton verbindlich
erklärt werden sollte.

DIE LETZTEN KÄMPFE UM DIE PRIESTEREHE
UND DER SIEG DER REFORMATION

Schon zehn Tage nach dem denkwürdigen 13.Mai 1527 geschah

erneut etwas Einschneidendes, das Kunz sehr beschäftigen musste. Das

Kloster Interlaken, zu dessen Chorherren er gehörte und dessen nieder-
simmentalische Güter zu einem guten Teil seiner Verwaltung unterstanden,

wurde bevogtet. Damit nahm die Eigenherrlichkeit seines einst so

mächtigen Klosters ein wenig rühmliches Ende. - Es galt nun eben die

Konsequenzen zu tragen, die er selber mit seinem reformatorischen

Wirken hatte verursachen helfen. Der Schnitt ging jetzt ins eigene
Fleisch Mit der äussern Machtstellung des «Kilchherrn» ging es rasch zu

Ende.

Stärker als dies hat ihn sicher eine andere Frage bewegt, die Frage nach

der Priesterehe — und damit die Frage nach seiner eigenen Ehe. Spätestens

1524 hatte er mit einer Frau unbekannten Namens die Ehe

geschlossen. Wir kennen die Namen seiner Töchter Sara und Affra. Diese

Ehe könnte weder den Segen der Kirche noch die Erlaubnis des Staates

finden. Sie hatte keine rechtliche Grundlage. Aber es finden sich auch

keine Anhaltspunkte, dass man seine Frau als Priestermetze ansah. Die
Ehe wurde offenbar in einer ehrbaren Weise gefuhrt. Im Herbst 1527

(am 5. September) wurde nun das ganze Problem der Priesterehe
grundsätzlich neu aufgerollt in einer ausführlichen Eingabe vieler Priester an

den Rat. Ihr Kernstück war der Schriftbeweis für die Eheerlaubnis an die

Priester: «daß wir deß göttlicher geschrift erloupniß hand, ja nit allein

erloupniß, sondern zu der ee gepott82.» Dem Rat leuchtete der gründlich

dargelegte Schriftbeweis ein. Aber er wollte die Priesterehe erst

dann gestatten, wenn auch das Landvolk zustimmte.

55



Für den einfachen Mann in den nun folgenden Ämterversammlungen
hatten die biblischen Argumente noch kein entscheidendes Gewicht.

Unter dem Landvolk fand sich keine Mehrheit für die Priesterehe ohne

Verlust der Pfründe. Obersimmental lehnte strikte ab. Und von Fruti-

gen her hiess es, man werde die verheirateten Priester nicht bloss von der

Pfründe stossen, sondern überhaupt aus dem Lande verjagen. Auch Ae-
schi war negativ eingestellt. Und Spiez verlangte, dass heiratende Priester

die Pfründe verlieren und als gewöhnliche «arbeitlüt» ihr Brot
verdienen sollten. Und mitten in diesem konservativen Kreis steht nun wieder

Kunzens Niedersimmental mit der grundsätzlichen und eindeutigen
Antwort : «Und ist also under den üwern allhie bi uns ze Nidersibental
das mer worden und mit rat beschlossen, nach anverzeig der heiigen

göttlichen geschrift... daß gott dem allmechtigen loblicher und angene-
mer sig, inen [den Priestern] und jedermann in elichen stat ze sitzen,

ouch von gott unserm herrn die ee nachgelassen und die hüry verbotten,
da bi ouch nach unserm verstand das mer worden ist, inen sömlichs

nach ze lassen.» Und zwar unter Beibehaltung von Priesteramt und

Pfründe. Ferner teilen sie wiederum mit, dass sie mit «lib und güt» bereit

seien, den Rat zu unterstützen, wenn es in dieser oder einer anderen
Sache gelte, das zu handhaben «so durch das wort gotz clarlich anverzeigt
wirt... Geben ufmentag post Mathei [23. September] 8L»

Die Klarheit und Entschiedenheit des Niedersimmentals ist wiederum
eindrücklich. Hier hatte die neue Art, die Glaubensfragen zu beurteilen

und zu lösen, die Berufung auf die Schrift allein, tatsächlich bereits den

endgültigen Sieg errungen. Um so schmerzlicher musste es Kunz
empfinden, dass der Rat in Bern unter dem Eindruck der vielen ablehnenden

Stimmen die Priesterehe erneut verbot. Mit Datum vom 9. Oktober
erhielt Kunz den Ratsbeschluss8". Dieser trug denVermerk : «öffentlich in
der kilchen den unsern an der kanzel verläsen». Das Verbot war eindeutig

: «den priestern eeliche wiber nit zü gestatten». Den Gemeindegliedern

wurde eingeschärft: «So bevelchen wir üch ernstlich, bi verma-

nung üwer geschwornen pflicht, ufdie priester, si syen wältlich oder or-
denslüt, gut acht zü haben, und wo ir innen werden, daß si sich lassen

mercken, si haben zü der ee griffen deßgelichen, daß si dieselben ir
eefrouwen oder metzen an andere ort setzen, und zu innen wandel wurden

haben aldann si unsern amptlüten anzugeben, damit dieselben ir

56



pfründen beroubt... werden.» Man geht sogar so weit, das Volk
aufzufordern, man möge auch die Vögte in Bern verklagen, wenn sie «durch

die finger wurden sächen» statt durchzugreifen. Den Vögten war dabei

die Amtsentsetzung angedroht.
Solches hatte Kunz am folgenden Sonntag in der Erlenbacher Kirche

zu verlesen. Dabei sass wohl seine eigene Ehefrau unter der Kanzel!

Wie hat sich Kunz in den nächsten Wochen verhalten - Er hat seine

Ehefrau bei sich behalten und nicht Verstössen. Eine öffentliche Verkündigung

seines Eheschlusses aber schob er immer noch hinaus. Er war
offenbar ein überaus kluger Taktiker, der die Stunde abzuwarten wusste.

Seine Berner Freunde allerdings suchten ihn zu bewegen, allen

Strafandrohungen zum Trotz die Mauer zu durchstossen und seine Ehe öffentlich

zu proklamieren. Da dieser Vorschlag Kunzens Billigung noch

nicht fand, versuchte es Haller auf dem Umweg über Zwingli. Er
schrieb am 4. November an den Zürcher Reformator : «Halt Petro Cün-

zeno an, dz er die sach mannlich angriff; dann so bald er öffentlich sin ee

bekante, wurd dz gancz Nider Sibental mitt sampt andren pfarrern by-
ston8s.» Wir sehen : Kunzens Position in seiner Heimat ist stark und
unerschüttert.

Neun Tage später, am 13. November, muss die Regierung in Bern
offiziell zur Kenntnis nehmen, dass auch der einflussreiche Augustinerchorherr

in Erlenbach, «der würdige geistliche herr Peter Küntzy» in
öffentlicher Ehe lebe86. Das war wider die klare Vorschrift. Aber Verfahren

wurde keines mehr eingeleitet. Die «disputatz» sollte ja nun klare

Verhältnisse schaffen.

Im Gegenteil, er wurde in Schutz genommen gegen Nachstellungen
aus dem Obersimmental. Ein «fründ» seiner offenbar ganz jungen
Ehegattin hatte Rache gegen Kunz geschworen. Ob dieser «fründ», wie es

sprachlich durchaus möglich wäre, ein Verwandter von Kunzensjunger
Frau oder ein verschmähter Bewerber war, wissen wir nicht. Das erstere

ist wahrscheinlicher. Er war jedenfalls zu furchten und hatte Drohungen

ausgestossen. Und Kunz oder seine Freunde suchten nun Schutz beim

Rat. Dieser schickte an Statthalter Ruff Egg in Zweisimmen die Weisung

: «Des meitlin fründ in trostung ze nemen, die den kilchhern zû

Erlenbach zü der ee genommen soll han86.» «In trostung ze nemen» heisst :

57



es sollte ihm das ausdrückliche Versprechen abgenommen werden, von
seiner Rache abzustehen.

Wer war dieses «meitlin», diese junge Frau, die nun als «öffentlich
bekäme» Ehefrau im Erlenbacher Pfrundhaus schaltete und waltete? Es

kann wohl niemand anderes sein als Salome Hugi, die Stieftochter des

Venners Peter Wolf, die in Kunzens Testament als seine Ehegattin
namentlich erscheint87. Sie schenkte ihm später das Töchterlein Anna.

Da sie im November 1527 «meitlin» genannt wird und eben jetzt ein

erzürnter «fründ» vorhanden ist, kann sie nicht gut die Gattin sein, die

Peter Kunz schon vor 1524 zu sich genommen und die ihm die Töchter
Sara und Affra geschenkt hatte. Ob diese erste Frau früh verstorben ist?

Man darf es wohl annehmen, denn Sara und Affra waren jedenfalls in
Kunzens Familienkreis geblieben. Erneut scheint sich vieles anzudeuten

von der Tragik und Unsicherheit, die diese von aussen nicht anerkannten

Priesterfamilien in den vergangenen Jahren zu durchleiden gehabt
hatten. Doch dies alles sollte nun bald seine grundsätzliche Lösung
finden.

Die Lösung kommt klar zum Ausdruck in den Ergebnissen der

Disputation in Bern und im Reformationsmandat vom 7. Februar 1528.

W as Peter Kunz seit Jahren vertreten, was er mit seinen Niedersimmen-
talern bereits am 13.Mai 1527 grundsätzlich beschlossen, wird nun
Grundlage der ganzen Berner Kirche, nämlich: «fürhin unseren glou-
ben, hoffnung und vertruwen in das war, luter, einig gotteswort ze

setzen... und bi dem selbigen ze beliben».

DER BILDERSTÜRMER «RETTET» DIE BILDER

Dass Peter Kunz den Disputationsakten mit Freuden zustimmen

würde, war klar. Hinter seinem Namenszug steht ausdrücklich der
Vermerk: «all artickel gut sin88.» Er stellte sich also auch hinter die achte

Schlussrede, die festhielt: «Bilder machen ze vererung, ist wider gotts

wort, nüws und alts testaments; deßhalb, wo si in gefar der vererung
fürgestellt, abzethün sind89.» Als diese These dann von den bereits er-

58



müdeten Teilnehmern in der Barfüsserkirche in Bern öffentlich disputiert

wurde, mag Peter Kunz an sein Gotteshaus daheim in Erlenbach

gedacht haben: Es würde sich also darum handeln, die Altäre abzubrechen,

die Statuen wegzunehmen, das grosse Kruzifix am Triumphbogen

herunterzuholen und dies alles «abzethün». Würden auch die Wandbilder,

die alle Mauern der Kirche bedeckten, und die er schon als Knabe

so sehr bewundert hatte, zu zerstören sein

Es kam am 24.Januar 1528 bei dieser Schlussrede nur zu einer kurzen
Diskussion. Die Altgläubigen wehrten sich nur schwach gegen das

Bilderverbot und den zu befürchtenden Bildersturm. Immerhin hatjohan-
nes Buchstab, Schulmeisterin Zofingen, wichtige Argumente vorgetragen.

Paulus fordere uns auf, Gottes Werk und Macht im sichtbaren Bild
der von Gott geschaffenen Natur wahrzunehmen. Einen ähnlichen

Dienst könnten uns die Bilder in der Kirche erweisen. Sie könnten uns

hinweisen auf Gottes verborgenes Wirken unter den Menschen. Zudem
seien die Bilder in weiser Absicht geschaffen worden: «daß sy anfänck-
lich sind uffgericht worden zu Underwysung der ungeschickten
Menschen, so die Schrifften nit lesen können90.» Aber Franz Kolb und
namentlich Zwingli sahen die Gefahr eines abergläubischen Bilderdienstes

vor sich und erklärten, Gott wisse wohl, warum er schon Mose gegenüber

die Bilder aufs strengste verboten habe. An sein Wort hätte sich die

Kirche auch in dieser Sache zu halten. Dieser Hinweis aufdie Schrift gab
schliesslich den Ausschlag. Hier wollte und konnte auch Peter Kunz
nicht anders entscheiden.

Damit war das Schicksal der Erlenbacher Kirchenzierden besiegelt.

Von der beweglichen Kirchenausstattung hat sich nichts erhalten als der

prächtige gotische Kelch, der der Gemeinde noch heute als

Abendmahlsbecher dient. Anlässlich einer Grabung von 1932 kamen unter
dem Fussboden der Kirche noch Uberreste kleiner Figuren aus Ton zum
Vorschein, unter anderem ein ausdrucksvolles Köpfchen91. Sie dürften
einem Altaraufsatz angehört haben. Alles andere ist abgetan worden.
Dafür wurde an der Südwand, westlich der heutigen Türe, eine Kanzel

eingefügt, wie es den Erfordernissen des reformierten Gottesdienstes

entsprach. Diese Kanzel mag dort bis ins 18.Jahrhundert gedient haben.

59



Zweifellos hat Kunz den Bildersturm in Erlenbach angeordnet und
überwacht. Für uns Heutige ist dieses Geschehen weithin unverständlich.

Aber auch Valerius Anshelm, der die Reformation voll und ganz
bejahte, spricht mit geheimer Trauer von«disem grülichen stürm». Wie
viel Wertvolles muss auch in Erlenbach vernichtet worden sein!

Aber nicht alles ging zugrunde. Als Leitern an die Wände gestellt
wurden, um die gemalte Bibel an der Nordwand und all die andern
Malereien zu übertünchen, wurde glücklicherweise kein einziges Bild vor
dem Überpinseln zerstört, wie dies mancherorts geschah. Peter Kunz,
der später sich immer enger an den behutsamen Luther anschloss, hat

vielleicht schon hier die Wandbilder - bewusst oder unbewusst - schonen

wollen. Dabei konnte er nicht wissen, dass seine reformatorische
Tünche die Bilder vor dem allmählichen Zerfall und vor dem Zugriff
der Barockzeit, die mit gotischen Malereien wenig anzufangen wusste,
wunderbar beschützen würde. Ironie der Geschichte! Der Bilderstürmer

hat, ohne es zu wissen und wahrscheinlich ohne es zu wollen, die

Bilder «gerettet», damit sie unserer Generation neu geschenkt würden.

PETER KUNZ UND DIE OBERSIMMENTALER

Im Pfarrhaus von Zweisimmen hängt eine Tafel, die in Zierschrift die

Namen aller Pfarrer seit der Einführung der Reformation enthält. Als

erster Zweisimmer Prädikant wird dort unser Peter Kunz aufgeführt.
Als Daten seines Wirkens werden die Jahre 1528/29 vermerkt.

Diese Eintragung ist insofern unrichtig, als Peter Kunz auch injenen
Jahren offiziell Pfarrer von Erlenbach war und den Zweisimmern bloss

auf Zeit ausgeliehen oder zugemutet worden war von der Obrigkeit in
Bern. Denn Zweisimmen und weite Teile des Obersimmentals waren

wenig glücklich über die Einführung der kirchlichen Erneuerung, die

anfangs Februar 1528 in Bern für das ganze Kantonsgebiet verbindlich
erklärt worden war. In Boltigen allerdings fand sich schliesslich eine

knappe Mehrheit. Am 16. September konnte man in Bern vermerken:

«Boitingen umb 7 man das mer, sich minen herren glichförmig ze

machen »2.» In Lenk, St. Stephan und Zweisimmen aber organisierte sich in
aller Stille verbissener Widerstand. Die vertrauten Messgottesdienste

60



wollte man sich nicht nehmen lassen. Dabei war es kein geringerer als

der Kastlan Antoni Bütschelbach auf Schloss Blankenburg, der den

Altgesinnten unter Leutpriester Ulrich Ubert in Zweisimmen den Rücken
stärkte.

Ulrich Ubert war schon in Bern während der Disputation aufgefallen.

Als man bereits mitten in den Verhandlungen, am 13.Januar 1528,

die Geistlichen aufforderte, ihre Stellungnahme zu sämtlichen Schlussreden

(Grundthesen) mit ihrer Unterschrift zu bezeugen, da war
Leutpriester Ubert plötzlich in Bern nicht mehr aufzufinden, und der

Schriftführer musste vermerken: «Notate, der von Zweisimlen, er ist

hinweg, Ubert93.» So protestierte Ubert aufseine Weise und nicht ohne

Mut gegen die Reform. Im Frühling 1528 wurde er zuerst in seinem

Amte eingestellt und dann abgesetzt.

Bern bemühte sich nun sehr behutsam, die Gegnerschaft im Obersimmental

zu überwinden.

Am iö.Juli schrieben Räte und Burger «ann gmein landlüt zu Obersibental»,

man werde ihnen keine Messpriester mehr schicken, aber einen,

der das Wort Gottes verkünde, bis sie besser unterrichtet seien; immerhin

solle es ihnen unbenommen sein, einen andern Messe lesen zu las-

sen9*. Die gleiche Zusage wurde anfangs September wiederholt95.
Es ist nicht mehr ganz klar, wen die bernische Obrigkeit als Prädikan-

ten nach dem Obersimmental beorderte in jenen Sommer-und
Herbstwochen. Sicher niemanden, der mit Land und Leuten vertraut gewesen
wäre, vielleicht sogar einen ausländischen Theologen, wie es deren in
Bern etliche gab. Zudem waren viele Landleute auf ihren Alpen
beschäftigt und dem Geschehen im Tal fern. Jedenfalls liess, mit Ausnahme

von Boltigen, der Erfolg auf sich warten, und es ging am 13. November
ein neues Schreiben ab 96 :

«Schultheis und rat zu Bern, unsern grüß zuvor. Ersamen, lieben, ge-
trüwen. Üch ist an [ohne] zwyfel noch wol ze wüssen, wie dick und vyl
wir üch durch briefund botschaften früntlichen ersucht, ankert und er-

mant haben, dass ir üch sölltend uns und den unsern in statt und land des

waren, wolgegründten, uralten christenlichen gloubens halb glichför-
mig machen. Das aber bißhar nit mögen beschechen, villicht darumb,
daß ir noch nit baß bericht warend. Wir haben üch ouch nit wyter wel-

61



len trengen, sonders also geduldet, biß iich gott mit sinen gnaden
besuchte Dann ir wol mögend erkennen, wo ir in üwerm furnemen
verharren sölltend, daß sollichs gar ungeschickt, und nit zu rüwen dienen

wurd, wo ir üch anders hieltind, denn all ander unser underthanen, und

vorab die unsern von Boitingen, üwer mitverwandten.» Ausdrücklich
wird auch eine Amnestie für alle bisherige Unbotmässigkeit zugesichert.

So freundlich dieses Schreiben klang, so sehr wusste man auch, dass

Bern seinen Willen durchsetzen würde. Das hatten die Aufständischen

im engern Oberland erfahren. Am 4. November hatten sie aufdem Wit-
feld zu Interlaken erscheinen und kniend Abbitte leisten müssen.

Acht Tage nach Eintreffen des Briefes aus Bern brachten Ausgeschossene

von Zweisimmen der Regierung den Bericht, dass die Gemeinden

Lenk, St. Stephan und Zweisimmen «sich minen herren glichformig
gemacht mit guttem willen97». Sie schlössen daran die Bitte um Verzeihung

und baten gleichzeitig, man möge ihnen einen wichtigen Wunsch
erfüllen. Man möge ihnen Prediger senden, die Landeskinder seien. Man
wollte sich die neuen Gedanken aneignen. Aber man benötigte dazu

geeignete, mit Land und Leuten vertraute Seelsorger.

Bern sah sich um. Und wer wäre da geeigneter gewesen als der

urwüchsige Simmentaler Peter Kunz98 Er stand als Bergbauernsohn
seinen Zuhörern nahe, und gleichzeitig war er tief erfüllt vom Anliegen
der Glaubenserneuerung. Kompromisslos hatte er sich schon zweieinhalb

Jahre früher Zwingli gegenüber zur Kirchenreform bekannt: «ad

aram usque tuus [bis auf den Scheiterhaufen bin ich der Deinige] !» Dazu

kam die unbedingte Hingabe an seine Überzeugung, die sein Wirken zu

allen Zeiten kraftvoll prägte. Ein solcher Mann vermochte nicht nur
Calvin einen Schrecken einzujagen sondern auch die Zweisimmer zu

beeindrucken und zu gewinnen. Er hat die Obersimmentaler in einer

ausgedehnten Lehrtätigkeit während des Winters 1528/29 in Zweisimmen

und wohl bis an die Lenk mit dem geistigen Gehalt der Glaubenserneuerung

vertraut gemacht. So ist der Erlenbacher Peter Kunz zum
Reformator des ganzen «Siebenthals» geworden981.

62



ERLENBACH UND SEINE KIRCHE
SEIT DER REFORMATION

GÜTER UND EINKÜNFTE
DER PFRUND ERLENBACH IM 16.JAHRHUNDERT

Allmählich legten sich die Stürme der Reformation. Die Neuerungen
begannen sich in den Alltag einzugliedern. Man gewöhnte sich an die

weissgetünchten Kirchenwände, und mit der Zeit gerieten die
zugedeckten Wandmalereien in vollständige Vergessenheit. Der Geistliche

trat nicht mehr zum Altar, sondern bestieg die Kanzel ". Der Taufstein -
früher hinten im Schiffaufgestellt-rückte nun in den Chor. ImPfrund-
haus waltete die Pfarrfrau. Hier gesellten sich Wiegen neu zum Mobiliar.

Immer noch bezog der Pfarrer seine Besoldung aus dem Pfrund-

gut. In Erlenbach vermochte er auch eine mehrköpfige Familie zu
ernähren, denn 1529 hatte Bern «die Zechenden im Nidersibental, so

das Closter Inderlappen bisher ingezogen, der Pfarrpfrund zu Erlenbach

zugeleit»100. Laut einer wenig später aufgezeichneten
Zusammenstellung umfasste diese neben Haus und Hof eine staatliche Fläche

Weideland, d.h. Frühlings-, Sommer- und Herbstweiden, dazu

genügend Wiesen, um ein gutes Dutzend Kühe den Winter über mit
Heu zu versorgen:

«Deß ersten hatts die matten, so der pfrund gehört, genant die Inder

Krumm, ist ongevärlich vier khü winterung...
Denne die Usser Krumm matten, hatt funff khü winterung völlig.
Denne huß, hoff, schür, bachoffen sampt der hußmatten, genant der

Bül, sampt vier meder in Rüpelboden, winteret völlig dry khü
Item hatt die pfrund einer khüberg an Rinderalp, wie sy sömlichs von
alter här gehept hatt.
Denne hatt aber die pfrund zechen khü berg an Rinderalp...
Denne fünff kü ußtag [Frühlings]- und herpstweid, genant Egelsee,

mit der rechtsame uffTschuggen im holzhouw...I01.»

Einer Schätzung der Pfrund ist zu entnehmen, dass die Bodenzinsen

den höchsten Betrag der Einkünfte ausmachtenI02. Es handelt sich dabei

grösstenteils um die Zinsen von Ländereien, welche gläubige Kirchge-

63



nossen gestiftet hatten und als Lehen weiterhin bewirtschafteten. Die
Zehnten bestanden nur noch zur Hälfte aus Naturalien und wurden im
übrigen bar beglichen:

Pfund Schilling Pfennig

Erstlich thund die zinß 93 2 7

Gersten 2 meß 1

Haber 4 meß } FatU 2

Item in zenden so ietz gelt gend und was in korn
gen wird bringen all an Pfennigen [ Geld]
Korn 8 meß glichs geschetzt umb

35

32

13

Junge zenden : 8 lammer und acht gitzine, ein lamb
umb 5 batzen, Ein gitze umb 4 schilling geschetzt

5

50

12

12

Item 14 khü Winterung, hat er zu zechnen die sum-

merung, sind geschetzt umb
die übrigen vier umb

Summa Summarum alles dut an Pfennigen 230 J y 103

DAS CHORGERICHT

Bereits vor der Reformation, im 15.Jahrhundert, hatte ein starker
Sittenzerfall die bernische Obrigkeit beunruhigt. Man war enttäuscht, dass

die Kirche als verantwortliche Instanz wenig dagegen unternahm. Nun
sollte mit der Glaubenserneuerung auch das verlotterte sittliche Leben

der Bürger wieder in bessere Bahnen geleitet werden. Als Ersatz für das

bisherige geistliche Gericht des Bischofs setzte das reformierte Bern 1529

in jedem Kirchspiel ein Chorgericht ein, das für Zucht und Ordnung zu

sorgen hatte. Seit der zweiten Hälfte des 16.Jahrhunderts war über die

Arbeit ordentlich Buch zu führen. Diese Chorgerichtsmanuale sind in
Erlenbach von 1614 bis 1624 und von 1687 bis 1832 erhalten. Den

Sitzungen, die in unregelmässigen Abständen stattfanden, wohnten erst

vier, später sieben bis neun Richter bei, neben dem Pfarrer die fuhrenden
Männer des Dorfes. Man tagte in der Kirche, im Pfarrhaus, im Wirtshaus

oder bei einem der Richter zu Hause. Die Fehlbaren kamen in den

64



meisten Fällen mit einer Ermahnung zur Besserung davon, manchmal

erhielten sie eine Busse, seltener Gefängnis. Schwerere Missetaten

gelangten zur weiteren Behandlung ans Ober-Chorgericht in Bern. Für

Zivilsachen war jedoch das weltliche Gericht zuständig.
«Es erschin auch der bub Peter Hänggi, welcher ernstlich erinnert

worden, unnöthige gesellschaft und meitleni zu meiden, und seine junge
Jahr im lehren und arbeiten wol und beßer anzuwenden I04.» Dieser Eintrag

vom 25.Februar 1726 fasst die Absicht des Chorgerichts anschaulich

zusammen. Es war um einen ernsthaften und geradlinigen Lebenswandel

der Bürger bemüht. Die Institution der Ehe zu schützen, zählte

zu seinen Hauptanliegen. Zwar galt die Ehe seit der Reformation nicht
mehr als Sakrament, aber man betrachtete sie doch als von Gott eingesetzt,

damit die Triebe eine geordnete Bahn fänden. Ehescheidung war
nun möglich, sollte aber nur in äussersten Fällen vollzogen werden. Für

Peter Stutzmann und Christina Reber, die am 17.Juni 1688 vor dem
Erlenbacher Chorgericht erschienen, stand sie nach Meinung der Richter
noch ausser Betracht. Christina begehrte zwar «sich zu scheiden von
ihme, den er fluche und schwöre so grusam, das sy es nit mehr erleiden

könne, zu dem so sige sy nit sicher by ihm leibs und läben haben. Er aber

läugnete ihra alles, sy aber konte nüt beweisen». Deshalb schickte das

Chorgericht sie wieder nach Hause und ermahnte sie «zum friden und

einigkeit, zur gottsfurcht und zur haushaltung» I05.

Des weitern hatte sich das Chorgericht mit ausserehelichen

Schwangerschaften und Vaterschaftsfragen zu befassen, wobei es den Sachverhalt

in allen Einzelheiten zu ergründen trachtete : Ist «citiert Maria Dübi,

sy gfragt, ob sy ein Kind geboren? Wessen selbiges sige? Wan sy es er-
zeüget? Wo das geschächen? Und wie offt1 oS»?

Als Hüter der Gebote Gottes ahndeten die Sittenrichter auch Diebstahl

und Betrug : Der Bäcker wurde zitiert, weil er zu leichtes Brot
verkauft hatte107, und Anna Flogertzi, weil sie dem Christen zum Wald zu
Eschlen «in käller gangen und daruß etliche ankenballen und käsleni
gestoben» IoS. Das wachsame Auge des Gerichts entdeckte in seinem Eifer

sogar Übeltaten unter Verwandten, die von den Betroffenen selber gar
nicht als Verstoss empfunden wurden: Am 8.Mai 1727 befasste es sich

mit einer Frau die «an einem sontag in wehrendem G[ottes]dienst zu d.

Zeit, da niemand in Heinrich Flogertzis, ihres Schwagers, Hauß gseyn,

65



in diß Hauß eingangen und etwan für 2 Batzen Lebens Mittel genommen.

Sie bekent, daß sie als ein schwanger Weib auß gelust und nicht
auß boßheit solches gethan habe; weil nun ihr Schwager nicht allein

nicht klagte, sondern schrifftlich für sie bat und sie entschuldigte, als hat

mann sie mit einer ermahnung hingehen laßen109.» Wer den Sonntag
nicht heiligte, wer Gottesdienst oder Kinderlehre nicht besuchte, musste

vor Chorgericht erscheinen. Wer fluchte, schwörte und sonstwie das

Mass verlor, hatte sich ebenfalls zu verantworten, so Hans Bächler «wegen

überflüßigen sauffens, unordentlichen läbwäses, fluchen und

schwerens, übersitzens in wirthsheüsern und Ungehorsams gegen seinen

fürgesetzten. Hatts erkennt und bekennt, ist umb i Pfund gestrafft. Der
Weibel sols ga ynziehen110.»

Straff hatte die bernische Obrigkeit die Zügel angezogen. Ausgelassenheit

war in keiner Weise mehr geduldet, selbst das Spielen, Geigen
und Tanzen erschien ihr als eines ernsthaften Christen unwürdig. So

steckte Peter Räber von Erlenbach 1688 eine Busse von 1 Pfund ein, weil
«er am verwichenen Michelsmärit hatt in seinem haus wider das verbott

gigen lassen» 111 ; und Christen Räber wurde gerügt, weil «er am Där-
stetten dorffhabe keglet»112. Solche Einträge sind häufig. Man liess sich

eben die wenigen frohen Stunden, die das Leben bot, nicht gerne
beschneiden, nahm eher einen gelegentlichen Gang vor das Chorgericht in
Kauf, zeigte sich vorübergehend reuig und zahlte die Busse. Das einzige
Traktandum der Gerichtssitzung vom 31. Oktober 1698 betraf den

«Michels Märit Tantz, so uff der Märitmatten und vor des Weibel Flo-

gertzis haus geschächen». Da war so zahlreich und munter das Tanzbein

geschwungen worden, dass das Chorgericht dem Skandal machtlos

gegenüberstand. Es musste sich darauf beschränken, die Übeltäter zu zählen

und das Ergebnis nach Geschlecht und Bäuert geordnet zu Protokoll
zu bringen: Nahezu 120 «Mans-und Weibspersohnen» aus allen Bäuer-

ten zwischen Diemtigen und Oberwil hatten sich dergestalt versündigt

113. Mit der Zeit erwiesen sich der Frohsinn und der Hang zur
Geselligkeit als stärker. Im 18.Jahrhundert trug das Gedankengut der Aufklärung

zur Entspannung bei. Das Chorgericht war gezwungen, die Zügel
zu lockern, und schliesslich beschränkte sich sein Aufgabenkreis fast

vollständig aufdie Behandlung von Eheproblemen und V aterschaftsfra-

gen.

66



Die bernische Staatsverfassung von 1831 brachte eine Neuorganisation

der Gemeinden. Das Chorgericht hiess von nun an «Sittengericht».
Die Arbeit blieb dieselbe. 1852 wurde sie dem neugeschaffenen
Kirchenvorstand übertragen, 1874 dem Kirchgemeinderat (vgl. Seite 84).

Erst seit 1881 ist die Sittenpolizei nicht mehr Sache der Kirchgemeinden.

DIE TÄUFERFAMILIE LÖTSCHER
VON LATTERBACH

Am 21.Januar 1633 vermählten sich in der Kirche Erlenbach Hans

Lötscher und Anna Kammerer. Beide stammten aus der Bäuert Latterbach,

wo sie auch weiterhin wohnhaft blieben. Im Laufe der Jahre

brachten sie sieben Kinder zu Taufe: 1634 den Stammhalter Hans, 1640

Melcher, 1643 Anna, 1646 Margreth, 1649 Elsy, 1653 Salome und 1657

Abraham114. Geistige Regsamkeit und profunde Bibelkenntnisse zeichneten

Vater Lötscher aus. In Sorge um die in Sünden und Laster
verstrickte Welt, griffer zur Feder, um die gefährdete Menschheit in Versform

zur Besserung aufzurufen. 1662 erschien sein umfangreiches «new
Geistlich Lied» im Druck, woraus hier sechs der insgesamt 41 Strophen
zitiert seien115 :

1 Ein Liedlein will ich singen,

ligt mir in meinem Muht,
ein wahrnung soll es bringen,
dem ders betrachten thut,
er seyjung, Alt, Weib oder Mann,
den dises Lied möcht treffen an,
soll achtung darauffhaben,

an mich kein Zorn nicht tragen.

5 Ein wort will ich anzeigen,
euch Christen allensampt,
zur Gottsforcht thund euch neigen,
einjeder in seim stand,
in Kauffen und Merckten braucht

bscheidenheit,
in Essen und trincken auch jederzeit,
thund redlich arbeit treiben,
wie uns St. Paulus thut schreiben.

8 Die Kleider thund nit manglen,
unnützer hoffahrt viel,
mit Frantzen allenthalben
auch Schnüren mancherley,
wie manjetz braucht zu dieser frist,
dass GOtt dem HERRen zwider ist,

wann man das liesse fahren,
könt mancher viel Gelt ersparen.

16 Im Daniel findt man zlesen,

vom König zu Babilon,
am vierdten merckent eben,

wie esjhm that ergahn,
er tranck mit seiner Adelschafft,
verachtet Gottes-Ehr und Krafft,
darumb d'straff auff ihn kommen,
das menschlich hertz ward jhm

gnommen.

67



3 8 Ein zeit lang hab ich gedienet,
dem Hauptmann diser Welt,
nach Gut und Ehr trachtieret,
nach Silber, Golt und Gelt,
ich will dir zeigen meinen lohn,
komm jetz Graw und Lahm darvon,
das sind dieselben Cronen,
damit mir die Welt thut lohnen.

41 Der uns diss Lied hat gsungen,
von newem hat gemacht,
sein Namen darff er wol b'kennen,
Hans Lötscher von Latterbach,
das ist sein rechter Namen zwar,
er hat glebt ein und Sechtzig Jahr,
trawts GOtt und guthen Leuthen,
man werd jhms nicht z'bösem deuten.

Diese rührend schlichte Dichtkunst ist getragen vom Gedankengut
der Täufer, nach deren Auffassung nur ein wahrer Christ sein konnte,

wer ein vollständig aufChristus ausgerichtetes, demütiges und ehrliches

Leben führte. Grundlage und Wegweiser dazu war allein die Heilige
Schrift, massgebend in allen Dingen der Glaube und das Gewissen. Die
Täufer verweigerten den Kriegsdienst, schworen niemals einen Eid,
flohen die Wirtshäuser und mässigten ihre Reden. Zu diesen Überzeugungen,

die der damaligen Gesellschaftsordnung widersprachen, gelangte
Hans Lötscher erst in reifem Alter (vgl. Strophe 38 seines Liedes). Die
Täufer blieben auch der Staatskirche fern und bauten innerhalb ihrer
Gemeinschaft eigene Gottesdienste auf. Da die Kindertaufe ihnen sinnlos

erschien, weil das Kind die Bedeutung dieser Handlung nicht zu
erfassen vermöge, tauften sie alle Erwachsenen wieder, die ihrer Bruderschaft

beizutreten wünschten. Weiter mieden sie die öffentlichen Ämter,

die sie dem Staat verpflichteten, denn Staat und Kirche schien ihnen
unvereinbar. Diese konsequente Absonderung missfiel der Obrigkeit.
Im Täufertum witterte sie eine stetig wachsende Gefahr, die die Existenz
des Vaterlandes ernsthaft bedrohte. Sie hielt die Chorgerichte an, die

Gepflogenheiten der Kirchgenossen streng zu überwachen und darauf

zu achten, dass die Taufrodel gewissenhaft gefuhrt wurden. Wer mehrmals

von Gottesdienst und Abendmahl fernblieb, musste auf seine

Gesinnung überprüft und nötigenfalls den Behörden gemeldet werden.

Der Rat zu Bern schreckte nicht davor zurück, für «jede liferung» von
Täufern eine ansehnliche Belohnung auszusetzen116. So geschah es, dass

der Amtmann von Wimmis 1666 die Geschwister Hans, Melcher und
Anna Lötscher von Latterbach nach Bern ins Waisenhaus schickte, wo
bereits andere Täufer inhaftiert waren. In langen belehrenden Gesprächen

versuchte man, die jungen Simmentaler wieder auf den Weg des

staatlich anerkannten Glaubens zu führen. Gleichzeitig ging der Befehl

68



aus, auch Vater Lötscher in die Kur zu nehmen. Es war verlorene Mühe.

Die drei Geschwister blieben standhaft. Über das weitere Schicksal von
Anna schweigen sich die Urkunden aus. Hans und Melcher vermochten

1667 aus dem Waisenhaus zu fliehen. Man kam ihnen aber aufdie Spur
und brachte sie zurück nach Bern. Vieles spricht dafür, dass sie es waren,
die mit vier anderen Glaubensgenossen aufdie venetianischen Galeeren

gebracht wurden117. Die erlittenen Qualen der rudernden Sträflinge hat

kein Chronist festgehalten. 1673 tauchten die beiden Brüder wieder in
der Heimat auf. Mittlerweile war ihr Vater gestorben. Umsonst bemühten

sich die Kinder um das Erbe. Die bernische Obrigkeit zog es ein, um
die Unkosten zu decken, die dem Staat durch die Gefangenhaltung der

Geschwister Lötscher erwachsen waren.

Zwanzig Jahre später geriet Abraham, der jüngste Spross der Familie,
in Täuferverdacht. Nicht nur, dass er einer Täuferfamilie entstammte ;

wie sich aus späteren Ereignissen ergibt, war auch seine Frau erklärte
Täuferin. Im Juli 1693 wurde Abraham, nunmehr 3öjahre alt, vor
Chorgericht zitiert. Er erhielt eine Aufklärungsschrift über das Täufer-

tum ausgehändigt, mit deren Hilfe er seine eigene Gesinnung zu prüfen
hatte. Sollte er weiterhin dem Abendmahl fernbleiben, werde er der

Obrigkeit verzeigt118. Abraham war kein Täufer. Im Gegenteil : Bereits

im Oktober des gleichen Jahres liess er sich ins Chorgericht wählen, womit

er sich als treues Mitglied der Staatskirche bestätigte. Dies war kein
falsches Spiel aus Angst vor den Konsequenzen, denn seine Kinder erzog
er ebenfalls im reformierten Glauben. Ansehen und Vertrauen gewann
er zurück. Einige Jahre später übernahm er als Spendvogt die Verwaltung

des Armenwesens.

Bern war immer schlechter auf die Täufer zu sprechen. Weil sie der

Regierung nach wie vor den Treueid verweigerten und keinen Militärdienst

leisteten, strebten die Gnädigen Herren ihre vollständige Ausrottung

an. Wer sich nicht bekehren liess, wurde des Landes verwiesen.

Wer unerlaubterweise zurückkehrte, hatte Folterungen, im schlimmsten

Fall die Todesstrafe zu gewärtigen. Sowohl unter den Geistlichen

wie unter den Ratsherren erhoben sich Stimmen, die mutig, aber mit
wenig Erfolg gegen solche Unmenschlichkeit protestierten. Manch ein

Staatsdiener - so wahrscheinlich auch Abraham Lötscher - bekannte

sich im allgemeinen treu zu Bern, hielt aber aus innerer Überzeugung

69



die ihm bekannten Täufer vor der Willkür der Obrigkeit verborgen.
Das harte Vorgehen erregte auch im Ausland Aufsehen. Vor allem in
Holland, wo sich das Täufertum im Schutz der Glaubensfreiheit
ungehindert entwickeln konnte, erwuchs den Berner Täufern Hilfe. In
offiziellen Bittschreiben und langwierigen Verhandlungen setzten sich die

niederländischen Taufgesinnten für einen freien Abzug ihrer geplagten
Glaubensgenossen ein. Nur widerwillig konnte sich Bern zu einer

Amnestie durchringen. So fuhren im Sommer 1711 vier Schiffe rheinab-

wärts. Eigentlich lag noch ein fünftes bereit, doch die endgültige Trennung

von der heimatlichen Scholle fiel manchem Täufer zu schwer.

Betreuer des Oberländer Schiffes war Emanuel Lötscher, ältester Sohn des

1701 verstorbenen ehemaligen Chorrichters und Spendvogts Abraham
Lötscher. Emanuel hatte sich mit seiner Frau Anna und vier Kindern im
Alter von 6 Jahren bis 6 Monaten eingeschifft. Auch seine Mutter
Magdalena, vierundfünfzigjährig und seit zehnJahren Witwe, zog als Täuferin

die Auswanderung dem ungewissen Schicksal in der Heimat vor.
Mit ihren übrigen acht Kindern, die immer noch dem reformierten
Glauben angehörten, fuhr sie im gleichen SchiffHolland entgegen. Die
Beklemmnis vor dem Unbekannten wurde durch den herzlichen Empfang

in Amsterdam gemildert. Mit viel Liebe umsorgten die holländischen

Glaubensbrüder die 340 Einwanderer. Emanuel Lötscher zog mit
seiner Familie weiter nach Hoogkerk bei Groningen. Seine Mutter und
seine acht Geschwister fanden in Heipen ihre neue Heimat119. Damit
waren sie den Massnahmen entronnen, die Bern gegen die Täufer
vorkehrte - allerdings zu keinem geringen Preis : Zwar fanden sie in Holland

mehr menschliches Verständnis; aber gleichzeitig galt es, sich fern
der Geborgenheit des fest umgrenzten Bergtales an die weiten
niederländischen Ebenen zu gewöhnen. In der Heimat führte die Aufklärung
allmählich zu einer toleranteren Haltung der Obrigkeit, so dass auch

hier die Täuferverfolgung langsam zurückging 12°.

70



DIE DORFSCHULE
ZUR «EHR DES ALLERHÖCHSTEN GOTTES»

«... und habe ihme zu lohn versprochen 5 taller, wan er dz gespenst se-

che, oder 3 taller, wan er nüt secheI21.» Im Treiben um Gespenster, wie
es in diesem Zitat aus den Chorgerichtsmanualen von Erlenbach zum
Ausdruck kommt, im blühenden Hexenwesen und Aberglauben
erkannte die bernische Regierung eine höchst mangelhafte religiöse
Bildung des Volkes. Die Gegenreformation und die kraftvolle Strömung
des Täufertums gaben weiteren Anlass zur Besorgnis. Etwas musste
geschehen.

Nach einigen bescheidenen Vorstössen zur Förderung des kirchlichen
Unterrichts erschien 1628 die erste gedruckte Landschulordnung, die

verlangte, dass «die Amptlüth oder Twingherren, da deren sind, und
Kilchendiener an allen Orten, da es erforderlich und erbuwlich, tugendliche,

Gott- und tugendliebende und Reformierter Religion Schulmeister

anstellen, die nit allein Winters- sondern auch Sommerszyts, so viel

müglich, Schul haltind» ,22. Schulpflichtig waren alle 13- bis 14jährigen
Kinder. Sie sollten in «Schryben und Läsen» und «in den puncten deß

glaubens» unterrichtet werden. Aber schon ein Jahr zuvor, 1627, hatte

man in Erlenbach schriftlich niedergelegt, wieviel jede Bäuert jährlich
an die Schule zahlen mussteI23. Also rannte der Staat hier offene Türen
ein.

1675 trat eine neue Landschulordnung in Kraft. Sie hielt die
Schulmeister dazu an, auch dem Gesang in Schule und Kirche vermehrte
Aufmerksamkeit zu schenken. Die Eltern sollten ihre Kinder früh - sobald

sie imstande seien, etwas zu begreifen - zur Schule schicken ; entlassen

würden sie erst, wenn sie «die Fundament der wahren Religion»
beherrschten. Man hoffte, dass auf diese Weise «die Ehr des Allerhöchsten
Gottes und der Kindern Heil und Seligkeit werde befördert, wie auch vil
abgöttische und abergläubische Greuel, darzu vil wegen ihrer groben
unerkantnuß verführet werden, abgeschaffet und neue irrige Lehren
hinderhalten werden»12 *. Das Hauptanliegen der Schule lag somit
vollständig im religiösen Bereich. Im Auftrag des Staates nahm sich die Kirche

der Volksbildung an. Der Einfluss der Pfarrer war gross, das Niveau
der Schulmeister meist äusserst bescheiden, denn Lehrerbildungsstätten

71



gab es noch keine. Ein Kandidat musste sich nur darüber ausweisen

können, dass er den zu unterrichtenden Stoffbeherrschte. Vielfach war
es schwierig, fähige Leute zu finden, denn die Besoldung vermochte den

Lebensunterhalt bei weitem nicht zu decken. Der 1642 in Erlenbach
erwähnte Schulmeister Andres Walther arbeitete deshalb noch als

Messerschmied I2L Mehr wissen die Urkunden über seine Schule nicht zu
berichten. Erst ab 1746 gibt der «Admissionsrodel» Auskunft über die jungen

Leute, denen «nach genugsam erzeigter erkantnuß und

vorhergegangenem Examen zum heyligen Abendmahl zu gehen erlaubnuß er-
theilt» wurde. Fünf Knaben und sechs Mägdlein hatten 1746 diese

Prüfung bestandenI26.

Bis 1771 betreute in Erlenbach ein einziger Lehrer die Kinder der
sieben Bäuerten. Dann aber richteten auch Latterbach und Ringoldingen
Schulstuben ein, wovon jedoch letztere kurz nach der Jahrhundertwende

ihr Törchen wieder schloss. Um 1800 drückten von den rund 800

Einwohnern 150 die Schulbank. Der Erlenbacher Lehrer hat seine

Unterrichtsmethode folgendermassen geschildert : «Alle Morgen sagen alle

Kinder die gleiche Lektion im heidelberger Catechismus auswendig auf,

die ihnen Tags vorher aufgetragen, mit ihnen fleißig gelesen, ihnen
erklärt und zu Hause noch mehr zu üben überlaßen worden ist. Darauf
wird eine frische Lektion auf die angezeigte Art für den künftigen Tag
mit allen zugleich behandelt. Die übrige ganze Vormittagszeit ist dem
Buchstabieren und Lesen mit allen zugleich gewiedmet: dabey wird
über Buchstabier- und Leseregeln geredet; die Unterscheidungszeichen
und alle merkwürdigen Haupt-, Bey-, Zeitwörter etc., in Rücksicht auf
den Ton der Stimme und Absezen im Lesen, und in Rüksicht auf die

deütsche Sprachlehre, Orthographie etc. erklärt, u. mit Beyspielen er-
läütert. Dann folgt eine Ruhestunde. Auf dieselbe wird mit allen

zugleich an der Tafel gerechnet; auch die Kleinern werden angefragt und

antworten nach ihren Fähigkeiten. Von nun an theilen sich die Kinder
erst in zwey Klaßen. Die Größern schreiben nach meiner Hand ohne

weitere Vorschriften und nach meiner Methode, die ist : Einen Buchstaben

aus dem andern zu folgern, in beständiger Tour den Kindern die

Hand zu führen, die Fehler anschaulich zu machen und zu corrigieren. Die
Kleinern lernen innzwischen eine Lektion und sagen sie, alle einander

nachzeigend, wenn die Schreibstunde zu Ende geht, auf. Zuletzt wird

72



wieder an der Tafel vor aller Kinder Augen Unterricht im Singen er-
theilt, und selbst daran, so wie auch in Büchern gesungen. - Anmerkung:

Meine oben angeführte Methode, die hier neü war, fand anfänglich

bey manchen Wiederspruch, nun aber nicht mehrI27.»

Ihre Besoldung bezogen die Schulmeister aus dem Bäuertseckel, ab

1804 in erster Linie aus den Hintersässgeldern. Dazu kamen freie Wohnung,

Pflanzland und Brennholz 128. Für Geographieunterricht winkte
eine besondere Zulage. Am Schulexamen, im März, war der Kirchmeyer

ein gerngesehener Gast. Er drückte den Kindern den ersehnten

Examensbatzen in die Hand, bedachte die Lehrer mit einer Gratifikation
und lud sie zum Essen ein - alles zulasten des Kirchenguts.

1810 gab es in Erlenbach bereits eine Unter- und Oberschule. 1824

zählte die Unterstufe 74, die Oberstufe 60 Schüler, die Gesamtschule

von Latterbach deren 63 I29. Die Winterschule mit einem täglichen
Unterricht von zehn bis zwölf und von dreizehn bis fünfzehn Uhr begann

mit Martini (11. November) und dauerte bis Ende März. Von Mai bis

September galt der reduzierte Stundenplan der Sommerschule mit je
drei Lektionen am Montag und Samstag. Als Lehrbücher dienten der

Heidelberger Katechismus als wichtigste Grundlage, die Hübnersche

Kinderbibel130, die «Geistlichen Oden und Lieder» von Geliert131, das

«Singende und spielende Vergnügen Reiner Andacht» von Schmid-

lin132, das Mülheimer Lesebuch133 und der Schweizer Kinderfreund

von SchulthessI34. Jedes Kind musste «gewaschen, gekämmt und in
reinlichem, ganzem Gewände» erscheinen. Schwatzen war schon
damals verboten, «ebenso das Naschen». Strafe drohte zudem bei «Scharren

mit den Füßen, Unterstellen des Kopfs, lautem Gähnen, aufden Boden

speyen, auch bei Neckereyen und Zänkereyen». Am Ende des

Schuljahres zogen die Kinder im Sonntagsstaat in die Kirche, wo die

Prämien zur Verteilung gelangten. Es winkten Belohnungen für Schul-
und Predigtfleiss, Sittlichkeit, Schreiben, Rechnen und Singen. Dann
wurde «mit Gebet und Gesang die Handlung beschloßen»135.

Auf diese Weise war man bemüht, in jedem jungen Gemüt die

Flamme des Glaubens früh zu entzünden und durch unermüdliches
Üben am Brennen zu halten. Einmal aber ging im Schulhaus Erlenbach

zu nächtlicher Stunde auch ein böses Feuer auf, das nahezu das ganze
Dorf zerstörte.

73



DER DORFBRAND VON 1765

Am 24. April 1765 hatte der Bote des Amtmannes von Wimmis
schlimme Nachrichten nach Bern zu bringen. In der Nacht zuvor war
«in mithen des in dem dorf Erlcnbach gestandenen und von etwelchen

Haushaltungen bewohnt gewesenen Schulhause, ohnwißend wie, der-

gestaltcn Feür ausgebrochen, daß äußert der Kirchen, dem Pfrundhaus,

zweyen Mühlenen und noch 5 Häuseren das übrige alles durch die Flammen

verzehrt worden» 136.

Gross war das Mitgefühl für die 26 obdachlosen Familien. Mitglieder
der Holzkammer fuhren nach Erlcnbach, um im Korbwald auf der

Schattseite des Tals das Holz auszuscheiden, das der Staat für den

Wiederaufbau zur Verfügung stellte. Weil aber «dergleichen Ohnglück
mehrentheils dadurch veranlasset worden, daß die Häuser allzunach an-
einanderstehen, und nicht mit Zieglen bedeckt sind», beauftragte der

Rat den Amtmann, er möge «mit kreftigen Vorstellungen diesen Lcü-
then beybringen, daß bey Wiedcraufbauwung Ihrer Wohnungen sie die

Häuser soviel möglich auseinander ziehen und selbige von Steinen bu-

wen und mit Zieglen decken mit dem beyläufigen vermelden, es werden

diejenigen, welche sich dises lassen angelegen seyn, vorzüglich den

Andern von der für Sie aufnemmenden Brandtsteur bedenckt werden».

Obschon damit den Steinbauten mehr Subventionen zufliessen sollten,
wurde grösstenteils wieder in Holz gebaut. Stattliche Ründehäuser prägen

seither das Bild entlang der Dorfstrasse. In der Kirche erinnert der

achteckige, hölzerne Taufsteindeckel mit der eingelassenen Jahrzahl

1765 an jene Zeit des emsigen Zimmerns und Schreinerns. Er ist das

Werk des einheimischen Tischmachers Michel zum Brunnen 137.

DIE «KIRCHEN-REPARATION» VON 1785/86

Üppige Barockformen vermochten im Simmental nicht Fuss zu

fassen, aber es wuchs auch hier das Verlangen nach mehr Licht und Raum,
ein Bedürfnis, dem die Kirche mit ihrer lastenden Balkendecke und den

wenigen, viel zu kleinen Fenstern nicht mehr gerecht werden konnte.

Auf private Initiative entstanden 1777 die beiden grossen Rundbogen-

74



fenster im Schiff (vgl. S. 163). Mit der besseren Beleuchtung war aber

nur ein Anfang gemacht. Bald schien auch das Gestühl nicht mehr zu

genügen, weshalb 1783 die Handwerker zu einer ersten Besprechung

geladen wurden, von der das Kirchenrechnungsbuch knapp zu berichten

weiss: «Bey Untersuchung, wie viel Läden es für die Reparation der

Kirchen erfordere, ein halb Maß Wein zalt mit 3 Batzen Ij8.» Ob die

Schreiner zu grosse Forderungen stellten? Jedenfalls gerieten die

Verhandlungen ins Stocken. Erst zwei Jahre später, im Frühjahr 1785, hatte

der Kirchmeier wieder «dennen Tischmachern, da man sie in die
Kirchen berufen, um abzurathen, wie die reparationen vorzunemmen seye,
eine Maß Wein mit 6 Batzen»1 zu bezahlen. Und diesmal ging es

- vielleicht dank des doppelt so grossen Trunkes - besser voran: Bereits

am 7.Juni wurden die Arbeitsverträge abgeschlossen I4°.

Der Umbau muss mit dem Herausreissen der Balkendecke begonnen
haben. An ihrer Stelle entstand eine leichte Holztonne aus sechs bis sie- 2

ben Fuss langen Tannenholzbrettern in einer Fassung profilierter
Leisten. Sie entsprach wohl dem Zeitgeschmack, nicht aber den Gesetzen

der Baustatik. Bis anhin waren die aus der Dachkonstruktion resultierenden,

nach aussen wirkenden Kräfte über die starken Querbalken
ausgeglichen. Nun, da diese Unterzüge fehlten, begann das Dach die

Längswände langsam auseinanderzudrücken. Ein Jahrhundert später
wurde man der drohenden Einsturzgefahr gewahr und versuchte, mit

quer über das Schiff gespannten Rundeisen die Auswärtsbewegung der

Mauern aufzuhalten Doch erst 1968 gelang es, den Kräfteausgleich
innerhalb der Dachkonstruktion mit einer stählernen Dachbinderverstärkung

wieder herzustellen.

Die übrigen Einbauten dieserJahre fügten dem Bau keine derartigen
Schäden zu, zerstörten aber einen Teil der verborgenen Wandmalereien.

Vor die Westwand kam eine im Mittelteil leicht ausschwingende,

von vier hölzernen Säulen getragene Empore zu stehen, welche die

Tiefersetzung des letzten Rechteckfensterchens an der Südwand erforderte.

Zu ihrer Beleuchtung brach der Maurer auf beiden Seiten ein grosses
Rundfenster ausI42.

Im Chor entstand den drei Wänden entlang ein Gestühl von 22 Sit- 18

zen. Hochrechteckige Rahmen und Füllungen gliedern sowohl die

durchgehende Brüstung als auch die Rückwand, in deren Mitte in ein-

75



gekerbten Ziffern das Entstchungsjahr 1786 zu lesen ist. Hinter entsprechend

gestalteten Holzwändchen reihen sich im Schiff die schlichten

Gemeindebänke.
Des weitern hatte Maurermeister Bamdäller «ein Pfenster Licht in das

Kirchen-Chor gebrochen» (Ostwand) und «der Tauf-Stein
gehauen»143. Darunter wird eine Modernisierung des alten, wohl aus dem

16.Jahrhundert stammenden Taufsteins zu verstehen sein. Jedenfalls
erinnert er mit seiner achteckigen, in der Mitte stark eingezogenen Form
mehr an die Taufsteine von Oberwil (um 1520) und Sigriswil (1506) als

an solche des 18.Jahrhunderts, wie etwa jenen von Reichenbach im Kan-
dertal, der 1786, zur Zeit der Erlenbacher Kirchenrenovation, geschaffen

wurde. Meister Bamdällers Aufgabe muss darin bestanden haben,
das in Sandstein gehauene Werk von den nicht mehr geschätzten
spätgotischen Verzierungen zu befreien.

Während die Kirchenausstattung heute noch von der aufgewendeten
Mühe der Handwerksleute zeugt, so gibt nur das Rechnungsbuch über

die undankbaren Umtriebe Auskunft, mit denen sich keiner ein Denkmal

setzte, die aber immerhin entschädigt wurdenI44: «Wehrend dieser

Arbeit den Kirchmeyer zu verschiedenen mahlen zur Kirchen zu beruf-
fen, schicker Lohn bezalt 3 Batzen. - Wegen dem verlohren Devis ein

neüer zu machen, auch der Devis zum Choor zu stände zu bringen, und
das bewilligte geld zur hand zu bringen, für alles wird gefordert 10 Batzen.

— Octobris 5. Zalteer [der Kirchmeier] dem Sigrist, für die Kirchen
wehrend der Reparation zu verschiedenen mahlen zu butzen - zu
Wäschen und auszuräumen, die feür Leitern wieder an Ohrt und Stelle zu

thun, auch den Kirchhoof zu räumen, in allem 2 Kronen 10 Batzen. -
20. May 1787: Ihme dem Sekelmeister Karlen und mir [Kirchmeier
Zum Wald] wurde wegen bey dieser Kirchenreparation und daheri-

ger Veranstaltung gehabte Mühe eine Gratification erkannt mit
6 Kronen 10 Batzen. Diese 6.10.- haben wir grad wieder zuhanden der

Kirche an ein neues Tauftuch verwendet.»
Diese Anerkennung an Seckelmeister und Kirchmeier war zweifellos

verdient, hatten die beiden doch die ganze finanzielle Seite der
Restauration zu betreuen. Zur Deckung der Auslagen musste jede
Haushaltung als erstes 15 Batzen beisteuern. Ausserdem konnte jedermann
mit weiteren 10 Batzen einen Platz in der neuen Bestuhlung stiften, eine

76



Die Kirche von Erlenbach nach dem Umbau von 1785/86.
Blick vom Chorbogen zurück ins Schiff.

Aufforderung, der rege Folge geleistet wurde. Nur die Bäuerten
Allmenden und Thal - so notierte der Rechnungsführer gewissenhaft und
verbittert - «haben an die freywilligen Kirchen-stühl nicht das wenigsten

beygeschossen». Doch liess der Kastlan von Wimmis 20 obrigkeitlich

bewilligte Kronen überbringen, und der Verkauf des unbrauchbar

gewordenen Taufkessels trug 2 Kronen 20 Batzen und 3 Kreuzer ein.

Schliesslich stiegen die Kosten auf 198 Kronen an. Die noch ungedeckte
Restsumme wurde durch Randung aufdie Bäuerten verteilt. Die Auslagen

für die Arbeiten im Chor waren aber nach wie vor dem Staat über-
bunden. Im gleichenJahr trug der Amtmann in seine Rechnung den

Betrag von 48 Kronen ein, die er nach «Deutsch Sekelmeister und Venneren

hoher Bewilligung vom 4ten Aprill 1786 dem Tischmacher Benjamin

Ekel für Erneuerung des Bodens, Stühl und Täfel in sothanem

Chor, laut genehmigten quittanzierten Devis» bezahlt hatte145.

Von den drei Schreinermeistern, die für die Neuausstattung der Kirche

verantwortlich zeichneten, war der hier erwähnte Benjamin Ekel
sicher der bedeutendste. Während die beiden andern, Minnig und Kloss-

77



ner, einheimischen Geschlechtern entstammten, war er 1756 in
Zwesten, einem kleinen niederhessischen Dorf südwestlich von Kassel

geboren worden146. Bald jedoch scheint die Familie weggezogen zu
sein. Erst ab 1781 ist Ekel urkundlich wieder zu fassen: Er wohnte als

Hintersäss in Reutigen, war aber als angesehener Tischmacher über das

Dorf hinaus bekanntI47. In Erlenbach leitete er nicht nur die Arbeiten
18 im Chor, er schuf auch das eigentliche Prunkstück: die Kanzel.

Beschränkte er sich beim Chorgestühl auf äusserst schlichte Formen, die

mit der Bestuhlung im Schiff im Einklang stehen sollten, konnte er hier
seine Intarsienkünste zur Geltung bringen. Dabei wählte er wieder
geradlinige, geometrische Muster, kombinierte sie aber mit frei

geschwungenen Formen. Auch in der Gestaltung des achteckigen Kanzelkörpers

manifestiert sich der stilistische Ubergang vom Spätrokoko zu

Louis XVI., denn dem s-förmigen Schwung in Konsole, Brüstung und
Schalldeckel stellen sich die Geraden der Gesimse entgegen. In der Sok-

kelplatte des Leseaufsatzes legte Benjamin Ekel zwischen die Ziffern des

Entstehungsjahres 1787 seine Initialen ein. Für dieses Werk wurde dem

Meister am Tag der Ablieferung «der veraccordierte Arbeitslohn» von
35 Kronen ausbezahltI48.

Dem Geschmack des 19. und frühen 20.Jahrhunderts konnte eine

Kirchenausstattung aus naturfarbenem Holz nicht mehr genügen. Deshalb

wurden Empore und Gestühl später mehrmals mit Ölfarbe dick
überstrichen. Erst die Restauration von 1963 gab ihnen das ursprüngliche
natürliche Aussehen zurück.

Im Zusammenhang mit den grossen Erneuerungsarbeiten von
1785/86 — möglicherweise auch früher — ist der «Kilchschopf» entstanden,

das steile, von Holzpfosten getragene Vordach, welches den

Westeingang vor Schnee und Regen schützt. Unzählige längsovale, aus

der Simme gefischte Steine sind hier zu einem schmucken geometrischen

Mosaikboden zusammengefügt - ein Stück Volkskunst, das die

Simmentaler mit besonderer Sorgfalt pflegen.

78



DIE BAUARBEITEN DES 19.JAHRHUNDERTS

FENSTER UND SEITENEINGÄNGE IM SCHIFF

1812 errichtete Johannes Stölli auf der Empore eine stattliche Orgel
(vgl. S. 147). Gleichzeitig wurde in die beiden Längsrnauern des Schiffsje
ein hohes Fenster mit Granitgewände eingebaut, damit dem Organisten
mehr Licht zur Verfügung stand I49. - 1825 entstand in der Nordwand
eine neue Tür. Sie trägt das Datum und die Initialen IK an der Aussen-

seite des Granitsturzes. Gleichzeitig dürfte der gegenüberliegende Süd-

eingang vergrössert und die kleine Pforte in der Nordostecke in ein

rundbogiges Fenster umgewandelt worden sein.

KIRCHHOF UND KIRCHENTREPPE

An der Gestaltung des Kirchhofs und seiner Zugänge war einmal

mehr die ganze Gemeinde beteiligt. Zur Wiederherstellung der

Stützmauer musste jedes bewohnte Haus «ein Tagwerch leisten, mit
Ausnahme derjenigen, so besteuert werden, oder sonst schwach bemittelt
sind, oder Wittwen und ledige Weibspersohnen von geringem Vermögen».

Erst nach Erfüllung dieser Pflichten sollte «das Vermögen arbeiten»,

die Arbeit also bezahlt werden 1 s°. Für die beiden schmiedeeisernen

Tore an den Westeingängen hatten die Bäuerten «inwerts dem Bach»,

also westlich der Kirche, aufzukommen ; wer talauswärts wohnte, beteiligte

sich an den Kosten des Ostzugangs15'. Weil dort das Gelände sehr

steil zum Graben des Wildenbaches hin abfällt, war ein solcher nicht
ohne Mühe zu errichten. Um diese kürzeste Verbindung vom Dorfkern
zur Kirche trotzdem begehbar zu machen, erstellte David Tschabold
1816 eine sSstufige, überdachte Holztreppe - ein Zimmermannswerk, «
das seinen Meister ehrt.

Die Konstruktion der Treppe entspricht dem damaligen Holzbrük-
kenbau mit dem Unterschied, dass hier eine nahezu dreissiggrädige

Neigung zu berücksichtigen war. Mit einem bemerkenswerten
Gefühl für Statik hat der einheimische Zimmermeister das für normale
Brücken übliche Stützensystem den besonderen Verhältnissen ange-
passt.

79



Falttafel 5 Der als Zwischenstütze dienende gemauerte Pfeiler (A) konnte des

zwar schmalen, aber wilden Baches wegen nicht in der Mitte aufgeführt
werden, weshalb er die Brücke ungleich unterteilt. Als Tragsystem
kamen einfache Hängewerke zur Anwendung, deren talseitige Strebe (B)
der Neigung entsprechend doppelt so lang gefertigt wurde wie die

bergseitige (C). Dabei vermochte aber die lange Strebe des grösseren
Brückenteilstückes das feste Widerlager nicht zu erreichen. Deshalb

setzte der Zimmermeister zusätzlich ein Trapezhängewerk (B1 C1) mit
verbindendem Spannriegel (D) darüber.

Die Pfostenpaare (E) sind an ihrem unteren Ende durch Querbalken
(F) und gekreuzte Diagonalstreben (G) verbunden, welche die sechs langen

Streckbalken (H) stützen. Diese tragen ihrerseits die Treppenstufen.
Aussen ist die Brüstung durch vertikale Bretter verschalt. Ihren oberen
Abschluss bildet ein durchgehender profilierter Gesimsbalken, den innen
ein ebenfalls aus einem Stück gefertigter Handlauf begleitet.

Oben istjeder Pfosten (E) bergwärts mit der Fusspfette des Daches (K)
verstrebt (L). Die Sparren (M) werden etwa ein Drittel unterhalb des

Firstes horizontal durch Kehlbalken (N) und Zwischenpfetten (O)
miteinander verbunden und vertikal von gebogenen, durch Stichbalken (P)

geführten Streben (Q) gegen die Pfosten (E) abgestützt. Über der Jochmitte

dienen Hänger (R) und Stichbalken (P) der Versteifung. Weitere

Festigung erfährt das Dach durch je eine von den Pfosten bergwärts
führende Diagonale (S). Drei auf Firsthöhe angebrachte Längsleisten (T)
dienen der Befestigung der Dachlatten. Das mittels Aufschieblingen (U)
stark ausladende Dach ist heute mit Biberschwanzziegeln gedeckt.
Gerschilder, unverschalte Bogen mit seitlichen Stichbalken und Hängern
schliessen die Dachkonstruktion beidseits ab. Der Querbalken, der das

unterste Pfostenpaar verbindet, trägt die Initialen des Zimmermeisters
und das Jahr der Erbauung: D T B IM 1816.

Lange Zeit war der Raum unter der Treppe durch unschöne Latten-

verschläge verbaut ; doch seit der umfassenden Restauration im Sommer

1975 kommt der Brückencharakter dieses eindrücklichen
Zimmermannswerkes wieder voll zur Geltung.

80



DIE TURMUHR

Die Kirchenuhr, die heute noch ihren Dienst versieht, stammt aus der

Werkstatt eines St. Galler Uhrenmachers und wurde 1869 an die Stelle
des nicht mehr genügenden alten Werkes gesetzt152. Maler Schüpach

aus Steffisburg malte im gleichen Jahr zwei neue Zifferblätter an der

Süd- und Ostseite des Turms.

DIE GLOCKEN

Kurz vor der Jahrhundertwende, im Frühjahr 1897, lieferte die Glok-
kengiesserei H. Rüetschi A. G. in Aarau ein neues, dreistimmiges Geläute

im F-Dur-Drciklang:153
Grosse Glocke :

Ton f ', Inschrift : «Land, Land, höre des Herrn Wort» (Jer. 22,29), Wappen

von Bern und dem Niedersimmental.
Mittlere Glocke:

Ton a', «Komm Christus mit deinem Frieden».

Kleine Glocke :

Ton c", «Alles, was Odem hat, lobe den Herrn».
Die grosse Glocke des alten Geläutes war ein Werk von Christoffel

Scholet aus dem Jahr 1553, die kleinste soll älter gewesen sein154. Beide

wurden nun eingeschmolzen'55. Lediglich die mittlere blieb weiterhin
Zierde des Glockengadens. Ihre schlanke Form weist ins ^.Jahrhun¬
dert'56. Am Hals trägt sie in gotischen Minuskeln die Umschrift :„D reit

glorie/CJfrifte/oent cum pace."

VOM ALTEN KIRCHSPIEL
ZUR MODERNEN KIRCHGEMEINDE

Seit der Reformation war der Staat für den baulichen Unterhalt von
Kirchenchor und Pfrundgebäuden zuständig. Die Pflege des Schiffs, der

Kirchenzugänge und des Kirchhofs lag dagegen in den Händen der

Kirchgenossen. Naturgemäss war der Unterhalt des Schindeldaches am

aufwendigsten, bedurfte es doch alle vierzig bis fünfzig Jahre einer

81



gründlichen Erneuerung. Nicht nur Sturm und Wind setzten ihm zu.

Manch ein Specht glaubte, darin sein bestes Futter zu finden. So hatte im
nahen Wimmis das emsige Klopfen derartige Schäden verursacht, dass

das Kircheninventar um eine Flinte bereichert werden musste157 und
schliesslich für jeden «ab dem Kirchthurm geschossenen Specht» sogar
eine Prämie von drei Batzen winkte158. - In Erlenbach oblag das Dek-
ken der Kirche «luth eines alten phermenthinen Urkunts» aufewige Zeit
den Besitzern bestimmter «Güter und Bergen» [Alpweiden], eine Verfügung,

die einst in aufrichtigem Bemühen um das Seelenheil getroffen
worden war, den Nachkommen aber nicht mehr behagte. Diese standen

denn auch dauernd im Streit mit dem Kirchspiel, bis der oftmals zur
Schlichtung herbeigerufene Amtmann im Jahr 1621 das Übel an der

Wurzel fasste, indem er es den betreffenden Eigentümern ermöglichte,
das belastete Land von der unliebsamen Verpflichtung loszukaufen. Das

Geld floss zum Kirchengut ; und aus dem Kirchengut wurden von nun
an die Dachreparaturen bezahltIs9.

Bis 179 8 war das Kirchspiel die unterste Verwaltungseinheit im bernischen

Staatsgefüge. Der Pfarrherr arbeitete nicht nur als Seelsorger,
sondern auch als staatlicher Beamter aufGemeindestufe ; denn von der Kanzel

verkündete er sowohl das Evangelium wie die Mandate der Regierung.

Zivilstandswesen und Bevölkerungsstatistik fussten aufden
kirchlichen Tauf- und Eherödeln l6°. Seit 1527, als in Diemtigen eine selbständige

Pfarrei entstand, beschränkte sich das Kirchspiel Erlenbach auf die

sieben überwiegend nördlich der Simme gelegenen Bäuerten Latterbach,

Allmenden, Thal, Erlenbach, Eschlen, Balzenberg und Ringoldin-
gen. Als kleine geschlossene Siedlung besass — und besitzt jede Bäuert

immer noch ihr eigenes Burgergut, das durch einen Bäuertvogt verwaltet

wird. Die Aufgaben der Bäuert sind vor allem wirtschaftlicher Natur:

sie unterhält Wege, Stege und Zäune, verbaut Wildbäche und

regelt die Nutzung der Allmend, deren grösster Teil im 18.Jahrhundert
noch «wild und rauch und etwelches an dem landwaßer ligend, deßen

Überschwemmung ausgesezt» gewesen sei161.

Nach dem Untergang des Alten Bern brachte die Elelvetik für fünf
Jahre (1798—1803) eine zentralistische Regierungsform, was sich darin

äusserte, dass das vielgestaltige alte Gemeindewesen vereinheitlicht
wurde162. Doch die Mediationsakte von 1803 stellte die alten Zustände

82



weitgehend wieder her. Der Kanton Bern teilte sein Gebiet nach den

alten Kirchspielen neu ein. Wie vor der Reformation bezogen die Pfarrer
ihre Besoldung immer noch aus dem Pfrundgut, d.h. aus Zehnten und
Bodenzinsen. Wo nötig, leistete der Staat Zuschüsse in bar oder Naturalienl63.

Trotzdem hatten Pfarreien mit einem bescheidenen Pfrundver-

mögen Mühe, fähige Geistliche zu finden. Um diese Unterschiede aus

der Welt zu schaffen, übernahm Bern 1804 die Verwaltung aller
Einkünfte und besoldete die Pfarrer einheitlich nach Dienstalterl6L Für die

kirchlichen Belange war das bernische Staatsgebiet in sieben Kapitel
eingeteilt, denen je ein Dekan vorstand. Erlenbach gehörte zum Kapitel
Thun. Bei einer alljährlichen Kirchenvisitation wurde die Führung der

Pfarreien einer Kontrolle unterzogen. Ein Visitator, meist ein Geistlicher

aus dem gleichen Kapitel, erschien an einem zuvor angekündigten

Tag in der Kirche, wohnte der Predigt bei und stellte anschliessend,

nachdem der Pfarrer sich entfernt hatte, die auf einem amtlichen
Formular zusammengestellten Fragen: Ob der Pfarrherr verständlich und
erbaulich predige? Ob er fleissig Kinderlehre und Unterweisung halte?

Ob er Haus- und Krankenbesuche mache? Ob er leutselig sei zu jedermann

Ob sein Lebenswandel untadelig sei und ob seine Familie keinen
Anlass zu Ärgernis gebe In Erlenbach bestund kein Grund zur Klage.
Über Jahre fielen die Antworten positiv aus. Ab 1820 verlangte Bern
auch regelmässige Pfarrberichte, in welchen die Pfarrherren den sittlichen

Zustand der Kirchgenossen, den Predigt- und Schulbesuch zu

beurteilen hatten. Damit konnte sich die Regierung über die Stimmung
im Volk stets auf dem laufenden halten. In Erlenbach wirkte seit 1821

Pfarrer Samuel Studer. In seinen Berichten äusserte er sich begeistert
über die jeden Sonntag voll besetzte Kirche und die Aufmerksamkeit
der Zuhörer. Selten werde sonntags ein Wirtshaus besucht. Über auffallende

grobe Lasterhaftigkeit könne er nicht klagen. Betrübt sei er jedoch
über den herrschenden Aberglauben und Unglauben, das Fluchen und
Schwören und das «stets mehr um sich greifende, höchst verderbliche
Romanenlesen». Lobend erwähnt er dagegen die Vorgesetzten, die ihm

eifrig beistünden und viel Gutes wirkten l6L Damit war der Gemeinderat

gemeint, der sich aus dem Präsidenten und zehn Mitgliedern
zusammensetzte. Die elf Herren erledigten die Angelegenheiten, die über die

Kompetenzen der einzelnen Bäuerten hinausgingen. Gemeinsam waren

83



sie fiir das Funktionieren der Ortspolizei nach den staatlichen Gesetzen

verantwortlich. Ein Ausschluss von drei Mitgliedern, Waisengericht
genannt, besorgte das Vormundschaftswesen. Der Spendvogt oder

Armenpfleger verwaltete das Armengut, der Schulvogt überwachte die

Schule, und dem Kirchmeyer war das Kirchengut anvertraut. Er
kümmerte sich auch um den baulichen Zustand des Kirchenschiffs. Damit
gehörte das Kirchenwesen als eine der fünfgenannten Abteilungen zur
Gemeindeverwaltung. Normalerweise wurden nur Ortsburger in den

Gemeinderat gewählt, also keine Hintersassen166. Die bernische

Staatsverfassung von 1831-1833 brachte hier mehr Gerechtigkeit, indem sie

die Einwohnergemeinde schuf, die in politischen Belangen die Hintersassen

den Ortsburgern gleichstellte. Das Gemeindegesetz von 1852 löste

schliesslich das Kirchenwesen teilweise aus dem Aufgabenkreis der

Einwohnergemeinde heraus. Jede Kirchgemeinde hatte nun einen
Kirchenvorstand zu bestellen, der aus dem Pfarrer und vier bis zwölf
Kirchenältesten bestand. Ausser den kirchlichen Aufgaben oblag ihm die

Sittenpolizei und die Führung der Personenregister, also das Zivilstandswesen167.

In Erlenbach umfassten Kirchgemeinde und Einwohnerge-
meinde das gleiche Gebiet. Die Volkszählung von 1856 notierte 1334

Einwohner, wovon alle dem reformierten Glauben angehörten (1970:

1436 Einwohner, davon 1385 Reformierte.) Noch tappte sich das kirchliche

Leben in seiner neuen Form etwas unsicher voran. Erst das

Kirchengesetz von 1874 schaffte eine klar umrissene Ordnung. Es trennte
die Kirche nicht völlig vom Staat, sondern hielt an der Institution der

Landeskirche fest, gewährte aber jedem Bürger Glaubens- und
Gewissensfreiheit. Im Sinn einer Demokratisierung wurde den Kirchgemeinden

grössere Selbständigkeit zugebilligt. Grundlage sollte die

Kirchgemeindeversammlung sein. Sie wählte von nun an den Pfarrer. Allerdings

behielt sich die Regierung die Genehmigung dieser Wahl vor. Aus

ihrer Mitte bestellte die Kirchgemeinde Abgeordnete in die kantonale

Kirchensynode. Für ihre eigene Verwaltung wählte sie einen
Kirchgemeinderat. Er hatte sich für das Wohl der Gemeinde, für ein erspriessliches

sittliches und religiöses Leben einzusetzen, wobei er aber nicht
befugt war, wie einst das Chorgericht Strafen zu verteilen. Es galt
vielmehr, mit Geschick und Einfühlungsvermögen Konflikte friedlich zu
lösen. Der Bundesverfassung von 1874 folgend, ging das Zivilstands-

84



und Begräbniswesen an die Einwohnergemeinden über. Seit 1881 lagen
auch Ehescheidungs- und Vaterschaftsfragen nicht mehr im Arbeitsbereich

der Kirchgemeinderätel68.
In Erlenbach harrte das alte Gemeindegut noch der Aufteilung. Man

einigte sich 1884 auf folgende Punkte: Die Kirchgemeinde übernimmt
als alleinige Eigentümerin die Kirche samt dem Gebäudeplatz (ohne

Umschwung) und einschliesslich des Turms, aber ohne Chor, denn dieser

gehört immer noch dem Staat. Auch die über den Dorfbach
führende Kirchentreppe, das Kirchenmobiliar, die Orgel und die Glocken

gehen an die Kirchgemeinde. Der Einwohnergemeinde fallen die Turmuhr

samt Zifferblättern, der Kirchhof samt Umfassungsmauer und

westlicher Eingangspforte sowie der neue Friedhof unterhalb der

Dorfstrasse zu. Vertraglich wurde vereinbart, dass die Einwohnergemeinde

die Kirche benützen dürfe «bei festlichen Anlässen wie Schul-
und Gesangsfesten, Musikaufführungen etc., zur Abhaltung von
politischen und municipalen Versammlungen, als Aufbewahrungsort der

bei Bränden geretteten Gegenstände, bei Kriegszuständen zu militärischen

Zwecken sowie zu amtlichen Zwecken überhaupt». Ferner stellte

die Kirchgemeinde die Glocken «für bürgerliches Geläute» zur Verfügung,

und zwar um zwölfUhr mittags, drei Uhr nachmittags, bei

Beerdigungen, bei Bränden, verheerenden Naturereignissen, aber auch «bei

festlichen oder feierlichen Anlässen wie z. B. beim Jahreswechsel».
Ausserdem durfte die Einwohnergemeinde eine Glocke «als

Verkündigungsmittel des Stundenschlags» verwenden. Sie besoldete auch den Si-

gristen, während die Kirchgemeinde den Organisten und den Vorleser

entschädigte169. Damit waren klare Verhältnisse geschaffen, und die

Kirchgemeinde hatte weitere Selbständigkeit gewonnen. Aber eine Kirche

zu besitzen ist nicht eitel Freude. Viel zu oft gehen Fensterscheiben in
Brüche, dringt Regenwasser ein, spukt die Heizung, löst sich der Putz

von den Mauern. Der Staat Bern jedenfalls empfand die zahlreichen, im
Laufe der Zeit erworbenen Kirchenchore als immer unerfreulichere

Belastung. Oftmals waren Chor und Schiff dergestalt aneinandergebaut,
dass nicht eindeutig feststand, wer gewisse Reparaturen zu bezahlen

hatte. Und da manche Gemeindejede nur mögliche Arbeit zum Chor in

Beziehung setzen und damit der Obrigkeit verrechnen wollte,
verschlechterte sich die Gebefreudigkeit des Staates zusehends. Als das mehr

85



taleinwärts gelegene Oberwil im Jahr 1831 seinen Turm renovierte und
dabei in Bern um einen Beitrag nachsuchte, «weil das Thurmdach auch

das der Regierung zu unterhalten obliegende Chordach zum Theil
bedecke und schütze», äusserte die Baukommission ihren Unmut
unverhohlen, indem sie wissen Hess, sie gedenke «keine Rücksicht aufdie
Gemeinde Oberwyl und derselben Ansuchen zu nehmen, und zwar umso

weniger als dieselbe der landesväterlichen Milde und Güte ihrer hohen

Landesobrigkeit nur dann eingedenk zu seyn scheine, wenn sie etwas

von hochderselben zu erhalten wünsche» I7°. Um sich von der unangenehmen

Bürde zu befreien, bot der Kanton den Kirchgemeinden seine

Besitzungen unentgeltlich an und stiftete darüber hinaus —um den Handel

schmackhafter zu machen — ein gewisses Kapital, «dessen Zinsen für
den Unterhalt dieser Immobilien verwendet werden sollten». Nicht
überall stellte sich der gewünschte Erfolg ein. Reutigen zum Beispiel
durchschaute das Vorhaben und lehnte dankend ab I?I. Erlenbach

hingegen Hess sich durch die angebotenen zweitausend Franken günstiger
stimmen. 1891 kam der entsprechende Abtretungsvertrag zustande111.

Damit war nicht nur die ganze Kirche, sondern auch das Pfarrhaus mit
den dazugehörenden Gebäulichkeiten Eigentum der Kirchgemeinde.
Beide stehen heute unter DenkmalschutzI73.

86


	Zur Geschichte der Kirche und des Kirchenspiels Erlenbach

