
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 44 (1957-1958)

Heft: 2

Artikel: Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua

Autor: Kisch, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


413

Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua

Von Guido Kisch

Dem Defensor pacis des Marsilius von Padua (ca. 1275/80
bis 1343), der «selbständigsten und kühnsten kirchenpolitischen
Schrift des Mittelalters», hat sich seit dem Vorliegen mehrerer
moderner Ausgaben stärkeres Interesse der Gelehrten
zugewendet1. Historiker, Kirchenhistoriker, Theologen, Philosophen
und Staatstheoretiker haben ihre Aufmerksamkeit den Lehren
des mittelalterlichen Denkers und Politikers geschenkt, der vom
Boden der herrschenden Autoritäten aus, gestützt auf Aristoteles

und die Bibel, die herrschenden Anschauungen widerlegen
und die auf sie gegründeten Einrichtungen umstürzen wollte2.
Nur die Rechtshistoriker - mit ganz wenigen rühmlichen
Ausnahmen - haben in neuerer Zeit abseits gestanden. Und doch
breitet auch vor ihnen das bedeutende Werk des Marsilius vor
allem für die Lehre von dem Verhältnis von Staat und Kirche,
von Staatslehre und Theologie Probleme aus, die der
Untersuchung in rechtsgeschichtlicher Sicht bedürfen. Insbesondere
haben sich die in den folgenden Ausführungen nur in Kürze
angedeuteten und summarisch erörterten Probleme mit ihren

1 C. W. Previte-Orton, The Defensor Pacis of Marsilius of Padua, Cambridge 1928;
Richard Scholz, Marsilius von Padua: Defensor Pacis (Fontes iuris Germaniei
antiqui in usum scholarum ex Monumentis Germaniae Historicis separatim editi),
2 Bände, Hannover 1932, 1933.

2 Vgl. die Bibliographie in dem neuesten Werke von Alan Gewirth, Marsilius of
Padua: The Defender of Peace (Records of Civilization, Bd. XLVI), I, New York
1951, S. 323—326. Der erste Band enthält eine umfassende Monographie «Marsilius
of Padua and Medieval Political Philosophy» mit einem Kapitel IV «Law: Human
and Divine», während der zweite (New York 1956) eine wohlgelungene englische
Übersetzung des Defensor pacis bietet, der eine ausführliche Einleitung von beinahe
hundert Seiten vorangeht. Aus der früheren Literatur sind besonders wertvoll die
Studien von Johannes Haller, Zur Lebensgeschichte des Marsilius von Padua,
Zeitschrift für Kirchengeschichte XLVIII, 1929, S. 166—197, der die Zitate oben im
Text dieser Arbeit entstammen, und von Martin Grabmann, Studien über den
Einfluss der aristotelischen Philosophie auf die mittelalterliehen Theorien über das
Verhältnis von Kirche und Staat (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, philosophisch-historische Abteilung, Jahrg. 1934, Heft 2), München
1934, S. 41-60. Für die vorliegende Arbeit war eine vollständige Durcharbeitung
der ganzen Marsiliusliteratur wegen der Kürze der verfügbaren Zeit nicht möglich,

wegen der Begrenzung ihres Themas wohl auch nicht notwendig.



414

juristischen und philosophischen Aspekten bisher der
wissenschaftlichen Aufmerksamkeit entzogen.

In seinem im Jahre 1324 (nach einer wohl unzutreffenden
älteren Ansicht zusammen mit Johann von Jandun) in Paris
verfassten Werke hat Marsilius, der mit Recht als eine der wenigen
wahrhaft revolutionären Gestalten in der Geschichte der
Staatsphilosophie bezeichnet worden ist, der Epieikeia-Aequitas als
einer für einen Fürsten zu postulierenden hervorragenden Eigenschaft

eine Betrachtung gewidmet, die ihrer besonderen Eigenart
wegen für die Geschichte des «Billigkeits»- Denkens in der
europäischen Rechtsentwicklung Beachtung verdient1. Die massgebenden

Stellen finden sich in der Dictio I, Kapitel XIV, §§ 6—72.

6. Est rursum moralis bonitas, virtus scilicet, aliarum vero maxime
iusticia, principanti necessaria. Nam si perversus fuerit seeundum morem,
multum leditur ex eo policia quantumeumque formata legibus. Iam enim
diximus non facile aut non possibile, simul omnia determinare legibus, sed

aliqua committi oportere prineipantis arbitrio, in quibus ledere potest policiam,
si fuerit affeccionis perverse. Et hec fuit Aristotelis sentencia 2° Politice,
8° capitulo, dum dixit [II. 11. 1272b, 41ff.]: Magnorum enim domitii constituti,
si viles fuerint, id est, more pravi, multum ledunt, et leserunt iam civitatem
Calcedoniorum. Et quoniam ab hoc preservantur per moris virtutem, maxime
iusticiam, ideoque conveniens est, si necessarium conveniens dicere liceat,
neminem futurum prineipari carere morali virtute, aliarum vero maxime
iusticia.
1 In seiner profunden Analyse des Defensor Pacis hat Gewirth die Epieikeia

bei Marsilius an verschiedenen Stellen nur kurz berührt, so Bd. I, S. 150, Text bei

Anmerkung 19; S. 230, 243f.; vgl. auch S. 145. Leider hat auch Ugo Nicolini in
seinem sonst so material- und inhaltreichen Werke II prineipio di legalitä nelle
demoerazie italiane, 2. Aufl., Padua 1955, S. 300, die Aequitaslehre des Marsilius
nur flüchtig ei'wähnt, ohne in eine rechtsgeschichtliche Erörterung und Analyse
einzutreten. Ebenso schon Eugen Wohlhaupter, Aequitas canonica, eine Studie aus
dem kanonischen Recht (Veröffentlichungen der Sektion für Rechts- und
Staatswissenschaft der Görresgesellschaft zur Pflege der Wissenschaft im katholischen
Deutschland, Heft 56), Paderborn 1931, S. 84, Anm. 1. — Die Gründe, warum Marsilius

als alleiniger Verfasser des Defensor zu betrachten ist, sind dargelegt bei Scholz,

a.a.O., S. Lllff.: zustimmend Grabmann, a.a.O., S. 49ff.; vgl. ferner Alan
Gewirth, John of Jandun and the Defensor Pacis, in Speculum, XXIII, 1948,
S. 267-272.

2 Die Wiedergabe erfolgt hier nach der von Grabmann (a. a. O., S. 42) als
«vollendet» bezeichneten Edition von Scholz, S. 81f., deren Text von dem bei
Previte-Orton nur darin abweicht, dass er epiekeiam schreibt, während in letzterem
epieikeiam steht, was unter den von Scholz nachgewiesenen Lesarten der
Manuskripte nicht vorkommt. Die zweite Lesart findet sich auch in dem wesentlich
übereinstimmenden Wortlaut in der mir vorliegenden, von Franciscus Gomarus Brugen-
sis besorgten Ausgabe des Defensor, Frankfurt 1592, S. 62. Beim folgenden Abdruck
werden meine Einschaltungen in eckigen Klammern eingeschlossen.



415

7. Cui siquidem eciam in principante futuro conveniens est assequi
virtutem quandam vocatam epiekeiam, qua dirigitur iudex, precipue seeundum
affectum, in quibus lex deficit. Unde Aristoteles 4° Ethicorum, traetatu de

iusticia, inquit [Eth. Nie, V. 10.1137b]: Et hec natura est, que epieikes [sTrceiXSS]
direccio legis, ubi deficit propter particulare. Quam, extimo, iuriste volunt equi-
tatem dicere. Est enim hec benigna legis quedam interpretacio vel moderacio in
aliquo casu, quem lex sub rigoris universalitate comprehendit, in quo pro tanto
lex deficere dicitur, quia ipsum a regula non excepit, quem tarnen, si sie futurum
attendisset, ab universalitate regule cum aliquo moderamine vel simpliciter
excepisset [vgl. D. 1. 3. 18]. Adhuc cum hiis eciam singularis quidam amor seu
benivolencia futuri prineipantis ad policiam et cives exigitur. Ex hoc namque
prineipantis acciones ad commune ac singulorum conferens intenduntur in
sollicitudine et bonitate.

Nach Marsilius ist für den künftigen Fürsten eine Eigenschaft
unentbehrlich, moralische Vortrefflichkeit, nämlich
Tugendhaftigkeit, am meisten aber Gerechtigkeit. Wenn er nämlich
charakterlich schlecht ist, leidet das Gemeinwesen dadurch
grossen Schaden, so sehr es auch durch Gesetze gestaltet sein
möge. Insbesondere darf dem Fürsten eine gewisse Tugend nicht
fehlen, die Epieikeia, welche den Richter vorzüglich in seiner
Gemütsbewegung leitet, und zwar in jenen Fällen, in denen das
Gesetz wegen der Allgemeinheit seiner Fassung versagt1.
Marsilius stellt somit auf die aristotelische emendatio legis wegen
Lückenhaftigkeit des Gesetzes ab2. Ihre Remedur weist er dem

1 Bibliographie über Epieikeia und Aequitas siehe vorläufig bei Guido Kisch,
Summum ius summa iniuria. Basler Humanisten und Juristen über Aequitas und

^ EtzcsIXSM, in Aequitas und bona fides, Festgabe zum 70. Geburtstag von August
Simonius, hgg. von der Juristischen Fakultät der Universität Basel, Basel 1955,
S. 195f., Anm. 2. Aus mehr als fünfjähriger Beschäftigung mit diesen Problemen
wird eine umfangreichere Arbeit hervorgehen, die ich in naher Zukunft unter dem
folgenden Titel zu veröffentlichen gedenke: «Desiderius Erasmus und die Jurisprudenz

seiner Zeit, Studien zur Dogmengeschichte der Aequitas und Epieikeia bei den
Basler Humanisten, Juristen und Theologen». Für alle in den nachstehenden
Darlegungen berührten Gegenstände und Fragen, die in diesem Zusammenhange nicht
ausführlich erörtert werden können, sei der Leser auf mein voraussichtlich 1959
erscheinendes Buch verwiesen.

2 Über Aristoteles' Epieikeialehre bisher am eingehendsten Max Hamburger,
Morals and Law: The Growth of Aristotle's Legal Theory, New Haven 1951, S. 100

bis 110, mit Bibliographie über Aristoteles' profunde Rechtskenntnis auf S. 105,
Anm. 1; klar über Epieikeia Peter Trude, Der Begriff der Gerechtigkeit in der
aristotelischen Rechts- und Staatsphilosophie (Neue Kölner Rechtswissenschaftliche

Abhandlungen, Heft 3), Berlin 1955, besonders S. 115-139 (leider ist Trude
Hamburgers Monographie unbekannt geblieben); auch Paulus Stoffels, Billijkheid
in het oud- Griekse Recht, Academisch Proefschrift, Amsterdam 1954, mit guter
Bibliographie; darüber die Besprechung von Manfred Fuhrmann, Savigny-Zeit-



416

Gutdünken (arbitrium des Herrschers zu, wohl in seiner Eigenschaft

als auch zur Auslegung berufener Gesetzgeber1. Denn es
sei nicht leicht und sogar unmöglich, alles auf einmal gesetzlich
zu regeln. Einiges müsse dem Gutdünken des Fürsten überlassen
werden. Und in diesen Fällen könne er dem Gemeinwesen
Schaden zufügen, wenn er von schlechter Gesinnung sei. Gerade
deshalb dürfe dem Fürsten die Eigenschaft der Epieikeia nicht
abgehen.

Unter Epieikeia, die ein besonderes Attribut des Richters
darstellt, so meint Marsilius, wollen «die Juristen» vermutlich
aequitas verstehen. «Diese, glaube ich, bedeutet nach den
Juristen aequitas2.» Es handelt sich bei ihr nämlich um eine
wohlwollende Auslegung oder Milderung des Gesetzes in einem
Falle, den das Gesetz unter seiner strengen Allgemeinheit mit-
umfasst, in dem es jedoch insofern versagt, als es ihn von der
allgemeinen Regel nicht ausgenommen hat, obwohl es dies mit
einer gewissen Milderung oder schlechterdings getan hätte, wenn
es ihn in der Zukunft vorausgesehen hätte.

Ausserdem wird von dem künftigen Fürsten auch
ausserordentliche Liebe oder Gewogenheit gegenüber dem Gemeinwesen

und den Bürgern erwartet. Durch solche wird sich nämlich

seine Amtstätigkeit mit Sorgfalt und Rechtschaffenheit auf
das richten, was dem Gemeinwesen wie den Einzelnen zuträglich
ist.

Thomas von Aquino hatte von der «epicheia, quae apud nos
dicitur aequitas», gesprochen und diese als jenen moralischen
Faktor bezeichnet, der es nicht nur rechtfertigt, sondern sogar
als moralisch gut erscheinen lässt, «unter Ausserachtlassung der
Worte des Gesetzes dem zu folgen, was vernunftgemäss Gerech¬

schrift für Rechtsgeschichte, Rom. Abt., LXXIII, 1956, S. 381-385. Beachtenswert
noch Karl Hildenbrand, Geschichte und System der Rechts- und Staatsphilosophie I,
Leipzig 1860, S. 281-319; Giorgio del Vecchio, Die Gerechtigkeit, 2. Aufl., Basel 1950,
S. 55-81.

1 Vgl. Defensor pacis, I. 12. 9. 1; dazu Codex Iustinianus, 1. 14. 1, bisher von
keinem Marsiliusforscher angegeben.

2 Um seinen philologischen Rat ersucht, bemerkte Herr Dr. Alfred Hartmann
in Basel zu dieser Stelle des Textes: «Es ist unklar, worauf sich Quam bezieht;
normalerweise musste es sich auf direccio beziehen, dem Sinne nach gehört es aber
zu epieikes. Propter particulare ist offenkundig ein Versehen statt universale.
Vollends unverständlich ist que epieikes.»



417

tigkeit und Gemeinwohl erfordern1». Während Thomas aequitas
als eine Bezeichnung anführt, die «apud nos» für epicheia
verwendet werde, beruft sich Marsilius auf die «iuristae», die, wenn
er es recht verstehe, unter aequitas begreifen, was Aristoteles
epieikeia nennt. Unter den «iuristae» können nur die Juristen
seiner Zeit und etwa die, deren Lehren von ihnen vorgetragen

1 Die sedes materiae für epieikeia-aequitas, der bei Thomas von Aquino drei
Quaestiones gewidmet sind, ist die Summa Theologiae, Secunda Secundae, quaestio
CXX, Art. 1 und 2; quaestio LX, Art. 5; sodann Prima Secundae, quaestio XCVI,
Art. 6. Auch an anderen Stellen und in anderen Werken hat sich der Doctor Ange-
licus mit dem Problem beschäftigt, namentlich in seinem In decem libros
Ethicorum ad Nicomachum Commentarius. Summa Theologiae, Secunda Secundae,
quaestio CXX, Art. 1, Responsio vor 1;

Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est, cum de legibus ageretur,
quia humani actus, de quibus leges dantur, in singularibus contingentibus
consistunt, quae infinitis modis variari possunt, non fuit possibile aliquam
regulam legis institui, quae in nullo casu deficeret; sed legislatores attendunt
ad id, quod in pluribus accidit, seeundum hoc legem ferentes; quam tarnen in
aliquibus casibus servare, est contra aequalitatem iustitiae et contra commune
bonum, quod lex intendit. Sicut lex instituit, quod deposita reddantur, quia
hoc ut in pluribus iustum est; contingit tarnen aliquando esse nocivum, puta,
si furiosus deposuit gladium et eum reposcat dum est in furia, vel si aliquis
reposcat depositum ad patriae impugnationem. In his ergo et similibus casibus
malum est sequi legem positam; bonum autem est, praetermissis verbis legis,
sequi id, quod poscit iustitiae ratio et communis utilitas. Et ad hoc ordinatur
epicheia, quae apud nos dicitur aequitas.

Benutzt wurde die grosse Thomasausgabe, Sancti Thomae Aquinatis, Doctoris
Angelici, Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. edita, 16 Bde., Rom
1882-1948, mit dem Kommentar des Kardinals Caietanus (f 1534) zur Summa
Theologiae; ferner die dreibändige Ausgabe Secunda Secundae Partis Summae
Totius Theologiae, Venedig 1594; dazu die deutsch-lateinische Ausgabe der «Summa
Theologica» der Dominikaner und Benediktiner in der Deutschen Thomas-Ausgabe,
Bd. 20, Heidelberg-München 1943, mit dem Kommentar von Josef Endres (S. 473
bis 481).

In Caietanus' Kommentar zur Stelle (Thomas-Ausgabe Rom, IX, S. 468) ist
zu lesen:

In quaestione centesimavigesima, nota primo, quod quid est epicheiae
seu aequitatis, ut latine loquamur in lingua latina. Ut enim ex V. Ethic. patet,
aequitas est directio legis, ubi deficit propter universale.



418

und weiter ausgebaut wurden, gemeint sein1. Diese Juristen
haben sich freilich mit der aristotelischen Epieikeia noch nicht
beschäftigt, weder ihren Namen erwähnt, noch ihre Lehren in
ihren Werken behandelt, geschweige denn selbst epieikeia und
aequitas gleichgesetzt2. Wohl aber haben sie sich bei Erörterung
der aequitas, auf den ihnen wohlbekannten römischen Rechtsquellen

fussend, mit der Interpretation, dem rigor iuris und der
benignen Auslegung der Gesetze befasst. Diese Gesichtspunkte
allein bilden auch bei Marsilius den Ausgangspunkt der Betrachtung

und Erörterung. Seine Anspielung auf den Satz des
römischen Juristen Celsus: «Benignius leges interpretandae sunt,
quo voluntas earum conservetur3» ist gerade in diesem
Zusammenhang unverkennbar und unmissverständlich. Ähnlich
wie Thomas den Entscheid über auszufüllende Lücken des
Gesetzes dem Fürsten vorbehält und durch das Erfordernis des
Gemeinwohls die praktische Anwendbarkeit seines Epikiebe-

1 Sobald neben den Doctores legum (legistae) (schon bei Azo um 1200 und im
Cartularium Cluniacense, V, 4329, S. 691, im Jahre 1188 nachgewiesen, Novum
Glossarium mediae Latinitat.is, Fasc. L, Kopenhagen 1957, s. v. «legista», freundlicher

Hinweis von Herrn Kollegen Erich Genzmer in Hamburg) und den Doctores
decretorum (canonistae) auch und schliesslich an ihrer Stelle Doctores iuris utriusque
auftraten, musste es naheliegen, sich des Ausdrucks iurista zu bedienen, der
vermutlich auf die «universitas iuristarum» des Mittelalters zurückgeht; vgl. Friedrich
Carl von Savigny, Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter, 2. Ausg., III,
Heidelberg 1834, S. 413. Über sein Aufkommen und seine frühe Verbreitung in
Italien fehlt es meines Wissens an einer Spezialuntersuchung; vgl. nur Paul Oskar
Kristeller, The Classics and Renaissance Thought, Cambridge, Mass. 1955, S. 9:
«The word [humanista].. seems to have originated in the student slang of the
Italian universities, where the professor of the humanities came to be called uma-
nista, after the analogy of his colleagues in the older diseiplines, to whom the terms
legista, iurista, canonista, and artista had been applied for several centuries.» Für
Deutschland ist erst kürzlich die Tatsache ans Licht gebracht worden, dass schon

gegen 1300 das Fremdwort «iurista» als Lehnwort «Jurist» eingebürgert war;
vgl. Erich Genzmer, Hugo von Trimberg und die Juristen, in «L'Europa e il Diritto
Romano», Studi in memoria di Paolo Koschaker, I, Milano 1954, S. 307, 30811'. und
passim.

2 Eingehender Nachweis dieser Tatsache unter Erörterung der vorliegenden
Literatur wird von mir in dem oben, S. 415, Anm. 1, angekündigten Werke über die

Dogmengeschichte der Aequitas erbracht werden. Siehe vorläufig Charles Lefebvre,
Les pouvoirs du juge en droit canonique, Paris 1938, S. 170f., 200; Hermann Lange,
Ius aequum und ius strictum bei den Glossatoren, Savigny-Zeitschrift für
Rechtsgeschichte, Rom. Abt., LXXI, 1954, S. 322, 346f.

3 D. 1. 3. 18.



419

griffes begrenzt1, bezieht Marsilius die von ihm speziell als
subjektive richterliche Eigenschaft aufgefasste Epieikeia auf den
künftigen Herrscher, der sie zum Wohle des Gemeinwesens und
seiner Glieder üben soll. Aber wie schon Thomas, so wertet auch
er die Epieikeia als Masshaltung, Milde und Nachsicht bei
eigenen Ansprüchen des £~cecxrjs (Nik. Eth. V. 10. 1138a)
überhaupt nicht. Auch findet der aristotelische Vergleich mit dem
lesbischen Richtmass keine Erwähnung bei ihm. Stellt Marsilius
wie Thomas, Aristoteles folgend, auf die Voraussicht des Gesetzgebers

ab, so beschränkt er andererseits den Wirkungsbereich
der Epieikeia auf Ausfüllung der «propter particulare» (universale2)

entstandenen Gesetzeslücken, während ihm Thomas im
Sinne der altrömischen aequitas selbst die Korrektur ungerechter
Gesetze zuweist3. Darin muss eine Inkonsequenz erblickt werden,
die dem Marsilius wegen seiner mangelnden Vertrautheit mit der
altrömischen aequitas unterlaufen konnte. War er doch trotz
gelegentlicher Heranziehung von Stellen aus den römischen

1 Secunda Secundae, quaestio CXX, art. 1:

3. Praeterea, ad epicheiam videtur pertinere, ut attendat ad intentionem
legislatoris, ut Philosophus dicit in 5 Ethic. [10, 1137b, 11]. Sed interpretari
intentionem legislatoris ad solum principem pertinet [mit Zitierung von Cod.
Iust. 1. 14. 1].

Daselbst Responsio, vor 1:

sequi id, quod poscit iustitiae ratio et communis utilitas.

2 Über «particulare» statt «universale» in den Marsiliustexten siehe oben,
S. 416, Anm. 2 und S. 417, Anm. 1, letzte Zeile. Previte-Orton, The Defensor
Pacis, S. 64, Anm. 2, bemerkt zur Aristotelesstelle: «Latin translation in Aquinas,
Opera, V. fo. 73v, which reads propter universale. But Aquinas seems from the
commentary to have read particulare.»

3 Secunda Secundae, quaestio LX, art. 5:

1. Semper enim vitandum est iniustum iudicium. Sed quandoque leges
scriptae iniustitiam continent, seeundum illud Isaiae 10: «Vae qui condunt
leges iniquas, et scribentes iniustitias scripserunt.» Ergo non semper est seeundum

leges scriptas iudicandum.

Daselbst, Responsio:

ad 2. .Et ideo in talibus non est seeundum litteram legis iudicandum, sed

recurrendum ad aequitatem, quam intendit legislator.



420

Rechtsbüchern kein Jurist und hat nach übereinstimmender
Meinung der Forscher nie Rechtswissenschaft studiert1.

Des Marsilius Hauptanliegen war es, von politischen Gesichtspunkten

aus unter den für den Herrscher erforderlichen
Eigenschaften die aequitas-epieikeia als eine hervorragende und
besonders wichtige Species der iustitia als unentbehrlich
hinzustellen. Wenn man seine Darstellung und ihre Tendenz mit der
des Aristoteles und des Thomas aufmerksam vergleicht, wird der
Unterschied der grundsätzlichen Auffassungen und die
Verschiedenheit ihrer Bedeutung klar. Aristoteles' Betrachtung er-
fasst das Rechtsproblem rein philosophisch, Thomas' Erörterungen

sind grundsätzlich moraltheologischer Natur2. Auch Marsilius

hat sich dem Fragenkomplex Epieikeia-Aequitas
theoretisch genähert, und zwar vom politischen Gesichtspunkt her
im Sinne mittelalterlicher Idealisierung des gerechten Fürsten.
Trotz Gewirths Betonung seiner stark positivistischen
Einstellung3 wird man nicht bestreiten können, dass Marsilius dieses
Thema im Sinne von Johannes Haller «nicht aus der Wirklichkeit,

sondern von einem abstrakten Ideal» empfangen hat.
Diese Tatsache bedingte auch den «völlig abstrakten Charakter
seiner Darstellung». «Marsilius ist mit seinem ganzen Denken und
Streben so sehr abstrakter Theoretiker wie nur irgendein
Vertreter der herrschenden Scholastik4.» Er hat dem juristischen

1 Aus einer Erwähnung der Universität Orleans bei Marsilius (Dictio II,
cap. 18, § 6) haben einige Forscher auf sein Studium an einer der Rechtsfakultäten
in Orleans schliessen wollen. Dass diese Meinung unhaltbar ist, hat Haller, Zur
Lebensgeschichte des Marsilius von Padua (oben, S. 413, Anm. 2), S. 175f.,
überzeugend nachgewiesen. Andererseits scheint auch die völlige Unkenntnis des Rechts,
die von Marsilius behauptet wurde, nicht vorhanden gewesen zu sein. «Previte-
Orton hat an mehreren Stellen des Defensor die Benutzung juristischer Quellen
(Codex und Decretum) geglaubt nachweisen zu können. Auf alle Fälle reichen auch
diese Entlehnungen nicht aus, Marsilius zum Juristen zu machen.» So Haller,
a. a. O., S. 175f., Anm. 3; ebenso ablehnend Geivirth, Marsilius of Padua, I, S. 20,
Anm. 2; vgl. auch M. W.-Amedee Liebeskind, Marsile de Padoue et son Defensor
pacis, in Grandes figures et grandes ceuvres juridiques, Memoires publies par la
Faculte de droit de Geneve, Genf 1948, S. 73.

2 Über Thomas' Epikielehre siehe das überaus gründliche Werk Lawrence
Joseph Riley, The History, Nature and Use of Epikeia in Moral Theology (The
Catholic University of America Studies in Sacred Theology, Second Series, No. 17),
Washington, D. C. 1948, S. 28-52.

3 Gewirth, I, S. 134ff.
4 Haller, S. 192-194.



421

Interpretationsprinzip des römischen Rechts: «benignius leges

interpretandae sunt» thomistische Färbung gegeben und es auf
der Basis der aristotelischen Tugendlehre sozusagen ins
Politische übersetzt1.

Durch diese komplizierte gedankliche Kombination empfing
der Begriff enceixeca-aequitas einen juristisch-moraltheologisch-
philosophisch-politischen Gedankeninhalt, der in der Aequitas-
lehre der Zeit seinesgleichen nicht findet. Somit trifft auch für
diese Konzeption des Marsilius zu, worauf Kurt Wolzendorff in
anderer Beziehung hingewiesen hat, dass hier «ein genialer
Denker im 14. Jahrhundert Ideen vorwegnahm, die auszubilden
erst das 16. und 17. Jahrhundert, die zu verwirklichen erst das
19. Jahrhundert reif war2». Dass sich Marsilius durch diese

Sondergestaltung der Aequitaslehre in gleichem Masse von
Aristoteles wie von Thomas entfernte, bildet einen anderen
Aspekt in der Geschichte der Rezeption der aristotelischen
Epieikeia. Hier scheint sich bereits die Entwicklung anzukündigen,

in deren späterem Verlauf jeder Denker dem Begriff einen
Inhalt eigener Prägung vindizierte.

1 Vgl. dazu Gewirth, I, S. 243f.: «.. .Marsilius' list of the virtues of the ,perfect
ruler' is specifically political, and fits precisely into the legally limited power he has

prescribed for government. And although the virtues he does list are taken from
Aristotle, there is no mention of ,legislative' prudence among them. On the con-
trary, all the ruler's virtues - prudence, justice, equity - are required only for those

relatively few cases which are impossible to determine by law because of their Variation
from the universal norm.» (Sperrung von Gewirth.) Gewirth begnügte sich mit dieser

Feststellung. Aus ihr allein lässt sich jedoch die Aequitaskonzeption des
Marsilius und ihre Tragweite nicht erschliessen, wenn man aequitas lediglich als equity
(«Billigkeit») im Sinne der englischen Rechtsentwicklung auffasst und die gleiche
unspezifizierte Bedeutung dem aristotelischen Epieikeiabegriff unterlegt, ohne die
thomistische Epikielehre überhaupt in Betracht zu ziehen. Bereits vor mehr als

fünfzig Jahren ist ferner darauf hingewiesen worden, dass Marsilius Aristoteles
mit anderen Augen gesehen hat wie Thomas; vgl. M. Guggenheim, Marsilius von
Padua und die Staatslehre des Aristoteles, Historische Vierteljahrsschrift, VII,
1904, S. 343-360. Dazu hat Grabmann (oben, S. 413, Anm. 2), S. 52, treffend
bemerkt: «Dieser Gesichtspunkt wird auch bei einer Spezialuntersuchung über das
Verhältnis desMarsflius von Padua zu Aristoteles wahrgenommen werden müssen»;
vgl. auch Grabmann, S. 54f.

2 Wolzendorff, Staatsrecht und Naturrecht in der Lehre vom Widerstandsrecht
des Volkes gegen rechtswidrige Ausübung der Staatsgewalt (Otto Gierkes
Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte, Heft 126), Breslau 1916,
S. 12.



422

Zusatz während des Druckes zu Seite 414, Anmerkung 1:

In der ganzen ausgedehnten Aequitasliteratur des 15. bis 17. Jahrhunderts,
soweit sie bisher von mir durchgearbeitet werden konnte, habe ich eine einzige
Bezugnahme auf die in Betracht kommenden Stellen im Defensor pacis gefunden:
bei Marquard Freher (1565-1614), Sulpitius sive de aequitate commentarius [zu
C. 1. 14. 1.], in Everardus Otto, Thesaurus iuris Romani continens rariora meliorum
interpretum opuscula, in quibus ius Romanum emendatur, explicatur, illustratur,
IV, Basel 1744, S. 370-371. Dem Charakter seiner Darstellung entsprechend, welche
mehr eine kommentierende Übersicht als eine juristisch-dogmatische Erörterung
des Themas bezweckt, tritt Freher auch bei Erwähnung der Lehre des Marsilius
in eine Diskussion der speziellen Probleme nicht ein.

Zusatz zu Seite 419, Anmerkung 2:

Erst während der Drucklegung entdeckte ich die vermutliche Quelle der
Lesung «particulare». Sie geht zurück auf Joannes Buridanus (vor 1300 bis nach
1358), Questiones super decem libros ethicorum Aristotelis ad Nicomachum,
Paris 1518, Questio XXVII, fol. CX p. v.: «...ita bene dicit Aristoteles, quod
epyekes est directio legis, ubi deficit propter particulare». Aufgeklärt wird das

ganze Missverständnis erst durch eine Erläuterung in dem Kommentar des jung
verstorbenen schottischen Philosophen Gilbertus Crab (1482—1522; in der Literatur
über die spätmittelalterlichen Aristoteleskommentare nicht genannt, vgl. aber
Conrad Gesners Appendix zur Bibliotheca universalis, Zürich 1555, S. 43), zur
Nikomachischen Ethik, Paris 1517, fol. LXXXI p. v.: «. .hec est natura et ratio
aequi, quod sit directio legis universaliter enunciantis, ubi deficit propter
particulare; ergo praeter legem necessaria est sententia iudicis».


	Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua

