Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 44 (1957-1958)

Heft: 2

Artikel: Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua
Autor: Kisch, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-371048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-371048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

413

Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua
Von Guido Kisch

Dem Defensor pacis des Marsilius von Padua (ca. 1275/80
bis 1343), der «selbstindigsten und kithnsten kirchenpolitischen
Schrift des Mittelalters», hat sich seit dem Vorliegen mehrerer
moderner Ausgaben stidrkeres Interesse der Gelehrten zuge-
wendet!. Historiker, Kirchenhistoriker, Theologen, Philosophen
und Staatstheoretiker haben ihre Aufmerksamkeit den Lehren
des mittelalterlichen Denkers und Politikers geschenkt, der vom
Boden der herrschenden Autoritdten aus, gestiitzt auf Aristo-
teles und die Bibel, die herrschenden Anschauungen widerlegen
und die auf sie gegriindeten Einrichtungen umstiirzen wollte2.
Nur die Rechtshistoriker — mit ganz wenigen rithmlichen Aus-
nahmen — haben in neuerer Zeit abseits gestanden. Und doch
breitet auch vor ihnen das bedeutende Werk des Marsilius vor
allem fiir die Lehre von dem Verhiltnis von Staat und Kirche,
von Staatslehre und Theologie Probleme aus, die der Unter-
suchung in rechtsgeschichtlicher Sicht bediirfen. Insbesondere
haben sich die in den folgenden Ausfithrungen nur in Kiirze an-
gedeuteten und summarisch erdrterten Probleme mit ihren

L C. W. Previté-Orton, The Defensor Pacis of Marsilius of Padua, Cambridge 1928
Richard Scholz, Marsilius von Padua: Defensor Pacis (Fontes iuris Germanici
antiqui in usum scholarum ex Monumentis Germaniae Historicis separatim editi),
2 Binde, Hannover 1932, 1933. '

2 Vgl. die Bibliographie in dem neuesten Werke von Alan Gewirth, Marsilius of
Padua: The Defender of Peace (Records of Civilization, Bd. XLVI), I, New York
1951, S. 323-326. Der erste Band enthilt eine umfassende Monographie «Marsilius
of Padua and Medieval Political Philosophy» mit einem Kapitel IV «Law: Human
and Divine», wihrend der zweite (New York 1956) eine wohlgelungene englische
Ubersetzung des Defensor pacis bietet, der eine ausfiihrliche Einleitung von beinahe
hundert Seiten vorangeht. Aus der fritheren Literatur sind besonders wertvoll die
Studien von Johannes Haller, Zur Lebensgeschichte des Marsilius von Padua, Zeit-
schrift fiir Kirchengeschichte XLVIII, 1929, S. 166-197, der die Zitate oben im
Text dieser Arbeit entstammen,und von Martin Grabmann, Studien iiber den Ein-
fluss der aristotelischen Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien iiber das
Verhiltnis von Kirche und Staat (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, philosophisch-historische Abteilung, Jahrg. 1934, Heft 2), Miinchen
1934, S. 41-60. Fir die vorliegende Arbeit war eine vollstindige Durcharbeitung
der ganzen Marsiliusliteratur wegen der Kiirze der verfiigharen Zeit nicht mog-
lich, wegen der Begrenzung ihres Themas wohl auch nicht notwendig.



414

juristischen und philosophischen Aspekten bisher der wissen-
schaftlichen Aufmerksamkeit entzogen.

In seinem im Jahre 1324 (nach einer wohl unzutreffenden
dlteren Ansicht zusammen mit Johann von Jandun)in Paris ver-
fassten Werke hat Marsilius, der mit Recht als eine der wenigen
wahrhaft revolutioniren Gestalten in der Geschichte der Staats-
philosophie bezeichnet worden ist, der Epieikeia-Aequitas als
einer fiir einen Fiirsten zu postulierenden hervorragenden Figen-
schaft eine Betrachtung gewidmet, die ihrer besonderen Eigenart
wegen fiir die Geschichte des «Billigkeits»- Denkens in der euro-
péaischen Rechtsentwicklung Beachtung verdient!. Die massge-

benden Stellen finden sich in der Dictio I, Kapitel X1V, §§ 6-72.

6. Est rursuin moralis bonitas, virtus scilicet, aliarum vero maxime

iusticia, principanti necessaria, Nam si perversus fuerit secundum morem,
multum leditur ex eo policia quantumcumque formata legibus. Iam enim
diximus non facile aut non possibile, simul omnia determinare legibus, sed
aliqua committi oportere principantis arbitrio, in quibus ledere potest policiam,
si fuerit affeccionis perverse. Et hec fuit Aristotelis sentencia 2° Politice,
80 capitulo, dum dixit [II. 11. 1272b, 41ff.]: Magnorum enim domini constituti,
si viles fuerint, id est, more pravi, multum ledunt, et leseruni iam civitatem
Calcedoniorum. Et quoniam ab hoc preservantur per moris virtutem, maxime
iusticiam, ideoque conveniens est, si necessarium conveniens dicere liceat,
neminem futurum principari carere morali virtute, aliarum vero maxime
iusticia.
1 In seiner profunden Analyse des Defensor Pacis hat Gewirth die Epieikeia
bei Marsilius an verschiedenen Stellen nur kurz beriihrt, so Bd. 1, S. 150, Text bei
Anmerkung 19; S. 230, 243f.; vgl. auch S. 145. Leider hat auch Ugo Nicolini in
seinem sonst so material- und inhaltreichen Werke Il principio di legalita nelle
democrazie italiane, 2. Aufl,, Padua 1955, S. 300, die Aequitaslehre des Marsilius
nur fliichtig erwihnt, ohne in eine rechtsgeschichtliche Erdrterung und Analyse
einzutreten. Ebenso schon Eugen Wohlhaupter, Aequitas canonica, eine Studie aus
dem kanonischen Recht (Versffentlichungen der Sektion fiir Rechts- und Staats-
wissenschaft der Gorresgesellschaft zur Pflege der Wissenschaft im katholischen
Deutschland, Heft 56), Paderborn 1931, S. 84, Anm. 1. — Die Griinde, warum Marsi-
lius als alleiniger Verfasser des Defensor zu betrachten ist, sind dargelegt bei Scholz,
a.a. 0., 5. LIIff.; zustimmend Grabmenn, a.a.O., S.49ff.; vgl. ferner Alan
Gewirth, John of Jandun and the Defensor Pacis, in Speculum, XXIII, 1948,
S. 267-272.

2 Die Wiedergabe erfolgt hier nach der von Grabmann (a. a. 0., S.42) als
«vollendet» bezeichneten Edition von Schelz, S. 81f,, deren Text ven dem bei
Previté-Orton nur darin abweicht, dass er epiekeiam schreibt, withrend in letzterem
epieikeiam steht, was unter den von Scholz nachgewiesenen Lesarten der Manu-
skripte nicht vorkommt. Die zweite Lesart findet sich auch in dem wesentlich iiber-
einstimmenden Wortlaut in der mir vorliegenden, von Franciscus Gomarus Brugen-
sis besorgten Ausgabe des Defensor, Frankfurt 1592, S. 62. Beim folgenden Abdruck

werden meine Einschaltungen in eckigen Klammern eingeschlossen.




415

7. Cui siquidem eciam in principante futuro conveniens est assequi vir-
tutem quandam vocatam epiekeiam, qua dirigitur iudex, precipue secundum
affectum, in quibus lex deficit. Unde Aristoteles 4° Ethicorum, tractatu de
iusticia, inquit [Eth. Nic., V.10.1137b]: Et hec natura est, que epieikes [r¢etx8s]
direccio legis, ubt deficit propter particulare. Quam, extimo, iuriste volunt equi-
tatem dicere. Est enim hec benigna legis quedam interpretacio vel moderacio in
aliquo casu, quem lex sub rigoris universalitate comprehendit, in quo pro tanto
lex deficere dicitur, quia ipsum a regula non excepit, quem tamen, si sic futurum
attendisset, ab universalitate regule cum aliquo moderamine vel simpliciter
excepisset [vgl. D. 1. 3. 18]. Adhuc cum hiis eciam singularis quidam amor seu
benivolencia futuri principantis ad policiam et cives exigitur. Ex hoc namque
principantis acciones ad commune ac singulorum conferens intenduntur in
sollicitudine et bonitate.

Nach Marsilius ist fiir den kiinftigen Fiirsten eine Eigenschaft
unentbehrlich, moralische Vortrefflichkeit, ndmlich Tugend-
haftigkeit, am meisten aber Gerechtigkeit. Wenn er namlich
charakterlich schlecht ist, leidet das Gemeinwesen dadurch
grossen Schaden, so sehr es auch durch Gesetze gestaltet sein
moge. Insbesondere darf dem Fiirsten eine gewisse Tugend nicht
fehlen, die Epieikeia, welche den Richter vorziiglich in seiner
Gemiitshewegung leitet, und zwar in jenen Fillen, in denen das
Gesetz wegen der Allgemeinheit seiner Fassung versagtl.
Marsilius stellt somit auf die aristotelische emendatio legis wegen
Liickenhaftigkeit des Gesetzes ab2 lhre Remedur weist er dem

1 Bibliographie iiber Epieikeia und Aequitas siehe vorldufig bei Guido Kisch,
Summum ius summa iniuria. Basler Humanisten und Juristen iiber Aequitas und
> Eresixee, in Aequitas und bona fides, Festgabe zum 70. Geburtstag von August
Simonius, hgg. von der Juristischen Fakultit der Universitdt Basel, Basel 1955,
S. 195£., Anm. 2. Aus mehr als fiinfjihriger Beschiftigung mit diesen Problemen
wird eine umfangreichere Arbeit hervorgehen, die ich in naher Zukunft unter dem
folgenden Titel zu verdffentlichen gedenke: « Desiderius Erasmus und die Jurispru-
denz seiner Zeit, Studien zur Dogmengeschichte der Aequitas und Epieikeia bei den
Basler Humanisten, Juristen und Theolegen». Fiir alle in den nachstehenden Dar-
legungen beriihrien Gegenstinde und Fragen, die in diesem Zusammenhange nicht
ausfithrlich erortert werden konnen, sei der Leser auf mein voraussichtlich 1959
erscheinendes Buch verwiesen.

2 Uber Arvistoteles’ Epieikeialehre bisher am eingehendsten Max Hamburger,
Morals and Law: The Growth of Aristotle’s Legal Theory, New Haven 1951, 5. 100
bis 110, mit Bibliographie iiber Aristoteles’ profunde Rechtskenntnis auf S. 105,
Anm. 1; klar iiber Epieikeia Peter Trude, Der Begriff der Gerechtigkeit in der
aristotelischen Rechts- und Staatsphilosophie (Neue Koélner Rechtswissenschaft-
liche Abhandlungen, Heft 3), Berlin 1955, besonders S, 115-139 (leider ist Trude
Hamburgers Monographie unbekannt geblieben); auch Paulus Stoffels, Billijkheid
in het oud - Griekse Recht, Academisch Proefschrift, Amsterdam 1954, mit guter
Bibliographie; dariiber die Besprechung von Manfred Fuhrmann, Savigny-Zeit-



416

Gutdiinken (arbitrium ) des Herrschers zu, wohl in seiner Eigen-
schaft als auch zur Auslegung berufener Gesetzgeber!. Denn es
sei nicht leicht und sogar unméglich, alles auf einmal gesetzlich
zu regeln. Einiges miisse dem Gutdiinken des Fiirsten tiberlassen
werden. Und in diesen Fillen kinne er dem Gemeinwesen
Schaden zufiigen, wenn er von schlechter Gesinnung sei. Gerade
deshalb diirfe dem Fiirsten die Eigenschaft der Epieikeia nicht
abgehen.

Unter Epieikeia, die ein besonderes Attribut des Richters
darstellt, so meint Marsilius, wollen «die Juristen» vermutlich
aequitas verstehen. «Diese, glaube ich, bedeutet nach den
Juristen aequitas®.» Es handelt sich bei ihr ndmlich um eine
wohlwollende Auslegung oder Milderung des Gesetzes in einem
Falle, den das Gesetz unter seiner strengen Allgemeinheit mit-
umfasst, in dem es jedoch insofern versagt, als es ihn von der
allgemeinen Regel nicht ausgenommen hat, obwohl es dies mit
einer gewissen Milderung oder schlechterdings getan hétte, wenn
es ihn in der Zukunft vorausgesehen hitte.

Ausserdem wird von dem kiinftigen Fiirsten auch ausser-
ordentliche Liebe oder Gewogenheit gegeniiber dem Gemein-
wesen und den Biirgern erwartet. Durch solche wird sich ndm-
lich seine Amtstatigkeit mit Sorgfalt und Rechtschaffenheit auf
das richten, was dem Gemeinwesen wie den Einzelnen zutriglich
ist.

Thomas von Aquino hatte von der «epicheia, quae apud nos
dicitur aequitas», gesprochen und diese als jenen moralischen
Faktor bezeichnet, der es nicht nur rechtfertigt, sondern sogar
als moralisch gut erscheinen lisst, «unter Ausserachtlassung der
Worte des Gesetzes dem zu folgen, was vernunftgemiss Gerech-

schrift fiir Rechtsgeschichte, Rom. Abt., LXXIII, 1956, S. 381-385. Beachtenswert
noch Karl Hildenbrand, Geschichte und System der Rechts- und Staatsphilosophie I,
Leipzig 1860, S. 281-319; Giorgio del Vecchio, Die Gerechtigkeit, 2. Aufl., Basel 1950,
S. 55-81.

1 Vgl. Defensor pacis, 1. 12. 9. 1; dazu Codex Iustinianus, 1. 14. 1, bisher von
keinem Marsiliusforscher angegeben.

2 Um seinen philologischen Rat ersucht, bemerkte Herr Dr. Alfred Hartmann
in Basel zu dieser Stelle des Textes: «Bs ist unklar, worauf sich Quam bezieht;
normalerweise miisste es sich auf direccio beziehen, dem Sinne nach gehért es aber
zu epieikes. Propter particulare ist offenkundig ein Versehen statt universale.
Vollends unverstidndlich ist que epieikes.»



417

tigkeit und Gemeinwohl erfordern'». Wihrend Thomas aequitas
als eine Bezeichnung anfiihrt, die «apud nos» fiir epicheia ver-
wendet werde, beruft sich Marsilius auf die «iuristae», die, wenn
er es recht verstehe, unter aequitas begreifen, was Aristoteles
epieikeia nennt. Unter den «iuristae» konnen nur die Juristen
seiner Zeit und etwa die, deren Lehren von ihnen vorgetragen

1 Die sedes materiae fir epieikeia-aequiias, der bei Thomas von Aquino drei
Quaestiones gewidmet sind, ist die Summa Theologiae, Secunda Secundae, quaestio
CXX, Art. 1 und 2; quaestio LX, Art. 5; sodann Prima Secundae, quaestio XCVI,
Art. 6. Auch an anderen Stellen und in anderen Werken hat sich der Doctor Ange-
licus mit dem Problem beschiiftigt, namentlich in seinem In decem libros Ethi-
corum ad Nicomachum Commentarius. Summa Theologiae, Secunda Secundae,
quaestio CXX, Art. 1, Responsio vor 1:

Respondeo dicendum quod, sicut supra dictum est, cam de legibus ageretur,
quia humani actus, de quibus leges dantur, in singularibus contingentibus
consistunt, quae infinitis modis variari possunt, non fuit possibile aliquam
regulam legis institui, quae in nullo casu deficeret; sed legislatores attendunt
ad id, quod in pluribus accidit, secundum hoc legem ferentes; quam tamen in
aliquibus casibus servare, est contra aequalitatem iustitiae et contra commune
bonum, quod lex intendit. Sicut lex instituit, quod deposita reddantur, quia
hoc ut in pluribus iustum est; contingit tamen aliquando esse nocivam, puta,
si furiosus deposuit gladium et eum reposcat dum est in furia, vel si aliquis
reposcat depositum ad patriae impugnationem. In his ergo et similibus casibus
malum est sequi legem positam; bonum autem est, praetermissis verbis legis,
sequi 1d, quod poscit iustitiae ratio et communis utilitas. Et ad hoc ordinatur
epicheia, quae apud nos dicitur aequitas.

Benutzt wurde die grosse Thomasausgabe, Sancti Thomae Aquinatis, Doctoris
Angelici, Opera omnia iussu impensaque Leonis XIII P. M. edita, 16 Bde., Rom
1882-1948, mit dem Kommentar des Kardinals Caietanus (T 1534) zur Summa
Theologiae; ferner die dreibiéindige Ausgabe Secunda Secundae Partis Summae
Totius Theologiae, Venedig 1594 ; dazu die deutsch-lateinische Ausgabe der « Summa
Theologica» der Dominikaner und Benediktiner in der Deutschen Thomas-Ausgabe,
Bd. 20, Heidelberg-Miinchen 1943, mit dem Kommentar von Josef Endres (S. 473
bis 481). ‘

In Caietanus’ Kommentar zur Stelle (Thomas-Ausgabe Rom, IX, S. 468) ist
zu lesen:

In quaestione centesimavigesima, nota primo, quod quid est epicheiae
seu aequitatis, ut latine loquamur in lingua latina. Ut enim ex V. Ethic. patet,
aequitas est directio legis, ubi deficit propter universale.



418

und weiter ausgebaut wurden, gemeint sein!. Diese Juristen
haben sich freilich mit der aristotelischen Epieikeia noch nicht
beschiftigt, weder ihren Namen erwihnt, noch ihre Lehren in
ihren Werken behandelt, geschweige denn selbst epieikeia und
aequitas gleichgesetzt? Wohl aber haben sie sich bei Erorterung
der aequitas, auf den ihnen wohlbekannten romischen Rechts-
quellen fussend, mit der Interpretation, dem rigor iuris und der
benignen Auslegung der Gesetze befasst. Diese Gesichtspunkte
allein bilden auch bei Marsilius den Ausgangspunkt der Betrach-
tung und Erérterung. Seine Anspielung auf den Satz des romi-
schen Juristen Celsus: «Benignius leges interpretandae sunt,
quo voluntas earum conservetur®» ist gerade in diesem Zu-
sammenhang unverkennbar und unmissverstindlich. Ahnlich
wie Thomas den Entscheid iiber auszufiillende Liicken des Ge-
setzes dem Fiirsten vorbehédlt und durch das Erfordernis des
Gemeinwohls die praktische Anwendbarkeit seines Epikiebe-

1 Sobald neben den Doctores legum (legistae) (schon bei Azo um 1200 und im
Cartularium Cluniacense, V, 4329, S. 691, im Jahre 1188 nachgewiesen, Novum
Glossarium mediae Latinitatis, Fasc. L, Kopenhagen 1957, s. v. «legista», freund-
licher Hinweis von Herrn Kollegen Erich Genzmer in Hamburg) und den Doctores
decretorum (canonistae) auch und schliesslich an ihrer Stelle Doctores iuris utriusque
auftraten, musste es naheliegen, sich des Ausdrucks furiste zu bedienen, der ver-
mutlich auf die «universitas iuristarum» des Mittelalters zuriickgeht; vgl. Friedrich
Carl von Savigny, Geschichte des Rémischen Rechts im Mittelalter, 2. Ausg., 111,
Heidelberg 1834, S, 413. Uber sein Aufkommen und seine frithe Verbreitung in
Italien fehlt es meines Wissens an einer Spezialuntersuchung; vgl, nur Paul Oskar
Kristeller, The Classics and Renaissance Thought, Cambridge, Mass. 1955, 5. 9:
«The word [humanista]... seems to have originated in the student slang of the
Italian universities, where the professor of the humanities came to be called uma-
nista, after the analogy of his colleagues in the older disciplines, to whom the terms
legista, iurista, canonista, and ariisia had been applied for several centuries.» Fir
Deutschland ist erst kiirzlich die Tatsache ans Licht gebracht worden, dass schon
gegen 1300 das Fremdwort «iurista» als Lehnwort « Jurist» eingebiirgert war;
vgl. Erich Genzmer, Hugo von Trimberg und die Juristen, in « L’Europa e il Diritto
Romano», Studi in memoria di Paolo Koschaker, I, Milano 1954, 5, 307, 308 {1, und
passim.

? Eingehender Nachweis dieser Tatsache unter Erérterung der vorliegenden
Literatur wird von mir in dem oben, S. 415, Anm. 1, angekiindigten Werke iiber die
Dogmengeschichte der Aequitas erbracht werden. Siehe vorldufig Charles Lefebvre,
Les pouveirs du juge en droit canonique, Paris 1938, 5. 170{., 200; Hermann Lange,
Tus aequum und ius strictum bei den Glossatoren, Savigny-Zeitschrift fir Rechts-
geschichte, Rom. Abt., LXXI, 1954, S. 322, 346f.

3 D. 1. 3. 18.



419

griffes begrenzt!, bezieht Marsilius die von ihm speziell als sub-
jektive richterliche Eigenschaft aufgefasste Epieikeia auf den
kiinftigen Herrscher, der sie zum Wohle des Gemeinwesens und
seiner Glieder iiben soll. Aber wie schon Thomas, so wertet auch
er die Epieikeia als Masshaltung, Milde und Nachsicht bei
eigenen Anspriichen des drwecnjs (Nik. Eth. V. 10. 1138a) uber-
haupt nicht. Auch findet der aristotelische Vergleich mit dem
lesbischen Richtmass keine Erwidhnung bei ihm. Stellt Marsilius
wie Thomas, Aristoteles folgend, auf die Voraussicht des Gesetz-
gebers ab, so beschrinkt er andererseits den Wirkungsbereich
der Epieikeia auf Ausfilllung der «propter particulare» (univer-
sale? ) entstandenen Gesetzesliicken, wihrend ihm Thomas im
Sinne der altromischen aequitas selbst die Korrektur ungerechter
Gesetze zuweist®. Darin muss eine Inkonsequenz erblickt werden,
die dem Marsilius wegen seiner mangelnden Vertrautheit mit der
altromischen aequitas unterlaufen konnte. War er doch trotz
gelegentlicher Heranziehung wvon Stellen aus den rémischen

! Secunda Secundae, quaestio CXX, art. 1:

3. Praeterea, ad epicheiam videtur pertinere, ut attendat ad intentionem
legislatoris, ut Philosophus dicit in 5 Ethic. [10, 1137b, 11]. Sed interpretari
intentionem legislatoris ad solum principem pertinet [mit Zitierung von Cod.
Tust. 1, 14, 1].

Daselbst Responsio, vor 1:

...sequi id, quod poscit iustitiae ratio et communis utilitas.

2 Uber «particulare» statt «universale» in den Marsiliustexten siehe oben,
S. 416, Anm. 2 und S. 417, Anm. 1, letzte Zeile. Previté-Orion, The Defensor
Pacis, S. 64, Anm. 2, bemerkt zur Aristotelesstelle: «Latin translation in Aquinas,
Opera, V. fo. 73v, which reads propter universale. But Aquinas seems from the
commentary to have read particulare.»

3 Secunda Secundae, quaestio LX, art. 5:

1. Semper enim vitandum est iniustum iudicium. Sed quandoque leges
scriptae iniustitiam continent, secundum illud Isaiae 10: «Vae qui condunt
leges iniquas, et scribentes iniustitias scripserunt.» Ergo non semper est secun-
dum leges scriptas iudicandum,

Daselbst, Responsio:

ad 2, ...Et ideo in talibus non est secundum litteram legis iudicandum, sed
recurrendum ad aequitatem, quam intendit legislator.



420

Rechtsbiichern kein Jurist und hat nach iibereinstimmender
Meinung der Forscher nie Rechtswissenschaft studiert?.

Des Marsilius Hauptanliegen war es, von politischen Gesichts-
punkten aus unter den fiir den Herrscher erforderlichen Eigen-
schaften die aequitas-epietkeia als eine hervorragende und be-
sonders wichtige Species der iustitia als unentbehrlich hinzu-
stellen. Wenn man seine Darstellung und ihre Tendenz mit der
des Aristoteles und des Thomas aufmerksam vergleicht, wird der
Unterschied der grundsidtzlichen Auffassungen und die Ver-
schiedenheit ihrer Bedeutung klar. Aristoteles’ Betrachtung er-
fasst das Rechtsproblem rein philosophisch, Thomas’ Erorterun-
gen sind grundsiitzlich moraltheologischer Natur?, Auch Marsi-
lius hat sich dem Fragenkomplex KEpieikeia-Aequitas theo-
retisch genidhert, und zwar vom politischen Gesichtspunkt her
im Sinne mittelalterlicher Idealisierung des gerechten Fiirsten.
Trotz Gewirths Betonung seiner stark positivistischen FEin-
stellung® wird man nicht bestreiten kénnen, dass Marsilius dieses
Thema im Sinne von Johannes Haller «nicht aus der Wirklich-
keit, sondern von einem abstrakten Ideal» empfangen hat.
Diese Tatsache bedingte auch den «véllig abstrakten Charakter
seiner Darstellung». « Marsilius ist mit seinem ganzen Denken und
Streben so sehr abstrakter Theoretiker wie nur irgendein Ver-
treter der herrschenden Scholastik%» Er hat dem juristischen

1 Aus einer Erwihnung der Universitit Orléans bei Marsilius (Dictio 11,
cap. 18, § 6) haben einige Forscher auf sein Studium an einer der Rechtsfakultiten
in Orléans schliessen wollen. Dass diese Meinung unhaltbar ist, hat Haller, Zur
Lebensgeschichte des Marsilius von Padua (oben, S. 413, Anm, 2), S, 175f., iiber-
zeugend nachgewiesen. Andererseits scheint auch die vollige Unkenntnis des Rechts,
die von Marsilius behauptet wurde, nicht vorhanden gewesen zu sein. «Previté-
Orton hat an mehreren Stellen des Defensor die Benutzung juristischer Quellen
(Codex und Decretum) geglaubt nachweisen zu konnen. Auf alle FFdlle reichen auch
diese Entlehnungen nicht aus, Marsilius zum Juristen zu machen.» So Hailer,
a. a. 0., S. 175{., Anm. 3; ebenso ablehnend Gewirth, Marsilius of Padua, I, S. 20,
Anm. 2; vgl. auch M. W.-Amédée Liebeskind, Marsile de Padoue et son Defensor
pacis, in Grandes figures et grandes ceuvres juridiques, Mémoires publiés par la
Faculté de droit de Genéve, Genf 1948, S, 73.

2 Uber Thomas’ Epikielehre siehe das iiberaus griindliche Werk Lawrence
Joseph Riley, The History, Nature and Use of Epikeia in Moral Theology (The
Catholic University of America Studies in Sacred Theology, Second Series, No. 17),
Washington, D. C. 1948, S. 28-52.

8 Gewirth, 1, S. 13411,

4 Haller, S. 192-194.



421

Interpretationsprinzip des romischen Rechts: «benignius leges
interpretandae sunt» thomistische Farbung gegeben und es auf
der Basis der aristotelischen Tugendlehre sozusagen ins Poli-
tische iibersetzt?. _

Durch diese komplizierte gedankliche Kombination empfing
der Begriff $reeizeia-aequitas einen juristisch-moraltheologisch-
philosophisch-politischen Gedankeninhalt, der in der Aequitas-
lehre der Zeit seinesgleichen nicht findet. Somit trifft auch fiir
diese Konzeption des Marsilius zu, worauf Kurt Wolzendorff in
anderer Beziehung hingewiesen hat, dass hier «ein genialer
Denker im 14. Jahrhundert Ideen vorwegnahm, die auszubilden
erst das 16. und 17. Jahrhundert, die zu verwirklichen erst das
19. Jahrhundert reif war?». Dass sich Marsilius durch diese
Sondergestaltung der Aequitaslehre in gleichem Masse von
Aristoteles wie von Thomas entfernte, bildet einen anderen
Aspekt in der Geschichte der Rezeption der aristotelischen
Epieikeia. Hier scheint sich bereits die Entwicklung anzukiindi-
gen, in deren spaterem Verlauf jeder Denker dem Begriff einen
Inhalt eigener Prigung vindizierte.

1Vgl. dazu Gewirth, I, S. 243f.: «. .. Marsilius’ list of the virtues of the ,perfect
ruler* is specifically political, and fits precisely into the legally limited power he has
prescribed for government. ...And although the virtues he does list are taken from
Aristotle, there is no mention of ,legislative’ prudence among them. On the con-
trary, all the ruler’s virtues — prudence, justice, equity — are required only for those
relatively few cases which are impossible to determine by law because of their variation
from the universal norm.» (Sperrung von Gewirth.) Gewirth begniigte sich mit die-
ser Feststellung. Aus ihr allein lisst sich jedoch die Aequitaskonzeption des Mar-
silius und ihre Tragweite nicht erschliessen, wenn man aequitas lediglich als equity
(«Billigkeit») im Sinne der englischen Rechtsentwicklung auffasst und die gleiche
unspezifizierte Bedeutung dem aristotelischen Epieikeiabegriff unterlegt, ohne die
thomistische Epikielehre iiberhaupt in Betracht zu ziehen. Bereits vor mehr als
fiinfzig Jahren ist ferner darauf hingewiesen worden, dass Marsilius Aristoteles
mit anderen Augen gesehen hat wie Thomas; vgl. M. Guggenheim, Marsilius von
Padua und die Staatslehre des Aristoteles, Historische Vierteljahrsschrift, VII,
1904, S. 343-360. Dazu hat Grabmann (oben, 3. 413, Anm. 2), 5. 52, treffend be-
merkt: «Dieser Gesichtspunkt wird auch bei einer Spezialuntersuchung iiber das
Verhiiltnis des Marsilius von Padua zu Aristoteles wahrgenommen werden miissen»;
vgl. auch Grabmann, S. 54f.

2 Wolzendorff, Staatsrecht und Naturrecht in der Lehre vom Widerstandsrecht
des Volkes gegen rechtswidrige Ausiitbung der Staatsgewalt (Otto Gierkes Unter-
suchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte, Heft 126), Breslau 1916,
812



422

Zusatz wihrend des Druckes zu Seite 414, Anmerkung 1:

In der ganzen ausgedehnten Aequitasliteratur des 15. bis 17. Jahrhunderts,
soweit sie bisher von mir durchgearbeitet werden konnte, habe ich eine einzige
Bezugnahme auf die in Betracht kommenden Stellen im Defensor pacis gefunden:
bei Marquard Freher (1565-1614), Sulpitius sive de aequitate commentarius [zu
C. 1. 14. 1.}, in Everardus Otto, Thesaurus iuris Romani continens rariora meliorum
interpretum opuscula, in quibus ius Romanum emendatur, explicatur, illustratur,
IV, Basel 1744, S. 370-371. Dem Charakter seiner Darstellung entsprechend, welche
mehr eine kommentierende Ubersicht als eine juristisch-dogmatische Erorterung
des Themas bezweckt, tritt Freher auch bei Erwidhnung der Lehre des Marsﬂms
in eine Diskussion der speziellen Probleme nicht ein.

Zusatz zu Seite 419, Anmerkung 2:

Frst wihrend der Drucklegung entdeckte ich die vermutliche Quelle der
Lesung «particulare». Sie geht zuriick auf .Joannes Buridanus (vor 1300 bis nach
1358), Questiones super decem libros ethicorum Aristotelis ad Nicomachum,
Paris 1518, Questio XXVII, fol. CX p.v.: «...ita bene dicit Aristoteles, quod
epyckes est directio legis, ubi deficit propter particulare». Aufgeklirt wird das
ganze Missverstindnis erst durch eine Erliuterung in dem Kommentar des jung
verstorbenen schottischen Philosophen Gilbertus Crab (1482—1522; in der Literatur
ither die spitmittelalterlichen Aristoteleskommentare nicht genannt, vgl. aber
Conrad Gesners Appendix zur Bibliotheca universalis, Ziirich 1555, S. 43), zur
Nikomachischen Ethik, Paris 1517, fol. LXXXI p. v.: «...hec est natura et ratio
aequi, quod sit directio legis universaliter enunciantis, ubi deficit propter parti-
culare; ergo praeter legem necessaria est sententia iudicis».



	Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua

