
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 44 (1957-1958)

Heft: 1

Artikel: Ein Opfer der bernischen Zensur : Pfarrer Herborts Buch "Versuch über
wichtige Wahrheiten zur Glückseligkeit der Menschen", 1766

Autor: Utz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Opfer der bernischen Zensur:

Pfarrer Herborts Buch

«Versuch über wichtige Wahrheiten zur

Glückseligkeit der Menschen », 1766

Von

Hans Utz





«Die Zensur in Bern ist so hart, dass man sie viel eher für ein
Werkzeug der Knechtschaft in den Händen eines morgenländischen
Despoten als für die Verordnung glücklicher Freistaaten halten
sollte.» Dieses Urteil des deutschen Professors Meiners, der im
Jahre 1783 die Schweiz bereiste l\ war damals wie heute umstritten.
Es fällt um so stärker ins Gewicht, als Meiners sonst Bern gegenüber

auffallend wohlgesinnt war, es «einen der blühendsten Staaten
auf der Erde» nannte, geleitet von einer musterhaften, vielleicht
der «vollkommensten Aristokratie» (I. 189/190). Wenn schon sein
Lob vor dem Forum Europas die Berner Patrizier befremdete, was
im Ausspruch: «De quoi se mele cet impertinent! nous n'avons
aucun besoin de ses eloges» auf unvergessliche Art ausgedrückt ist, so

musste seine Kritik an der Zensur wie an den Mängeln im Schulwesen

schroffes Missfallen erregen. Meiners behauptet denn auch im
Vorwort zur zweiten Auflage (1791), man hätte ihn gesteinigt, wenn
er nach der Veröffentlichung des Buches in Bern aufgetaucht wäre.
Noch einmal warnt er in diesem Vorwort die Gnädigen Herren
davor, die Bildung niederzuhalten und die Druckerpresse zu knebeln,
der «Untersuchungsgeist» verbreite sich und werde durch Widerstand

eher gestählt.
Dieser Untersuchungsgeist, wie Meiners die Bewegung zur

Aufklärung treffend nennt, hatte sich tatsächlich auch in Bern bemerkbar

gemacht. Nach einer Zeit der Schonung, die um 1760 eine erste
Blüte aufgeklärter Geselligkeit und Betriebsamkeit erlaubte, legte
sich um 1765 obrigkeitliches Misstrauen wie ein Frost auf die jungen
Schösslinge. Die Zensur, die in Bern fast ebenso alt war wie der
Buchdruck, wurde wieder belebt und verschärft. Daher wäre ein
generelles Urteil über die bernische Zensur im «Ancien Regime»
verfehlt; der Zeitpunkt ist zu beachten. Nun wurden Voltaires und
Rousseaus Schriften verfolgt, und wie dieser im Herbst 1765 von
der St. Petersinsel weggewiesen wurde, ist bekannt.

Im Schatten dieser Ereignisse, welche weltgeschichtliche Bücher
und europäische Namen betrafen, steht das Schicksal eines kleinen
Werkes und eines verschollenen Geistes, des Pfarrers Beat
Herbort, der seine Schrift im Frühjahr 1766 bei Heilmann in Biel
anonym drucken liess. Kein Fremder ist hier Verfasser, sondern ein

1) «Briefe über die Schweiz», Frankfurt/Leipzig 1785. I. 313 f.



102

Angehöriger des eigenen Standes, dessen Familie im Grossen und
im Kleinen Rat vertreten war; seine Kritik betraf, trotz dem Titel,
keines der grossen Themen menschlicher Existenz oder staatlicher
Autorität, Herbort wagte nur, an einem augenscheinlich geringfügigen

Punkt die Weisheit speziell der bernischen Staats- und Kirchenordnung

anzuzweifeln; dazu kam, wie dargestellt werden soll, dass

Herbort der Zensur ausgewichen war. Um so schwerer trafen ihn
und sein Buch die Massregeln der Regierung.

Dieser an sich unbedeutende Vorfall ist bisher meines Wissens

nur von Tillier (V. 263) kurz gestreift worden. Meine Arbeit möchte
daran, wie an einem Musterfall zeigen, was für Ideen die patrizische
Regierung für schädlich hielt und wie sie sie zu unterdrücken
versuchte: die bernische Zensur am Werk! Freilich ist gleich
beizufügen, dass dies zu einer Zeit geschah, da Argwohn gegen den
«Untersuchungsgeist» auf der bernischen Politik lastete.

Im Schatten Rousseaus. Hatten Voltaires «Pucelle
d'Orleans» und Helvetius' «De l'esprit» erst veranlasst, dass 1759
die Zensurvorschriften neu publiziert und die Busse auf 20 Tlr mit
Konfiskation festgesetzt wurde, so erhöhte die Regierung die Busse
für den «Emile» 1762 auf 50 Tlr. Im gleichen Jahr erschien der
«Contrat social», jenes Schicksalsbuch für die Menschheit. Dass es

dies werden sollte, konnte man freilich noch nicht wissen; aber bald
schon zeigte sich, dass es ein Schicksalsbuch für Genf wie für Rousseau

wurde. Diskussionen in Genf, welcher Anteil am Staate jedem
Stand der Bevölkerung zukomme, brachen aufs neue aus und
steigerten sich. Daher Rousseaus Flucht nach Mötiers, der St. Petersinsel

und England, daher die Genfer Wirren. Beides
berührte Bern: ein Revolutionär suchte Asyl, und seine revolutionären
Ideen suchten eine befreundete, ja beinahe bevogtete Stadt heim.
Bern war ja mit Frankreich Schutzmacht Genfs und gemeinsam mit
Zürich das ganze Jahr 1766 hindurch eifrig um eine konservative
«Mediation» in Genf bemüht, die nach innen und aussen zu sichern
wäre. Ganz Europa nahm Anteil und bezog Stellung, da man ahnte,
dass hier zum erstenmal die Aufklärung mit dem Staat zusammen-
stiess. Einzig das Bernervolk durfte nach dem Willen seiner Herren
nichts davon vernehmen. Während ihre Diplomatie um Genf kreiste,
senkten sie offizielles Schweigen über die Vorfälle in der benachbarten

Stadt. Die Darstellung jener Genfer Wirren, wie sie von Bern
und von Europa her aussahen, böte wohl manchen interessanten
Aspekt.



103

Hier genügt die Feststellung, dass die bernische Politik eine
Zeitlang im Schatten Rousseaus stand. Der neue Geist war nun
verdächtig geworden, auch wenn er sich harmlos in zahlreich entstandenen

Zirkeln in aristokratischer Geselligkeit auszusprechen pflegte,
etwa im «Salon» der Julie Bondeli, im «Cafe litteraire» der beiden
Tscharner, in der «Patriotischen Gesellschaft» Daniel v. Fellenbergs
oder in jenen lebenskräftigeren und umfassenderen Formen der
bernischen ökonomischen Gesellschaft (gegründet 1759) und der
eidgenössisch angelegten Helvetischen Gesellschaft (seit 1761
versammelt).

Die Massnahmen gegen diese Brutstätten neumodischer Gedanken

begannen damit, dass im August 1764 die Mitglieder der Frei-
maurer-Societät «in aller Stille und in müglichster Geheimbd» zur
Abschwörung gezwungen wurden.2) Im September 1766 legte die
Berner Regierung ihren Standesgenossen heimlich nahe, an den
Schinznacher Tagungen nicht mehr mitzumachen, der ökonomischen

Gesellschaft verwies sie scharf, dass ihre Diskussionen und
gedruckten Abhandlungen auf unerlaubte Themen abgeschweift
waren, das heisst neben den wirtschaftlichen Fragen auch deren
soziale und politische Hintergründe untersucht hatten. In der Vorrede

zu Band IV ihrer «Abhandlungen» (1765) dankt die ökonomische

Gesellschaft den Gnädigen Herren untertänig für ihre
Unterstützung und sagt sich entschieden los von jenen so zahlreichen
«übelgesinnten Verfassern politischer Aufsätze über die Anliegen-
heiten des Staates», die «unter der strafefreien Verhehlung ihres
Namens mit einem ungeziemenden Fürwitze ihre Vorurteile über
alles, was in den Umständen des gemeinen Wesens ihren
schwermütigen Stolz ärgern mag, in die Welt ausstreuen». Damit bekannte
die Ökonomische Gesellschaft, dass sie in die offizielle Linie
eingeschwenkt war und ihr fürder treu sein würde. Sie verdammte Leute
wie Rousseau und ähnliche. Auch Herbort musste nach der
offiziellen Version unter die Verfemten fallen; sein Fürwitz war
ungeziemend, sein Buch erschien anonym.

Nachdem ich den Schatten Rousseaus, der über seiner Schrift
lag, angedeutet habe, werde ich die dürftigen biographischen
Angaben über den Autor wiedergeben, den Inhalt des Buches
zusammenfassen, seine Schädlichkeit erörtern und berichten, wie es dem
Zorn der Gnädigen Herren zum Opfer fiel.

2) Geheimrats-Manual IV. 155, 218 ff. Das Verzeichnis führt die Namen von
7 Standesgliedern, 29 Burgern, 22 Untertanen, 10 Fremden auf.



104

Beat Herbort (bisweilen Herport geschrieben) wurde als
Sohn des Bauherrn Beat und der Anna geborenen Zehender am
10. Januar 1692 getauft; er wurde 1706 stud. theol., 1721 Kandidat
und im Juli 1723 als Nachfolger des abgesetzten Franz v. Wattenwyl,

der den Assoziationseid gegen die Pietisten verweigert hatte,
deutscher Pfarrer in Vevey. Am 3. August des gleichen Jahres wurde
er in der Kirche von Diesbach bei Büren getraut mit Katharina
Wyss (f 1775). Im April 1741 gab er Pfrund und Ministerium wegen
Schwerhörigkeit auf. Die Gnädigen Herren sprachen ihm auf
Lebenszeit ein Leibgeding von 200 Tlr zu. Herbort starb, ohne Kinder
zu hinterlassen, 1767 und wurde am 29. Mai bestattet.3) Grüner
nennt ihn in seiner Genealogie einen «wohlbelesenen Mann und
grossen Raisonneur». Beides wird sichtbar in dem vorliegenden
Werk, das offensichtlich sein einziges gewesen ist. Sein voller Titel
lautet: «Versuch über wichtige Wahrheiten zur Glückseligkeit der
Menschen. Bestens empfohlen allen Regenten der freien Staaten,
zur Erdauerung und nötigen Besserung: Von einem redlich gesinnten

Schweizer. MDCCLXVI.»

Wir wenden uns seinem Inhalt zu: «Un monstre incompre-
hensible» habe Pascal den Menschen genannt, weil er seine
Verdorbenheit ins Auge fasse. «Ich hätte gesetzt: un chef d'ceuvre in
der Beziehung auf seinen zierlichen Bau und wunderbare Vereinigung

der Leibes- und Seelenkräfte.» (S. 16.) Mit solchem Raisonne-
ment setzt Herbort ein, getragen vom Glauben an die Würde des

Menschen. Der Mensch ist Ausgangspunkt und Hauptinteresse:
«Es ist nichts in der Welt, das so sehr unsere Aufmerksamkeit und
Bewunderung verdienet als wir selbst.» (S. 1.) So beginnt Herbort
seine philosophisch-psychologischen Darlegungen, überschrieben
«Der Mensch», deren Hauptlinie durch die Marginalien angedeutet
sei: der Leib — die Seele mit ihren Kräften — beider Vereinigung;
was sie sei — die Leidenschaften in sich gut — sind allezeit im
Kampf gegen einander — daher die ungleichen Arten der Gedanken
— allgemeine Anmerkung. Neben den Optimismus der Aufklärung

3) Nach S.v. Werth: «Stammtafeln bernischer Geschlechter»; J. R. Grüner:
«Genealogien»; MSS der Burgerbibliothek Bern.



105

tritt in seiner Abhandlung sogleich das demütige Eingeständnis, dass
der menschlichen Erkenntnis enge Grenzen gesetzt seien. Was wir
am Menschen bewunderten, sei seine Geschöpflichkeit. Herbort will
sich nicht vermessen, mit philosophischen Theorien (auch nicht mittels

Leibnizens prästabilierter Harmonie) die Wunder der Schöpfung
zu ergründen. So ist sein aufklärerisches Bild vom Menschen ähnlich

wie beim «grossen Haller», den er erwähnt, durchaus christlich
verankert.

Der Rationalismus kommt in den folgenden Abschnitten stärker
zum Vorschein, wenn Herbort menschliche Ordnung und geschichtliche

Entwicklung ableitet aus dem allen Menschen eingeborenen
Trieb zur Glückseligkeit. Dieser strebe den wahren Eigennutzen an,
der jedem das seinige zugebe und damit alle beglücken könnte,
wenn nicht die Leidenschaften störten. Diese zu zügeln, hätten sich
die Menschen schon im ersten Weltalter zur Gesellschaft
zusammengeschlossen, um sich gegenseitig zu schützen, die Arbeit
zu teilen und die Kinder zu erziehen. Hier fügt Herbort seine
Interpretation von Rousseaus berühmtem Kampfruf «Zurück zur Natur!»
ein: Rousseau habe nicht allen Ernstes auf Erziehung und
Zivilisation verzichten, sondern seinem üppigen Zeitalter die notwendige

Korrektur aufzeigen wollen, indem er auf einfache Lebensart
hinwies. In einem zweiten Schritt, so fährt Herbort fort, habe die
menschliche Gesellschaft erkannt, dass die Errungenschaften des

ersten durch Gesetze gefestigt werden müssten. Doch wie sehr
auch die Gesetze die allgemeine Wohlfahrt und damit das Glück
jedes Einzelnen beförderten, sie müssten erlahmen, wenn nicht
Macht und Ansehen hinter ihnen ständen. Darum sei in einem dritten

Schritt die Regierung eingerichtet und mit Gewalt
ausgestattet worden. «So hat das Volk aller Willen dem Willen des

Regenten übergeben, der Regent aber hat seinen Willen dem Willen
des Volkes unterzogen, damit keiner eines andern Willen, sondern
alle dem allgemeinen Willen, der Regent wie der Untertan, zu
gehorchen pflichtig sei.» (S. 23.) Hier finden wir Herborts Version
des Herrschaftsvertrages, der abgeschlossen wird, damit jeder glücklich

werde; er verpflichtet beide Partner, die Regenten wie die
Untertanen. Auf diese Weise setzt Herbort Rousseaus «volonte
generale» in sein System um. Entgegen Rousseau aber versucht
Herbort, wie bei seinem Bild vom Menschen, die neue Auffassung mit
dem Christentum ins reine zu bringen. «Demnach ist die Obrigkeit
als eine göttliche Ordnung zu verehren und zu lieben, aus Grund,



106

dass sie das Naturgesetz, den Grundstein aller irdischen Glückseligkeit

behauptet, damit keiner dem andern an Beförderung der
Glückseligkeit hinderlich sein kann.» (S. 23.) Damit mögen Aufklärung
und Religion versöhnt sein. Festzuhalten ist aber, dass eine solche
Gleichung nie ganz aufgehen kann: die Ordnung wird als göttlich
bezeichnet, weil sie natürlich und zweckmässig ist, und nicht
umgekehrt ist die Staatsordnung zweckmässig, weil sie von Gott gesetzt
ist. Damit scheint mir eine Rangordnung zugunsten der neuen
Auffassung erstellt. In die Zukunft weist auch Herborts Formulierung,
dass die Ordnung dazu eingerichtet sei, dass keiner den andern in
seinem Trieb zur Glückseligkeit hindere. Hier deutet sich von ferne
der liberale «Nachtwächterstaat» an. Überhaupt dämmert in
Herborts Zusammenfassung der Rechtsstaat des 19. Jahrhunderts: «Es

ist in allen Freistaaten ein angenommener Grundsatz aller Regierung:

bei dem Gesetz ruhet die Souveränität, bei den Bewahrern
des Gesetzes ruhet die Majestät, bei deren Handhabung und
Vollstreckung ruhet die Sicherheit des ganzen Staats und blühet die
allgemeine Wohlfahrt, solang dieser Gesichtspunkt unverrückt
bleibet.» (S. 24.) Doch ist gleich die Einschränkung zu machen, dass

Herbort nirgends eine Änderung der Staatsformen in der Alten
Eidgenossenschaft fordert. Die bernische Aristokratie fände offensichtlich

als Bewahrerin der Gesetze nach seiner Theorie durchaus ihre
Majestät, das Volk hätte ihr die Regierungsgewalt nach dem
ursprünglichen Herrschaftsvertrag verliehen. Nur gehe aus demselben
Vertrag hervor, dass — im Gegensatz zur Meinung der
«Hofschmeichler», eines Hobbes oder Macchiavell — absolute Herrschaft
widernatürlich sei. Zur Bekräftigung erwähnt Herbort die Antwort,
die ein edler Engländer Jakob II. gegeben: «da ihm dieser die
unumschränkte eigenwillige Regierung angepriesen, sagte er: Er könne
nicht glauben, dass der Schöpfer aller Dinge das menschliche
Geschlecht mit dem Bast auf dem Rücken erschaffen und etwan ein
Dotzend Kerls dazu, damit sie selbiges reiten könnten.» (S. 24.)

Nach dieser Einleitung (S. 1—24), in der die staatliche Ordnung
auf menschliche Grundbedürfnisse errichtet wird, wendet sich
Herbort, etwas unvermittelt, seinem besondern Anliegen zu, das er
schon in seinem Vorwort angezeigt hat: er wendet sich scharf gegen
den Missbrauch des Eides, den die Regierungen, zumal auch der
schweizerischen Republiken, aufzulegen pflegten, um ihre Autorität

zu befestigen. Wie zwei undatierte Schriftstücke, die auf der
Burgerbibliothek Bern liegen, zeigen, hatte sich Herbort schon frü-



107

her mit dieser Frage beschäftigt.4* Er habe, heisst es in dem einen,
«über diese Matery, so mich schon lange naget», mit vielen Politikern
diskutiert und sich an ihren Einwänden die eigene Meinung
gebildet und gestählt. Das Ergebnis dieser Auseinandersetzungen und
Vorarbeiten wird greifbar im Hauptteil des vorliegenden Buches:
dem Eid gilt, was der Titel verschweigt, Herborts Abhandlung,
abgesehen von den allgemein gehaltenen ersten Abschnitten. Drei
Beweismittel zieht er heran, um die Eidsucht zu bekämpfen:

1. Die Erfahrung,
2. Die Vernunft,
3. Die Offenbarung.

Die geschichtliche Erfahrung knüpft dort an, wo
durch den Herrschaftsvertrag der Staat begründet sei. Herbort sieht
nach diesem dritten Schritt einen vierten, aber nicht mehr einen
Fortschritt: die Einführung des Eides. Zuerst sei er den Regenten
auferlegt worden aus Angst, sie könnten ihre Gewalt missbrauchen.
Dann hätten die Regenten darin ein bequemes Mittel erkannt, die
Untertanen schärfer in Pflicht zu nehmen. Und schon hat damit
Herbort erwiesen, dass Misstrauen hier wie dort den Eid eingeführt
hat. Dieser vierte Schritt sei überflüssig und schädlich gewesen und
daher nicht überall erfolgt. Tausende von Jahren sei man ohne Eid
ausgekommen. Noch die Griechen und Römer hätten ihn nur
zeitweise aufgenommen. So habe z. B. Kaiser Augustus auf den Treueid

verzichtet, weil seine Ordnung, wie er gesagt habe, nur gehalten
werde, soweit sie gerecht sei; wäre sie ungerecht, so nütze auch ein
Eid nichts. Einem Nero sei es vorbehalten gewesen, diesen Treueid
aufzuerlegen. Derart befleckt sei der Eid von den Christen, zunächst
zögernd, dann immer eifriger übernommen worden. Mit der
Vermehrung der Eide sieht Herbort eine Vertiefung der Verpflichtungen

einherlaufen. Zuerst hätten sie einzelne, genau umschriebene

Leistungen betroffen, wie etwa im Lehenseid; später verlangten
die Regenten völlige Unterwerfung unter ihren Willen. Muster dafür
ist der Versuch des herrschsüchtigen Papstes Gregors VIL, den Kai-

4) «Herrn Pfarrherrn Herporths Projekt der Eydes-Formul», 2 S. Mss. Hist.
Helv. II 8 (34); (Herbort über den Eid, Eingabe in ii 59 an die Gnädigen
Herren), 42 S., Mss. Hist. Helv. XI 13 (33); zu diesem eine kritische Stellungnahme
(durch den Zensor?): «Memorial Hrn. Herports Teütschen Predigers zu Vivis,
den Eydt belangend», 15 S., Mss. Hist. Helv. XI 13 (34).



108

ser eidlich zu unbedingtem Gehorsam zu zwingen. Dieser sollte
schwören, «quodcunque mihi praeceperit sub his videlicet verbis
per veram obedientiam fideliter sicut oportet Christianum obser-
vabo» (ich werde alles, was er mir mit seinen Worten zu wahrem
Gehorsam vorschreibt, treu, wie ein Christ soll, ausführen) (S. 53).
Gerade die Haltung der Geistlichen im Mittelalter mache deutlich,
wie fragwürdig der Eid sei: sie hätten sich selber aus religiösen
Bedenken von der Eidespflicht entbunden, sie aber den Laien über-
bunden, um möglichst viele Fälle vor ihr Gericht zu ziehen; denn
der Eid, als angeblich religiöse Handlung, fiel im Mittelalter unter
geistliche Gerichtsbarkeit. Auf die vielen weitern Illustrationen,
die Herbort braucht, um seine These zu stützen, verzichten wir. Er
glaubt zu erkennen, dass die Verlässlichkeit des Schwures im
umgekehrten Verhältnis zu seiner Häufigkeit abgenommen habe. Dies
überrascht ihn nicht: die Geschichte erweise, dass der Eid zu un-
lautern Zwecken, zur Erweiterung der Herrschaft, und aus unlautern
Gründen, aus gegenseitigem Misstrauen, in Schwang gekommen sei.

Zweitens lehre die Vernunft, dass kein Mensch eine
Verpflichtung eingehen könne, die seinem ersten Bedürfnis, die eigene
Glückseligkeit zu fördern, zuwiderlaufe. Wohlgesinnte hielten die
Gesetze, weil sie die für uns lebensnotwendige äussere Sicherheit
gewährten, Übelgesinnte aus Angst vor der Strafe. Vernachlässigten
aber die Regenten ihre Pflicht, uns zu schützen, oder missbrauchten
sie ihre Macht, so falle der Herrschaftsvertrag dahin. Oder sollte
etwa das Volk weiterhin seine Pflichten leisten, wenn die Herren
die ihren missachteten? Solches zu glauben wäre unvernünftig. Auch
ein Eid könnte den Gehorsam nicht retten, wenn einmal die wahren
Interessen des Volkes verletzt und damit der Vertrag gebrochen
sei. Unvernünftig sei der Eid, so schliesst Herbort diese
Beweisführung ab, somit überflüssig, zumal in Freistaaten. «Ich bin ganz
gewiss, dass die preiswürdige Regierung unsrer gnädigen Oberkei-
ten, wohl besser als kein Eid, die Herzen der Untertanen fesselt; so
dass sie sich ihrer Treue beständig versichern können, wenn schon
kein Eid wäre. Oder lieber: bei wem auf dem ganzen Erdboden sollten

sie es so gut antreffen als unter ihrer gnädigen Regierung?»
(S. 78.) Damit hat Herbort seine Loyalität bezeugt; um so mehr
bedauert er, dass die Regierung für alles und jedes eine eidliche
Bekräftigung verlange. Damit werde, wieder gegen die Vernunft, für
Geringfügiges wie für Unbekanntes (denn niemand könne alle
Vorschriften kennen) der Untertan in Eid genommen.



109

Den Eid belaste besonders, dass er allgemein als religiöse
Handlung verstanden werde. Diesen Charakter bekräftige die
Symbolik der Schwurhand: die eine Hand erhoben, ruft mit drei
Fingern die Dreieinigkeit an, zwei Finger zeigen die Unterwerfung
von Seele und Leib, die andere Hand stützt sich auf Reliquie oder
Evangelium. Der religiöse Charakter des Eides sei, so behauptet
Herbort, sekundär und ganz zu Unrecht angenommen worden. Man
sei darauf verfallen, weil der herkömmliche Eid als bequemes Mittel
gegen die Falschheit versagt habe; da wollte man die Übeltäter
einschüchtern, indem man sie gleichsam vor das Angesicht des höchsten

Richters stellte. Gott werde in der Eidesformel nicht bloss zum
Zeugen angerufen, sondern zum Rächer, wenn einer falsch schwöre.
Denn mit den Worten «so wahr mir Gott helfe» fordere der
Schwörende Gott geradezu heraus, ihm bei Meineid die Gnade zu

versagen, deren jeder Mensch zur Seligkeit bedarf. Diese Formel
der Selbstverfluchung hebt Herbort als stärksten Einwand gegen
das Schwören hervor. Kein Mensch wolle, dürfe und könne sich
selber verdammen, da er weder sich Gott entziehen noch ihm etwas
vorschreiben könne. An solcher Anmassung mache sich mitschuldig,
wer zum «Flucheid» auffordere.

Da der Eid pseudo-religiös geworden ist, muss die dritte
Beweisführung, nach der Bibel, besonders ins Gewicht fallen. Herbort
hängt der Meinung an, die im 18. Jahrhundert auch bei konservativeren

Geistern verbreitet war: «Das Licht der göttlichen
Offenbarung stimmt mit der Vernunft überein.» (S. 84.) Er ist überzeugt,
dass die Bibel, allen Verwässerungen und Verdrehungen zum Trotz,
klaren Bescheid gebe: Christus habe in der Bergpredigt das Schwören

eindeutig verboten. Wenn die Regierung aus Angst um ihre
Autorität den Eid verlange, so könne die Bibel diese Besorgnis
beschwichtigen: das Neue Testament fordere nämlich in noch höherem
Masse als das natürliche Gesetz Unterwerfung unter die Obrigkeit,
selbst unter eine harte. Eher ertrage ein Christ Misshandlung, als
dass er den Gehorsam kündige. Doch dulde er aus Achtung vor Gottes

Gebot und nicht als durch den Eid gebunden, den die Bibel
verwerfe.

Nun sei der Eid zu Unrecht nicht nur in religiöse Formen gekleidet,

sondern auch auf religiöse Inhalte bezogen worden. In einem dritten,

noch spezielleren Teil seiner Abhandlung (S. 129—175) behandelt

Herbort den Religionseid. Hier sei besonders anstössig,
dass der Mensch auf Meinungen eidlich verpflichtet werde, die von



110

Menschen über innere Wahrheiten formuliert worden sind. Was als
klare Wahrheit erkannt und geglaubt wird, bedürfe keiner eidlichen
Bestätigung; fehlten aber Einsicht und Glaube, so könne sie keine
Macht der Welt — mit oder ohne Eid — erzwingen: «Alle
aufgedrungenen Formen und Normen löschen die Religion aus.» (S. 160.)
Diese abstrakten Beweise, aus dem Wesen der Religion vernünftig
abgeleitet, werden ergänzt, ja überlagert von historischen
Beweisstücken, welche die Belesenheit des schwerhörigen, vorzeitig
pensionierten Geistlichen und überdies schmerzliche Gewissenskämpfe
eines Menschen ahnen lassen, dem auch bei der Übernahme des

Pfarramts ein Religionseid abgefordert worden war.
Zunächst stellt Herbort dar, wie die Papstkirche durch den

Religionseid, den sie den Fürsten und der Geistlichkeit, später allen
Christen abnahm, einerseits ihre Macht stärkte, anderseits die
Verfolgung der Ketzer legitimierte. «Durch diesen Eid wurde das Wesen

des Glaubens aus dem Grund gestossen, die Menschensatzungen
zu Glaubensregeln gemacht, die Gewissensfreiheit ausgewurzelt und
die Religion, die nicht durch Zwang, sondern durch Beredung soll
gepflanzet werden, zernichtet.» Statt durch Predigt und Sanftmut,
wie es Christus tat, sollten mit Feuer und Schwert die Seelen bekehrt
werden, der Eid die Bekehrung sichern (S. 133 f.). Was im
Hochmittelalter gegen Waldenser und Albigenser vorgekehrt wurde,
verstärkte das Konzil von Trient. Auf der Gegenseite verwarf die
Reformation die Unfehlbarkeit des Papstes und der Konzilien und
bekannte sich ursprünglich voll und ganz zur Weisung des Apostels:
Prüfet alles! Luther habe zuerst die Augsburger Konfession als ein
Zeugnis, nicht als eine Regel verstanden. Später gestand er den
Regierungen zu, durch Gesetz und Eid den Untertanen die Religion
vorzuschreiben. Wenn Herbort darauf die Erstarrung des Luthertums

zur Konkordienformel von 1577 darlegt, so ist dies doch nur
ein Umweg zu eigenen Fehlern, die «aus Liebe zur Wahrheit»
(S. 152) ans Licht gezogen werden müssten:

In der Helvetischen Konfession habe Bullinger
zunächst bloss seine persönliche Meinung bezeugen wollen; sie sei
aber bald zur Norm aufgerichtet und mit Eid Überbunden worden.
Wäre damit die Reformation, ihrem Ursprung untreu, zum
Unfehlbarkeitsglauben gelangt, zur Unfehlbarkeit unserer Rathäuser?
(S. 156.) Die Helvetische Konfession lasse zwar die Möglichkeit
offen, sie könnte auf Grund der Bibel korrigiert werden, die Praxis
aber setze voraus, die volle Wahrheit sei gefunden und verpflichte



111

alle Mitglieder der reformierten Kirche. Der Religionseid enthalte
ferner die aufschlussreiche Formel, man solle «fein rühiglich dabei
verbleiben». (S. 158.) Das bedeute doch, man wolle die Lehre
konservieren und das Grundprinzip des Staates, für Ruhe besorgt zu
sein, in unzulässiger Weise auf die Kirche übertragen; die Kirche
werde, im Gegenteil, durch geistige Unruhe immer wieder zum
Leben gestärkt. Doch jetzt scheine «das Wachstum in der Erkenntnis
als etwas Schädliches gefürchtet». (S. 158.) Als Anwalt des

«Untersuchungsgeistes» fordert Herbort die Erlaubnis zur freien Prüfung
der Glaubenssätze, er kämpft um Gewissensfreiheit. Den
Einwand, Gewissensfreiheit führe zu einer Anarchie persönlicher
Auffassungen, welche Staat und Kirche zerrütten könnten, weist
Herbort zurück mit dem Hinweis auf die Toleranz im römischen
Kaiserreich und im zeitgenössischen Holland. «In einem Freistaat
wird man zugestehen müssen, dass in Glaubenssachen die Untertanen

auch alle ihre Begriffe niemals dem Willen der Obrigkeit
überlassen haben, noch ihren Willen so weit haben unterwerfen
können.» (S. 159 f.)

So wäre also die Republik Bern, die den Religionseid auferlegt
als Bedingung für ein Amt in Staat und Kirche, kein Freistaat? So

scharf formuliert Herbort nicht. Er erklärt sich ja mit der Regierung

der Gnädigen Herren voll zufrieden und bestätigt immer wieder,

dass sie das gemeinsame Wohl anstrebe und daher im Herzen
ihrer Untertanen verwurzelt sei. Um so mehr könnte sie auf das

anstössige Mittel verzichten, den Gehorsam durch den mit
Verfluchung bekräftigten Eid zu verschärfen. Er tadelt nur, dass man
den Flucheid als eine altehrwürdige Gewohnheit beibehalte, ohne
sich Rechenschaft zu geben, dass er ein unzulässiges und untaugliches

Mittel sei. Unzulässig, weil er in Gottes Richtspruch eingreife
und das höchste Gut, die Seligkeit, um geringer Dinge willen aufs
Spiel setze, untauglich, weil er die Bösen nicht abschrecke und die
Guten, zumal als Religionseid, in Gewissenskonflikte bringe. Daraus

musste folgen, dass die Eidesleistung überhaupt abzuschaffen
sei. Doch verlangt dies Herbort ausdrücklich nur vom Religionseid.
Die Helvetische Konfession möge weiter gelten, aber bloss als eine
Aussage über die offizielle Glaubenslehre, nicht als ein Zwang des

Gewissens. Für staatliche Verpflichtungen ist Herbort nicht so
folgerichtig. Wohl aus Vorsicht und um die alten Gewohnheiten zu
schonen, entwirft er einen Eid, der im «Licht der gesunden
Vernunft und der göttlichen Offenbarung» (S. 108) bestehen könnte.



112

Dieser Mustereid meide das Verwerfliche der üblichen Flucheide

und erreiche völlig «sowohl die Sicherheit des Staates als die
Gewissensfreiheit der Menschen» (Vorbericht).

Dieses Muster eines rechtmässigen Eides ruft Gott zum Zeugen
dafür an, dass der Schwörende aufrichtig gesinnt sei, seine Pflichten

zu halten, und zum Helfer, diese Gesinnung zu stärken, damit
er ihnen nachkommen könne. Die Pflichten werden nun — in
knappe Formeln gebracht — aufgezählt als Pflichten der Regenten
und der Untertanen:

«Der Regenten Meine empfangene Gewalt, Macht und Ansehen
Pflichten nicht zu missbrauchen.

Meinen Schutz, Schirm und das unparteiische
Recht niemandem zu versagen.

Nichts, was den Staat zerrütten kann, vorzuneh¬

men, noch was mir diesfalls bekannt wird, zu
verhehlen.

Nichts aus der Acht zu lassen, was zum besten der
gemeinen Wohlfahrt dienet.

Der Untertanen Meine Freiheit, die ich unter der gnädigsten
RePflichten gierung meiner von Gott gesetzten Obrigkeit

geniesse, nicht zu missbrauchen.
Ihro zu allen Zeiten gewärtig und getreu zu sein,

nichts vorzunehmen noch zu verschweigen, was
ihre Macht und Ehre verletzen möchte.

Mich Ihro schuldigst zu unterwerfen, das ist, falls
ich ihre Gesetze übertrete, mich der Strafe zu
unterziehen.

Mein Gut und Blut zur Erhaltung ihrer Regierung
und des lieben Vaterlandes nicht zu sparen.»
(S. 109 f.)

So weit Herborts Buch. Welche seiner Gedanken müssten der
Regierung gefährlich erscheinen?

Wenn wir bei den Pflichten des Mustereides verweilen, so steht
doch darin, was die Besten unter den Patriziern anstrebten und von
den Untertanen erwarten mochten: von ihrer Seite die Absicht auf
das gemeine Wohl, auf Rechtssicherheit, die Abscheu vor Zerrüttung

und Amtsmissbrauch; von der Seite des Volkes Treue, Gehorsam

und Unterwerfung unter die gesetzlichen Strafen. Auch ent-



113

sprach ihrer Gesinnung, wenn auch vielleicht nicht ihrem Stolz, dass

Herbort häufig betonte, in einem Freistaat seien die Regenten doppelt

verpflichtet: sie seien nämlich den Gesetzen, die sie geben,
selber unterworfen. Die Patrizier nahmen sich vom Gesetz nicht aus.

Dennoch steht fest, dass die Prüfung durch den Geheimen Rat
die Gefährlichkeit des Buches erwies, «denn die Gesetze und
wohleingeführten Gewohnheiten einer guten Regierung werden
angegriffen, es enthält anstössige Stellen in Ansehen der Regierung und
Religion, auch könnte die Widerlegung der Eyden, welche darinnen
stark getrieben wird, die Wiedertäufer und Separatisten aufwecken
und Unruhe stiften».5' Mit der letzten Bemerkung wird die ganze
leidvolle Auseinandersetzung mit den Täufern aufgerollt, leidvoll

nicht nur für die Abgesonderten, sondern auch für die Regierung,

die sich, wie Feller (III, 162) sagt, darüber grämen musste,
«dass die Verfolgten ebenso nahe dem Vorbild des Christen wie fern
dem Vorbild des Bürgers standen». Zu Separatisten wurden die
Anhänger des Pietismus durch offizielle Verfemung; so wurde
Herborts Amtsvorgänger in der Pfarrei Vivis ausgeschlossen, weil er
den Eid verweigerte. Tatsächlich sprach Herbort, wenn er
Gewissensfreiheit forderte, auch zugunsten der Täufer und Separatisten,
ohne sie beim Namen zu nennen. Er tritt — wenn wir seine
umständliche Formulierung heranziehen — ein für jene Untertanen,
die der Obrigkeit die schuldige Pflicht leisten, auch wenn sie den
Gottesdienst — aus Schwachheit oder Irrtum — nicht besuchen und
keine Eide zu schwören bereit sind. Als Gegenleistung für ihre
Pflichterfüllung sollten sie trotzdem den Schutz der Regierung
geniessen dürfen. (S. 165.) Wenn auch die aktive Verfolgung der
Pietisten wie der Täufer aufgehört hatte, war die bernische Regierung
noch nicht bereit, das Experiment mit der Gewissensfreiheit zu

wagen. Konformität galt als staatserhaltendes Prinzip, das durch
Eid zu sichern war.

Überhaupt glaubte die Regierung — nach der zitierten Aussage
— auf die «wohleingeführte Gewohnheit» des Eides
nicht verzichten zu können. Welche Bedeutung nach offizieller
Ansicht dem Eid zukam, entnehmen wir dem Buch «Unterricht von
dem Eide» von Pfr. Johann Friedrich Stapfer, 1758 bei Heidegger
in Zürich erschienen, auf welches Herborts Abhandlung Antwort
und Einwand gewesen sein mag. Mit seinem Bruder, dem Professor

5) Geheimrats-Manual IV 239. An Biel.



114

der Theologie Johann Stapfer, gehörte Johann Friedrich zu den
sichern Stützen der bernischen Landeskirche und ihrer Lehrmeinungen.

Seine Dogmatik betont, dass die göttliche Strafe nicht bloss

Besserung, sondern Vergeltung bezwecke. Dieser Gedanke liegt
denn auch J. F.Stapfers Abhandlung über den Eid
zugrunde. Sie lässt uns erkennen, wo Herbort von der massgebenden
Meinung abirrte. Stapfer nimmt, wie Herbort, den Eid bitter ernst,
als eine Appellation vor den Richtstuhl Gottes, da ein Meineid den
Täter der göttlichen Gnade beraube. Er warnt deshalb vor mutwilligem

Schwören, ist aber, im Gegensatz zu Herbort überzeugt,
einmal, dass «der Eid eine der feierlichsten Handlungen der Religion»
sei (S. 20), dann, dass er durch die Bibel und die Vernunft gestattet
sei für wichtige Dinge, wie die Bekräftigung auswärtiger Bündnisse,
der gegenseitigen Verpflichtung von Obrigkeit und Untertanen und
dazu, «die Übereinstimmung der Menschen, insonderheit der Lehrer,

in Ansehung der Religion und Glaubenslehre aufrecht zu
behalten». (S. 40.) Das ist die eidliche Verpflichtung auf die Helvetische

Konfession, die Herbort ablehnt. Er verwirft aus Achtung vor
der Majestät Gottes den Flucheid, aus derselben Achtung misst ihm
Stapfer höchste Wirkung zu, auch zugunsten der Regierung.

Das Gutachten, auf das sich der Geheime Rat stützte, als

er Herborts Abhandlung verbot, bestätigt, dass seine Auffassung
vom Eid den Ausschlag gab. Prof. Joh. Stapfer hatte es in
seiner Eigenschaft als Bücherzensor verfasst. Auf einen in Eile
hingeworfenen Bericht (Akten S. 3), auf welchen die Konfiskation
erfolgte, arbeitete Prof. Stapfer ein ausführliches Gutachten aus, das

die anstössigen Stellen kopiert und mit den Anmerkungen des Zensors

versieht. (Akten S. 25 ff.) Er übergeht Herborts Darlegungen
vom Ursprung des Staates, von freistaatlicher Ordnung und ihren
Folgerungen für Untertanen und Regenten ohne irgendwelche
Bemerkung, rügt aber alle Formulierungen, die den Eid entkräften
oder verwerfen. Dieser sei von Gott schon im Alten Bund verlangt,
im Neuen Testament bekräftigt, von den Reformatoren und im
Katechismus anerkannt. Stapfer räumt ein, dass für vollkommene
Menschen der Eid überflüssig wäre, aber wie sie nun einmal sind, müsse

er in schreckerregender, heiliger Formel beibehalten werden: «Man
muss die Gefahr des Meineids so gross vorstellen als es möglich ist,
um die Leute davon abzuhalten.» An den Erfolg der Einschüchterung

glaubt er denn auch und lehnt Herborts Behauptung, es werde
oft falsch geschworen, mit der typisch rechtgläubig-selbstzufriede-



115

nen Begründung ab: «ein Land, das so gesegnet ist wie das unsrige,
kann nicht mit Meineiden beladen sein». Seltsam ist, dass sich
Stapfer nicht die Mühe nimmt, Herborts Angriffe gegen den
Religionseid richtig zu widerlegen, sondern sie abtut mit der Bemerkung,

die Uniformität der Religion sei für jede Kirche unabdingbar,
damit keine Spaltungen und Unordnungen entständen, und könne
am besten durch Eid gewährleistet werden. Es mag sein, dass Stapfer
zuhanden seiner Auftraggeber das spezifisch Theologische zurückdrängt,

um die Gefährlichkeit des Buches für die Regierung herausheben

zu können. Seine erste Begründung für das Verbot, «weil es

unerlaubt, verbotten und gefährlich ist, die Gesetze und
wohleingeführten Gewohnheiten einer guten Regierung, unter der man lebt,
anzugreifen, wie es in diesem Buch geschieht», wird aber erst
belegt, wenn Stapfer die Brücke von Religion zu Politik geschlagen
hat. Für ihn gehört der Eid zu den «Gesetzen und wohleingeführten
Gewohnheiten» des bernischen Staates. Mit dem Eid «würde das

vornehmste Band der Treu und des Gehorsams aufgehoben». Wenn
dem so ist, bleibt allerdings der Eid eine Staatsnotwendigkeit und
ist Herborts Meinung staatsgefährlich.

Herbort entrückt den Staat der Religion; die Herkunft des Staates

und seine Rechtfertigung werden vernünftig auf seine
Zweckmässigkeit begründet. Die göttliche Sanktion fehlt zwar nicht, ist
aber, wie zu zeigen war, im Verlauf der Argumentation nebensächlich.

Und hier ist, wie mir scheint, der tiefste Grund zu finden,
weshalb Herborts Buch vom bernischen «Ancien Regime» verworfen
werden musste. Herbort verankert den Staat nicht im göttlichen
Auftrag, sondern im richtig verstandenen Eigennutz der Menschen.
Dass der Staat seiner transzendentalen Rechtfertigung entkleidet
wurde, konnte Herbort nicht verziehen werden. Dies ist letztlich
der Kern seiner Ablehnung des Eides: wenn auch Herbort nicht
beipflichtete, dass der Eid eine sakramentale Handlung sei, so galt er
doch gemeinhin als solche und nahm den Untertan vor dem
Angesicht Gottes in die Pflicht des Staates und der Staatskirche. Mit
dem Eid fiel die metaphysische Begründung des
Gehorsams dahin. Dazu passt, dass Herbort den Staatszweck
beschränkte auf die Sorge um äussere Sicherheit; ein derartiger Staat
ermögliche persönliche Glückseligkeit.

Wurde der Gehorsam nicht mehr um Gottes willen geschuldet,
so wurde die staatliche Autorität, wie es die Unabhängigkeitserklärung

der Vereinigten Staaten von Amerika zehn Jahre später so



116

deutlich verkündet, davon abhängig gemacht, dass der Staatszweck
— nach dem Urteil des Volkes — erfüllt werde. So weit geht Herbort

freilich nicht; aber wenn er die Besorgnis des Patriziats, der
Gehorsam könnte leiden, wenn der Eid wegfalle, damit beschwichtigt,

dass die Gnädigen Herren ja zum allgemeinen Wohl regierten,
so war die negative Folgerung eingeschlossen: Verweigerung des

Gehorsams, wenn die Regierung das Nützliche nicht tat. Darum
müssten die Gnädigen Herren, wenn ihnen auch nicht alle
Folgerungen aus Herborts Kritik klar wurden, seine Schrift für gefährlich

«in Ansehen der Regierung und der Religion» halten.

Haben wir bisher den Eid als Symbol der metaphysischen
Verankerung des Staates gewertet, so ist er noch in einer andern Weise,
auf dem Boden der Praxis, kennzeichnend für den alten Obrigkeitsstaat.

Pfarrer Stapfer setzt als Motto seiner Abhandlung: «Der Eid
machet ein Ende alles Haders, dabei es fest bleibet unter ihnen.
Hebr. 6, 16.» Der Eid konserviere die Ordnung und sei, das wird
an Beispielen gezeigt, oft das einzige Mittel, Prozesse durch ein
Urteil abzuschliessen; denn manchmal könnte der Richter die Wahrheit

ohne Eidzwang nicht herausbringen. Professor Stapfer in
seinem Gutachten ergänzt, der Flucheid sei nötig, um heimliche
Übertretungen der Gesetze oder heimliche Verfehlungen im Amte zu
ahnden. Hier wird — theoretisch — Gott herangezogen, um die
Rechtssicherheit zu fördern; praktisch liegt aber darin ein
Eingeständnis der Schwäche der staatlichen Organe.
Die staatseigenen Mittel reichen nicht aus: Polizei und Richter
konnten dem Übeltäter, auch dem bloss Widerspenstigen nicht
beikommen und schlugen den bequemen Ausweg ein, den Eid
aufzuerlegen. Damit wird, wie Herbort richtig bemerkt, der Knoten
einfach zerhauen, nicht aufgelöst. «Es scheinet aber, dass der Eid umso
leichter in Schwung gekommen, weilen er als ein bequemes Küssen
der Faulheit kann gebraucht werden; die Geduld, die Geschicklichkeit,

alles zu untersuchen, ermangelt oft den Richtern, so wurde dieses

Schwert bequem geachtet, den Knoten zu zerhauen, weil man ihn
nicht zu lösen wusste. Das aber, was von den Obern bequem
geachtet wird, gehöret zur Ratio Status, die nicht leicht Verbesserung
zulasset.» (S. 123.) Der gleiche Schlendrian (das Wort fällt) zeige
sich darin, dass sich die Regierung nicht die Mühe nehme zu
unterscheiden, was als fundamental der Eidespflicht gemäss sei, von dem,
was untergeordnet und nebensächlich dieses scharfe Mittel entbehren

könnte. Tatsächlich fällt auf, wie häufig sich die bernische Re-



117

gierung gezwungen sah, ihren Mandaten mit der Beeidigung
Nachachtung zu verschaffen, den Badwirten etwa die Bade- und Wirtszeiten

einzuschärfen oder, was hierher gehört, den Buchhändlern
die Zensurvorschriften. Es gibt im Staatsarchiv nicht weniger als 16
Eidbücher verschiedener Dicke, welche alle Eidesformeln (bis 1797)
verzeichnen.

Daraus erhellt, dass der Eid, der dem heutigen Schweizer nur
ausnahmsweise als Amts- oder Fahneneid auferlegt wird und den
Ersatz durch das Gelübde zulässt, tatsächlich einen neuralgischen
Punkt des «Ancien Regime» bedeutete, zugleich hinwies auf seine
Grösse — in der überweltlichen Verankerung — wie auf seine
Schwäche — in der mangelhaften Ausrüstung der staatlichen
Organe. Darum konnte die Regierung nicht so leichthin die
Unterwerfung der Untertanen unter das Gesetz blossen Nützlichkeitserwägungen

anheimstellen; darum auch sah sie keinen andern Ausweg

¦— auch dies Ausweis ihrer Schwäche — diese gefährlichen
Gedanken zu parieren, als das strikte Verbot.

Der Prozess, der Herborts Buch und ihm selber gemacht
wurde, bringt diese grundsätzlichen Fragen nicht deutlich zum
Ausdruck, weil einerseits diese Überlegungen jener Zeit selbstverständlich,

anderseits ihre tieferen Begründungen mindestens den Richtern

nicht bewusst waren. Der Prozess lässt sich fragmentarisch aus
den Ratsmanualen (zitiert RM und GehRM) des Jahres 1766
ablesen, wird aber reichhaltig ergänzt durch die Aktensammlung
(zitiert A) 6K die der Geheime Rat dem Grossen Rat für den Urteilsspruch

vorlegte. Das juristische Vorgehen lässt sich rekonstruieren,
dunkel bleiben persönliche Imponderabilien.

Beides kreuzt sich im Verhältnis zwischen dem Zensor und
seinem Kollegen im Pfarramt, da hier Behauptung gegen Behauptung

steht. Herbort hatte sein Manuskript im Winter 1765/66
Professor Stapfer unterbreitet. Unbestritten ist, dass dieser ihm die
Erlaubnis zum Druck verweigerte. «Aus Menschenfurcht», bemerkt
Herbort; denn als er Stapfer überreden wollte mit dem Hinweis auf
Standesglieder, die den Druck wünschten, habe dieser gesagt: sie

6) Akten des Geheimen Rates, Anhang. Nr. 24. Staatsarchiv Bern. — Es ist das

Verdienst von Herrn Adjunkt E. Meyer, diesen Band wiederentdeckt zu haben.
Ihm sei an dieser Stelle mein herzlicher Dank für seine hilfreiche Beratung
ausgesprochen.



118

wären die ersten, «die Ihme auf den grind geben würden» (A 175).
Er beharrt darauf, Stapfer habe übrigens seiner Meinung über die
Flucheide beigepflichtet. (A 126, 129, 167.) Der beigebrachte Brief
Stapfers an Herbort vom 9. Februar 1766 (A 177) bestätigt, dass

der Zensor dem Verfasser sein Interesse am Manuskript kundgetan
und ihm «Gelahrtheit» und gute Denkungsart bezeugt hatte. «Ich
habe auch gefunden, dass Sie in vielen Stücken völlig recht haben,
wenn man die Sachen nur abstracte, ohne Beziehung auf verschiedene

Umstände betrachtet. Allein, eben wegen dieser Umstände
kann ich, so viel an mir ist, die Erlaubnis nicht erteilen, dass diese
Schriften hier gedruckt werden.» Da schimmert die Vorsicht des

Realisten durch, welche das Ungestüm des Idealisten zurückzubinden

sucht, so dass dieser ihm Menschenfurcht vorwarf. Ob das Wörtchen

«hier» in der letzten Wortgruppe zu betonen wäre, ob Stapfer
nur seine Verantwortung als bernischer Zensor aus Rücksicht auf
die «Umstände» nicht tragen wollte, im übrigen aber Herbort den
Weg zu fremden Druckerpressen offen liess, ist nicht unwichtig.
Herbort beharrte nämlich darauf, Stapfer selber habe ihm Biel als

Druckort empfohlen, und er wiederholte diese Behauptung im Verhör

vor dem Geheimen Rat. (A 129, 167.) Dieser Widerspruch der
Darstellung von Zensor und Autor hätte, dem persönlichen Widerstreit

entzogen, vor dem Forum des Gerichts abgeklärt werden
sollen. Aber eine Konfrontation der beiden Theologen fand nicht statt,
und so bleibt Herborts Darstellung zum mindesten unwiderlegt. Um
so tiefer musste ihn kränken, dass sein Hausarrest damit begründet
wurde, er habe sein Buch unter Missachtung der bernisehen Zensur
in Biel in Druck gegeben.

Dem gegenüber hält Herbort fest, er habe Stapfers Weisung
beachtet und den schon mit Buchdrucker Wagner in Bern geschlossenen

«Accord» aufgelöst. (A 167.) Am 24. Februar 1766 schickte ihm
Joh. Christoph Heilmann von Biel Papiermuster und
machte ihm weitere Angaben über den Satzspiegel und die
Druckleistung (zwei Bogen in der Woche). In den folgenden Wochen müssen

die Abmachung getroffen und der Druck besorgt worden sein;
am 21./22. April stellt Heilmann Lieferschein und Rechnung aus:
200 Ex. auf Schreibpapier + 800 Ex. auf Druckpapier — 13°/s

Bogen zu 1 13% neue Louis d'or. Doch liefert Heilmann Herbort
zunächst nur 194 Exemplare (6 sind schadhaft) nach Bern. «Mit den
übrigen Exemplaren werde ich ebenfalls Ihren bitten erfüllen.»
(A 21, 89, 101.)



119

Pfarrer Herbort war daran, die 194 Exemplare auszuteilen und zu
versenden, als der Geheime Rat von Bern am 28. April 1766
eingriff. Der Geheime Rat war ein Ausschuss des Kleinen Rats, der
unauffällig um die Sicherheit des Staates besorgt war und unter
dem Präsidium des stillstehenden Schultheissen stand. Dieser,
Albrecht Friedrich v. Erlach (Schultheiss von 1759—86), hatte durch
«ein Ehrenglied des h. Standes» ein Exemplar erhalten und Stapfers
Bericht eingeholt. (A 149.) Daraufhin verfügte der Geheime Rat
die Konfiskation des Manuskripts und der gedruckten Exemplare,

den Hausarrest Herborts bis auf weiteres und seine
Befragung durch den Grossweibel und den Sekretär des Geheimen
Rates, wem er das Buch schon zugestellt habe. (GehRM IV 237.)

Um die Konfiskation wirksam zu machen, wurde der Rat von
Biel durch Expressboten ersucht, alle bei Heilmann liegenden
Exemplare zuhanden des Schultheissen v. Erlach zu beschlagnahmen.

Unter dem 1. Mai erstatteten «Meyer, Burgermeister und Raht
der Stadt Biel» in untertänigen Worten Bericht über die Konfiskation

des «gefährlichen, dem Staat, der Tugend und dem Band der
Eyden widrigen Werkes»; die 800 in Biel beschlagnahmten Exemplare

und das Manuskript wurden einige Tage später in den
Gewahrsam des Geheimen Rats zu Bern genommen. (GehRM IV 239;
A 19; Bieler RM 3.5.) Am 19. Mai wurden die Massnahmen in Biel
ergänzt durch die Sequestrierung der Korrekturbogen und der
Makulatur und durch den Bruch des Satzes. Ferner musste Heilmann
- eidlich - erklären, dass er über die Auflage von 1000 Exemplaren
hinaus nicht mehr gedruckt habe. In seiner «Information», die in
Gegenwart von Ratsschreiber Mutach aus Bern vorgenommen wurde,
rechnete Heilmann bis zum letzten Exemplar ab und versprach, von
einem Nachdruck abzusehen. Er erklärte auch, Herbort habe ihm
in Aussicht gestellt, er werde das erste Exemplar dem Schultheissen
und der Zensur von Bern vorlegen. (Biel, Gerichtsakten CLXVIII 13;
A 77, 81; GehRM IV 244.) Tags darauf nahm der Geheime Rat den
persönlichen Rapport des Ratsschreibers Mutach entgegen und stattete

den Behörden von Biel den Dank dafür ab, dass sie willfährig
und eilig die Massnahmen der Berner Zensur unterstützt hätten. In
Biel hatte dieser Vorfall zur Folge, dass eine Zensurbehörde
eingesetzt wurde, bestehend aus Burgermeister, Venner, den deutschen
Pfarrern und dem französischen und dem Stadtschreiber, «da wir
uns durch die Buchtruckerey stets Verdriesslichkeiten zugezogen».
Tatsächlich war die «Affäre Herbort» nur eine der vielen Verlegen-



120

heiten, die Heilmann seiner Obrigkeit bereitete. In den zwanzig
Jahren von 1754—1774 wurden an die 20 Klagen gegen ihn beim
Rat anhängig gemacht, vor allem wegen unerlaubten Nachdrucks.
Doch scheint diese Zensurkommission seiner nicht Meister geworder

zu sein; sie griff jeweilen erst ein, wenn die Klage schon
eingelaufen war, nicht als Vorzensur, wie beschlossen.7'

Die Zensur in Bern war kräftiger. Offenbar genügten die
Massnahmen beim Drucker nicht. Der Same der gefährlichen Gedanken
war durch Herbort schon weiter ausgestreut worden; zudem
befürchtete man, wie schon im Verhör Heilmanns angedeutet ist, einen
Nachdruck. Mit dem gleichlautenden Hinweis auf die anstössigen
Gedanken über Regierung und Religion wurden die Behörden von
Basel freundnachbarlich um Konfiskation und Verhinderung eines
Nachdrucks ersucht, unter Zusicherung «des reciprocums», Mitglieder

des bernischen Grossen Rats, die sich auf ihren Landgütern
aufhielten, um beförderliche Einsendung der an sie verschickten Exemplare.

(GehR IV 240, 243.)
Dabei zeigten sich nun Schwierigkeiten, in die auch Persönliches

hineinspielt. Im Schreiben an Basel vom 12. Mai behauptet der
Geheime Rat, Herr Ratsschreiber Dr. Isaak Iselin besitze
einige Exemplare des verbotenen Buches und plane einen
Nachdruck. Der Antwort des Basler Rats vom 16. Mai lag ein
Verteidigungsschreiben Iselins bei (A 65, 69), der sich darüber empört,
beim eigenen und fremden «Souverain» in Verdacht zu geraten, er
unterstütze Unternehmungen, die der Regierung und der Religion
nachteilig sein könnten. «Ich schmeichle mir vielmehr, in der Welt
und insbesondere in der Eidgenossenschaft auf einem solchen Fuss
bekannt zu sein, dass ich alle die geringen Gaben, die mir die
Vorsehung verliehen hat, angewandt habe, die Liebe zu den Geschäften,
zu dem Vaterlande und zu der Religion auszubreiten.» Er glaube
daher, der Widerlegung dieser absurden Beschuldigungen überhoben
zu sein. Freilich räumt Iselin ein, dass ihm Herbort vor einigen
Monaten das Manuskript übersandt habe mit dem Ersuchen, es zum
Druck zu befördern. «Ich antwortete Ihm, so viel ich mich noch
erinnern kan darauf, dass ich in diesem Versuche viele vortreffliche
und nützliche Wahrheiten gefunden hätte, von denen ich wünschte,
dass sie so sehr, als sie es verdienten, bekannt und den Herzen aller

7) Nach der freundlichen Mitteilung von Herrn Stadtarchivar Bourquin. —

Biel RM 26.7.1766. Vgl. A. Maag: «Die ersten Buchdrucker in der Stadt Biel»
BTB 1891.



121

derer eingegraben wären, welche für das Heil der Völker zu wachen
hätten; dass aber auch sich solche Sachen darin befänden, welche
zum Druck zu befördern ich mir wegen meinem Character und
andern Gründen ein Bedenken machte und dass ich Ihm anrahte,
bey Kundmachung desselben vieles zu unterdrucken, das wegen
Mangell der Orthodoxie nur anstössig erachtet werden könnte.»
Seither habe er nichts mehr davon gehört. — Wie sehr Iselin daran
lag, vom Verdacht der Kollusion entlastet zu werden, ersieht man
aus einem weitern Schreiben des Basler Rats vom 26. Mai, das daran
erinnert, dass Bern am 20. Mai zwar die Nachforschungen der Basler

Behörden verdankt habe, aber die ausdrückliche Erklärung, der
Argwohn gegen Dr. Iselin sei dahingefallen, vermissen lasse. (A141.)
Mit unverhohlener Genugtuung entgegnet der Berner Geheime Rat
darauf (GehRM IV 247), diese Erklärung sei nicht aus Versehen
unterblieben, sondern in der Absicht, den Ruf des Herrn
Ratsschreibers zu schonen. Die Mitglieder des Geheimen Rats seien nämlich

im Besitze des (undatierten) Briefes, mit dem Iselin Herbort
das Manuskript zurückgeschickt habe. Sie hätten ihn für sich
behalten wollen, fühlten sich aber auf den neuen Vorstoss hin genötigt,
eine Kopie beizulegen, «damit ihr daraus, in alfählig gutfindender
Entgegenhaltung mit Hr. Iselins Declaration die Verhältniss bemerken

könnet und solche Euch einläüchte.» Nach ihrem Ermessen sei

«der Pfarrer Herbort zur aushergab des bewussten Buchs durch diesen

Brief ehender angefrischt als abgemahnt worden». Auch der
Unbefangene wird dem beistimmen müssen, wenn Iselin (A 99) die
«mit so vilen vortrefflichen Sachen angefüllte wichtige Abhandlung»

preist und fortfährt: «Ich wünsche, dass diese bald gedruckt
erscheinen möge. Es ist mir dermals unmöglich, solche mit der
Aufmerksamkeit zu durchgehen, welche sie verdienet — das neu
eingesandte Muster eines wohl eingerichteten Eydes hat mir besonders
wohl gefallen — und der demselben als ein Beschluss des ganzen
Werkes angehängte Zusatz kommt mir überaus leuchtend und bündig

vor. Falls ein oder der andere Satz oder Ausdruck des Werkes
den Leuten anstössig vorkommen sollte, so würde ich dieselben

gerne aufopfern, um den wesentlichen Inhalt des Werkes, der für
unsere Staaten so wichtig ist, einen desto bessern Eingang zu
verschaffen.» Der Geheime Rat lässt durch die Gegenüberstellung beider

Briefe Iselins Charakter im gebührenden Zwielicht. Doch wolle
er, zu dessen Beruhigung, die Apologie im zweiten Schreiben
annehmen und die Sache auf sich beruhen lassen.



122

Herbort hatte also Iselin um Rat gefragt und damit sein
Anliegen einem Führer der schweizerischen Aufklärung vorgelegt. Ob
der Kontakt schon vorher bestand, mag Iselins Biographie erweisen.
Anzufügen wäre die Frage, ob Herbort wusste, dass sich Iselin mehrmals

gegen den Missbrauch der Eide gewendet hatte8', einmal durch
einen Anzug im Grossen Rat «Sollte man Bedenken tragen, wie dem
Missbrauch des Eids zu steuern», der mit grossem Mehr verworfen
wurde, ein andermal in der anonymen Schrift: «Aufrichtige und
wohlmeinende Warnungen wegen dem Wahl-Eyde, von Eleutero-
philus» (1755). In diesem kurzen Aufruf warf Iselin seinen
Mitbürgern vor, sie gäben sich nicht Rechenschaft über die politische
und die religiöse Bindekraft des Eides. Der häufige, gedankenlose
Gebrauch entwerte ihn; trotzdem werde er als für das Heil des

Vaterlandes notwendig hingestellt. Gerade der Wahleid sei eine
böse Täuschung, da er den Schein erwecke, die üblen Praktiken
seien überwunden, wo doch nur Vaterlandsliebe, Rechtschaffenheit
und das Los, «das Palladium unseres Vaterlandes», Freiheit und
Gerechtigkeit stützen könnten. Wie Herbort geht Iselin nicht so

weit, den Eid überhaupt abschaffen zu wollen, zieht er nicht die
letzten Folgerungen aus seinen Prämissen; aber als guter Bürger
und als Christ und als vernünftiger Mensch — so stellt sich der
Verfasser vor — beginnt er den Angriff gegen überkommene
Vorurteile. Ob Iselins eigene Darlegungen Herbort bekannt waren oder
nicht, ihre Meinungen glichen einander, und Herbort glaubte sich
seines Beifalls sicher. Es ist anzunehmen, dass er Iselins Zustimmung

zum Druck zur eigenen Entlastung beizog; jedenfalls hatte der
Geheime Rat Weisung gegeben, Herbort solle Iselins Brief aushändigen.

(GehRM IV 243.)

Herbort hatte sich ferner Stapfer gegenüber darauf berufen,
dass Standesgenossen die Publikation befürworteten, und
dem Schultheissen v. Erlach gegenüber, dass die Anregung zu
seinem Werk schon 30 Jahre früher von Herrn Venner (Christoph
Rudolf f 1751?) Willading und G. Steiger seligen Angedenkens
ausgegangen sei. (A 15.) Und der weitere Verlauf des Prozesses macht
offenbar, dass Herborts Anliegen auch in den Kreisen des bernischen

Patriziats warmen Sympathien begegnete. Es ist wahrscheinlich,

dass ihm darüber hinaus die Behandlung, die ihm und seinem
Buche widerfuhr, Sympathien verschaffte.

8) U.Im Hof: «Isaak Iselin», Bd. I, S. 148.



123

Auf die erste Aufforderung hin lieferten nur «3—4 Standesglieder»

ihre Bücher ab, «andere hingegen haben bedenken gemacht,
solche zu geben.» Doch war dem Geheimen Rat «sehr important
angeschinen, dass alle möchten zur Hand gebracht werden». (A 47.)
Herbort zeigte seinen guten Willen, indem er alle Exemplare bis
auf eines herausgab und alle Angaben machte, die zur Aufdeckung
der fehlenden führen konnten. Seine Haushälterin wurde verhört,
wohin sie Bücher vertragen habe, und die Buchbindereien der Stadt
durchsucht. So konnte es Ratsherren geschehen, dass ihre Exemplare
beim Buchbinder konfisziert wurden, was sie erst vernahmen, wenn
sie sie zur gehorsamen Ablieferung zurückverlangten (so v. Gingins,
alt-Landvogt von Bipp, B. v. Graffenried, alt-Landvogt zu Signau;
A 53, 59). Andere leisteten dem Befehl Widerstand, so G. v. Graffenried,

der sich sein Buch ausbittet «zu völliger Durchlesung und
besserer Erdaurung». (A 53.) Mit ihm säumten andere Grossräte. So sah
sich der Geheime Rat gezwungen, am 2. Juni dem Kleinen Rat
vorzutragen, dass «etwelche noch übrigbleibende und in bekannten Handen

liegende Exemplarien ungeachtet wiederholter Einforderung biss
dahin zu überliefern ausgeschlagen worden». (RM 281, S. 68.) In
einigen Zetteln, die bei den Akten eingereiht sind, wird auch nach
einem zweiten Befehl Zeit ausbedungen zur Lektüre (J. R. Fischer,
J. Otth); alt-Landvogt Jenner gibt zur Antwort, «Er wolle das Hr.
Herborts Buch zurückgeben, wan Mgh Rät und Burger es befehlen
werden, wohin das Geschäft vermuthlich komme, und für daherige
Beurtheilung solle Mann trachten, sich die Sach bekannt zu
machen.» (Ähnlich F. L. Stürler.) (A 111, 115.) Der Kleine Rat
erkennt daraus, dass eine Auseinandersetzung mit dem Grossen Rat
droht über die Kompetenz des Kleinen Rats, schädliche und
verderbliche Schriften zu konfiszieren, und setzt den Herren am 5. Juni
eine Frist von acht Tagen, ansonst er an Rät und Burger appellieren
werde, «den höchsten Will zu vernemmen», ob er zu den getroffenen
Massnahmen ermächtigt sei oder nicht. (RM 281, 68.) Die Opposition

wird namhaft im Protokoll des Geheimen Rats (IV 248), der
tags darauf diesen Beschluss auszuführen hat: die Herren alt-Land-
vögte (Joh. Rud.) Fischer von Saanen, (Joh.) Otth von Schwarzenburg,

(Alex. Ldw.) v. Wattenwil von Nidau, (Franz Ldw.) Stürler
von Neuws, (Daniel) Tscharner von Neuws, (Achilles) Jenner von
Aubonne, Herr G. v. Graffenried zu Hofstetten bei Thun, (Hptm.
Franz Ldw.) v. Tavel von Vivis und alt-Landvogt (Sigmund) v.
Erlach von Morsee sollten auf dem Lande durch Läufer, in der Stadt



124

durch Weibel nochmals aufgefordert werden, ihnen die Bücher
betreffend Widerlegung des Eides nach dem Willen der Regierung
«bei ihren Pflichten» abzuliefern, «sonsten wir befelchert sind, über
die zurückbleibende einsendung Unsern GnH und Obern zu
berichten». Hier zeigt sich auf der einen Seite ein Widerstand innerhalb

des aufgeklärten Patriziats, sich die Lektüre vorschreiben zu
lassen, anderseits die Entschlossenheit der Regierung und ihres
Sicherheitsdienstes, das leidige Geschäft eilig und gründlich abzu-
schliessen. Die persönlich gemahnten Herren unterzogen sich; denn
drei Wochen später erwies sich der Fall als zur Erledigung reif,
nachdem auch die Schwierigkeiten, die der Arrestant selber bereitet
hatte, behoben schienen.

H e r b o r t, der 74jährige, hatte kurz nach Konfiskation und
Konsignation um ein Verhör ersucht, was ihm vom Geheimen Rat
zunächst verweigert wurde, bis er alle fehlenden Exemplare
beigebracht habe. (A 15, 117, 121.) Damit sind durch Herborts Prozess

grundsätzliche Fragen gestreift: wie durch den Widerstand einiger

Grossräte die Gewaltenausscheidung zwischen Grossem und
Kleinem Rat, die ja im alten Bern nie klar geregelt war, betroffen
wurde, so stellte sich durch Herborts Bitte um Verhör die Frage,
ob ihm das Recht zur Selbstverteidigung gewährt oder verweigert
werde. Der Kleine Rat entschied zugunsten des rechtmässigen
Verfahrens: er befahl dem Geheimen Rat, Herbort zu verhören, trotzdem

noch Bücher fehlten.

Wie sehr äussere Rücksichten, wie sehr Herborts dringende Bitten

zu dieser Weisung führten, steht dahin. Jedenfalls liegen Briefe
bei den Akten, in denen er die eigene Rechtfertigung als

Vorwegnahme des ersehnten Verhörs einleitet. So in seinem Brief
an (Joh. Friedr.) Willading, alt-Landvogt zu Avenches, vom 19. Mai,
den er als «Cher Cousin» anredet. (A 125.) Herbort hebt hervor,
erstens dass er in seinem Buch nicht die Obrigkeit, sondern mit den
Waffen der Religion und der Vernunft die nachlässige Gewohnheit
der Eidesleistung mit gelegentlich harten Ausdrücken angegriffen
habe. Er wende sich nicht besonders an die Berner, sondern — wie
der Titel des Buches andeutet — an alle Christen und rufe sie bloss

zum eigenen Urteil auf. So habe er zweitens den Flucheid ebenfalls
dem Urteil seiner Leser überlassen, obwohl er persönlich voll
überzeugt sei, dass der Heiland ihn verurteilt habe; denn der Flucheid
erniedrige Jehovah zum blind rächenden Jupiter. Bitterer wird



125

Herbort Wyttenbach, dem Sekretär des Geheimen Rats, gegenüber,
dem er seine ehrlichen Bemühungen, die ausgeteilten Bücher
zurückzufordern, schildert und dem entgegenhält, dass er mit seinem
gliedersüchtigen Körper in Arrest gehalten werde. Damit sei er
bösartigen Verleumdungen ausgesetzt, wie der Behauptung, er habe
einen Aufstand anzetteln wollen; ihnen könne er nicht entgegentreten,

da ihm die Gelegenheit zur Rechtfertigung beschnitten sei.
Vor allem befremdet ihn, dass Stapfer ihn nicht besucht habe, um
«einen Irrenden zurecht zu leiten und mir das Urteil oder Bedenken

mitzuteilen». (A 129, 133.) Doch die Einsicht in Stapfers
«theologisches Bedenken» sein Gutachten), das fast den Rang einer
Anklageschrift hatte, blieb Herbort verwehrt, auch über das Verhör
hinaus.

Dieses Verhör, als Gnade ersehnt, hinterliess Herbort einen
bittern Nachgeschmack. Es fand am 6. Juni vor dem Geheimen Rat
statt und bestand, nach dem Protokoll (A 167) zu schliessen, darin,
dass man ihn fragte, warum er entgegen dem Verbot des Zensors
das Buch in Biel gedruckt habe. Darauf legte Herbort ausführlich
sein Missverständnis mit Stapfer dar, worauf eine zweite und letzte
Frage an ihn gerichtet wurde: er habe das Verhör begehrt; was er
weiter anbringen wolle? — Wieder versicherte er seine Richter
seiner lautersten Absichten, über die er dem höchsten Richter bald
werde Rechenschaft ablegen müssen. Doch wichtiger als seine Person

sei sein Werk, sein Anliegen, die Flucheide abzutun, das die
Obrigkeit doch erhören möchte. Er werde sich willig jeder Strafe
unterziehen, wenn man ihm Irrtum oder böse Absicht nachweise.
Aber die Disputation, die er sich vorgestellt haben mochte, fand
nicht statt. Stapfer, der als Widerpart oder «Staatsanwalt» hätte
auftreten können, war nicht vorgeladen. So gab Herbort lauter
Antworten, ohne dass Fragen gestellt wurden. Er predigte, aber er
predigte tauben Ohren das, was er für blinde Augen geschrieben
hatte. Zum Schluss bat er, man möchte seine Bücher den
Ehrengliedern des hohen Standes austeilen, ihm den Rest zum Versand
nach Deutschland, wohin sie bestimmt seien, zurückgeben, den
Arrest mit Rücksicht auf seinen Gesundheitszustand beenden und
ihm Zutritt zu seiner gnädigen hohen Oberkeit gewähren.
Anschliessend an das Verhör entschied der Geheime Rat, von einer
weitern Untersuchung, wie sie Herbort verlangt hatte, abzusehen,
ebenso von einem Verhör Prof. Stapfers wegen der Unstimmigkeiten,

die Herbort aufgezeigt hatte. Der Arrest wurde verlängert.



126

So änderte sich nichts. In einem Brief an den Sekretär des
Geheimen Rats (A 175) beschwerte sich Herbort über die Mängel des

Verfahrens und liess nun seinem Zorn freien Lauf, so über Stapfer,
dem er nicht nur fragwürdiges Verhalten vorwirft, sondern ihm
rundweg die Kompetenz zur Zensur abstreitet, «zumahl seit deme
das Papsttum abgeschworen worden, kein Einzelner berechtigt sein
kan, ein Buch zu verbieten, so zum besten des Vatterlandes und
aller gewissen abzwaket; so gut als immer ein predig-Buch.»

Datiert ist dieses Schreiben: «im Arrest». Ebenso die «Supplication»

an die Gnädigen Herren vom 18. Brachmonat (A 179), mit
der sich Herbort nun an die entscheidende Behörde drängte. Er
spricht von sich in der dritten Person: «Sein abgelebtes Alter, seine

vielfaltigen Schmerzen, sein Gewissen, seine nächstbevorstehende
Ewigkeit, seine Liebe des Vatterlands sind sichere Bürgen, dass so

abschäuliche Rebellen-Gedanken Ihme nur nit einfallen können.»
War er etwa in den Verdacht geraten, ein neuer Henzi zu sein?
Doch auch hier, in Verkennung seiner Lage, wiederholt er nicht nur
die Bitten, die er am Schluss des Verhörs erhoben hatte, sondern
predigt er unverdrossen gegen den Flucheid.

Das Urteil war fällig. Die Massnahmen gegen aussen erlaubten

eine Bilanz: 157 (+ 800) Exemplare waren eingezogen, es fehlten

37, von denen keine Spur aufgedeckt werden konnte; das Verhör

war durchgeführt. Der Geheime Rat fasste diese Ergebnisse in
einem Gutachten an den Kleinen Rat vom 21. Juni (A 193) zusammen

und stellte — mit der Bitte um Diskretion — folgende Anträge
über Werk und Autor: einmütig, dass die eingezogenen Bücher
verbrannt werden sollten; wegen der fehlenden wurden verschiedene
Wege vorgeschlagen: Verfemung nach Dekret von 17409' publizieren

oder schweigen, damit die Affäre vergessen werde. Dem Autor
gegenüber Strenge, «weil er die Band aufzulösen gesucht hat, durch
welche die Oberkeit, die Regierung und das Land verknüpft sind»,
oder verständige Milde mit Rücksicht auf sein Alter, seine Schwäche
und darauf, dass er «als ein Entousiast, Sectirer und verwirter
Mensch» betrachtet werden müsse.

Aus diesen «ohnmassgeblichen» Vorschlägen wählte der Kleine
Ra t am 24. Juni 1766 aus. (RM 281, S. 213 ff.) Zuvor heisst er alle
Vorkehrungen des Geheimen Rats gut und billigt seine Anträge,

9) Policeybuch Nr. 12, S. 294 ff. «Hintertreibung halb der Schädlichen Büche-

», 17. Mai 1740.



127

«welche mit aller Eilfertigkeit das Buch abschaffen und in die
Vergessenheit bringen» wollen, damit «die Neubegier am allerwenigsten
irrgemacht» werde. Er beschliesst dann, die ganze Auflage am
gleichen Nachmittag in einem Ofen des Rathauses in «Staub und Asche»
zu verbrennen mit Ausnahme des von Prof. Stapfer mit Anmerkungen

versehenen gedruckten Exemplars und des Manuskripts, die
versiegelt ins Archiv des Geheimen Rates zu legen seien. Da Exemplare

fehlten, wird über Herbort noch ein Jahr Hausarrest verhängt
«zu seiner Züchtigung», weil er dem Druckverbot zuwider gehandelt
habe. Ein Erlass des Arrests würde nur erwogen, wenn die fehlenden
37 Exemplare zum Vorschein kämen. «Ferners soll ihme bey fernerer
Hochobrigkeitlicher Ungnad verbotten seyn, seine seltsamen und
Gefährlichen Begriffe über diese Materie jemand mitzutheilen oder
sich mit wem es auch seyn möchte, darüber schriftlich oder mündlich
zu unterhalten.» Die Rechnung des Buchdruckers Heilmann wie die
Untersuchungskosten sollten zum voraus abgezogen werden «von
dem Gehalt, welches Er von der miltthätigen Hand MgnH geniesset».
Ein Zedel erging an den Herrn Rathaus-Ammann: «Ihme berichten,
dass Ihr GnH dieses Buch zum feür verurtheilet, mit dem Auftrag,
heüt nach Mittag zu dem End in einem ihme beliebig Ofen des
Rathauses das feür in Bereitschaft halten zu lassen.» — Ob es ein
heisser Junitag war, da der Rathausofen mit gefährlicher Literatur
geheizt wurde?

Tags darauf rekurrierte Herbort gegen das Urteil, das ihm übrigens

nur vorgelesen, nicht aber ausgehändigt worden sei, und a p -

pellierte an den Grossen Rat. (A 207.) Sommerferien
und die Genfer Wirren, die grosse Aufmerksamkeit beanspruchten
(so beschloss der Kleine Rat am 24. Juli, eine «Schmachschrift»

gegen die Mediation der Schutzmächte zu unterdrücken), verzögerten

wohl die Begutachtung des Rekurses durch den Geheimen Rat.
(29. Juli; A 213.) Seine Meinung war geteilt. Es sei eine Polizeisache,

die abschliessend vom Kleinen Rat erledigt werden könne,
war die eine Ansicht, der die andere insofern beipflichtete, als

solche Angelegenheiten «natürlicherweise und befolgter Übung
gemäss beim Kleinen Rat verblieben. Doch scheint Herbort zu glauben,

in diesem Fall solle wie in Criminalibus ein Burger von Bern
durch den höchsten Gewalt beurteilt werden. Das sei zu gestatten.»
Dies als kleiner Beitrag zur Frage der Kompetenzverteilung unter
den bernischen Räten, wobei ein Burger offensichtlich auf bevorzugte

Behandlung Anspruch machen durfte.



128

Der Entscheid über die Appellation fiel erst, als bekannt wurde,
dass Herbort den Hausarrest gebrochen hatte. Damit hatte Herbort
ein neues Unrecht begangen. Nun sollte der Grosse Rat unverzüglich
ins Bild gesetzt werden und entscheiden (Beschluss des Kleinen
Rates vom 4. Sept.). Am 5. September beschloss der Grosse Rat, die
Angelegenheit zu überprüfen, sobald der Geheime Rat das Geschäft
vorbereitet habe. Mit 61 gegen 43 Stimmen wurde Herbort bis auf
weiteres im Spital interniert. Die Minderheit wollte es beim blossen
Hausarrest bewenden lassen. Die Regierung wies den Spital-Verwalter

an, Herbort von seiner Tafel zu verköstigen. Für den 12.
September wurde eine Sitzung angesetzt, zu der die CC «bey Eyden»
aufgeboten wurden. (RM 282, 297 ff.)

Der Geheime Rat hatte sich in der Woche, da er die Anträge an
den Grossen Rat vorbereitete, noch auf ganz unerwartete Art mit
Herborts Buch zu beschäftigen. Der Artikel einer Londoner

Zeitung, des «London Chronicle» vom 26. August10', kam
ihm vor Augen, der Herborts Buch besprach und wegen Herborts
Behandlung der bernischen Regierung in derart «höchst frechen
und verleumbderischen ausdrücken» Vorwürfe machte, dass

Stillschweigen ihre Ehre befleckt hätte. Der Geheime Rat gab zweien
seiner Mitglieder den Auftrag, beim britischen Gesandten Norton in
Form eines privaten Besuchs zu verlangen, dass der Verleger der
Zeitung zu solennem Widerruf gezwungen, der Verfasser ermittelt
und zur Rechenschaft gezogen werde. (GehRM IV, 172.) Norton
versprach, die Beschwerde weiterzuleiten, bereitete aber seine
Besucher darauf vor, dass wenig zu erreichen sei, «indehme in Engelland

der Truck eine völlige Libertet geniesse». Die Depesche von
Norton an Whitehall vom 10. Sept. (Bundesarchiv, SP 96/41)
bestätigt diesen Bericht der zwei Ausgeschossenen an den Geheimen
Rat. Dieser gab darauf seinem Sekretär Weisung, unter seinem
Namen, aber in offiziellem Auftrag, einen gewissen Herrn Van Ek in
London zu beauftragen, unter der Hand den Autor ausfindig zu
machen. Da diese Sache MgnH sehr angelegen sei, dürfe Van Ek
über 50—100 Guineen (damals eine sehr hohe Summe, bis £ 105)
verfügen, um den Originalbrief oder gleichwertige Beweisstücke in
die Hand zu bekommen. Es sollte wohl die Quelle in oder um Bern
ermittelt werden. Dieses Protokoll gibt übrigens Aufschluss, dass zu

10) Eine Abschrift dieses Artikels (ohne irgendwelche wegleitenden Angaben)
liegt auf der Burgerbibliothek Bern. Mss. Hist. Helv.III 118 (17).



129

den Geheimnissen der bernischen Staatskunst auch die Besoldung
eines Geheimdienstes im Ausland gehörte.

Um diese Angelegenheit abzuschliessen, sei hier die Antwort der
britischen Regierung vorweggenommen (Bd. Arch. SP 96/11). Sie
fiel aus, wie Norton vorausgesagt hatte. Unter Ausdrücken völliger
Hochachtung bedauerte die Königliche Regierung, nichts vorkehren
zu können, da das «London Chronicle» kein offizielles Blatt sei und
in einein freien Land ungehindert schreiben dürfe. Die Antwort
wurde den zwei Geheimräten am 27. Oktober übermittelt (Bd. Arch.,
SP 96/41), fand aber keinen Niederschlag im Manual. Auch der
untergründige Weg scheint zu keinem Erfolg geführt zu haben.
Heute freilich könnten wir dem Geheimen Rat den Autor des

beleidigenden Artikels verraten. Pikanterweise war es ausgerechnet
jener Engländer, der in den Jahren 1758—65 der Stadtbibliothek
Bern eine grossartige Büchersammlung von über 400 wohlausgestatteten

Bänden zum Geschenk gemacht hatte: Thomas Hollis.
Ob dieser Londoner Artikel das Urteil über Herbort verschärft

hat, lässt sich aus den Akten nicht ermitteln. Das geheime Vorgehen
des Geheimen Rats, der schon in der Untersuchung Aufsehen zu
vermeiden trachtete und ungern die Angelegenheit überhaupt dem
Grossen Rat vorlegte, erklärt, warum er coram CC die Auswirkungen
in London verschwieg, um so mehr als die Gegenmassnahmen erst
eingeleitet waren und sich nicht besonders aussichtsreich anliessen.

Vor den Grossen Rat kam der Fall Herbort wohl weniger,
weil der Arrestant rekurriert, sondern weil er der Verfügung des

Arrests durch den Kleinen Rat getrotzt hatte. Und dieser wollte,
wie ich vermute, den Grossen Rat zwingen, seine Massnahmen zu
billigen. Dabei musste sich erweisen, ob sich Sympathien zugunsten
von Herborts Person und Gedanken hervorwagen würden. Die
Stimmenzahlen jener Grossräte, die jeweilen der milderen Lösung
zuneigten, verrieten, dass die Regierung in ihrem scharfen Vorgehen
nicht voll vom Grossen Rat unterstützt wurde. Übrigens sind diese

Abstimmungsergebnisse gleichsam im Anhang dem Sitzungsprotokoll
angefügt.

Die Sitzung war jedenfalls vorbereitet. Den Mitgliedern der CC

hatte mehrere Tage vor der Sitzung das «Cahier», die Aktensammlung

zum Fall Herbort, (nicht aber das angeklagte Buch) zur
Einsicht offen gestanden, alle daherigen Schriften und Verhöre wurden
in der Sitzung vorgelesen. Das Gutachten des Geheimen Rats hob
nochmals die bedenklichen Ansichten und das anstössige Verhalten



130

Herborts vor und während dem Arrest hervor und beantragte nun
einmütig, was eine Minderheit seinerzeit schon dem Kleinen Rat
nahegelegt hatte, Herbort solle den Charakter eines Geistlichen
verlieren. Über weitere Strafen legte er Anträge vor, die nicht einstimmig

gebilligt waren. (A 239.)
Da der Grosse Rat schon eine Woche früher grundsätzlich

Eintreten beschlossen hatte, konnte er am 12. September 1766 das
Urteil fällen. (RM 282, S. 388 ff.) Zuvor wurde ein Rück-
weisungsantrag zu genauerer Untersuchung oder formeller Eröffnung

eines Prozesses mit 96 gegen 24 Stimmen abgelehnt.
Die Begründung des Urteils wirft Herbort vor, dass sein Buch

«sowohl die Regierung als die Religion angegriffen und er sich
durch seitherige Aufführung sträflich bezeigt habe». Es wird
beschlossen:

1° «dass die von MgnH den Rähten sub 24t Junii diss Jahres ge¬

tanen Verfügungen zur Abschaffung der zu Handen gebrachten
Exemplarien dieses Buchs gutgeheissen seyn sollen.

2° «dass zu wohlverdieneter Bestrafung Ihme der Charakter eines
Geistlichen, als dessen er nicht mehr würdig, abgenommen werden

solle. (98 gegen 24 Stimmen.)
3° «dass er von nun an für Sechs Jahr lang zu einem Haus Arrest

verfällt und ihme verbotten seyn solle, seine seltsame und
gefährliche Begriffe über diese Materien jemand mitzutheilen,
oder sich mit wem es auch immer seyn möchte, darüber schriftlich

oder mündlich zu unterhalten; mit der ernstlichen Bedro-

ung, dass, wenn er in dieser Zeit den Arrest brechen oder MgnH
und Obern Erkanntnuss wiederhandeln würde, er ohne anderes
in den Spitthal in ein Bitter-Stüblin würde eingesperret werden.
[Lebenslänglicher Arrest mit 72 gegen 46 abgelehnt; 6 Jahre
Arrest mit 72 gegen 49 (2 Jahre) angenommen; Hausarrest mit
60 Stimmen dem Spitalarrest (58) vorgezogen.]

«Danebst MgnH ihme seine Pension, obwohlen er zu Zukung
derselben genügsamen Anlass gegeben hätte, mildiglich ferneres
zukommen lassen wollen.
«Dessen Sie Tit. (Grossweibel und Gerichtsschreiber) berichtet werden,

um diese Erkanntnuss zu exacter Befolgung ihme schriftlich zu
eröffnen und das gewohnte Gelübd von ihme abzunemmen.»

(War dieses Gelübde der gewohnte Eid? Dann hätte die Obrigkeit
handgreiflich über Herborts These gesiegt.)



131

Die Abstimmungsergebnisse zeigen, dass die milder Gestimmten
ihm den lebenslänglichen Arrest und die Internierung im Spital
ersparen konnten. Aber die vom Geheimen Rat beantragte Ausstossung
aus dem geistlichen Stand wurde gutgeheissen. Sie berührt uns
merkwürdig — der reformierte Geistliche besitzt demnach keinen
character indelebilis — und hart; denn diese Strafe rührte an die
Ehre und verleugnete Herborts Lebensarbeit. Soll man daraus
schliessen, dass seine Verfehlungen in den Augen der Richter eher
als Abirrung von der Religion als von den Staatsgrundsätzen
beurteilt wurden? Stapfers Gutachten wurde ja «theologisches Bedenken»

genannt und vermochte die Gefahren, die dem Staat drohten,
nicht einleuchtend darzutun. Doch damit trennen wir wohl, was
damals zusammengehörte: bei der engen Verflechtung von Staat
und Kirche mochte der Verlust des «character indelebilis» als

angemessene Strafe für ketzerische Ansichten über den Eid erscheinen.
Schwer auch, obgleich fast ins Lächerliche umschlagend, das Verbot,

über diese gefährlichen Gegenstände zu reden oder zu schreiben.

Eine despotische Widerlegung der geforderten Gewissensfreiheit,

vom Kleinen Rat schon am 24. Juni auferlegt, war sie nun vom
Grossen Rat gebilligt.

Wie Herbort das Urteil aufnahm, wissen wir nicht. Die Akten
sind geschlossen. Im Mai darauf starb er, 75 Jahre alt, im
Hausarrest. Ob ermattet, mit gebrochenem Herzen oder immer noch sich
aufbäumend gegen das offensichtliche und das vermeintliche
Unrecht, das ihm das offizielle Bern angetan? Patriotismus und
Menschenliebe hatten ihn gedrängt, Reformen zu fordern. Man hatte
ihn nicht nur nicht angehört, sondern zum Schweigen gebracht.

Auch seine Gedanken sollten ausgetilgt werden. Wenn der Autor
in letzter Instanz vom Grossen Rat abgeurteilt war, so musste nun
auch das Buch endgültig ausgelöscht werden; sonst drohten die
wenigen fehlenden Exemplare die harten Massregeln lächerlich zu
machen, denn eine Zensur wirkt nur, wenn sie total wirkt. Und da
die Affäre seit der Appellation an den Grossen Rat nicht mehr
totgeschwiegen werden konnte, bestand kein Grund mehr, die Jagd auf
die flüchtigen 37 Exemplare einzustellen. Darum beeilte sich der
Kleine Rat, das Buch durch Mandat vom 16. September 1766 n'
zu Stadt und Land auszutilgen. Der Geheime Rat hatte Weisung

11) Mandatenbuch Nr. 22, S. 28 ff. «Auf ein Buch, welches von dem Eid
handelt, fleissige Acht zu bestellen.»



132

bekommen, das Mandat aufzusetzen, das an alle Landvögte, an die
Kanzeln der Hauptstadt erging wie an den Grossweibel mit dem
besondern Auftrage, Buchdrucker und Buchhändler aufmerksam zu
machen. (RM 282; S. 399, 418.) Das Mandat bemerkt zum Titel des

Buches, es handle vom Eid und sei mit solch irrigen und gefährlichen

Lehren angefüllt, «die über diesen Punkt die wahren Grundsätze

unserer Religion und Regierung umzustürzen suchen. Damit
nun durch diese allerdings in jeder Beziehung) strafbahre Schrift
Unsere wehrte Burgere und Angehörige nicht in die Irre geführt
werden», wurde folgendes beschlossen:
1. Das Buch ist unter jedem Titel, in Abschrift oder Übersetzung

verboten.
2. Eventuell schon verbreitete Exemplare sind innert acht Tagen

dem Richter des Orts zuhanden der Regierung einzureichen.
3. «Würde aber der eine oder andere unser Burger und Angehörigen

in unserm in Ihren Gehorsam gesetzten Zutrauen nicht entsprechen»

und dieses Buch entweder behalten, von gegenwärtigen
oder zukünftigen Auflagen oder Abschriften ein Exemplar
verkaufen oder kaufen, so würde der Schuldige mit der unnachlass-
baren Strafe von 100 Talern belegt.

4. Die ganze Busse fällt an den anonym bleibenden Angeber.
Das Mandat erweist die väterliche Besorgnis der Regierung um

das Heil der Untergebenen, von denen sie wiederum kindliches
Zutrauen erwartet. Noch einmal lässt sich dabei der Abstand zur
verfemten Schrift ermessen, die dieses patriarchalische, letztlich unter
Gottes schützende Vaterhand gestellte Verhältnis von Regent und
Untertan ersetzen wollte durch die beidseitige Einsicht in die
Zweckmässigkeit der staatlichen Ordnung und ihrer Gesetze, deren
Befolgung die Wohlfahrt befördere, deren Missachtung gleichsam
mechanisch die Strafe nach sich ziehe. Doch stellte sich gleichzeitig
die Frage, ob der altvaterische Staat die Verfehlungen in dieser
Weise zu entdecken und zu ahnden vermöchte, war ja doch die Poli-
zeieinrichtung so schwach, dass man nach Gotthelfs bekanntem
Wort im alten Bern inkognito das ganze Leben zubringen konnte.
Diese Mängel illustriert im Mandat gegen Herborts Buch die Belohnung

der Denunziation. Bemerkenswert ist ferner, dass die Busse
auf 100 Tlr erhöht wurde gegenüber 50 Tlr auf den «Emile» (1762)
und 20 Tlr im Zensurerlass von 1759. Das neue Reglement über die
Zensur, das 1767 abgefasst wurde, sollte die Strafe einheitlich auf
50 Tlr festsetzen.



133

Drei Wochen, nachdem das Mandat ergangen war, verzeichnet
das Ratsmanual (Nr. 283, S. 33) den Eingang von zwei Büchern
durch den Schultheissen von Burgdorf, von zwei durch den Landvogt

von Aarwangen und weist den Unterschreiber an, sie «in
bekannter Weise abzuschaffen».

Die völlige Unterdrückung hingegen gelang nicht. Zwei Exemplare

der Auflage von 1766 sind heute im Besitze der Stadtbibliothek

Bern. (Nach ihr ist zitiert worden.) Doch die Gerüchte, es sei
ein Nachdruck geplant, hielten an. Wie am Anfang der
Untersuchung diese Absicht Iselin zugeschrieben wurde, so gab der
Geheime Rat am Tage nach dem Urteil des Grossen Rats über Herbort
dem Rat von Zürich Kenntnis von Mitteilungen, wonach das Buch
in Zürich nachgedruckt werden solle. Er bat, dies möchte «in
freundeidgenössischem Vertrauen» verhütet werden. (A 241.)

Herborts «Versuch» ist aber tatsächlich nachgedruckt worden,
doch ist es mir nicht gelungen herauszufinden, wo und von wem es

in Druck gegeben wurde. Die Stadtbibliothek Bern besitzt zwei weitere

Exemplare, datiert 1768; eines aus der Mülinen-Sammlung mit
einer kurzen, von Hand geschriebenen Biographie des Autors auf
dem Vorsatzblatt und der Bemerkung: «Dies muss übrigens eine
2te, nach dem Tode des Pfarrers veranstaltete Auflage des Werks
seyn, da die erste infolge jenes Beschlusses von 1766 überall con-
fiscirt und unterdrückt worden war.» Die zweite Auflage, datiert
1768, s. 1., ist in kleinerem Format und umfasst demnach mehr Seiten

(VII + 252 gegenüber V + 179 der ersten Auflage). Stichproben

haben Identität der beiden Auflagen ergeben mit Ausnahme
der drucktechnischen Ausführung: I besitzt Marginalien, ist flüchtig
in der Numerierung, so dass es die 129 Abschnitte, die II richtig
zählt, bei § 124 beendet. Der erweiterte Titel ist in II leicht
abgeschwächt und lautet: «Regenten freier Staaten zur Erdauerung und
Besserung empfohlen» gegenüber I: «Bestens empfohlen allen
Regenten der freien Staaten zur Erdauerung und nötigen Besserung.»

Der von der Regierung befürchtete Nachdruck war
zustandegekommen. Nachforschung oder Zufall mögen einmal aufdecken,
von welchem Quartier der Aufklärung her das kleine Werk betreut
wurde. Aber selbst eine Übersetzung, gegen die das Mandat
vorsorglich ein, wie es schien überflüssiges Verbot ausgesprochen
hatte, kam zustande, eine Übersetzung des Buches ins Englische.
Die erste deutsche Auflage von 1766 war im «London Chronicle»
ausführlich und wohlwollend besprochen worden mit den erwähn-



134

ten Ausfällen gegen die bernische Regierung, die den Autor bestraft
und das Werk zu unterdrücken versucht hatte. Aus den Kreisen,
welche die erste Besprechung veranlasst hatten, muss die
Übersetzung stammen, die unter dem Titel erschien: «An Essay onTruths
of Importance to the Happiness of Mankind, wherin the Doctrine
of Oaths, as relative to religious and civil Government, is impartialiy
considered. The whole Submitted to public Examination, by the
late Rev. Mr. Herport, a celebrated Divine of the Church of Bern.
Translated from the German, 8vo, 1768.» Der Titel hebt in
Abweichung vom Original die Eidesleistung hervor. Sie mochte mehr
interessieren als die politischen Bemerkungen Herborts, die doch
auf schweizerische und republikanische Verhältnisse zugeschnitten
waren. In England war der Eid in freier Diskussion damals heftig
umstritten, besonders der Religionseid, weil die englische Staatskirche

die Geistlichen auf die 39 Glaubensartikel vereidigte und
manchen in Gewissensnöte brachte. Von diesen Beziehungen
zwischen Bern und England wird im Zusammenhang mit der Hollis-
Sammlung der Stadtbibliothek mehr zu berichten sein.

In dieser Arbeit ging es nicht so sehr darum, einen verschollenen
Berner Aufklärer ans Licht zu ziehen oder gar eine Ehrenrettung
zu unternehmen. Die Schwächen von Herborts kleiner Schrift treten
bald zutage und sind in den zitierten Abschnitten sichtbar geworden:

sie ist schwerfällig und umständlich, doch mit Hingabe und
eindrücklichem Ernst abgefasst; mehr typisch als originell. Doch
gerade im Typischen liegt, wie mir scheint, das Interessante an
Werk und Mann. Typisch als Versuch, Althergebrachtes und Neues

zu versöhnen, als Synthese von Christentum und Rationalismus.
Gott als Schöpfer und Regent bleibt erhalten, indem Herbort dessen

Verflechtung mit Landeskirche und Staat lockert. Diese werden
damit dem «Untersuchungsgeist» freigegeben, der aber bei Herbort
keinerlei Revolution einleitet. In der Kirche deckt er sich mit
der Losung «Prüfet alles», welche die Anfänge der Reformation
ermöglicht hatte; er wendet sich bloss gegen den dogmatischen
Formalismus und die Verzahnung mit der staatlichen Macht, die seither
eingesetzt hatten. Freilich seine Forderung nach Gewissensfreiheit,
nach Religion ohne verpflichtende Norm gehört, so gefasst, zum
18., nicht zum 16. Jahrhundert. Der Staat, wie er war, blieb
anerkannt. Die Herrschaftsrechte der Aristokratie bestritt Herbort
nicht, stellte sie aber auf den Herrschaftsvertrag, welcher Untertan



135

und Obrigkeit gegenseitig auf die Zweckmässigkeit der Ordnung
verpflichtete. Auf die gleiche Ordnung vereidigten sich im alten
Bern die Gnädigen Herren und ihre Untertanen im Angesicht des
höchsten Herrn. Der Eid war Symbol für die metaphysische
Verankerung des Staates und stand in der alten Ordnung am Angelpunkt

von Religiösem und Weltlichem, Kirche und Staat und Gott.
Daher musste ein Angriff auf den Eid mehr bedeuten als mit alten
Gewohnheiten aufräumen, es war ein Versuch, Autorität neu zu
begründen. Wie ernst damals der Eid genommen wurde, zeigen nicht
nur Herborts Buch und Prozess und die Erörterungen der Brüder
Stapfer, sondern auch die erwähnte Abhandlung des jungen Iselin
und das handschriftlich erhaltene Fragment des jungen Pestalozzi:

«Criton und Thyrsis. Ein Gespräch über den Eid bei der
Wahl des Zunftmeisters» (1770).12' Wenn der Zürcher Bürger zur
Wahl seines Zunftmeisters schritt, musste er schwören, dem Wäg-
sten und Besten seine Stimme zu geben. Auch hier stosst sich das

Gewissen an einer Verpflichtung, welche übermenschliche Erkenntnis

voraussetzt und im Angesicht des Allmächtigen auferlegt wird.
Criton hält an dieser Verpflichtung buchstäblich fest, während
Thyrsis glaubt, das Wohl des Vaterlandes sei das höhere Gesetz, das

gegebenenfalls — nach eigenem Urteil — von der Verpflichtung
entbinde, den Eid zu leisten und die Stimme abzugeben. Hier geht
es nicht darum, Pestalozzis Haltung zu analysieren; bedeutsam ist
als Illustration zu Herbort, wie gewichtig der Eid ist, wie umstritten
aber auch zwischen dem Glauben an seine unbezweifelbare Gültigkeit

und der Meinung, er könne Gegenstand menschlicher Kritik
sein. Dieser Meinung hält Criton entgegen, sein Freund gebe «die
letzte Stütze des Vaterlandes, den Eid 13), dem Leichtsinn und der
Verdrehung» preis.

Mit dieser Ansicht deckt sich das Gutachten des Geheimen Rats
an den Grossen Rat von Bern, in dem Herbort beschuldigt wird,
«dasjenige Band aufzulösen, dadurch die Oberkeit und das Land
miteinander verknüpfet sind, welches Band neben Euer Gnaden milt
und gnädiger Regierung auch das einzige Mittel ist, sich der Treue
und des Gehorsams Ihrer Untertanen zu versicheren». (A 239.) Die
Besorgnisse der Gnädigen Herren erklären sich aus der instinktiven

12) «Sämtliche Werke», hg. Buchenau, Spranger, Stettbacher, Bd. 1, S. 99 ff.
13) Diese Formulierung wirkt geradezu unheimlich, wenn man daran denkt,

dass die letzte gemeinsame Abwehrmassnahme der Alten Eidgenossenschaft gegen
die französische Invasion der Schwur auf die alten Bundesbriefe sein sollte.



136

Angst, dass ohne Bindung vor und an Gott Staat und Gesellschaft der
Anarchie verfallen würden. Und es ist nicht zu bestreiten, dass,
seitdem der Staat in der amerikanischen und französischen Revolution
seine transzendente Rechtfertigung aufgegeben hat, die Autorität in
eine Dauerkrise geraten ist. Denn Zweckmässigkeit, von Menschen
beurteilt, muss umstritten bleiben. Ein Wechsel der Staatstheorie,
wie ihn Herbort vornimmt, kann, auf weite Sicht, nicht ohne
Wirkung auf die Praxis sein. Eine analoge Entwicklung zeigt sich in
monarchischen Staaten des 18. Jahrhunderts: der Übergang vom
reinen zum aufgeklärten Absolutismus ist im wesentlichen eine
theoretische Umstellung von Gottesgnadentum auf Rationalität.
Doch an Kaiser Josef II. erhellt, wie nahe der aufgeklärte Absolutismus

der Revolution gerückt war, die den Staat auch zweckmässig,
aber vom souveränen Volk her, aufbauen wollte.

Herbort war nicht Revolutionär, nicht Demokrat; aber als L i -

b e r a 1 e n möchte man ihn gerne — vor der Zeit — bezeichnen.
Er bat um Gewissens- und Meinungsfreiheit und darum, dass der
Staat, auf das Gesetz gestützt, dem Menschen den Weg zur
Glückseligkeit nicht verbaue.

Gerade auf diese liberalen Neigungen reagierte die bernische
Regierung energisch. Ob ihre Massnahmen despotisch waren — wie
Prof. Meiners von der bernischen Zensur generell behauptete —
überlassen wir dem Urteil der Leser. Die Regierung konnte ihre
Massnahmen rechtfertigen: sie fühlte sich vor Gott verpflichtet,
den Untertanen den Weg zum Glück und zur Seligkeit aufzuzeigen
und sie von Irrwegen abzuhalten. Herbort führte in die Irre, sein
Buch musste verboten und er bestraft werden, weil er einen neuen
Weg entworfen hatte. Mit seinen Machtmitteln trug das alte Bern
den Sieg davon über ein kleines Erzeugnis des neuen Geistes, über
einen greisen, schwerhörigen Pfarrer, der aber den Ruf der Zeit
deutlicher vernommen hatte als seine Herren.

Das alte Bern ist nun aber nicht einfach mit dem Patriziat
gleichzusetzen. Ist es im Kleinen Rat mehr das Unbehagen über die
Angelegenheit, die man gerne losgeworden wäre, so wird unter den
Grossräten deutlich, dass dieser Prozess gegen den neuen Geist von
einer ansehnlichen Minderheit missbilligt wurde. Es musste noch
untersucht werden, ob der Grosse Rat an der Burgerbesatzung von
1764 durch 87 neue Mitglieder auch geistig verjüngt worden war.
(Neue Mitglieder waren z. B. J. R. Sinner, Niki. Eman. und Vinc.
Bernh. v. Tscharner). Und naturgemäss blieb der Kleine Rat — wie



137

in der Reformationszeit — dem Neuen gegenüber zurückhaltender
(das Durchschnittsalter seiner Mitglieder war auf Ostern 1764 67

Jahre). Die konservative Mehrheit in beiden Räten genoss überdies
den Rückhalt der Kirche. Oder musste man sogar umkehren und
sagen, dass sich die Häupter der bernischen Orthodoxie die
unbedingte Unterstützung durch die Macht des Staates zu sichern
verstanden hatten? Mit dem Schreckruf der Täufergefahr hatten sie
schon die Verfolgung der Pietisten erreicht, nun erprobte man ihn
mit Erfolg gegen Herborts neue Ideen. Unter der Obhut der beiden
Stapfer blieben das bernische Kirchenregiment und die theologische
Fakultät der starren vernünftigen Orthodoxie treu, bis der Tod
Prof. Joh. Stapfer im Jahre 1791 abberief. Seinen Lehrstuhl sollte
sein Neffe, Philipp Albert Stapfer, in ganz gewandelter Gesinnung,
als künftiger «Helvetiker» übernehmen. Entsprechend der «Zähigkeit

der damaligen absterbenden Berner Orthodoxie»14' hielt sich
in Bern auch die geistliche Zensur am strengsten. Ihr Opfer war
Herbort ebenso sehr wie das Opfer des Misstrauens, das sich durch
Genf und Rousseau des «Ancien Regime» in Bern bemächtigt hatte.
Sein Sieg über Herbort war fragwürdig.

War es wirklich ein Sieg — Schon der Aufwand, der gebraucht
wurde, um der Schrift habhaft zu werden, verrät in seiner
Disproportion Schwäche. Dann wird spürbar, dass die Zensurmassregeln
bei bernischen, schweizerischen und englischen Freunden als überlebt

empfunden wurden. Darum sind Exemplare der ersten Auflage
dem Feuer entronnen, darum ist die Schrift auferstanden in einem
Nachdruck und in einer englischen Übersetzung. Der Wunsch nach
freier Meinungsäusserung liess sich nicht ersticken. Im Exemplar
aus der Mülinen-Sammlung hat ein späterer Besitzer zitiert: «Inter-
cipere scripta et publicatam submergere velle lectionem, non est
deos defendere, sed veritatis testimonium timere» (Arnobius: Ad-
versus Gentes); Schriftwerke abfangen und ihre Lektüre, wenn sie

veröffentlicht sind, unterdrücken wollen, heisst nicht, die Götter
verteidigen, sondern das Zeugnis der Wahrheit fürchten.

14) P. Wernle: «Geschichte des schweizerischen Protestantismus im 18. Jhd.»,
1.85.




	Ein Opfer der bernischen Zensur : Pfarrer Herborts Buch "Versuch über wichtige Wahrheiten zur Glückseligkeit der Menschen", 1766

