
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 42 (1953-1954)

Heft: 1: Festgabe des historischen Vereins des Kantons Bern zum 600.
Jahrestag des Eintrittes Berns in den Bund der Eidgenossen

Artikel: Der Pfarrer in der bernischen Staatskirche : eine historische Skizze

Autor: Guggisberg, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pfarrer
in der bernischen Staatskirche

Eine historische Skizze

Von

Kurt Guggisberg





Der in einer Staatskirche tätige Pfarrer ist dank seiner
beruflichen Stellung in ganz besonderem Mass Bürger zweier Welten,
Glied der christlichen und der politischen Gemeinde. Die Spannungen,

die zwischen Kirche und Staat immer wieder entstehen
und die ein wichtiges Ferment der abendländischen Geschichte
bilden, müssten gerade bei ihm deutlicher als bei andern zum
Ausdruck kommen. Wo die Kirche allerdings selber zum Staat wird,
oder wo der Staat die Kirche zu seinem blossen Annex herabdrückt,
werden die Gegensätze zwischen beiden Grössen kaum kräftig ins
Bewusstsein treten. Das ist auf weite Strecken auch in der
Geschichte des bernischen Staatskirchentums festzustellen. Es ist der
Zweck der folgenden Ausführungen, in grossen Linien und einigen
anschaulichen Einzelzügen den Platz zu umschreiben, welchen die
bernische Staatskirche dem Pfarrer angewiesen hat. Dabei sollen in
erster Linie der Synodus von 1532 und die Prediger-Ordnungen von
1587, 1748 und 1824 zum Beleg herangezogen werden.

Im Synodus erhielt die bernische Kirche eine Bekenntnisschrift
und Kirchenordnung von eindringlicher religiöser Kraft. Carl Bernhard

Hundeshagen konnte sie noch vor hundert Jahren eine Schrift
nennen, «wie sie damals noch wenige evangelische Länder besassen,
auch für unsere Zeiten ein wahres Meisterwerk» r>. Die spätem
Predigerordnungen sind eigentlich nur Zusammenfassungen und da und
dort auch Ausweitungen des Synodus, ohne dass sie allerdings seinen
weiten und freien Geist hätten festhalten können. Sie verdankten
ihre Entstehung mehr äussern als inneren Umständen und sind in
ihrer ganzen Gestaltung ein deutlicher Ausdruck des Prinzips der
Stabilität, das in der bernischen Staatskirche geherrscht hat.

Die Prediger-Ordnung vom 5. Januar 1587 war nicht zuletzt
veranlasst durch das Überhandnehmen des Täufertums, das man nicht
zu überwinden vermochte und dessen Anwachsen zum grossen Teil
der Saumseligkeit der Prediger zugeschrieben wurde. Manche unter
ihnen — wird in der Einleitung geklagt — ergäben sich immer mehr
der Leichtfertigkeit und vertieften sich nur wenig oder überhaupt

l) Zitiert bei Max Billeter, Der Berner Synodus vom Jahre 1532 (Berner
Beiträge zur Geschichte der Schweiz. Reformationskirchen, hg. v. Fr. Nippold, 1884,
S. 166). — Neuauflagen des Synodus wurden 1608, 1728, 1775, 1830 und 1932
veranstaltet. Ich zitiere im Folgenden nach der Ausgabe von 1932, in welcher der
Text von A. Schädelin in modernes Deutsch gefasst worden ist.



176

nicht in die Heilige Schrift. Deshalb seien sie in ihrem Dienst
hinlässig und predigten ohne Frucht. Viele führten «mit zachen, märck-
ten, vagieren, unnd in vil ander weg ein ergerlichs wäsen und laben»,
und darum fielen nicht nur sie der Verachtung anheim, sondern
versänken auch ihre Angehörigen in Armut, werde das Evangelium
von den Widerwärtigen verbösert, das Täufertum gemehrt und
nehme die Gottlosigkeit bei den Untertanen zu. Deshalb hielt es der
Rat für notwendig, den Predigern deutliche Vorschriften für ihre
Amts- und Lebensführung zu geben2'.

In der Prediger-Ordnung von 1748 ist von einer derartigen
Veranlassung nicht mehr die Rede, und wir können auch daraus wie
aus vielen andern Zeugnissen den Schluss ziehen, dass sich der
Pfarrerstand im allgemeinen gegenüber dem 16. und 17. Jahrhundert
sowohl sittlich als auch kulturell zu heben begann. Der Umstand, dass

im Lauf der Jahre verschiedene frühere Bestimmungen in Vergessenheit

geraten waren, war einer der wichtigsten Gründe, warum man
1748 nicht nur zu einer sprachlichen Revision, sondern zu einer
völligen Neugestaltung der Prediger-Ordnung schritt. Dazu kam eine
beträchtliche Ausweitung der pfarramtlichen Pflichten; denn in den
gegenwärtigen Zeiten sei «mehrere Vorsorg in allen diesen Sachen
erforderlich», was sich nicht zuletzt auf die Abwehr schwärmerischer

und ketzerischer Lehren bezog3'.
Die Prediger-Ordnung vom 20. September 1824 hatte immer

noch der Aufrechterhaltung der reinen Lehre zu dienen, brachte
aber dazu noch einmal eine Erweiterung des Pflichtenkreises über
die «obsolet gewordene Verordnung» von 1748 hinaus. Da die
Prediger-Ordnung nicht als allgemein verbindliches Gesetz betrachtet
werden konnte, sondern nur die Bedeutung einer Instruktion für
die Geistlichen hatte, «so überliess der Grosse Rat die Beratung und
den Erlass dem Kleinen Rat» 4'.

2) «Ordnungen der Predicanten. Wie sich die Decanen, Juraten, Predicanten,
unnd Hälffer der Statt und Landschafft Bernn, inn jhren Aempteren halten und
tragen sollend», 5. Januar 1587, unpaginiert (im Folgenden zitiert als Pr. 0.1587). —
Die Prediger-Ordnungen von 1638 und 1667 weichen von der von 1587 nur im
sprachlichen Ausdruck ab. 1667 wurde die Einleitung neu geschrieben.

3) «Neu-verbesserte Predikanten-Ordnung Dess sammtlichen Ministerii Der
Teütschen Landen Hoch-Loblicher Stadt Bern», 1748 (abgekürzt Pr. 0.1748),
Vorrede.

4) ProtokoU des Grossen Rats, 1824, fol. 324 f. (Staatsarchiv Bern). —
«Prediger-Ordnung für den Evangelisch-Reformirten Theil des Cantons», 1824 (abgekürzt

Pr. 0.1824).



177

Selbstverständlich geben die drei Ordnungen in der Sprache und

gelegentlich auch im Inhalt den Geist ihrer Zeit wieder. Es ist jedoch
bezeichnend für das konservative Beharrungsvermögen des bernischen

Staatskirchentums, dass in den theologischen Grundlagen,
aber auch in den organisatorischen Bestimmungen die Kontinuität
möglichst gewahrt bleibt. Mögen die Pfarrer auch — langsam
genug — dem Wandel der theologischen Anschauungen gefolgt sein:

vom Einfluss des Pietismus und der Aufklärung merkt man doch in
den Ordnungen weniger, als man eigentlich erwarten würde. Das

Moment der Konstanz ist sogar im Anschwellen des Stoffs
festzustellen. Die Reglementiererei ergreift zwar immer weitere Gebiete
des pfarramtlichen Handelns; sie beschneidet die Selbständigkeit,
beschränkt die Verantwortung und lähmt die Initiative des einzelnen.
Echte Religiosität ist viel zu persönlich gestimmt, als dass sie der
Uniformierung durch Reglemente fähig wäre! Aber die Prediger-
Ordnungen wollten gerade uniformieren, und so stellten sie in der
allgemeinen theologischen und religiösen Entwicklung ein retardierendes

Moment dar. Erst 1824 gab die Obrigkeit einem gewissen
freiheitlichen Empfinden Ausdruck, indem sie ohne weiteres zugab,
sie wisse wohl, «dass nicht der Buchstabe eines Reglements das Heil
der Kirche sichern kann, sondern dass der gute Geist der
Gewissenhaftigkeit, des Pflichteifers und der Frömmigkeit bey den Predigern
das Beste thun muss, wenn das Christenthum seine Segnungen
vollständig unter unserm Volke verbreiten soll» 5'.

Das reine Staatskirchentum hat sich in Bern — seit der Helvetik
in mannigfacher Abwandlung — bis zum Kirchengesetz von 1874
erhalten. Erst dieses schuf den sogenannten Landeskirchentypus,
nach welchem der Staat verschiedene Kirchen in seinem Gebiet
anerkennt und ihnen in den innerkirchlichen Angelegenheiten die freie
Gestaltung ihrer Aufgaben einräumt. Es entsprach bernischer
Tradition, dass sich Kirche und Staat 1874 nicht getrennt haben. Einer
der bedeutendsten Berner Theologen hat zwar damals unter dem
Eindruck der Konzeptionen Schleiermachers und Richard Rothes
die Trennung ins Auge gefasst; sah er doch die einzig mögliche
Organisation des Christentums nur noch in einer vom Staat völlig
losgelösten Freiwilligkeitskirche, in einer «nach freier individueller
Wahlverwandtschaft sich bildenden religiösen Gemeinschaft»6'.

5) Pr. O. 1824. — Das Zitat stammt aus dem Kreisschreiben der Canzlei Bern
an die Class-Dekane (vom 20. September 1824).

6) Emil Blösch, Zur kirchlichen Frage, 1871, S. 30.



178

Emil Blöschs Bedenken gegen die Möglichkeit einer Volkskirche als
eines nationalen Instituts haben sich aber nicht bewahrheitet, und
er ist selber im Lauf der Jahre zu einer positiveren Würdigung des

bernischen Staatskirchentums gelangt7'.

1.

Seit der Reformation war in Bern die oberste Kirchenbehörde
die weltliche Regierung. Es war der Staat, der im Jahre 1528 der
Kirche die neue Ordnung gab. Im christlichen Gemeinwesen sollen
Bürger und Christ ihrem Wesen nach miteinander identisch sein.
Die mittelalterliche Idee der soziologischen und religiös-theologischen

Einheit der Christenheit wirkte in den Reformationskirchen
weiter. Ist der Ursprung alles Seins der eine und einzige Gott, so
kann ihm nur eine einheitlich geordnete Welt entsprechen, in der
alles zu ihm hin ausgerichtet werden muss. Umgekehrt kann auch
die innere und äussere Einheit des Staates nur eine einheitliche
Gottesanschauung zulassen. Bei der Durchführung der Berner
Reformation lief es denn auch nicht ohne staatlichen Zwang ab. Ferdinand

Hodlers Reformationsbild, auf dem eine Schar entschlossener
Männer einhellig die Hände zum Ja emporschleudert, entspricht
gerade in Bern nicht ganz den Tatsachen. Oft genug musste Druck von
oben nachhelfen. In den gemeinsam mit Freiburg verwalteten
Vogteien suchte Bern seinen Willen durchzusetzen gemäss der vertraglichen

Bestimmung, dass die Messe abzuschaffen sei, wenn sich die
Mehrheit für die Reformation ausspreche. Überall wo sich auch nur
eine geringe Aussicht auf Erfolg zeigte, liessen die Amtleute so oft
abstimmen, bis sich ein Mehr für die Glaubenserneuerung ergab;
und alsbald wurde diese durchgeführt.

Staat und Kirche, Obrigkeit und Prädikanten wollten in Bern
zusammenarbeiten, weil sie sich als Glieder des einen corpus chri-
stianum empfanden. Wie sehr von allem Anfang an das Zusammen-
gehörigkeitsbewusstsein betont wurde, geht schon aus der Tatsache
hervor, dass der Synodus von 1532 das Evangelium «ein Munizipal-
und besonderes Stadtrecht» nannte, das wie irgendein anderes welt-

7) Emil Blösch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, 2 Bde,
1898/99. — Zum bernischen Staatskirchentum siehe A. Zeerleder, Das Kirchenrecht
des Kantons Bern, eine summarische Darstellung, 3. A. 1896. — Zu den heutigen
Verhältnissen vgl. Hugo Dürrenmatt, Gesetz über die Organisation des Kirchenwesens

vom 6. Mai 1945, Bern 1945. — F. Balmer, Die Stellung der ev.-ref. Landeskirche

im Rahmen der bernischen Staatsverfassung, 1946.



179

liches Gesetz zu betrachten sei8'. Die unter dem wesentlichen
Einfluss von Capito entstandene Schrift erhielt denn auch die staatliche
Sanktion und damit Gesetzeskraft. Der staatskirchliche Charakter
des offiziellen Christentums kam in Bern auch darin überdeutlich
zum Ausdruck, dass einzelne Mandate im gleichen Atemzug von der
«Ordnung Gottes und Unserem ernsten Befehl» sprechen oder die
Mahnung ergehen lassen konnten, man solle Gottes Strafe und «unser

Ungnad» meiden9'. Gottes Wort und «unser Gnädigen Herren
Ordnungen und Satzungen» waren ein und dasselbe10'. Die Täufer
wurden als Irrende und Gleisner, Verführer und Aufrührer
angeprangert, weil sie sich nicht den «mit Gottes Wort stimmenden Satz-
und Ordnungen» unterwerfen wollten11'.

Die enge Berührung von Kirche und Staat musste die Stellung
der Pfarrer gegenüber dem Mittelalter von Grund auf verändern.
Das Reformationsmandat vom 7. Februar 1528 enthob die Dekane
und Kammerer der bernischen Lande des Eids, den sie ihrem
Bischof geleistet hatten, und verpflichtete sie auf Schultheiss, Rat und
Zweihundert, also auf eine weltliche Macht, die, auch wenn sie sich
als christliche empfand, sich doch von staatlichen Interessen
leiten liess. Sie beauftragte zwar die Prädikanten, das Wort Gottes
treu zu lehren und auch danach zu leben, und sie selber fühlte sich
an die Lehren der Heiligen Schrift gebunden; aber wo Pfarrer oder
Bibel mit dem Staatsgedanken in Konflikt gerieten, da richtete sie
sich nach diesem und nicht nach jenen. Und sie versprach zwar den
Pfarrern, nicht anders handeln zu wollen, «dann das aller billickeit
gemäss, ouch üch nüt ufsetzen wollen, dann dass ir billicher gehorsame

wol ertragen mögend, und nach dem wort gottes ze thünd
schuldig sind» 12'; aber diese wurden doch auch zu Aufgaben
herangezogen, die keineswegs aus der Bibel zu begründen waren. Der
Schwerpunkt lag zweifellos auf Seiten des Staats, der sich in seine
Sphäre nicht dreinreden liess. Eine Stellung, wie sie die politisierenden

Hofprediger der lutherischen Fürsten im 16. und 17. Jahrhun-

3) Berner-Synodus, S. 15. — Zum Synodus siehe O. E. Strasser, Capitos
Beziehungen zu Bern, 1928, S. 67 ff.

9) «Christenlich Mandadt unnd Ordnung von Schultheissen klein unnd grossen
Rhat der Statt Bernn», 6. Januar 1587.

10) Ebenda.
11) «Erfrischung und Erläuterung der alten... Ordnungen wider die Sect der

Wider-Täufferey», 10. Juli 1693, S. 20.

12) Steck und Tobler, Actensammlung zur Geschichte der Berner Reformation,
Bd. I, 1923, S. 631.



180

dert innehatten und die sie sehr oft weder zum Segen der Kirche
noch zum Wohl des Staates ausnützten, ist in Bern nicht denkbar,
und Gestalten wie die Zürcher Bullinger und Breitinger gab es in
der Aarestadt nicht13'.

Gleichwohl räumte der Synodus den Predigern bei der Umschreibung

ihrer Pflichten einen weiten Einfluss ein. Sie sollten «in allen
Predigten ihre Ermahnungen auf Christum und die Früchte der
Gerechtigkeit richten, und hernach die Welt um der Sünde willen
strafen, nicht allein der äusserlichen Sünden und groben Laster
wegen, welche freilich mit Ernst angegriffen werden müssen,
sondern auch die heimlichen, verborgenen und geistlichen Tücken des

Fleisches, als Selbstgefälligkeit, Heuchelei, geistliche Hoffart, Mangel

an brüderlicher Liebe, Unfreundlichkeit und was sonst noch im
Herzen wider Gott wütet, damit jedermann nach dem Masse seines
Glaubens gestraft und gebessert und die Gemeinde ermahnt werde,
auf den Brunnen und Ursprung, das ist auf das Herz und die
heimlichen Gedanken zu achten und diese zu bessern» 14'. Die Obrigkeit
liess sich sogar die «Apostrophe» gefallen: «Wo nun wider euch,
Gnädige Herren, und eure eigene Person, oder auch wider die Vögte
und Beamten im Lande, etwa hitzig und hochmütig geredet würde,
so wird es für euch gar ehrenhaft und rühmlich sein, euch darüber
gar nicht zu beschweren, sondern zu bedenken, in wessen Befehl
und Namen der Pfarrer oder Prädikant redet. Er trägt nämlich das
Wort Jesu Christi vor als ein Bote und Gesandter seines Herrn, von
dem es für gut zu nehmen ist. Gott will unsre Weltweisheit auf
mancherlei Weise brechen, zu Zeiten auch durch einen einfältigen
und ungelehrten Menschen, einen solchen wenig geachteten
Dorfpfarrer15'.» «Wie ehrenvoll ist es, wenn eine Obrigkeit grossmütig
gering achtet, was wider sie geredet wird, und nicht jede Sache auf's
ärgste aufnimmt. Und sollte es je der öffentliche Friede und die
Wohlfahrt des Staates erfordern, dass einem frevlen Menschen Einhalt

getan werde, dass solches alsdann mit Mass und
achtunggebietender Freundlichkeit geschehe und mit dem aufrichtigen
Bescheid, dass man weit eher geneigt sei, einen in seinen Strafen viel
zu grob zufahrenden Menschen zu ertragen, als einen stummen
Hund, wie der Prophet solche Leute nennt, der zu allen Lastern

13) Dass sich in Bern unter den Theologen der Reformationszeit keine einzige
überragende Persönlichkeit befand, hat schon Alb. Immer festgestellt («Ueber
Bernische Kirchenverfassung und deren Reform», 1859, S. 19).

14) Berner-Synodus, S. 67.
15) Ebenda, S. 77 f.



181

schweigt16'.» Als Gegenleistung hatten die Prediger die gottgewollte
Notwendigkeit der weltlichen Obrigkeit anzuerkennen und sie gegen
jeden Aufruhr zu rechtfertigen; sie sollten ferner ihren Zuhörern die

gnädige Vorsorge der Regierung anpreisen und das Volk zu Treue,
Gehorsam und Untertänigkeit ermahnen 17'.

Die Obrigkeit sicherte den Pfarrern Schutz und Schirm zu. Sie

sollten Irrtümer, Laster und Ärgernisse selbst bei ihr freimütig
angreifen und ohne Furcht bekämpfen18'. Im Artikels-Brief vom
11. Januar 1708 wurden den Offizieren und Soldaten die Prediger
an erster Stelle zu schonender Behandlung anempfohlen: «Geistliche,

Kirchen-Diener, Weiber, Kinder und Jungfrauen, sollen die
Officierer und Soldaten beschützen, und bey Lebens-Straff in keinen

Weg beleidigen19'.» Und in der Prediger-Ordnung von 1824
betrachtete die Obrigkeit als eine ihrer ersten Pflichten, die Kirche
zu schützen und «der Stellung gemäss, in welche Gottes Vorsehung
uns gesetzt hat, die Wohlfahrt derselben, so wie ihren Einfluss auf
Religiosität und Sittlichkeit zu befördern» 20'. Da Jesus und seine
Apostel selbst das christliche Lehr- und Predigtamt eingesetzt hätten,

sei es Aufgabe der christlichen Obrigkeit, es fortdauern zu lassen

und «seine Wirksamkeit zur christlich-religiösen Menschenveredlung

auf alle Weise» zu unterstützen21'. Die Pfarrer anerkannten
diesen Schutz und fanden sich meist auf Seite der Obrigkeit. Zur
Zeit des Bauernkriegs haben nur wenige ein gewisses Verständnis
für die Lage des Landmanns gezeigt. Als unmittelbar nach der
Helvetik die bernische Kirche fast völlig unverändert in ihrer früheren
Ordnung wiedererstand, konnte ein Sigmund Langhans, Dekan der
Klasse Büren, diese Entwicklung nicht begeistert genug preisen:
«Religion und Kirche werden mit dem Staate wieder zu einem
schönen, harmonievollen Ganzen vereinigt, und treten so wieder in
alle ihre Menschenbeglückenden Rechte ein. Wir leben wieder in
einem christlichen Staate. Es sind christliche Regenten, die zu uns
sprechen; die ihre wichtigsten Angelegenheiten, nach dem Bey-
spiele unserer Voreltern, mit Gott und der Beligion beginnen, und
Religion und Christenthum mit dem ganzen Umfange ihres Ansehens

16) Ebenda, S. 79.
17) Ebenda, S.80ff. — Pr. 0.1748, S. 13.
18) Berner-Synodus, S. 10.
19) «Articuls-Brieff, Worzu die Officierer und Soldaten, so der Statt Bern

dienen, schweeren sollen», 11.Januar 1708, A3.
20) Pr. 0.1824, «Kreisschreiben an die Tit. Class-Dekane».
21) Pr. 0.1824, S. 1.



182

und ihrer Kraft zu schützen versprechen22'.» Und mit einer
deutlichen Spitze gegen die Regeneration verfocht Johann Jakob Schädelin

in seinem historischen Drama «Claus Leuenberger» die
Tendenz, die aristokratische Regierung in Schutz zu nehmen. Das Stück
schliesst mit der Reue und Ergebung des Bauernführers, weil er zur
Einsicht gekommen: «Eine Ordnung, die Bestand hat und sich heilsam

aufrecht zu erhalten vermochte, darf nicht ungestraft umge-
stossen werden aus Gründen der Mangelhaftigkeit23'».

Die Obrigkeit fühlte sich in ihren religiös-ethischen Verordnungen

an die Bibel und ihre Ausleger gebunden24'. Aber obschon auch
in Bern bibliokratische und politische Motive ineinander verwoben

waren, verwahrte sie sich doch immer wieder gegen die Einmischung
der Pfarrer in politische Angelegenheiten, während sie sich
Kopfwaschungen gelegentlich gefallen liess, sofern diese ihre Stellung
nicht gefährdeten. Und einzelne kraftvolle Predigergestalten haben
denn auch von dem ihnen im Synodus eingeräumten Recht Gebrauch
gemacht. Einige Beispiele mögen diesen Tatbestand veranschaulichen.

Berchtold Haller wehrte sich gegen die Forderung, man
müsse die Täufer mit dem Schwert bestrafen. Er könne sich nicht
davon überzeugen, dass dies zulässig sei, um so weniger, da die Täufer

einen sittlich strengen Lebenswandel führten, manche von den
Regierenden dagegen lau und gleichgültig seien. An Bullinger
schrieb er: «Der Rath hat mir ein Gutachten darüber abgenöthigt,
wie wir von diesem Unrath befreit werden könnten. Man hoffte, ich
werde den Tod dieser Leute anrathen; aber diess ist nicht geschehen.

Ich habe die Räthe auf den Grund des Übels hingewiesen:
wenn manche Prediger mehr ihrem Bauche dienen, als ihrer Pflicht
obliegen, so sei nicht zu verwundern, dass man uns falsche
Propheten schelte; wenn man bei den Magistratspersonen so viel
Aufwand, Luxus und Geiz wahrnehme, und solche Missachtung des
göttlichen Wortes, so mögen die Einfältigem leicht überredet werden,
wir haben jetzt eine unchristliche Regierung; wenn falscher
Eidschwur nicht bestraft und lästerliches Fluchen geduldet werde, so
könne man wohl begreifen, wie sie der Schrift Gewalt anthun, dass sie
alles Schwören verbiete; wenn man die Jugend, auf deren Taufe so

22) «Wie könnten die Kirchen-Visitationen und Class-Versammlungen
zweckmässiger eingerichtet werden? Eine Synodalrede von Sigm. Langhans», 1803, S. 3.

23) J.J. Schädelin, Claus Leuenberger. Historisches Drama, 1837, S. 143.

24) Paul Wernle, Der Schweiz. Protestantismus im 18. Jahrhundert, Bd. I, 1923,
S. 13.



183

sehr gedrungen werde, in allem Bösen aufwachsen sehe, so können
sie wohl darauf kommen, die Kindertaufe zu verwerfen25'.» Diesen
Vorwurf schien man hinzunehmen. Als aber Haller bei seiner
fortlaufenden Erklärung des 2. Buches Mose zu Kapitel 18, Vers 13 und
14 kam, wurde ihm ein Wink gegeben, diesen Passus zu übergehen,
weil seine Auslegung der Obrigkeit leicht hätte unbequem werden
können. Und als Megander nach der Niederlage von Kappel dem
Rat vorzuwerfen wagte, er habe Zwingli und Zürich verraten, wurde
er kurzerhand suspendiert. In Bern fehlte eben die überragende
kirchliche Persönlichkeit, die der Obrigkeit hätte imponieren können.

Vermutlich ist der Argwohn gegen geistliche Leitung und der
angestammte Widerwille gegen ein selbständiges Kirchenregiment
noch verstärkt worden durch den Versuch Simon Sulzers, in den
40er Jahren des 16. Jahrhunderts insgeheim lutherische Anschauungen

und Bräuche einzuführen. Nach Emil Blöschs Meinung wenigstens

fühlte sich der Rat durch Theologenlist betrogen26'.
Den Prädikanten Johannes Haller und Johannes Weber war auf

die Dauer kein Erfolg beschieden, als sie 1564 aus Glaubensgründen
vor dem Abschluss eines Bündnisses mit Frankreich warnten2''. Der
Rat liess es sich jedoch gefallen, als 1581 Dekan Fädminger die
Vorwürfe der Regierung gegen die Pfarrer freimütig mit gleicher Münze
heimzuzahlen wagte; denn da ging es ja nicht um spezifisch
politische Dinge 28'. Als aber Johannes Haller die Zustimmung des Rats

zur Ausweisung der evangelischen Bewohner Locarnos auf der
Kanzel rügte, beschied ihn dieser vor sich und gab ihm die Weisung,
künftig seine Vorstellungen der Obrigkeit direkt vorzubringen und
dazu nicht die Predigt zu benützen. Die gnädigen Herren nahmen
es auch sehr übel auf, als 1714 Pfarrer Nötinger in einer Predigt
gegen die Verurteilung von sechs Täufern auf die Galeeren
protestierte29'. Im 19. Jahrhundert ist dem politisierenden Pfarrer

25) Zitiert bei Gottfried Strasser, Der schweizerische Anabaptismus zur Zeit
der Reformation (Berner Beiträge zur Gesch. der Schweiz. Reformationskirchen,
1884, S.234L).

26) Blösch, Geschichte der Schweiz.-ref. Kirche, I, 205 f.
27) Vgl. A. von Tillier, Geschichte des eidgenössischen Freistaates Bern,

Bd. III, 1838, S. 602 f.
23) J.G.Kuhn, Allgemeiner Synodus, gehalten zu Bern 1581 (Beiträge zur

Geschichte der Schweiz.-ref. Kirche, zunächst derjenigen des Kantons Bern, hg.
v. F. Trechsel, 2. Heft, 1841, S. 141 ff.). — Blösch, a. a. O. I, 283 ff.

29) «Berner Chronik von 1701—1761», mitgeteilt von J. Sterchi (Blätter für
bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde, abgekürzt BlbernGKA 1913,
S. 113).



184

J. J. Schädelin selbst von Gesinnungsfreunden zu verstehen gegeben
worden, es schicke sich für einen Geistlichen nicht, Politik zu
treiben, und ähnliche Mahnungen sind uns aus den Briefen des
Oberrichters Carl Bitzius an seinen Vetter Jeremias Gotthelf bekannt.
Im Jahre 1853 führte die «Berner-Zeitung» gegen die Pfarrer-Politiker

konservativer Observanz Bibelstellen wie Römer 12, 7; 1. Ti-
motheus 6; Titus 2, 2; Jesus Sirach 31 und 2. Korinther 6 ins Feld 30'.

Höchst charakteristisch ist auch ein Kreisschreiben des

Erziehungsdepartements an die reformierten Pfarrer zur Zeit des zweiten
Freischarenzugs: «Es ist nicht nur natürlich, sondern es Hegt selbst in
der Stellung und Aufgabe des Geistlichen, dass die jüngsten Ereignisse

unseres Vaterlandes in öffentlichen Canzelvorträgen berührt
werden; allein es gebietet ebenfalls die Pflicht des christlichen
Lehramtes, dass dies lediglich vom religiös-moralischen Standpuncte aus
geschehe und keine Fragen von rein politischer Natur beigemischt
werden.» An mehreren Orten sei Beschwerde erhoben worden, «dass
die über den Freischaarenzug und die daran sich knüpfenden
Vorgänge gefallenen Äusserungen der Geistlichen Aufregung und
Unwille erregt haben». Die Pfarrer sollten alles Aufreizende und An-
stössige vermeiden. «Wir wollen nicht annehmen, dass es Geistliche
gebe, welche ihre Aufgabe so weit vergessen, dass sie das von den
Folgen der begangenen Ungesetzlichkeiten noch aufgeregte Volk zu
neuen völkerrechtswidrigen und die öffentliche Ordnung störenden
Schritten antreiben; solche Geistliche würden sich die strengste
Ahndung zuziehen.» Ganz der Aufgabe entsprechend, welche die
Obrigkeit der Kirche zuwies, Ruhe und Ordnung aufrechterhalten
zu helfen, wurden die Pfarrer ermahnt: «Wir sprechen nun allen
Geistlichen unserer reformirten Kirche hiermit die bestimmte
Erwartung aus, dass obigen Andeutungen gemäss sie in Bezug auf die
neusten politischen Ereignisse in unserm Vaterlande keine andere
Aufgabe als Beruhigung der Gemüther vermittelst der Lehren der
christlichen Religion und Moral sich stellen und deshalb aller
Äusserungen sich enthalten werden, welche, ohne diesen Zweck zu
fördern, nur Kränkung und Aufregung zur Folge haben können31'.»

Während der Staat sich von den Prädikanten nicht in seine
eigentliche Sphäre hineinreden liess, mischte er sich dagegen weit-

30) Nrn. 225 und 226 der Berner Zeitung, 1853.

31) «Kreisschreiben. Das Erziehungsdepartement der Republik Bern an die
reformirte Geistlichkeit Bern, 24. April 1845.» Die Zitate stammen aus dem
handschriftlichen Exemplar an Pfarrer Sybold in Frauenkappelen (in meinem Besitz).



185

gehend in die kirchliche ein und bediente sich der Pfarrer in ausgiebigem

Mass. Auch dafür nur einige wenige Beispiele. Der Kriegsrat
setzte 1667 durch, dass die wehrfähigen Männer beim Kirchgang
das Seitengewehr tragen müssten, um am Fehlen der Bewaffnung
die heimlichen Täufer feststellen zu können. Noch die Prediger-
Ordnung von 1748 sanktionierte diesen Erlass mit der Begründung,
das Seitengewehr sei als «anständige Manns-Zierde» beim
Abendmahlsbesuch zu tragen, damit die heilige Handlung «von dem ganzen

Volk ehrbarlich begangen werde»32'. Die Seelsorger hatten bei
ihren Hausbesuchen u. a. alle Mannspersonen zu notieren, welche
die Gemeinde verlassen hatten oder neu in sie eingezogen waren,
und alljährlich bei den Musterungen die Liste den Land-Majoren zu
übergeben33'. In der Stadt Bern müssten bis 1557 die Prädikanten
die Bekanntmachungen, auch solche rein weltlicher Natur, z. B.
Meldungen über Gefundenes und Verlorenes, von der Kanzel verlesen.
Nach mehrfachen Abänderungen wurde schliesslich am 8. Dezember
1586 verordnet, dass einer der Pfarrhelfer «am sontag uff dem
Cantzel in der grossen kilchen miner herren und anderer lüthen
zedel verkhünden und verläsen solle» 34'. Die Pfarrer auf dem Lande
hatten selbstverständlich die Verordnungen von allgemeiner Bedeutung

zu verlesen, auch wenn sie mit der Kirche direkt nichts zu tun
hatten. Die «Hochobrigkeitliche Feuer-Ordnung» musste z. B.
jeweils am zweiten Sonntag im Herbstmonat bekanntgemacht werden.
Der Pfarrer von Brittnau hatte am 1. Mai 1791 nicht weniger als
sieben obrigkeitliche Willenskundgebungen mitzuteilen: «a) das

Sitten Mandat. — b) vom Geldaufbruch der Minderjährigen. —
c) Spiel-Mandat. — d) Berg-Reglement und Viehmandat. —
e) Pferd-Mandat. — f) Canonier-Musterung zu Roggweil. — g)
Tambours-Musterung zu Aarburg»35'. Noch 1814 musste von der Kanzel
verlesen werden, dass Maikäfer gesammelt werden sollten. Erst die
Prädikanten-Ordnung von 1824 hatte ein Einsehen für das Unschickliche

dieser Aufgabe. Wenn sich der Inhalt der Publikationen mit
der Würde des Kanzelvortrags nicht vertrage, so könnten sie nach

32) Pr. 0.1748, S. 35.

33) Ebenda, S. 48 f.

34) A.F.: «Ein sonderbarer öffentlicher Ausrufer» (BlbernGKA 1919, S. 325 f.).
35) Franz Zimmerlin, ^mtsgeschäfte und Haushalt eines bernischen Landpfarrers

im Jahr 1791, BlbernGKA 1911, S. 146. — Die Aufgebote zu den Musterungen
waren noch 1805 von den Kanzeln zu verlesen (siehe «Verordnung über die Militär-
Verfassung des Kantons Bern», 1805, S. 71 f.).



186

dem Gottesdienst vom Schulmeister oder Weibel oder einem andern
Vorgesetzten verkündet werden. Die Prediger seien nicht verpflichtet,

Publikationen von Privatpersonen von der Kanzel zu verlesen 36'.

Noch einschneidender ist die Bestimmung über das
Beichtgeheimnis, wie sie sich in den Prediger-Ordnungen von 1748 und
1824 findet. Obschon die Beichte als katholisches Sakrament
weggefallen war, hielt man an ihr als seelsorgerlichem Mittel doch fest.
Aber eben, es blieb nicht bei dem rein seelsorgerlichen Charakter
dieser Institution. Nach der Ordnung von 1748 wird das
Beichtgeheimnis wohl ernstlich eingeschärft, aber es gilt doch nicht
unbedingt. Wenn nämlich ein schweres Verbrechen offenbart würde,
solle der Prediger vorsichtig und klüglich bedenken, ob die Missf-
tat inskünftig noch der Ehre Gottes nachteilig, dem hohen
obrigkeitlichen Stand und dem Vaterland gefährlich und den
Nebenmenschen an Leib, Ehre oder Gut schädlich werden könnte. Sei das

zu befürchten, so solle er dies dem Dekan anzeigen, dem die
Möglichkeit gegeben wird, den Amtmann von dem geoffenbarten
Verbrechen in Kenntnis zu setzen. Auch die Ordnung von 1824 hält
noch an dieser Bestimmung fest, die das Vertrauen des Volks in
seine Seelsorger zweifellos unterminieren musste. Allerdings bringt
sie den wertvollen Zusatz, der Pfarrer solle sich darum bemühen,
den Unglücklichen dahin zu bringen, dass er freiwillig in die
notwendige Bekanntmachung seines Geständnisses einwillige. Zugleich
ist hier auch nicht mehr die Rede von dem Nachteil, welchen die
Ehre Gottes nehmen könnte, sondern nur von der Möglichkeit,
Religion und Sittlichkeit könnten geschädigt werden: Zeichen der.
gewandelten Frömmigkeit37'. Wie sollte denn überhaupt die Ehre des
unendlich erhabenen und allmächtigen Gottes durch menschliches
Verhalten beeinflusst werden?!

"'<) Siehe Pr. 0.1748, S.12L; Pr. 0.1824, S. 6.

37) Pr. 0.1748, S.52ff.; Pr. 0.1824, S. 32 f.



187

Die Reformation streifte dem Geistlichen den priesterlichen
Charakter ab. Er steht nicht mehr als Vermittler der göttlichen
Gaben und Kräfte und als Vertreter und Verwalter der kirchlichen
Jurisdiktionsgewalt über dem Laien; er kann sich nicht mehr auf
eine priesterliche Sonderstellung und auf ererbte Privilegien
berufen. Klar, dass seine Stellung beeinträchtigt worden ist. Dazu kam,
dass die übernatürlich-sakrale Sphäre gerade im Protestantismus
reformierter Prägung stark vergeistigt wurde. Und damit wurde
dem Kult die populäre Wirkkraft der Mysterienfeier genommen.
Das Wort allein vermochte die breiten Schichten des Volkes selten
so unmittelbar zu ergreifen wie der reiche und sinnenfällige
Kultapparat der katholischen Kirche. Wohl trug noch das Amt die Person;

aber die Pfarrer konnten sich doch immer mehr nur noch
durch ihre Tüchtigkeit behaupten, wie jeder andere freie Beruf.
Deshalb erschienen über den Pfarrerstand seit der Reformation
immer wieder Schriften, die ihn intellektuell und moralisch zu heben
versuchten, sich freilich meist ein zu hohes Ziel steckten, dem nicht
alle gewachsen waren38'.

Als «Boten und Diener Christi», als «Diener Gottes und des

heiligen Geistes», als «Kirchendiener» und «Religionslehrer» genossen
die Prediger immer noch ein hohes und ungebrochenes Ansehen39'.
Sie sind es ja, die das göttliche Wort verkünden und auslegen, die
gegenüber der Welt Gottes Ordnung und Gesetz vertreten. Die
Prediger-Ordnung von 1748 betrachtete das Lehr- und Predigtamt
als «von Göttlicher Einsatzung und Beruf», und Gott habe «von je
Welt an seine Kirchen durch dasselbige» unterrichten lassen
wollen40'. Zwischen der empirischen Kirche und der Kirche Christi
wird kein Unterschied gemacht. Unbedenklich übertrug man die
Heiligkeit der Geistkirche, die unsichtbar ist, auf die sichtbare, die
aus fehlbaren Menschen besteht und auch als Institution nicht «heilig»

ist. Diese Vermengung hatte allerdings das Gute, dass den
Geistlichen die schwere Verantwortung eindringlich vor Augen gestellt
wurde, die auf ihnen als Gesandten Gottes liege. Deshalb sollten sie
allen Fleiss anwenden, um als treue Verwalter der göttlichen Ge-

3S) Über die Pflichten der Prediger siehe «Confessio Helvetica posterior»
1566, cap. XVIII.

39) Berner-Synodus, S. 19, 21, 23; Pr. 0.1748, S.l; Pr. 0.1824, S. 1.

«) Pr. 0.1748, S. 1.



188

heimnisse erfunden zu werden. Auch die Ordnung von 1824 begründete

das Predigtamt nicht anders als die von 1748; nur drückte sie
sich in den Anschauungen ihrer Zeit aus41'.

Niemand durfte sich unberufen zu diesem höchsten Amt der
Christenheit hinzudrängen, es sei denn er verspüre in sich «einen
innerlichen Trieb, Gott und der Kirchen in Aufrichtigkeit zu
dienen», oder «den aufrichtigen Vorsatz, die heilige Sache der Religion
und des Christenthums aus allen Kräften zu befördern» 42'. Die
Prediger-Ordnung von 1748 verlangte von jedem, dass er sich erforsche:
«Ob seine Kräfften, Wissenschafft, Leibs- und Gemüths-Gaaben
hinlänglich seyen, die zu begehrende Bedienung, zur Ehre Gottes, und
Erbauung der Gemeine, auf sich zu nehmen; Damit also der zu
erwählende Pfarrer nicht, aus weltlichem und fleischlichem Absehen,
mehr auf sich lade, als seine Fähigkeit ertragen mag, und sich also

gegen Gott, durch Versaumnuss der nöthigen Seelen-Huth,
verantwortlich mache, wohl eingedenck dessen, was der Herr beym Eze-
chiel sagt: Er werde das verlohrne und verwahrlosete Blut von der
Hand dess Wächters und Hirten forderen43'.» Die Theologen hatten
sich richtig «in Unseren geordneten Schulen» auszubilden, sie müssten

einen guten Leumund besitzen und von den bernischen Kirchenältesten

ordiniert sein44'. Die Ordnung von 1824 verlangte dazu
noch eheliche Herkunft und zur Aufnahme ins Ministerium ein Alter

von mindestens 21 Jahren43'.

Die Obrigkeit liess es sich von allem Anfang an angelegen sein,
die Studien der Theologen möglichst auf der Höhe zu halten46'.
Schon am 3. April 1528 waren einige, zwar äusserst einfache
Bestimmungen über die Prüfung der Prädikanten aufgestellt worden.
Die Umwandlung der Messpriester in Prediger war nicht leicht. Der
Mangel an hervorragenden Pfarrern und Professoren machte sich
in den ersten Jahrzehnten immer wieder bemerkbar. Deshalb wurde
z. B. der Venner Graffenried am 29. April 1548 nach Zürich gesandt,
um Johannes Haller für die bernische Kirche zu erbitten, welche
durch das Ausscheiden Simon Sulzers und anderer schwer geschä-

«) Pr. 0.1824, S. 1.

«) Pr. 0.1748, S.2; Pr. 0.1824, S.l.
«) Pr. 0.1748, S.3.

«) Ebenda, S. 2 f.
45) Pr. 0.1824, S. 2.

46) Einzelheiten bei Wernle, a. a. O. Bd. I, S. 34 f.



189

digt worden war. Und 1558 wurden die Pfarrer der Stadt beauftragt,

sich nach einem Griechisch- und Hebräischprofessor «tütscher
Nation» umzusehen. Benedikt Aretius erhielt 12 Kronen, um zu
diesem Zweck eine Reise nach Marburg zu unternehmen47'. Die Ju-
raten hatten sich jeweils bei der Visitation nicht nur zu vergewissern,

ob der Pfarrer orthodox lehre, sondern auch, ob er die Bibel
fleissig in den Ursprachen studiere.

Das Predigen und Auslegen der Bibel ohne besondere Berufung
und Ausweise galt bis ins 18. Jahrhundert hinein als täuferisch,
d. h. als sektiererisch. Dass Luther das allgemeine Priestertum aller
Christen verkündigt, vergass man bis ins Zeitalter des Pietismus fast
völlig. Die Unterscheidung zwischen geistlichem und weltlichem
Stand hielt man ja als in Gottes Ordnung gegründet. Begreiflich,
dass noch in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts Christian Huber
aus Guttannen, der in Todesgefahr eine Bekehrung erlebt hatte und
darauf Vorträge über die Bibel und über Gottes Walten in der
Schweizergeschichte zu halten begann, von Pfarrer Johann Rudolf
Frisching in Meiringen wegen unbefugten Predigens verklagt wurde,
mit der Begründung, er mache die Leute von der Kirche abspenstig.
Bemerkenswert für das Heraufziehen einer neuen Zeit ist aber auch,
dass ihm das Predigen ausserhalb der üblichen Gottesdienstzeit
gestattet wurde, da er nichts gegen die kirchliche Lehre vorbringe und
der Sektiererei abhold sei48'.

Wo dagegen Laienprediger mit dem Anspruch persönlicher
Inspiration auftraten und sich dazu noch antinomistischer Ausschreitungen

schuldig machten, da griff die Obrigkeit hart und entschlossen

zu. So um die Mitte des 18. Jahrhunderts gegen Hieronymus
Kohler, einen der Führer der Brüggler Rotte. Als er nach Gottes
«unerforschlicher Weisheit» der Polizei in die Hände fiel, wurde ihm
ein ganzes Sündenregister vorgehalten, in welchem die Anmassung
besonderer Auserwähltheit keine geringe Rolle spielt. Er rühme sich
eines einzigartigen, unmittelbaren Umgangs mit Gott und dem
Heiland; er habe sich durch Ankündigung des Wehendes und durch
andere Prophezeiungen einen Anhang verschafft, das heilige Wort
Gottes verachtet, geschmäht und zu seinem Mutwillen missbraucht.
Seine vorgeblichen Offenbarungen seien wissentlicher Betrug ge-

47) «Bern in seinen Rathsmanualen, 1465—1565», von Berchtold Haller, Bd. I,
1900, S.447, Bd. II, 1901, S.229L

48) Andr. Willi, Christian Huber, 1693—1749, in: Sammlung bernischer
Biographien, Bd. I, 1884, S. 252 ff.



190

wesen und alles habe nur zu seinem Eigennutz, Wohlleben und zu
sündlicher Lust gedient. So sei Gottes allerheiligster Name durch
ihn geschmäht worden. Das Gesetz des Herrn aber rufe uns zu: «Wer
des Herrn Namen lästeret, soll in alle Weg getödet werden.» Und
«da wir durch die von dem Obersten Beherrscher aufgelegte Pflicht
Uns verbunden finden, das Land zu säuberen», müsse Kohler
bestraft werden. Er wurde am Pfahl erwürgt, sein Leib verbrannt49'.

In Bern befand sich das Kirchenregiment völlig in den Händen
der staatlichen Machthaber. Sie gaben der Kirche die
Organisation50'. Wie Zwingli unterschied die Obrigkeit zwischen Schlüsselgewalt

und Kirchengewalt. Jene überliess sie den Geistlichen,
beschränkte sie aber unter Ausschluss des Banns auf die Auslegung
des göttlichen Worts, so dass die oben angeführte «Apostrophe» des

Synodus viel von ihrer Wirkkraft verlor. Diese, d. h. die Kirchenstrafen

und die kulturellen Aufgaben der Volkserziehung und der
Armenpflege reservierte sie für sich selber, nicht ohne allerdings
den Vertretern der Kirche eine bedeutende Mitarbeit aufzuerlegen
oder zu gewähren.

Am 25. September 1528 wurde in der Stadt das Ehe- oder
Chorgericht eingesetzt, in welchem neben je zwei Mitgliedern des Kleinen

Rats und der Burger auch zwei Prädikanten sassen. Die am
11. September 1528 von der Obrigkeit genehmigte Ehesatzung war
das Werk zweier Theologen, Hallers und Meganders. Das Ehe- oder
Chorgericht sollte die geistliche Gewalt des Bischofs ersetzen und
ausser Ehesachen auch die Feiertage und Almosen regeln und alle
sittlichen Vergehen behandeln, die man als Übertretung der
göttlichen Gebote betrachtete und doch nicht ohne weiteres als
Verletzung der Staatsgesetze ahnden konnte51'. Genannt wurden in der
am 7. November 1530 herausgegebenen Erläuterung zum Mandat:
Luxus, Wucher, Trunksucht, Ehestreit, Impietät, Unglaube,
Aberglaube, Zauberei, Gotteslästerung und Spiel. Am 13. November 1530
kam die Ehegerichtssatzung heraus, welche den am 8. März 1529
geschaffenen Chorgerichten auf dem Land die nötigen Anweisungen

49) «Hoch-Oberkeitliche Verwahrung, wegen Sectiererischer Lehr und
Versammlungen, aus Anlass dess jüngsthin exequierten Hieronymus Kohlers von
Brügglen publicieret», 1753.

50) H. Rennefahrt, Grundzüge der bernischen Rechtsgeschichte, 1. Teil, 1928,
S. 154 ff.

51) Dem Chorgericht in Bern wurden auch die Prüfung der neuen Pfarrer
und die Besetzung der Pfarreien übertragen.



191

in die Hand geben sollte. In diesen hatten die Prädikanten das
entscheidende Wort. Im Jahre 1533 ertrotzte allerdings die Landbevölkerung

die Entfernung der Pfarrer aus dem Chorgericht; «denn wir
von den pfaffen und predikanten nit wollen beherrschet sin»52'.
Drei Jahre später — im Oktober 1536 — wurden sie jedoch wieder
eingesetzt53'. Der Prädikant hiess die Chorrichter am Sonntag nach
dem Gottesdienst «still stehen» und fragte sie, ob sie etwas
vorzubringen hätten54'. Sie halfen examinieren, vermahnen und
bestrafen; sie unterwiesen im Eid, und wo kein Notarius vorhanden

war, führten sie das Protokoll. Sie hatten die säumigen Ehegaumer
dem Amtmann anzuzeigen, wie diese ihrerseits lässige Prediger
ermahnen sollten, ihre Hirtenpflicht zu erfüllen05'. Wie das
Chorgericht der Gemeinde ein gewisses Eigenleben gab, so stellte die
Tätigkeit der Pfarrer in ihm ein notwendiges und wertvolles
Gegengewicht gegen die Überbetonung der Lehre dar, die z. B. im Luthertum

viel einseitiger Kraft und Interesse in Anspruch nahm.
Dem Chorgericht wurde also die disciplina morum übertragen.

Walter Köhler bezeichnet das Berner Ehegericht als Funktionär
des christlichen Stadtstaats; es sei keine kirchliche Institution
gewesen56'. Und Roger Ley spricht sogar von bürgerlichem
Sittengericht57'. Diese Bezeichnung ist nicht ganz zutreffend. Sie mag
durch die Tatsache veranlasst sein, dass in Bern der kirchliche Bann
ausgeschlossen blieb, obschon die Pfarrer immer wieder Anstrengungen

gemacht haben ihn einzuführen. Staat und Kirche waren
doch in gleicher Weise an der Aufgabe des Chorgerichts interessiert,
und dieses hatte nicht rein bürgerliche Strafkompetenzen. Es
existierte vielmehr noch ein Rest kirchlicher Strafen, wie z. B. der Herdfall

oder Erdkuss, den Ley selber als kirchliche Strafe charakterisiert58'.

Und können wir es nicht als Überrest mittelalterlicher Kir-

52) Th. de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände in Bern unmittelbar
nach der Einführung der Reformation 1528—1536, Bern 1906, S. 58.

53) Über die Aufgaben der Pfarrer im Chorgericht siehe Pr. 0.1748, S. 41 ff.;
Pr. 0.1824, S. 35 f.

54) Pr. 0.1748, S.43; Pr. 0.1824, S. 35 f. — Eegricht-Satzungen vom IL Mai
1587, S. 79.

55) Eegricht-Satzungen vom 11. Mai 1587. — Christenlich Mandat und Ordnung
vom 6. Januar 1587.

56) Walter Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Bd. I, 1932,
S. 326.

57) Roger Ley, Kirchenzucht bei Zwingli, 1948, S. 114.

58) Ebenda, S. 149 f.



192

chenstrafe bezeichnen, wenn am 16. Januar 1646 Albrecht Peretten,
der mit seiner Base Hurerei getrieben hatte, neben einer Gefängnisstrafe

die Aufforderung erhielt, «an den Bauw des Gottshus Sant
Vincentz» 500 Bernpfund zu bezahlen59'? Der Staat konnte die
Volkserziehung allein unmöglich an die Hand nehmen. Er hatte
dazu die Mithilfe der Kirche nötig, und diese hat sich ohne weiteres
zur Verfügung gestellt. Evangeliumsverkündigung ist ja auch Schaffung

der sittlichen Grundlage des Staates, Gesunderhaltung des

sozialen Organismus und Erziehung der Massen. Wenn sich das
Wächteramt der Kirche nicht auf dem politischen Gebiet auswirken
konnte, so um so einschneidender auf dem ethischen und religiösen.

Die Organisation der Kirche war Sache des Staates. Die
Prädikanten gehörten einem Capitel oder einer Klasse an60'. Diese waren
einer der wichtigsten Bestandteile der bernischen Kirchenorganisation

und besassen rechtliche Geltung bis zum Kirchengesetz von
1874, obschon sie schon vorher viel von ihrer Bedeutung verloren
hatten. Dem Capitel stand ein Dekan vor, der von der Regierung aus
einem Zweier- oder Dreiervorschlag gewählt wurde61'. Die Prediger-
Ordnungen von 1748 und 1824 zählen die Qualitäten auf, die von
ihm erwartet wurden, letztere z. B.: reifes Alter, lange Erfahrung
in kirchlichen Geschäften, wissenschaftliche, moralische und religiöse
Verdienste, Selbständigkeit und unerschrockenen Freimut, Zutrauen
und Achtung der Capitelsbrüder 62). Ein weitreichendes kollegiales
Überwachungssystem sollte den einzelnen Pfarrer vor Hinlässigkeit
und Fehltritten bewahren und den ganzen Stand auf der Höhe
seiner Aufgaben behalten. In den Capitelsversammlungen hatten sich
die Pfarrer gegenseitig zu zensurieren; aber auch anlässlich der
Visitation hatten sie dem Juraten Mitteilung über den Lebenswandel
ihrer Nachbarkollegen zu machen.

Die Colloquien, die Zwischen- und Sektionsversammlungen der
Capitel, den heutigen Pfarrvereinen vergleichbar, hatten der wissen-

59) «Chorgerichtliche Bussen aus Saanen zu Gunsten des Berner Münsters»,
mitget. von R. Marti-Wehren, BlbernGKA 1922, S. 344.

60) Als Klassen oder Capitel werden 1532 genannt: Bern, Münsingen, St. Immer,
Büren, Burgdorf, Thunstetten, Aarau, Schenkenberg; 1748: Bern, Thun, Burgdorf,
Nidau, Büren, Langenthal, Aarau, Lenzburg und Brugg; 1824: Bern, Thun, Burgdorf,

Nidau, Büren, Langenthal, Biel.
61) Pr. 0.1748, S. 90 ff.; Pr. 0.1824, S. 53. — Der Dekan der Hauptstadt wurde

vom Täglichen Rat ausgewählt; das Capitel hatte hier kein Vorschlagsrecht (Pr.O.
1748, S. 91).

62) Pr. 0.1748, S.91; Pr. 0.1824, S.53.



193

schaftlichen und praktischen Fortbildung der Prediger zu dienen.
Da aber auf ihnen «vill und mancherlei gespan, gezanck, Unordnung,
Uneinigkeiten und unrath erwachsen», wurde am 2. September 1549

verfügt, dass sie ordentlicherweise nur noch viermal im Jahr
abgehalten werden sollten, und zwar unter der Voraussetzung, dass

auf ihnen nichts gegen die Disputation von 1528 vorgebracht
werde63'. Allmählich kamen sie ganz ausser Übung, im Capitel Büren

z.B. um das Jahr 156064'. Auch die Synoden der Geistlichen,
die sich im ganzen als unbewusst wirkende Sitte und zwingende
Macht segensreich ausgewirkt haben, indem sie das Ehrgefühl und
die Kollegialität der Pfarrer stärkten, hielten sich nur bis zu
Beginn des 17. Jahrhunderts; erst im 19. erstanden sie, unter ganz
andern Bedingungen, wieder neu.

Die Kirche wurde so immer deutlicher von oben nach unten
organisiert. Die Wahl der Pfarrer lag völlig in der Hand der Obrigkeit;

den Gemeinden wurde keine Mitwirkung eingeräumt65'. In den
ersten Jahrzehnten der Reformationszeit wurden die Prediger
rücksichtslos im Land herumgeschickt, was sie mit ihren Familien natürlich

härter traf als die unverheirateten Priester der katholischen
Kirche. Als teils vorberatende, teils administrative Behörden
fungierten das Convent, das Chorgericht der Stadt und später der mit
grossen Kompetenzen ausgestattete Kirchen- und Schulrat. Das
Convent, ein rein kirchlich zusammengesetztes Gremium, bestand aus
den Pfarrern und einigen Helfern der Stadt und den Theologieprofessoren.

Nach der Prediger-Ordnung von 1748 hatte es hauptsächlich

folgende Pflichten: die allgemeine Sorge für das Wohl der
Kirche, die Bewahrung der reinen Lehre, die Abwehr der Irrlehrer,
die Aufrechterhaltung von Zucht und Ordnung im Kult und bei der
Geistlichkeit. Es hatte das Vorschlagsrecht bei den Pfarrbesetzungen,

bestellte und beaufsichtigte die Vikariate und Kandidaten und
schlichtete Zwistigkeiten unter den Pfarrern. Mit dem Kirchen- und
Schulrat und der Curatel zusammen war es Prüfungs- und
Wahlbehörde der Predigtamtskandidaten 66'.

Im Jahre 1803 wurde der Kirchen- und Schulrat, ein Regierungskollegium

von fünf weltlichen und vier geistlichen Mitgliedern, ein-

63) Schon der Berner-Synodus warnte vor Zank (S. 46).
64) E.Kocher, Mitteilungen aus der Geschichte des ehemaligen Kapitels

Büren, BlbernGKA 1920, S. 8.

65) Über das Pfarrwahlwesen in Bern siehe Wernle, a. a. O. Bd. I, S. 44 ff.
66) Pr. 0.1748, S. 109 ff.; Pr. 0.1824, S. 62 ff.



194

gesetzt67'. Er beschränkte die Kompetenzen des Convents, indem er
einen grossen Teil seiner Aufgaben übernahm68'. Mit der Regeneration

wurde jedoch die Kirche unter das Erziehungsdepartement
gestellt, später eine Zeitlang sogar unter die Justizdirektion, wobei
die Staatsallmacht so sehr dominierte, dass eine Zeitung behaupten
konnte, der Justizdirektor Jaggi «übe in Kirchensachen mehr
Gewalt aus, als seit Gründung des bernischen Freistaates je in der
Hand eines einzigen Mannes vereinigt war»'*'. Das Convent und der
Kirchen- und Schulrat wurden in der Regenerationszeit aufgehoben,
die Chorgerichte ihres kirchlich-staatlichen Charakters entkleidet.
Sie wurden zu rein bürgerlichen Gerichten erster Instanz, zudem in
ihren Befugnissen wesentlich eingeschränkt. Wie aus der reinen
Staatskirche unter schwerem Ringen eine Landeskirche wurde, soll
hier nicht skizziert werden.

Der grosse Prüfungstag für die Pfarrer und die Gemeinden war
jeweils die Visitation. Die Prediger-Ordnung von 1587 band dem
Juraten — dem angesehensten, gelehrtesten und aufrichtigsten Pfarrer

in jedem Kapitel — die einmalige jährliche Visitation der Kirchspiele

auf. Ohne vorherige Anzeige hatte er, gelegentlich zusammen
mit einem Amtsbruder, den Gottesdienst zu besuchen, die Predigt
zu zensieren, sich bei den Amtsleuten und Chorrichtern zu erkundigen,

ob der Pfarrer fleissig predige, alle Sonntage Kinderlehre
halte, ob er keine neuen Lehren einführe, die dem Wort Gottes und
«unser Gnädigen Herren Reformation» ungemäss seien, ob er sittlich

lebe oder liederlich haushalte, viel im Wirtshaus sitze und
zeche, ob er Geldschulden mache, wuchere, markte und zanke. Er
hatte zu erfragen, ob die Pfarrer «vil vagierend und umb einander
Rösslend», ob sie Geschäfte betrieben, die ihnen nicht zustünden
und anderes mehr. Er sollte auch auf den Lebenswandel der
Pfarrfrauen und Pfarrerkinder achten, die Studierstube inspizieren und
nachsehen, ob die Predigten ordentlich niedergeschrieben und die
Rodel und Chorgerichtsmanuale genau nachgeführt würden70'-

Die Prediger-Ordnung von 1748 war in einem Punkt nicht mehr
so rigoros: sie liess die Visitation, die auf einen Wochentag verlegt
wurde, am Sonntag vorher ankündigen. An ihr hatten die Chor-

67) Pr. O. 1824, S. 67 ff.
68) Pr. 0.1824, S. 68 f.
69) Siehe Sammlung bern. Biographien, Bd. V, 1906, S.487.
70) Pr. 0.1587, III. «Der Juraten Ordnung».



195

richter, Vorgesetzten und Hausväter teilzunehmen71'. Aber sie wurden,

weil sie meist zu einer blossen Formalität herabsanken, oft nur
unfleissig besucht. Gelegentlich fanden sich nur die Vorgesetzten
ein72'. Die Ordnung von 1824 suchte den Besuch durch ein noch
grösseres Aufgebot zu beleben, verlangte sie doch die Anwesenheit
der Amtsrichter, Gerichtsstatthalter, Beisitzer der Unter- und
Chorgerichte, der Gemeindevorgesetzten samt den Schulmeistern und der
übrigen Hausväter, allerdings hier mit der klüglichen Einschränkung:

«so weit es die Umstände zulassen»73'. Der Prediger hatte
seine Zuhörer zu examinieren und mit der Schuljugend eine Frage
des Heidelberger Katechismus zu behandeln, damit der Jurat sowohl
seine Geschicklichkeit als auch den Stand der Gottseligkeit in der
Gemeinde wahrnehmen könne74'. Im Jahre 1803 verlangte Sigmund
Langhans, jeder Pfarrer solle ein Journal seiner sämtlichen
Amtshandlungen führen und aus ihm jährlich einen Rechenschaftsbericht

zusammenstellen75'. Die Visitationsberichte, die dann
tatsächlich gefordert wurden, stellen eine Fundgrube für die
Geschichte der bernischen Frömmigkeit dar.

3.

Die Prädikanten wurden auf die reine Lehre verpflichtet, d. h.
auf das, was der bernischen Obrigkeit als solche vorgestellt wurde.
Die Prediger-Ordnungen verlangten von dem Pfarrer die Zustimmung

zu einer ganz bestimmten Glaubensformel, mochten sie nun
entstanden sein zur Zeit der uneingeschränkt herrschenden Orthodoxie

(1587), oder zur Zeit der Aufklärung (1748) oder des
erwachenden religiösen Liberalismus (1824). War auch der Geist der
den Glaubenseid Ablegenden in den verschiedenen Epochen von
diesen mitgeprägt, so blieben die Formeln doch ungefähr dieselben.
Konnten sie da immer innerlich bejaht und aufrichtig unterschrieben

werden? Der Synodus von 1532 betonte noch eindringlich, die
göttliche Gnadenwirkung müsse sich frei entfalten, und keine Obrigkeit

habe das Recht, sich in die Gewissen einzumischen. Niemand
dürfe von aussen her etwas gebieten, was diese beschweren und dem

71) Pr. 0.1748, S. 80.

72) Franz Zimmerlin (siehe Anm. 35), BlbernGKA 1911, S. 146.

73) Pr. 0.1824, S. 48.

74) Pr. 0.1748, S.81.
75) Sigmund Langhans (siehe Anm. 22), S. 6 f.



196

heiligen Geist Schranken setzen könnte76'. Damit war dem persönlichen

Glauben eine freie Sphäre eingeräumt. Aber doch auch schon
der Synodus verpflichtete die Obrigkeit, «auf die gesunde Lehre
achtzuhaben, Irrung und Verführung abzuwenden, alle Gotteslästerung

und öffentliche Sünde in Gottesdienst und Leben abzutun, die
Wahrheit und Ehrbarkeit zu beschützen etc.»77). Damit war die
Lehrfreiheit eben doch eingeschränkt; und wenn diese 1538 von der

Obrigkeit auch ausdrücklich anerkannt wurde78', so konnte das

doch unmöglich in dem Sinn geschehen, den wir heute darunter
verstehen.

Wo der Staat sich seiner höchsten Aufgabe bewusst wird,
begrenzt er sich selber gegenüber etwas, das über ihm steht, oder sich

um der Freiheit willen seinem Zugriff entzieht. Dient er aufrichtig
seinem eigentlichen Zweck, Gerechtigkeit zu verwirklichen, so weiss
er sich selber an eine Norm gebunden, die höher ist als er und ihm
die Direktiven zu geben vermag. Als einzige Richtschnur des Glaubens

und Lebens setzte die Reformation die heilige Schrift. Deshalb
legte der Synodus den Pfarrern ihr fleissiges Studium nahe, das mit
Gebet und Andacht und unter Zuhilfenahme der Kommentare
geschehen sollte 79'. Er war noch vorurteilsfrei und weit genug, um zu
empfehlen, auch weltliche Bücher, vornehmlich Historien zu lesen,
ja gelegentlich sogar eine heidnische Geschichte anzuführen: ein
Beleg dafür, dass Capito seinen Humanismus nicht vergessen
hatte80). Die Prediger-Ordnung von 1587 brachte diese Unvorein-
genommenheit schon nicht mehr auf. Neben der Bibel werden nur
theologische Werke empfohlen, und nur eines wird namentlich
aufgeführt: Bullingers Buch gegen die Täufer81'. Mehr durfte man den
Pfarrern offenbar nicht zumuten. Die Juraten hatten sich anlässlich
der Visitation zu vergewissern, ob die Bibel in lateinischer und
deutscher Übersetzung vorhanden sei. Es ist ein Zeichen des
erhöhten wissenschaftlichen Niveaus des Standes, dass die Juraten-
ordnung von 1732 verlangte, die Pfarrer müssten die Heilige Schrift
auch in den Grundsprachen besitzen82'.

7«) Berner-Synodus, S. 9, 11 f., 14.
77) Ebenda, S. 15.
78) Richard Feller, Die Sittengesetze der bernischen Reformation (Festschrift

Friedrich Emil Welti, 1937, S. 59).
79) Berner-Synodus, S. 93 ff.
80) Berner-Synodus, S. 99.
81) Bullinger, Der Wiedertäufer Ursprung, Fürgang, Sekten, 1561.
82) Juraten-Ordnung vom 15./26. Februar 1732, Abschnitt 5.



197

Von einer Bibliokratie, von unbedingter Herrschaft des Bibelworts

im ganzen Leben kann man in der bernischen Staatskirche
nicht reden. Wie jeder Biblizismus, so wählt auch derjenige der
Orthodoxie aus, und zwar nach den loci communes, welche nur auf
dogmatischem Weg Zugang zum göttlichen Wort gewähren. Die
Prediger-Ordnung von 1587 lässt im Anhang eine ganze Batterie von
Bibelsprüchen auffahren, den guten und schlechten Prädikanten ins
Stammbuch geschrieben. In den Mandaten der Obrigkeit finden sich
immer wieder Schriftstellen, wenn auch nicht in dem Ausmass, das

man erwarten würde, wenigstens nicht im Zeitalter der Orthodoxie,
während der Pietismus auch hier die Sprache Kanaans zum
Erblühen bringen sollte. Diese Bibelstellen sollten Richtlinien sein; oft
genug aber sind sie zu Richtbeilen geworden. Als klassische Belege
für den Untertanengehorsam fehlen natürlich Römer 13 und 1.

Petrus 2 nicht83'. Das Grosse Mandat von 1695 folgt in seiner Kampfansage

gegen die Laster dem Dekalog. Das vierte (beziehungsweise
fünfte) Gebot — «Ehre deinen Vater und deine Mutter» — dient
dazu, die Schuldigkeit gegen die Vorgesetzten der drei Stände
hervorzuheben; das sechste weitet sich zur Bekämpfung von Hurerei,
Ehebruch, Völlerei, Unmässigkeit, Kleiderluxus, leichtfertigem Springen

und Tanzen aus, und im siebenten ist die Rede von Wucher und
Übervorteilung, Eigennutz und Geiz, Müssigang, Faulheit und Spiel84'.
Zur Sanktionierung der Abgaben stützte man sich auf Paulus: «Alle
Untertanen sind schuldig, nach der Lehre des H. Apostels Pauli, zur
Erhaltung dess gemeinen Stands, Wesens und Vatterlands, Zehenden,
Zoll und Steur zu geben. Die aber solches zu thun sich weigern, mögen
nicht im Land geduldet werden85'.»

Aber es ist klar, dass man nicht für alle Spezialfälle des Lebens
auf eine Bibelstelle zurückgreifen konnte oder wollte, und das schuf
gleich in den ersten Jahren der Reformation Verwirrung und
Unsicherheit. Mit der Bibel in der Hand schalten einzelne die
Prädikanten Lügner, wenn sie Dinge sagten, die mit ihr nicht zu belegen
waren, oder Bibelstellen nicht wortwörtlich auslegten. Das gab den
Täufern den Anschein, als ob sie bibeltreuer seien, was man jedoch
nicht so ohne weiteres für alle Fälle behaupten könnte. Die Obrigkeit

scheute sich aber nicht, selbst in die Gestaltung und Deutung
des Bibelworts einzugreifen. Sie bestimmte im Jahre 1534, welche

83) Eegricht-Satzungen vom 11. Mai 1587 (Schluss).
84) Siehe auch das Grosse Mandat der Stadt Bern vom 4. Juni 1716, S. 9 ff.
85) «New Mandat» 1585, ebenso 1597, S. 18.



198

Form des Unservaters gebraucht werden sollte; sie liess im Grossen
Mandat von 1695, das sich an den Dekalog anlehnte, das Bilderverbot

einfach weg, wohl weil sie es als gegenstandslos geworden
ansah, vielleicht aber auch in Angleichung an die katholische Kirche.
Im Eherecht blieb zwar für die Festsetzung der die Verheiratung
ausschliessenden Verwandtschaftsgrade Leviticus 18 massgebend,
aber doch mit einer ganz bestimmten Erweiterung. Im Unterschied
zum «göttlichen» und kaiserlichen Recht untersagte man in Bern
Ehen zwischen Geschwisterkindern, wohl um die Übereinstimmung
mit dem kanonischen Recht zu dokumentieren86'. Als 1643 gegen
den überhandnehmenden Gassenbettel vorgegangen werden musste,
weil die Bettler «wie unnütze Hummel den Impen», d. h. den
würdigen und ortsansässigen Armen die Nahrung wegnähmen, fügte
man dem Verbot mit etwas schlechtem Gewissen gegenüber
biblischen Worten die Entschuldigung bei: «Welches Verbott dann
niemand für ein streng und unbarmhertzig oder dem Wort Gottes
zuwider streitend Ding halten noch auffnemmen soll» S7'. Der strikte
Biblizismus, der im Leben ja gar nie völlig durchgeführt werden
kann, ist auch in der Berner Kirche immer wieder durch die
Wirklichkeit korrigiert worden. Man fühlte sich z. B. 1674 im Thuner
Kapitel befremdet, dass Pfarrer Jakob Dünz aus St. Stephan nach
den Satzungen des Mosaischen Gesetzes lebe. Er fiel allerdings auch
sonst durch absonderliches Verhalten auf88'.

Erst in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist im Bernbiet
die Bibel zu weiterer Verbreitung gelangt. Die Anregung des Belper
Pfarrers Samuel Henzi, in jeder Kirche zu jedermanns Gebrauch,
allerdings an einer Kette befestigt, eine Bibel aufzulegen, lässt den
Schluss zu, dass damals viele Familien kein Exemplar der Heiligen
Schrift besessen haben. Eine Eingabe an das Convent schlug die
Beschaffung von Bibeln durch eigenen Druck vor. Zudem sollten die
Schulmeister zwischen dem ersten und zweiten Glockenzeichen vor
dem Sonntagsgottesdienst den Anwesenden ganze Kapitel aus der
Bibel vorlesen89'. Im Jahre 1684 führten diese Anregungen, die viel-

86) «Christenlich Mandat» vom 6. Januar 1587. — «Der Statt Bern Chor-
grichts Satzung», 1667, S. 8. — Vgl. Walter Köhler, a.a.O. S.342.

87) «Newe Ordnung, Wider den Gassen-Bättel: unnd wie man sich ins gemein
gegen den Bättieren inn und umb die Statt Bern verhalten solle», 13. Mai 1643, S. 6.

88) E. Bähler, Varia, BlbernGKA 1906, S.85.
89) Die Pr. 0.1824 forderte, dass der Schulmeister während der Kommunion

vom Pfarrer ausgewählte Schriftstellen verlesen solle (S. 17).



199

leicht mit dem aufkommenden Pietismus zusammenhängen, zum
Ziel. Die Obrigkeit erhob die Übersetzung Piskators zur Berner
Bibel. Es ist eines der augenfälligsten Zeichen bernischen Staats-

kirchentums, dass das Titelblatt der hochobrigkeitlichen Ausgaben
mit dem Bernerwappen geschmückt wurde. Bei der Piskatorbibel
handelte es sich um eine ängstlich wortgetreue Übersetzung, wie die
Lehre von der Verbalinspiration sie erforderte. Aber Piskator
gestattete sich doch die Freiheit, 1. Timotheus 2, 4 nach der calvini-
stischen Lehre von der doppelten Prädestination — der Erwählung
der einen zum Heil, der andern zur Verdammnis — zu gestalten.
Wenn die betreffende Stelle in richtiger Übersetzung lautet: Gott
«will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen», so übersetzt Piskator, weil seiner Auffassung
nach ja nicht alle gerettet werden: Gott «will dass allerley menschen
selig gemacht werden und zur erkenntniss der Wahrheit kommen90'».
Das ist geradezu eine Fälschung, die beweist, dass es trotz der
Inspirationslehre möglich war, um einer theologischen Sondermeinung
willen am Bibeltext herumzuflicken. Es ist verwunderlich, dass man
ausgerechnet in Bern eine Bibelübersetzung angenommen hat,
welche die doppelte Prädestinationslehre vertritt, obschon man hier
in bezug auf das christliche Heil längst universalistisch dachte91'.
Aber noch erstaunlicher ist, dass man die Fälschung selbst noch in
den Ausgaben beibehalten hat, die behaupteten, den Text nach der
Lutherbibel revidiert zu haben. Als die bernische Bibelgesellschaft
1823 bei der Neuausgabe der Piskatorübersetzung den Text durch
den Theologieprofessor Samuel Gottlieb Hünerwadel kritisch durchsehen

liess, meinte sie mit Recht behaupten zu dürfen, sie habe
«mehr als hinlängliche Sorgfalt auf die Correktur des Textes
verwendet» 92'. Aber die Fälschung blieb bestehen93'! So stark hat das

Prinzip der Stabilität bernischen Staatskirchentums auch damals

90) Zitiert nach dem 1786 veröffentlichten Neuen Testament Piskators.
91) Blösch, a.a.O.I, 257 ff.
92) «Die Bibel, oder die ganze Heilige Schrift des alten und neuen

Testaments, nach Joh.Piscators Uebersetzung; neu durchgesehen und mit dem Grundtext

und Luthers Uebersetzung verglichen, auf Veranstaltung der Bibelgesellschaft»,

Bern 1823 (Vorrede, S.VI).
93) W. Hadorn, Die deutsche Bibel in der Schweiz, 1925, S. 109. — Hadorn

hält sich an die Angaben des Titelblattes der Ausgabe von 1823 und erwähnt mit
keinem Wort, dass 1. Timotheus 2, 4 nicht abgeändert wurde. — Siehe auch
W. Michaelis, Übersetzungen, Konkordanzen und Konkordante Übersetzung des
Neuen Testaments, 1947, S. 39 f.



200

noch gewirkt! Nach der Piskatorbibel haben noch Pestalozzi und
Gotthelf öfters zitiert.

Jede andere Bibelübersetzung galt in Bern seit 1684 lange Zeit
mehr oder weniger als verdächtig, oder war doch wenigstens
unerwünscht. Die Prediger-Ordnung von 1748 erklärte die Piskatorbibel

als obligatorisch für alle «öffentlichen Verrichtungen» der
Pfarrer, während die von 1824 zwar Piskator immer noch bevorzugte,

aber doch auch den Luthertext approbierte, indem den Pfarrern

freigestellt wurde, «da wo sie ihnen richtiger, angemessener,
oder deutlicher scheint», die Lutherübersetzung zu gebrauchen94'.
Die Seelsorger sollten die Hausväter dazu anhalten, «dieses jedem
Christen unentbehrliche Buch anzukaufen», oder bei grosser Armut
die Bedürftigen dem Kirchenrat empfehlen95'. Die Regierung tat
wirklich alles, die Verbreitung der hochobrigkeitlichen Bibelausgabe

zu fördern, sogar durch eine Lotterie96'. Die von den Täufern
bevorzugte Froschauerbibel erschien nicht als korrekt und orthodox;

anderseits haben auch die Täufer die Piskatorbibel sofort für
verfälscht erklärt. Der Lützelflüher Pfarrer Georg Thormann zählte
1693 in seinem «Probier-Stein des Täufferthums» als Mängel der
1687 in Basel neugedruckten Froschauerbibel auf: 10 Auslassungen,
24 Hinzusetzungen, 51 Veränderungen und 24 «Lächerliche und Un-
teutsche Maniren zu Reden» 97'. Wie schwer diese Vorwürfe wogen,
kann man daran ermessen, dass die Prediger-Ordnung von 1748 verbot,

an der Liturgie etwas beizufügen oder wegzunehmen98'. Die
Pfarrer müssten bei ihren Hausbesuchen die schädlichen Bibeln
aufspüren und sich ausliefern lassen. Den Besitzern wurden dafür —
meist auf Kosten der Obrigkeit — Piskatorbibeln geschenkt. Als
1702 in Basel ein neues täuferisches Testament erschien, ersuchte
Bern den Rat, die Edition zu unterdrücken99'. Mit misstrauischem
Auge betrachtete man auch lange Zeit die von Abraham Kyburz
verbreitete pietistische Berleburgerbibel, weil sie «mit glossen den Ori-

94) Pr. 0.1748, S.15L; Pr. 0.1824, S. 5.

95) pr. 0.1824, S. 28.

96) Hadorn, a.a.O., S.81.
97) Georg Thormann, Probier-Stein. Oder schrifftmässige, und auss dem wahren

innerlichen Christenthumb hargenommene, gewissenhaffte Prüffung des Täuf-
ferthumes, 1693.

98) Pr. 0.1748, S.21. — Die Pr.O. von 1824 (S.18) ist in dieser Beziehung
freier.

99) Über Täufertestamente siehe BlbernGKA 1923, S. 1 ff. und 1926, S. 280.



201

genismum beibringend» angefüllt sei, d. h. weil sie die Lehre von der
Wiederbringung aller Dinge und von der endlichen Erlösung selbst
des Teufels vertrete100'. Dagegen unterstützte die Obrigkeit Kybur-
zens sechsbändige «Historien-, Kinder-, Bet- und Bilder-Bibel» durch
eine Gratifikation. Scharf wurde von Berner Theologen die 1772
revidierte Zürcherbibel angegriffen, weil das ihr beigegebene «Beal-
wörterbuch der meisten biblischen Wörter, die es vorzüglich nötig
haben, erklärt zu werden» Irrlehren enthalte101'. So erschien die
Berner Kirche als Hochburg der Orthodoxie, zu einer Zeit, da diese
sonst sozusagen überall ausgestorben war.

Das Schriftprinzip herrschte nicht nur in der reformierten
Staatskirche, sondern auch in den Täufergemeinden, und bei beiden
war die Bibel weithin zur gesetzlichen Norm geworden, welche Freiheit

der Glaubensüberzeugung nicht zuliess. Die Täufer begehrten
deshalb immer wieder die Bibel zum Richter102'. Man dürfte aber
nicht verallgemeinernd behaupten, dass sie in jeder Beziehung die
reineren Biblizisten gewesen wären als die reformierten Prädikanten.

Es war vielmehr hüben und drüben eine andere Sicht der
Heiligen Schrift wegleitend. Für die bernische Kirche war trotz der alt-
testamentlich gefärbten Gesetzlichkeit die paulinische Sünden- und
Rechtfertigungslehre richtungweisend, für die Täufer die Bergpredigt;

und beide können eben nicht ohne weiteres miteinander zur
Deckung gebracht werden.

Es ist hier nicht nachzuzeichnen, wie es auch die neuen Kirchen
der Reformation für notwendig erachteten, zur Bekenntnisbildung
zu schreiten, um sich gegen Andersdenkende abzugrenzen. Grundlage

der Lehre waren in der bernischen Kirche die zehn Schlussreden

der Disputation von 1528. Schon das Reformationsmandat
bedrohte alle Pfarrer, die gegen sie predigten, mit Verlust ihrer
Pfründe 103'. Aber die Schlussreden waren zu wenig ausführlich, um
auf die Dauer genügen zu können. So fanden sie ihre Ergänzung im
Synodus und später in der zweiten Helvetischen Konfession. Nach
Meinung der Zürcher sollte diese ein rein kirchliches Bekenntnis sein,
weshalb nur die Zustimmung der Pfarrer verlangt wurde. Tatsächlich

nahm der Berner Rat das Bekenntnis zunächst nicht amtlich, im

100) Sammlung bernischer Biographien, Bd. IV, 1902, S. 39.

101) Siehe Wernle, a. a. O. Bd. I, S. 569 ff.
102) Siehe z. B. Ernst Müller, Geschichte der bernischen Täufer, 1895, S. 89.

103) Steck und Tobler, Actensammlung zur Geschichte der Berner
Reformation, Bd. L, 1923, S. 630.



202

Namen der Staatskirche an, sondern liess es nur von den Pfarrern
unterschreiben104'. Aber es gelangte doch auch in Bern bald zur
Bedeutung eines Symbols, jedoch erst nachdem ein Passus im Abschnitt
über das Abendmahl gestrichen worden war. Bullinger war der
Auffassung, beim Abendmahl dürften keine goldenen Becher verwendet
werden., zudem nahm er als Regel die sitzende Kommunion an. In
Bern aber brauchte man kostbare Abendmahlsgeräte und kannte man
nur die wandelnde Kommunion, Grund genug für die gnädigen
Herren, die Annahme des Bekenntnisses von der Streichung dieses
Passus abhängig zu machen! So musste sich auch der Heidelberger
Katechismus, der seit der Synode von Dordrecht (1618/19) sich
immer entschiedener durchsetzte, wenn er auch den Berner Katechismus

nicht ganz zu verdrängen vermochte, eine spezifisch bernische
Korrektur gefallen lassen. Im Abschnitt der 27. Frage wurde der
bezeichnende Zusatz beigefügt: «So ist doch Gott keine Ursache der
Sünde.» Man wollte damit vom Glauben an die göttliche
Vorherbestimmung jede Meinung fernhalten, als ob der Mensch für seine
Sünden nicht verantwortlich gemacht werden könnte, da sie doch
auch in Gottes Plan vorbestimmt seien. Durch den Zusatz glaubte
man, jedem Missbrauch und jeder laxen Auffassung vorgebeugt zu
haben. Der Burgdorfer Pfarrer Samuel Huber prangerte eben nicht
von ungefähr die calvinistische Prädestinationslehre als Gotteslästerung

an. Und die Obrigkeit wusste wohl, was sie tat, als sie um die
Mitte des 16. Jahrhunderts bei Androhung der Absetzung verbot,
über die Lehre von der Vorherbestimmung zu predigen. In Bern
hielt man sich auch nicht gebunden an die Fragen 83 bis 85 des

Heidelberger Katechismus, in denen von der Exkommunikation die
Rede ist. Was ist aber eine Bekenntnisschrift, an der man nach
Belieben Zusätze anbringen und Abstriche machen kann?!

Zu den symbolischen Büchern gesellte sich 1675 noch die For-
mula Consensus, die jeglicher Freiheit in der Glaubensformulierung
ein Ende setzte. Sie ist denn auch von den Pfarrern durchaus nicht
durchwegs mit Begeisterung unterzeichnet worden 105', und sie war
de facto schon ausser Kurs gesetzt, als sie 1724 aufgehoben wurde.

104) Ratsmanual vom 6. Februar 1566, S.233 (Staatsarchiv Bern).
105) Höchst bezeichnend sind die Worte des Dekans Johann Huldrich Sartor

(Schneider), die er seiner Unterschrift beifügte: «hanc minus orthodoxam et in
verbo dei haud fundatam doctrinam de gratia universali nee corde credit, nee ore
profitetur». Zit. bei E. Kocher, Mitteilungen aus der Geschichte des ehemaligen
Kapitels Büren, BlbernGKA 1920, S. 6.



203

Die Piskatorbibel ist vielleicht auch aus dem Grund in Bern
eingeführt worden, weil man hoffte, sie könne, wie die Consensusformel,
die Lehrabweichungen in der reformierten Kirche, die gerade
damals die Gemüter erregten, wirksam bekämpfen. Aber weder die
Auffassungen eines Amyraldus und Capellus noch die Cartesianische
Philosophie liessen sich auf die Dauer hintanhalten, selbst nicht in
Bern106'. Unentwegt jedoch suchte die Kirche am Depositum fidei
festzuhalten. Erst 1816 gestattete der Rat auf die Bittschrift von
29 Studenten hin eine Milderung der Eidesformel, welche die
Predigtamtskandidaten zu beschwören hatten, und das nur, weil Con-
vent und Kirchenrat die Studenten unterstützten. Stellen wir einmal
die Kandidateneide von 1587, 1748 und 1824 zusammen, was schon
sprachgeschichtlich nicht ganz ohne Interesse ist und vor allem die
Stabilität der Berner Kirche ins rechte Licht rückt.

Der Prädikanteneid von 1587 lautet: «Gemeine Predikanten
schwörend, Unsern Gnädigen Herren trüw unnd waarheyt zeleysten,
jhr gnaden nutz zefürderen, und Schaden zewenden, jhren botten
unnd verbotten zegehorsammen, und ohne jhr Gnaden vorwüssen,
nützet, das der selben zuwider syn möchte zerahtschlagen oder für-
zenemmen. Dass heilig Evangelium, und wort Gottes, und was zur
Leer, straaff, trost unnd erbuwung dienen mag, trüwlich unnd nach
Christenlichem verstand, das ist nach vermög Alts und Nüws Testaments

fürzetragen, Auch kein nüw Dogma so zwyffelhafftig, und noch
nit gnugsam mit H.geschrifft wider mengklich erhalten, ynzeführen.
Besonders auch zeblyben by dem, was in unser gnädigen Herren
Loblicher Disputation erhalten, und in gemeyner Eydgnossischer
Evangelischer Kilchenbekandtnuss begriffen ist, das getrüwlich ze-
leeren, unnd keins wegs darwider zestrytten. Das sy auch mit Gottes
gnad und hilff, sich eines erbaren, nüchteren, züchtigen, und un-
sträfflichen lebens und wandeis flyssen, unnd alle ergernussen, so

wyt müglich vermyden, auch gegen allen jhren mitbrüderen sich
fründtlich und brüderlich erzeygen wollen, alles by guten trüwen» 107'.

Der durch den Pietismus veranlasste Associationseid von 1699
wurde dann die Grundlage für den Kandidateneid von 1748, der
jenem gegenüber kaum eine Milderung darstellt, wenn er auch «die

106) Der Cartesianismus, der in Bern von David Wyss vertreten wurde, wurde
zwar von Dekan Hummel scharf angegriffen und 1668 ausdrücklich verboten;
aber er war auf die Dauer doch nicht auszuschalten.

107) Pr. 0.1587, Blatt B.



204

gegenwertig im schwang» gehenden Neuerungen nicht erwähnt108'.
Er war von den neu in den Rat der CC eintretenden Burgern zu schwören

und wurde 1746 «in revision gesandt». Geben wir im Folgenden
die handschriftliche Form des Eides, wie sie am 4. März 1746 den CC

vorlag und die ein wenig von derjenigen, die Blösch mitteilt,
abweicht109'. «Ich verspriche die Helvetische Confession und die Uni-
formitet dess Glaubens, Lehr und Gottesdiensts wider Männiglich zu
erhalten, zu schützen und zu schirmen, und hingegen alle darwider-
lauffenden Meinungen und Neuwerungen, sonderlich aber die
gegenwertig im schwang gehen, abzuschwehren, zu hindertreiben, alles
Vermögens zu tilgen und keines wegs einiche darmit verhafte
Personen zu patrocinieren» 110'.

Der Konsekrationseid der Predigtamtskandidaten hat 1748
folgenden Wortlaut: «Schweerend alle diejenigen, die zum Heil. Pre-
dig-Amt befürderet werden, sich, in ihrer Lehr und Gottes-Dienst,
nach Anweisung und nach Innhält der Helvetischen Confession, zu
verhalten; solche zu handhaben, und keine derselben zuwiderlaufende

Lehr-Sätze, Meynungen und Neuerungen zu lehren und
auszubreiten; Allen denjenigen, die sich heimlich oder öffentlich,
solches zu thun, unterstehen sollten, ihrem Beruf gemäss, nach bestem
Vermögen, Innhält zu thun, sie darvon abzumahnen, und, wider-
spänstigen fahls, behörigen Orts anzuzeigen; Auch solchen Personen,

in diesem ihrem Vornemmen, weder directe und indirecte
keinen Vorschub zu thun» m'.

Der «Eid der Candidaten bey der Handauflegung» vom Jahre
1824 ist noch immer streng genug: «Es schwören alle diejenigen,
welche zum heiligen Predigt-Amte befördert werden: Das Wort

108) Wernle geht zu weit, wenn er behauptet, die Prediger-Ordnung von 1748
behalte einen «gemässigten Assoziationseid» bei (Der Schweiz. Prot, im 18. Jh., I,
39).

109) Blösch, a. a. O. Bd. II, S. 40.

no) Siehe Mandaten Sammlung II des Staatsarchivs Bern.
Hl) Pr. 0.1748, S. 120 f. — Die Herausgeber des 1936 neu edierten Helvetischen

Bekenntnisses behaupten, in Bern habe von 1748 bis 1816 eine Eidesformel
gegolten, in der auch noch die Berner Disputation genannt wurde. Das stimmt
nicht. Im Eid der Dekane von 1748 ist nur von «Ihr Gnaden Reformation» die
Rede (Pr. 0.1748, S. 123 f.), im Kandidateneid wird nur die Helvetische Konfession

erwähnt. (Siehe «Das Zweite Helvetische Bekenntnis. Verfasst von Heinrich
Bullinger, ins Deutsche übertragen und mit einer Darstellung seiner Geschichte,
sowie mit Registern herausgegeben von Rudolf Zimmermann und Walter
Hildebrandt, 1936, S. 137).



205

Gottes, besonders das Evangelium Jesu, nach dem Inhalte der
heiligen Schrift unverfälscht zu lehren und zu predigen, sich in ihrem
Lehr-Vortrage nach den Grundsätzen des evangelisch-reformirten
Lehrbegriffes, welche in der helvetischen Confession enthalten sind,
zu richten; sich allen kirchlichen Verordnungen und der Prediger-
Ordnung gemäss zu verhalten; zur Beförderung der Religiosität und
Sittlichkeit getreulich und nach besten Kräften mitzuwirken, und
auch die bürgerlichen Pflichten gegen das Vaterland und die Obrigkeit

gewissenhaft zu erfüllen. — Ohne alle Gefährde!» 112'. Im Jahre
1850 wurde dieser Eid abgeschafft und durch ein Gelübde ersetzt.

In allen drei Eiden fehlt die Rücksichtnahme auf eine persönliche

Glaubensüberzeugung; sie sind eben Sache der Staatskirche
eines Territoriums. Das bernische Staatskirchentum hat die sozialen
und nicht die individuellen Triebe entwickelt. Der einzelne hat hier
nur um des Ganzen willen Existenzberechtigung. In der Reformation
gab es zwar auch in Bern Momente der Auflockerung der Autoritäten

äusserer Natur. Luther hat den Glaubenszwang als widersinnig
bekämpft, und der Berner Synodus enthält in dieser Beziehung
Geist von seinem Geist. Aber die Glaubensnormierung durch das

Bekenntnis drängte die persönliche Entscheidung zurück, weil man
Angst hatte vor subjektiver Deutung und Willkür und an der Einheit

interessiert war. Diese aber war nur möglich auf Kosten der
Freiheit und der Verarmung des religiösen Lebens und theologischen
Denkens. Zu einer wirklich lebendigen Auseinandersetzung über
Glaubensfragen kam es in Bern seit der zweiten Hälfte des 16.
Jahrhunderts für lange Zeit nicht mehr. Dass die Täufer und Pietisten,
um nur diese zu nennen, die neuralgischen Punkte des kirchlichen
Organismus offenbarten, bemerkte man kaum. Man wandte gegen
sie einfach, solange es ging, die Radikalkur der Amputation an. Wer
sich nicht einordnen wollte, hatte zu schweigen oder das Land zu
verlassen. Staat und Kirche fühlten sich in gleicher Weise verpflichtet,

gegen Andersgläubige vorzugehen wie die wegen ihres Glaubens
vertriebenen Hugenotten und Waldenser zu unterstützen113'. Der
Misserfolg der Glaubensgespräche mit den Täufern beweist, dass das
Wort allein es eben doch nicht tut. Dazu wurde es viel zu intellek-
tualistisch aufgefasst. Die Einheit konnte nur durch Gewaltmass-
nahmen, notdürftig genug, hergestellt werden.

"2) Pr. 0.1824, S. 70.

113) E. Bähler, Kulturbilder aus der Refugiantenzeit in Bern (1685—1699),
Bern, 1908.



206

4.

Die Konfession wollte man unversehrt erhalten, Der Pfarrer hatte
der Wahrer der Orthodoxie zu sein. Deshalb wurde auch er verpflichtet,

in die rein innermenschliche Sphäre seiner Gemeindeglieder
einzugreifen. Das Reformationsmandat von 1528 zählte auf, was an
katholischen Kultformen und Bräuchen nicht mehr gültig war, und der
Synodus von 1532 beauftragte die Prädikanten, die geläufigen
Lehrstücke der päpstlichen Kirche in den Predigten «mit kurzen Worten»

abzulehnen 114). Die Sehnsucht nach den Fleischtöpfen Aegyp-
tens blieb aber noch lange wach. Im Jahre 1557 musste verordnet
werden, ein Mann, der an einer Messe, Kirchweih oder Wallfahrt
teilnehme, werde mit zehn, eine Frau mit fünf Pfund gebüsst115'.
Und am 25. April 1560 wurde der Prädikant von Brittnau des
Kirchendienstes entsetzt, weil er seine Tochter ins Papsttum vermählt
hatte116'. Die Kanzelpolemik gegen katholische Lehren und Bräuche
wurde aber mit der Zeit immer unfruchtbarer. Auf der Synode von
1581 rügte deshalb Schultheiss von Mülinen: statt zu predigen, was
zur sittlichen Neuerung diene, hielten die Pfarrer Streitreden gegen
das Papsttum und seine Zeremonien, welche den Leuten gar nicht
mehr bekannt und daher auch gleichgültig geworden seien. Aber
noch 1717 wurde bestimmt, es dürfe niemand ausser Landes gehen,
es sei denn, er könne «durch authentischen gnugsamen Schein bey-
bringen, dass er annoch der wahren Evangelischen Religion zuge-
than» 117'. Falls sich erfinden sollte, «dass eine Person seine wahre
Religion geänderet, und der Römisch-Catholischen zugefallen, sollten
deren Mittel alsobald zu Oberkeitlichen Handen Confiscando bezogen
werden»118'. Burger, die eine Katholikin heirateten, verwirkten ihr
Burger- und Landrecht; ihr Besitz verfiel der Obrigkeit; sie verloren
ihre Erbberechtigung und sollten «als todne Persohnen gehalten
werden» 119). Die Prediger-Ordnung von 1748 verbot den Pfarrern,

U4) Berner-Synodus, S. 65 f.
115) Vgl. dazu Bern in seinen Rathsmanualen, II, 333.

116) Ebenda, III, 394.

117) «Ordnung Wie es in Wegzeuhung dess Mann- und Land-Rechtens der
Underthanen, und dero würcklich habenden oder nachwärts fallenden Guts halben
gehalten werden solle», Bern 1717, S. 5 f. — Vgl. BlbernGKA 1911, S. 149.

H8) Ebenda, S. 7.

119) «Milterung und Erläuterung dess Hoch-Oberkeitlichen Decrets vom
13. Septembris 1715 die catholische Weiber ansehend», 20. Mai 1716. — Grosses
Mandat 1716, S. 19.



207

fremde katholische Männer mit Töchtern des Landes zu kopulieren

120'. Diejenige von 1824 musste dagegen den veränderten Verhältnissen

Rechnung tragen; denn Bern war ein paritätischer Staat
geworden. Deshalb rechnete sie ganz selbstverständlich mit gemischten
Ehen. Sie sollten vom Geistlichen derjenigen Konfession eingesegnet
werden, welcher der Bräutigam angehöre, aber nicht bevor das obere

Ehegericht in Bern Kenntnis davon erhalten habe121'.

Die Konversion Carl Ludwig von Hallers (1820) zog aber noch
seinen Ausschluss aus dem Grossen Rat nach sich. Sie liess auch die
konfessionellen Unterscheidungslehren, die im 18. Jahrhundert
allmählich in Vergessenheit geraten waren, wieder aufleben, so dass

sich mehr als ein Berner Theolog gedrungen fühlte, die Differenzpunkte

zwischen Protestantismus und Katholizismus zum Gegenstand

einer literarischen Arbeit zu machen, wozu natürlich auch die
dritte Jahrhundertfeier der Reformation, die 1828 festlich begangen
wurde, anreizte. Selbst Albert Bitzius schrieb am 17. November 1821
seiner Stiefschwester aus Göttingen: «Wäre ich zu Hause, so setzte
ich mich auf der Stelle auf die Hosen und schriebe eine Vergleichung
unseres Systems mit dem katholischen, was manchem ehrlichen
Pfarrer bei den jetzt befohlenen Kontroverspredigten zur grossen
Erleichterung gereichen und den Schweiss trocknen, wohl auch manches

Ungereimte verhüten würde» 122'. Gleichzeitig reizten auch die
Antonianersekte und die Greuel von Wildensbuch die Apologeten,
so dass die Prediger-Ordnung von 1824 zur Zurückhaltung mahnen
musste. Wenn die christliche Wahrheit in öffentlichen Vorträgen
verteidigt werde, so solle dies ohne Schimpf- und Schmähworte
geschehen, «mit schonender Duldsamkeit gegen die Andersdenkenden»,

aber doch kräftig, durch bündige Vernunftbeweise oder deutliche

Schriftstellen. Der Pfarrer habe «auf jeden praktisch-schädlichen,

oder die Grundwahrheiten der christlichen Religion
untergrabenden Irrthum» aufzumerken. Er solle die Irrlehrer zu widerlegen

versuchen «durch überzeugende Gründe, aus Vernunft und
Offenbarung». Er übe liebreiche Schonung und verzweifle nicht an
der Möglichkeit, dass «am Ende durch die Kraft der Wahrheit und
durch Gottes Hülfe» das Licht besserer Erkenntnis doch aufbreche!
Wenn sich aber Sektengeist und Proselytenmacherei breitmachten,

120) Pr. 0.1748, S.40.
121) Pr. 0.1824, S. 23.

122) Albert Bitzius an Marie Bitzius, 17. November 1821 (Jeremias Gotthelfs
Briefe, Bd.I, 1948, S.49).



208

so solle er solche Irrlehrer und Unruhestifter vor sich bescheiden,
ihnen ihren Unfug vorhalten und wenn dies nichts fruchte, «diese

Widerspänstigen durch das Oberamt dem Kirchen-Rathe verleiden»

123'.

Damit sind wir bei den innerprotestantischen Gegensätzen
angelangt, die in Bern mit Nachdruck bekämpft worden sind. Der Idee
der Lehreinheit fielen in den 40er Jahren des 16. Jahrhunderts die
Lutheraner in Bern zum Opfer, bald darauf die Calvinisten. Im
Jahre 1598 musste Samuel Huber weichen, obschon er mit seinem
Universalismus bernischer Heilsauffassung gar nicht so fern stand.
Aber er war mit seiner Streitlust ein echtes Kind seiner Zeit und
stiess mit der Behauptung der electio universalis sogar bei den
Lutheranern auf Widerspruch124'. Luthers Einfluss blieb in der bernischen

Kirche bis ins Zeitalter des Pietismus ausgeschaltet.

Die Täufer wurden nicht zuletzt deshalb verfolgt, weil ihre Lehre
«der Helvetischen Evangelischen Glaubens-Bekandtnuss entgegen
laufft» 125'. Noch 1670 wurde ihnen vorgeworfen, sie besuchten die
Predigt nicht, die doch wesentlich sei zur Seligkeit und zur
zeitlichen und ewigen Wohlfahrt. Während im Luthertum längst die
Tendenz durchgedrungen war, die Täufer wegen ihrer Auflehnung
gegen die Obrigkeit und nicht wegen ihres Glaubens zu verfolgen —
also aus Gründen der Staatsräson 126' — blieben in Bern für die
Begründung ihrer Verfolgung dogmatische und politische Überlegungen

nebeneinander bestehen. Immerhin wurde doch schon' früh an
einem Punkt die absolute Intoleranz gegen die Täufer durchbrochen,
ohne allerdings für ihr Erdenschicksal von Bedeutung zu werden.
Auf eine Anfrage der Prädikanten Kunz und Ritter, ob die Täufer
auch selig würden und ob man sie an einem abgesonderten Ort
beerdigen müsse, antwortete der Rat am 6. Januar 1541: er wolle Gott
nicht in sein Urteil greifen, und Irrtum sei nicht immer verdamm-
lich; deshalb solle man die Leichen der Täufer auch nicht absondern

127'. Seit dem 18. Jahrhundert drückte die Regierung ihnen und
andern Separatisten gegenüber denn auch immer häufiger ein Auge

123) pr. 0.1824, S. 3 und 29 f. — Vgl. Pr. 0.1748, S. 55 ff.
124) Zu Samuel Huber vgl. Tillier, a. a. O. III, 573. — Otto Ritschi.

Dogmengeschichte des Protestantismus, Bd. IV, 1927, S. 134 ff., 148 ff.
125) «Nüw Mandadt... der Widertöufferen wegen», 1597, S. 5.

126) Walter Völker, Toleranz und Intoleranz im Zeitalter der Reformation,
1912, S. 239 f.

127) Bern in seinen Rathsmanualen I, 103.



209

zu. Die Bannisierung der Täufer kam aus der Mode. Die Prediger-
Ordnung von 1824 zeigt die gewandelte Situation deutlich an: das

Täufertum wird toleriert. Nur hat jeder Täufer die Geburt seines

Kindes dem Pfarrer seines Wohnorts innerhalb von drei Wochen
nach der Geburt anzugeben. Im übrigen gelte Paragraph 13 der
Vereinigungs-Urkunde des Bistums Basel mit Bern, folgenden Wortlauts:

«Die gegenwärtig existirenden Wiedertäufer und ihre
Nachkommen, werden des Schutzes der Gesetze geniessen, und ihr Kultus
wird geduldet werden, unter dem Vorbehalt: Dass sie zur
Regelmässigkeit der bürgerlichen Ordnung innerhalb einer von der
Regierung zu bestimmenden Zeit ihre Ehen, und die Geburt ihrer Kinder

in die öffentlichen Rodel einschreiben lassen; dass ihr
Handgelübde in Rücksicht der gesetzlichen Kraft die Stelle des Eides

vertreten, und im Fall von Widerhandlung den nämlichen Folgen
unterworfen seyn soll; und endlich, dass sie zwar, gleich den übrigen
Cantons-Angehörigen, zum Dienste der Auszüger und der Landwehr
verpflichtet seyn, hingegen aber sich, nach darüber bestehenden
Landes-Verordnungen, ersetzen lassen sollen» 128'.

Bern hat den kirchlichen Bann jederzeit abgelehnt und ihn sogar
anderswo, wie z.B. in Neuenburg, zu verhindern gewusst129'.
Dagegen übte die Obrigkeit ausgiebig den Ausschluss von den bürgerlichen

Rechten und die Landesverweisung. Am 25. Juli 1530 wurde
beschlossen: die Heiden sollten einen Eid schwören, «uss Mh. land
und piet und nit wider her, oder gestrafft wärden an lyb und
laben» 130'. Gegen hartnäckige Täufer statuierte man die «in Gottes
Wort nit ungegründete Landesverweisung wider die Halsstarrigen
und Unbekehrsamen» 131'. Als der Pietismus die bernische Staatskirche

zu infiltrieren und beunruhigen begann, suchte man ihn
durch den Associationseid zu neutralisieren. Wer ihn nicht leistete,
hatte auf seinen Sitz im Rat zu verzichten. Der Orientalist Samuel
Heinrich König, Nikolaus von Rodt, Burkhard Fellenberg und viele
andere wurden aus dem Land verwiesen. Um die gleiche Zeit — im
August 1698 — wurden mehrere Lausanner Studenten wegen ihres
Arminianismus von der Akademie ausgeschlossen. Der Pietismus
drang zwar siegreich durch und brachte in der Gestalt des Amsol-

128) Pr. O. 1824, S. 16 und 30.

129) Bouvier, Henry Bullinger, Reformateur et Conseiller oecumenique, 1940,

pag. 98.

130) Bern in seinen Rathsmanualen II, 290.

131) Ernst Müller, a. a. O. S. 186.



210

dinger und später Oberdiessbacher Pfarrers Samuel Lutz eine
gediegene Persönlichkeit hervor. Aber noch die Erweckungsbewegung
des 19. Jahrhunderts fand in Bern eine abwehrbereite Staatskirche
vor. Noch unmittelbar vor der Regeneration ist Karl von Rodt in
seinen amtlichen Funktionen als Kommissionsschreiber eingestellt
worden, weil er sich den Dissidenten angeschlossen hatte. Am 17.

August 1829 wurde er sogar auf unbestimmte Zeit aus dem Kantonsgebiet

gebannt, mit der Begründung: es liege der Obrigkeit ob, «die
Gesellschaft vor den gefährlichen Einwirkungen unruhestiftender
Sektierer zu schützen» 132'.

Zum Pflichtenkreis der Prädikanten gehörte u. a. auch die
Aufspürung von Büchern, die der Religion und Sittlichkeit gefährlich
werden konnten133'. «Unnütze üppige ergerliche Schriften und
gemahl feil zehalten» war nicht gestattet134'. Der Index verbotener
Bücher schwoll in Bern mit dem Auftreten des Pietismus gewaltig
an. Weisen wir nur auf zwei Beispiele hin. Am 26. Juni 1699 wurden
mehrere Werke verboten, die in der Geschichte der christlichen
Frömmigkeit einen beachtlichen Platz einnehmen: die Schriften der
Jane Leade, Hoburgs, Boehmes, Petersens, Taulers, Peter Poirets,
Weigels, Schwenckfeldts, die Theologia Deutsch, die Werke der An-
toinette Bourignon und der Guida spirituale des Michael Molinos.
Alle diese Schriften älterer und neuerer Mystiker und pietistischer
Spiritualisten müssten allerdings dem statischen Glauben des
orthodoxen Bern gefährlich erscheinen135'. Am 11. September 1743
erging an die Prädikanten und Schulmeister die Weisung, folgende
Bücher zu «arretieren»: «Kyburtzen Geistlicher Kalender, Schützen
Güldene Rosen, Sieg Volks Ewiges Evangelium, Dippelts Schriften

oder Demokritus Christianus, Grubers Weissagungen, Herrn-
hutische Tractätlein» 136'.

132) Mandat des Kleinen Rates vom 17. August 1829, fol. 60 (Staatsarchiv Bern).
133) Pr. 0.1748, S.45, 47 f., 57; Pr. 0.1824, S.27, 28, 30.

134) «Ernewerung Verbesserung und Vermehrung, Der Statt Bern Christlichen
Jüngst aussgangenen Reformation Satzungen, wider allerhand Wucherische, Vor-
theilige, Eygennützige, verkomnussen und Finantzen», 1628, S. 48.

135) Policey-Buch der Stadt Bern, Nr. 9 vom 22. Juni 1699, S.423f (Staatsarchiv

Bern). — Vgl. zum Pietismus in Bern W. Hadorn, Geschichte des Pietismus
in den Schweizerischen Reformierten Kirchen, 1901, S. 37 ff.

136) «President und Assessores der Marechaussee Commission der Statt Bern.»
Zitiert nach dem Brief der Landschreiberei Wangen an Pfarrer Samuel Schmid
in Melchnau (in meinem Besitz).



211

Der Berner Zensur fielen Voltaires «Pucelle» und Helvetius'
Abhandlung «De l'Esprit» zum Opfer, ebenfalls der angeblich in
Bern, in Wirklichkeit in Berlin gedruckte sogenannte Auszug aus

Fleurys Kirchengeschichte, dessen Vorrede von Friedrich II.
verfasst wurde. Es ist bemerkenswert, dass das orthodox sein wollende
Berner Staatskirchentum sich in der Verurteilung dieses Werks mit
dem aufgeklärten Papst Klemens XIV. auf der gleichen Stufe
befindet. Am 1. März 1770 verurteilte die Inquisition den Auszug aus

Fleurys Kirchengeschichte ebenfalls137'. Als Voltaire, ein «alter
hagerer Mann von grässlichem Angesicht», Bern besuchte, sahen ihn
die meisten lieber abreisen als herkommen, und nicht wenige
besorgten, «er hinterlasse ein schädlich Gesäm des Atheismi» 138'.

Zeichen der sich wandelnden dogmatischen Anschauungen war
allerdings auch die Auffassung Pfarrer Johann Rudolf Gruners von
Burgdorf, Voltaire hätte «besser verdient, als Servetus, verbrannt
zu werden» 139'. Für Schriften wider die Religion und die guten Sitten

gab es selbstverständlich keine Druckerlaubnis 140'. Der Zensor
Johannes Stapfer, ein Theolog, war aufs höchste empört, als im
Jahre 1783 die neue Typographische Gesellschaft die Neuausgabe
der Werke Voltaires druckte, ohne die Erlaubnis dazu eingeholt zu
haben. Er musste das Imprimatur zwar geben, aber manches, so die
«Pucelle», durfte doch nicht aufgenommen werden, was zur Folge
hatte, dass die Ausgabe ein finanzieller Misserfolg wurde, weil die
Berner anderswo die vollständige Ausgabe erstanden.

Man war auch in Bern lange Zeit so fest von der Siegeskraft des

göttlichen Wortes überzeugt, dass man das Verhalten der Ketzer und
Sektierer, die sich von den Kirchenlehrern nicht überwinden lassen
wollten, nur als aus böswilligem Trotz erwachsend auffassen konnte.
Man bedachte nicht, dass weder Predigt noch theologische Diskussion

die Kraft haben können, in jedem Fall zu überzeugen. Eine
Kirche, die ihren Glauben als die alleinige Wahrheit verkündet, ihn
mit der Bibel indentifiziert und damit göttlich legitimiert, hat Mühe
zu echter Toleranz durchzudringen. Wird dazu ihr Bekenntnis noch

137) Ludwig Freiherr von Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des
Mittelalters, XVI. Band, 2. Abteilung: Klemens XIV; Freiburg i.Br. 1932, S. 320.

138) Berner Chronik von 1701—1761, mitgeteilt von J. Sterchi, BlbernGKA
1913, S. 261.

139) Ebenda, S. 272.

140) «Reglement ansehend die Buchdrucker, Buchhändler und die, so Bücher
zum Lesen ausleihen», 15. März 1768, S. 10.



212

zu dem des Staats, so erhält sie eine unheilvolle Gewalt über die
Gewissen; denn dann fallen religiös-theologische und bürgerlich-
staaliche Intoleranz zusammen. Für die gottgeschaffene freie
Persönlichkeit, die allein für ihr Heil verantwortlich ist, bleibt dann
kein Raum mehr. Die schwere Frage, ob denn die Menschen
überhaupt den Unglauben bestrafen dürften, oder ob die Strafe nicht
vielmehr Gott allein zu überlassen sei, wird gar nicht empfunden.
Nach dem Apostel Paulus aber ist der Glaube nicht jedermanns
Ding. Wie soll man den Ungläubigen dann verfolgen dürfen? Herr
über den Glauben zu sein, steht nur dem Herzenskündiger zu!

Es ist immer wieder behauptet worden, die Kirchen und Staaten
des 16. und 17. Jahrhunderts hätten aus Selbstschutz intolerant sein
müssen. In diesem Sinn schrieb einst Calvin an den Berner Rat, er
sei nur aus Zwang unduldsam; die Bedrohung der Existenz seiner
Kirche nötige ihn dazu. Man muss sich aber fragen, ob eine Kirche
sich wirklich schützt, wenn sie verfolgt, um nicht verfolgt zu werden,

und ob sie die Wahrheit noch besitzt, wenn sie meint, sie mit
Feuer und Schwert verteidigen zu müssen. Zweifellos hat man die
Uniformität des Glaubens auch im bernischen Staatskirchentum
überschätzt und darob die Notwendigkeit der freien persönlichen
Glaubensentscheidung vergessen. So wurde aus Dynamik Statik, aus
freiem Geistwirken Institution und Tradition. Es gab zwar auch
in Bern Pfarrer, die für ein milderes Vorgehen gegen die Täufer
eintraten141'; aber sie drangen zu ihrer Zeit nicht durch und ihre
Einstellung bedeutete an sich noch nicht, dass sie das Täufertum
anerkannt hätten. Auf lange Zeit war der Stadtschreiber Nikolaus
Zurkinden der einzige Berner, der an hervorragender Stelle für
prinzipielle Toleranz einzutreten wagte. An Bullinger schrieb er:
«Meinungsverschiedenheiten werden in der Kirche Gottes immer
fortbestehen, da alle irgendwie geistig Veranlagten um die Wette
sich anstrengen, etwas herauszubringen, im Glauben, sie könnten
nahe an die Erkenntnis und Durchdringung der Gottheit herankommen»

142'. Und an Beza: «Ich habe dem Sterben grosser Gottesgelehrter
beigewohnt und dabei erfahren, wie es eigentlich weniger, aber

fester und von Herzen geglaubter Wahrheiten bedarf, um selig in
ein anderes Leben hinüberzugehen» 143'. Es dauerte lange, bis in

141) Beispiele bei Müller, a. a. O. S. 140 ff., 220 ff.
142) Zurkinden an Bullinger, 5.4.1575 (E. Bähler, Nikolaus Zurkinden von

Bern, 1506—1588, Zürich 1912, S.113).
143) Zurkinden an Beza, 17.3.1570 (Bähler, a.a.O. S.168).



213

Bern, an ebenso hervorragender Stelle und ebenfalls von einem
Laien ausgesprochen, wieder scharfe Töne gegen die Intoleranz laut
wurden144'. Nicht von ungefähr haben sich im 18. Jahrhundert auch
in Bern immer mehr Pfarrer auf andere als theologische Arbeitsgebiete

verlegt und in den Naturwissenschaften, als Kulturpioniere,
in Schule und Gemeinnützigkeit Wertvolles geleistet. Das war das

sturmfreie Gebiet, wo man nicht eingeengt war wie in der Kirche
und keine Verketzerung zu befürchten hatte. Aber durch die
unfreie Atmosphäre der Staatskirche sind doch allzu viele Pfarrer,
und meist nicht die schlechtesten, ihrer eigentlichen Aufgabe
entfremdet worden.

Der Staat sorgte jedoch schon dafür, dass die theologischen
Streitigkeiten nicht überwucherten und Ordnung und Buhe nicht
gefährdeten. Stets sind den Staatsmännern die sittlichen Probleme
wichtiger gewesen als die dogmatischen Einzelfragen, und das war
in Bern in besonderem Ausmass der Fall. Es ist nicht von ungefähr,
dass der Chronist Valerius Anshelm die eigentlich theologischen
Probleme der Reformation kaum berührt, sondern sich mit den
ethischen beschäftigt145'. Die bernische Neigung zur Temperierung
der konfessionellen Gegensätze ist schon oft empfunden worden146'.
Johannes Haller errang sich eine geachtete Stellung nicht zuletzt
deshalb, weil er sich von den kirchlichen und theologischen
Parteiumtrieben möglichst fernhielt und mässigend auf seine Kollegen
einzuwirken versuchte. Als zwischen Fädminger und Muskulus ein
Streit ausbrach über die Frage, ob beim Abendmahl gebrochenes
Brot oder Oblaten gebraucht werden sollten, ermahnte der Rat beide
zum Frieden und untersagte es, die Angelegenheit auf die Kanzeln
zu bringen. Weisen wir zum Schluss dieses Abschnitts auf das Idealbild

des Geistlichen hin, das Jeremias Gotthelf im lebensklugen, milden

und überlegenen Pfarrer von Gutmütigen gezeichnet hat und
das gut bernischer Art entspricht: «Der Pfarrer war ein gutmütiger,
heiterer Mann, um Glaubensformen zankte er nicht, aber in
Glaubenswerken eiferte er mit jedem; wie fromm er war, wusste Gott,
die Menschen hätten es ihm nicht angesehen» 147'.

144) Albrecht von Haller, Die Falschheit menschlicher Tugenden (Albr. v. Haller,

Gedichte, krit. durchgesehene Ausgabe von H. Maync, 1923, S. 110 f.).
145) F.A.Moser, Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung (Archiv

des Hist. Vereins des Kt. Bern, 1948, S.276).
146) Siehe z. B. Hans von Greyerz, Nation und Geschichte im bernischen Denken,

1953, S. 53.
147) Jeremias Gotthelf, Wie Anne Bäbi Jowäger haushaltet und wie es ihm

mit dem Doktern geht, 2. Teil, Bd. VI der Eugen Rentsch Ausgabe, S. 171.



214

Der staatskirchliche Charakter der ecclesia bernensis kommt
auch darin deutlich zum Ausdruck, dass sich die Obrigkeit ganz
selbstverständlich in die eigentlichen Aufgaben der Pfarrer, sogar
in ihre Predigtarbeit einmischte. Sie gestaltete seit 1528 die
gottesdienstlichen Formen als Staatsgesetz 148'. Sie setzte die Gottesdienstzeiten

fest, bestimmte die Länge der Predigten und führte Bettage
ein, wenn Pest, Kriegsgefahr, Teuerung das Land bedrohten. Der
Berner Rat kann für sich das Verdienst in Anspruch nehmen, als

erster (1794) den Gedanken eines eidgenössischen Bettags über die
konfessionellen Schranken hinweg vertreten zu haben149'.

Die Predigt hatte in erster Linie der Belehrung über den rechten
Glauben und der Pflanzung guter Sitte zu dienen. Die Verkündigung
der Frohbotschaft des Evangeliums trat zurück, obschon die Prediger-
Ordnungen darauf Gewicht legten150'. Manche Pfarrer sahen in der
Predigt hauptsächlich die Ausübung ihres Strafamts, worauf schon
der Synodus hingewiesen hatte 151', und betrachteten es als ihr von
Gott gegebenes Recht, von der Kanzel herab die Leute anzudonnern.
Fundament der Predigt hatte nach der Prediger-Ordnung von 1748
allein die Heilige Schrift zu sein, die «nach Unserer Helvetischen
Glaubens-Bekanntnuss, und anderen Symbolischen Bücheren, gemäss
Unserer nach Gottes Wort angenommenen Evangelischen Lehre»
erklärt werden sollte 152'. Dabei konnten sich die Prädikanten an die
Ordnung des Heidelberger Katechismus halten und die göttlichen
Wahrheiten systematisch darlegen, oder sie konnten die Bibel «nach
Form der Lehre des Gnadenbunds» auslegen — Zeichen für die
Tatsache, dass der Coccejanismus durchgedrungen ist —, oder sie
konnten schliesslich in lectio continua ein ganzes Buch behandeln

153'. Die Prediger-Ordnung von 1824 fügte diesen Möglichkeiten
noch bei, dass das Wort Gottes «nach richtigen exegetischen
Grundsätzen» erklärt werden solle 154'.

148) H. Rennefahrt, a. a. O. Bd. I, S. 155.

149) Rosa Schaufelberger, Die Geschichte des Eidgenössischen Bettages, 1920,
S. 86 ff.

150) Berner-Synodus, S.28L, 67; Pr. 0.1748, S.4f.
151) Berner-Synodus, S. 67 ff.
152) Pr. 0.1748, S.4f.
153) Pr. 0.1748, S. 9.

154) Pr. 0.1824, S. 5.



215

Die Pfarrer wurden angehalten, ohne Ansehen der Person zu
reden, sich keinen fleischlichen Anhang zu schaffen oder Parteiungen
anzurichten 155'. Die Prediger-Ordnung von 1748 ermahnte sie, das

Evangelium nicht mit menschlicher Weisheit zu verkündigen, ihre
Predigten «nicht mit prangenden Worten» zu schmücken, sich «aller
harten Austruckungen» zu enthalten, keine persönlichen Ausfälle
zu machen und nicht zu reden, was «der gegenwärtigen Welt gemäss,
und anmüthig ist, und die fleischlichen geilen Ohren gar frundlich
zu gegen kützlet»156'. Sie sollten sich auch nicht «einer allzuschlechten,

verächtlichen Mund-Art» bedienen157'. 1824 heisst es, man solle
nicht mit «hochtrabenden, schwerverständlichen oder ausländischen
Worten und Aussprache» den Vortrag verkünsteln, aber sich doch
auch nicht einer «unedeln unwürdigen Sprache bedienen», nicht
«nach Lobsprüchen und Bewunderung haschen» und nicht bloss die
Forschungen weltlicher Weisheit auf die Kanzel bringen, als ob man
sich des evangelischen Christentums schämte 158'. Was 1587 noch völlig

ausserhalb des Gesichtkreises lag, war 1748 vorgesehen und 1824
in voller Blüte: die spezielle Predigt. Die Ordnung von 1824 räumte
ein, man wolle die Freiheit des Prädikanten nicht allzu sehr
einschränken. Dieser solle bei der Stoffwahl sogar zuweilen auf seine
eigene Gemütsstimmung und vorhergegangene Privatlektüre
eingehen. Endlich einmal Rücksichtnahme auf persönliche Frömmigkeit!
Ausführlich ist auch von den Predigten am Bettag, an den
Passionssonntagen, von Huldigungs-, Ernte-, Weinlese- und Schulpredigten
die Rede 159'.

Die Prediger-Ordnung von 1748 legte den Pfarrern nahe, zu
Beginn ihrer Predigttätigkeit das, was sie zu sagen hätten, fleissig
aufzusetzen, und 1824 wurde ihnen sogar angeraten, in den ersten fünf
Jahren ihr Manuskript auswendig zu lernen, damit die Beligion
nicht durch einen nachlässigen Vortrag den gebildeten Zuhörern
zum Ekel werde160). Die Ordnung von 1587 befahl den Pfarrern
direkt, frei zu reden und nicht eine «Schreibe» abzulesen, «das spött-
lich ist anzusehen» und bei den Zuhörern alle Frucht und Gnade
wegnehme. Aber diese heroische Bestimmung scheint nicht durch-

155) Berner-Synodus, S. 73.

156) Pr. 0.1748, S. 4 ff. So schon im Berner-Synodus, S. 75.

157) pr. 0.1748, S. 8.

158) pr. 0.1824, S. 4.

159) Pr. 0.1748, S.10; Pr. 0.1824, S. 5 ff.
160) pr. 0.1824, S. 4.



216

gedrungen zu sein. Im Jahre 1614 wurde es wenigstens als etwas
Neues empfunden, dass die jungen, frisch von der Akademie
kommenden Prediger «aus freyer gedächtnus» redeten, und in Biglen
konnte man erst 1637 freie Predigten hören161'. Die Obrigkeit aber

drang immer wieder darauf, dass frei gesprochen werde. Als im Jahre
1774 Pfarrer Emanuel Schär zu Wengi dazu ermahnt werden musste,
entschuldigte er sich mit «siner schwachen gedächtnuss und
Melancholien, mit welchen er überfallen wird»162'. Dem englischen Reverend

John Carne machte eine Predigt, die er im Jahre 1828 in
Meiringen hörte, nicht zuletzt deshalb Eindruck, weil sie frei gehalten
wurde163'. Das Freireden hatte aber auch seine Tücken, wie der
oberste Dekan der Berner Kirche, Samuel Studer, der Onkel Jeremias

Gotthelfs, 1828 bei der Jahrhundertfeier der Beformation
erfahren musste. Er geriet bei seiner Festpredigt ins Stocken, «sodass

er bisweilen mehrere Minuten in seiner Rede nicht mehr fortfahren
konnte» und peinlichstes Aufsehen erregte, um so mehr als der
Schultheiss Emanuel Friedrich von Fischer beim gleichen Anlass
seine glänzende Beredsamkeit ins schönste Licht zu stellen wusste 164'.

Verpönt und von Obrigkeitswegen abgestellt waren die zu
langen Predigten. Der Berner Synodus setzte die Dauer des
Gottesdienstes auf eine Stunde fest165'. Aber daran hielten sich die Pfarrer
sehr oft nicht, weil gründliche Behandlung des Textes und
ausgebreitetes Wissen als Zeichen besonderer Begabung galten. Unendliches

Auswalzen des Bibelwortes verwechselte man aber allzu oft
mit Tiefe der Besinnung und theologischen Wissenskram mit
Bildung. So musste das Mandat vom 28. September 1691 wieder gegen
die zu langen Predigten vorgehen, wie überhaupt das ganze 17.
Jahrhundert hindurch ein zäher Kampf gegen sie geführt worden ist166'.
Das Mandat stellte sie mit der seltsamen Begründung ab, sie böten
Anlass zur Vermehrung der Täuferei.

Schon Melanchthon hatte geklagt, das viele Predigen verderbe
die Predigten. Für die Wahrheit, die zweifellos in diesem Ausspruch

161) Pr. 0.1587 (unpaginiert). — H. Türler, Chronikalische Notizen aus Biglen,

BlbernGKA 1924, S. 319.

162) E. Kocher, a. a. 0. S. 13.

163) Siehe August Schirmer, Die Schweiz im Spiegel englischer und amerikanischer

Literatur bis 1848, Zürich und Leipzig 1929, S. 358.

164) BlbernGKA 1921, S. 216.

165) Siehe auch Pr. 0.1748, S. 13. — Vgl. BlbernGKA 1913, S. 185, 188.

166) BlbernGKA 1913, S. 185, 188, 284 f., 287 f.



217

Hegt, hatte man aber im 16. und 17. Jahrhundert kein Sensorium.
Der Synodus setzte den Sonntag, Montag, Mittwoch und Freitag als

Predigttage auf dem Land fest, in der Stadt wurde in gefahrdrohenden

Zeiten jeden Tag gepredigt. Jeder sollte sich so viel als möglich

bestreben, diese Predigttage innezuhalten, auch wenn nicht
mehr als ein oder zwei Zuhörer zugegen seien167'. Schon die
Prediger-Ordnung von 1587 reduzierte die Predigten auf dem Land auf
drei, und dazu gehörte erst noch der zehn Jahre früher bei Anlass
einer Pestseuche eingeführte wöchentliche Bettag. Dem hinlässigen
Pfarrer wurde Strafe angedroht. Auf dem Land durfte immerhin
während Heuet, Ernte und Herbstarbeit die eine der beiden
Wochenpredigten unterlassen werden. Nach der Prediger-Ordnung von 1748

findet nur noch eine Wochenpredigt, am Donnerstag oder Freitag,
statt. Sie sollte der Erklärung eines biblischen Buches, vornehmlich
aus dem Neuen Testament dienen, und die Leute sollten dazu
angehalten werden, ihre Piskatorbibel mitzubringen, damit sie der
Erklärung und Nutzanwendung besser folgen könnten und die
göttlichen Wahrheiten ihnen um so grösseren Eindruck machten 168'. Wir
dürfen in dieser Bestimmung einen Überrest der ehemaligen
«Prophezei» sehen, die in den Beformationsjahren eine so grosse Rolle,
besonders in Zürich, gespielt hat. In Biel, wo der Mittwoch oder
Freitag als Predigttage galten, beriet man sich 1753 darüber, ob die
Wochenpredigten «nit mit mehrerer Erbauwung und Nuzen der
Kirchen in eine katechetische Action zu verwandlen seye» 169'. Im Jahre
1824 war die Wochenpredigt vielerorts schon völlig in Abgang
gekommen. Deshalb setzte sich die Prediger-Ordnung dafür ein, dass
sie wiederhergestellt oder beibehalten werden müsse. Wo keine mehr
stattfand, wurde dem Pfarrer freigestellt, sie durch eine Kinderlehre
zu ersetzen 170'. Zugleich wurde er ermahnt, gut vorbereitet die Kanzel

zu besteigen und sich durch die geringe Zahl der Zuhörer nicht
von der Erfüllung seiner Pflicht abhalten zu lassen171'. Tatsächlich
waren viele Prädikanten längst nachlässig geworden. David Müslin
berichtet über sein Vikariat in Siselen, der Pfarrer, «vom ersten
Adel von Bern», habe sich auf skandalöse Weise um die Wochen-

167) Berner-Synodus, S.lOOf. — Pr. 0.1824, S. 9: man solle predigen, auch
wenn nur drei Zuhörer da wären.

168) pr. 0.1748, S. 16.

169) Hans Jaggi, Johann Konrad Gottfried Wildermet, BlbernGKA 1925, S. 179.

170) pr. 0.1824, S. 9 f.
171) Pr. 0.1824, S. 9.



218

predigt herumgedrückt. «Er liess in der Woche zwar läuten, aber
auch den wenigen in der Kirche Versammelten durch den Küster
unter irgend einem Vorwande bedeuten, er könne heute nicht
predigen. Sie sollten in's Pfarrhaus kommen, er wolle ihnen ein Glas
Wein einschenken lassen» 172'. Man kann es begreifen, dass manche
Pfarrer ermüdeten; denn die Werktagspredigten waren im
allgemeinen sehr schlecht besucht. Schon 1533 klagten die Prediger von
Burgdorf über Nichtbeachtung des Gottesdienstes, und Ähnliches
vernehmen wir immer wieder173'. Es kam vor, dass zur Wochenpredigt

nur die Frau oder Magd des Pfarrers oder überhaupt
niemand erschien.

Die Obrigkeit setzte auch die Zeit des Gottesdienstes fest. Nach
einem Beschluss vom 27. Februar 1528 begann in der Stadt die
Wochenpredigt um sechs Uhr, damit die Arbeit möglichst wenig
beeinträchtigt werde. Alle Mitglieder des Täglichen Rats hatten sie

zu besuchen, und an sie schloss sich von 7 bis 10 Uhr die
Ratssitzung174'. Nach der Prediger-Ordnung von 1748 fand der Gottesdienst

auf dem Land zwischen sieben und neun Uhr statt. Der
Besuch der Sonntagspredigt war obligatorisch175'. Der Gottesdienst
hatte eine betont kirchliche Eigengesetzlichkeit, er war «Kirchlichkeit

auf Staatsgebot»176'. Es ist verständlich, dass Beat Ludwig
von Muralt, der von der englischen Aufklärung her und aus
Empörung über die Verfolgung der Pietisten gegen das Staatskirchentum

aufgebracht war, sich weigerte, die Sonntagspredigten zu
besuchen, weil befohlener Gottesdienst gar kein Gottesdienst sei. Er
musste seine Renitenz am 15. Februar 1700 mit der Bannisierung
bezahlen 177'.

172) A.Haller, David Müslin, Berner Taschenbuch auf das Jahr 1872, S.U.
173) H.Merz, Zur Geschichte der Pfarrkirche in Burgdorf, BlbernGKA 1922,

S. 141. — Siehe auch Grimmeishausens burleske Anekdote über den schlechten
Predigtbesuch in der Schweiz (Simplicianische Schriften: «Das wunderbarliche
Vogelnest», hg. v. Hans Heinrich Borcherdt, I, S. 232 f.).

174) Die Werktagspredigten haben im Berner Münster offenbar bis in die
zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts von 6 bis 7 Uhr stattgefunden («Unterrichtszeit

und Mahlzeiten im alten Bern», BlbernGKA 1919, S. 178). Seit 1673 begannen
sie um 8 Uhr (Ad. Fluri, Rituale ecclesiae bernensis, 1673, BlbernGKA 1913,
S. 279 f.

175) So schon im Täufermandat vom 31. Juli 1531.
176) Wernle, a. a. O. I, 73. — Carl Damour, Die Epochen des Protestantismus,

1935, S. 24 ff. — Vgl. auch Helene Stokar, Sonntagsgesetzgebung. Ein Überblick
bis in die Gegenwart, 1949.

177) Sammlung bernischer Biographien II, 1896, S. 1 ff.



219

Schon am 10. April 1530 wurde festgesetzt, wer an den Feiertagen

nicht am Gottesdienst teilnehme, werde gebüsst, wobei die
eine Hälfte der Busse den Weibeln, die andere den Sigristen
zufallen solle178'. Ein rigoroser Fall ereignete sich 1531: Der Venner
Isenschmid wurde seines Venneramts entsetzt, weil er das Abendmahl

geschwänzt hatte. Er musste allerdings schon früher verwarnt
werden und hatte seine Stellung durch haltlose Beschuldigungen der
Prädikanten erschüttert179'. Die Obrigkeit hatte ein Interesse daran,
ihre Untertanen zu gottesfürchtigen Christen zu erziehen. Daher
drohte noch die Chorgerichtssatzung von 1667 für zwei- bis
dreimaliges Schwänzen etliche Tage Gefangenschaft an, wenn keine triftige

Entschuldigung beigebracht werden könne und man vorher
gewarnt worden sei180'. Das Überwachungssystem, das eingeführt
wurde, stellt allerdings einen verfehlten Versuch dar, den biblischen
Gedanken von der gegenseitigen Verantwortung der Gemeindeglieder

zu verwirklichen. Die Mahnpflicht, die noch nach der Prediger-
Ordnung von 1824 von den Pfarrern geübt werden musste, wurde
oft zur reinen Denunziation181'. Den Armen, welche die Predigt
nicht besuchten, wurden die Almosen zurückbehalten, was der
Ausnützung einer Notlage gleichkam182'. So musste der Gottesdienstbesuch

zu einer neuen Werkgerechtigkeit werden, die durch die dabei

zur Schau getragene Feierlichkeit noch vermehrt worden ist.
Schon durch die Kleidung sollte die Würde des Gottesdienstes
dokumentiert werden. Wer nicht mit dem Mantel «als dem rechten
Kirchen-Habit» erschien, wurde mit zehn Pfund gebüsst, mit einem
Pfund, wer «in der Grawatten» statt «im Rabat» daherkam. An den
Kommunionstagen hatten alle vermöglichen Frauen und Töchter in
schwarzer Kleidung anzutreten, bei drei Pfund Busse. Sonderlich
der geistlichen Herren «Weiber und Tochteren» sollten in der
Kleidung eine solche Ehrbarkeit zeigen, dass andere daran erbaut
würden183'. So wollte man auch in Bern bis zu einem gewissen Grad
schon am Zuschnitt der Kleider die Frömmigkeit abmessen!

178) Bern in seinen Rathsmanualen III, 351.

179) Ebenda III, 353. — Vgl. dazu Th. de Quervain, a. a. O. S. 36.

180) «Der Statt Bern Chorgrichts Satzung», 1667, S.30.

181) Pr. 0.1824, S. 7.

182) «Bättier Ordnung» vom 21. November 1690, S. 6.

183) «Ordnung Wider den Pracht und Überfluss in Kleideren, wie auch
andere Excessen und Üppigkeiten in der Statt Bern», 1708, S. 21.



220

Das Volk aber rächte sich für den Predigtzwang oft genug durch
unwürdiges Gebaren, Schabernak und Trotz, nicht unbegreiflich
bei dem nüchternen Wortgottesdienst, welcher der Gemeinde

sozusagen keine aktive Teilnahme am kultischen Handeln gewährte.
Selbst die Studenten der Theologie, welche zu den exercitiis pietatis
gezwungen wurden184', gebärdeten sich nicht immer so, wie sie es

hätten tun sollen. Der Officiarius hatte die während der Predigt
Schwatzenden, Schlafenden, Lesenden, Schreibenden usw. zu notieren

und nachher öffentlich abzulesen 185'. Mancher wurde in den im
allgemeinen recht dunkeln Kirchen wider seinen Willen und zum
Ärger des Prädikanten vom Schlaf übermannt. Da konnte er denn von
der Kanzel her rauh angefahren werden, wie es etwa Peter Schwander,
Prädikant zu Wynigen, tat, dem am 21. Mai 1632 vorgehalten wurde,
er habe geschrien: «Hörend uf schlafen, dz üch Gott schand. Item:
Gabend dem Schläfenden eine Däschen, dz er über den Stull us hin
fallt. Item: Ich glaub, dz üch der Tüfel entschläft heige» 186'. Man
nahm sogar Hunde mit in die Kirche, was jedoch im Jahre 1759

abgestellt wurde, weil sie «durch ihr Geläuf und Bällen Distractionen
verursachen»186"'. Chorrichter, Heimlicher und Chorweibel hatten
die Predigtstörer zu verzeigen. Die Chorgerichtsmanuale sind voll
von Verhandlungen über Polterer und Branntweintrinker, «Tabäck-
ler» und solche, die auf den Boden spucken oder sonst irgendwie
den Kirchenraum entweihen. Es ist die Rede von solchen, die
verspätet an ihren Platz schleichen oder vor Erteilung des Segens
«nach alter gwonheit seuwisch darauss lauffen». Manche stehen auf
dem Kirchhof herum, statt die Predigt anzuhören. Man hat sich mit
Männern zu befassen, die mit aufgesteckten Federn und in «ala-
modischen» Kleidern erscheinen, mit Frauen, die üppig und prächtig

daherstolzieren, mit solchen, die sich um einen Kirchenstuhl
drängen 187', sich zanken und schlagen, mit Betrunkenen, die in der
Weinfeuchte während dem Gottesdienst eine Unzucht begehen
(Erbrechen), mit Armen, die den Gottesdienst schwänzen, sich aber dann

184) «Unterrichtszeit und Mahlzeiten im alten Bern», BlbernGKA 1919, S. 178.
185) F. Haag, Die Hausordnung der Kollegianer im Barfüsserkloster zu Bern

im 16. und 17. Jahrhundert, BlbernGKA 1912, S. 218 ff.
186) H. Buchmüller, Die bernische Landschule von 1628—1675, BlbernGKA

1910, S.111.
186a) Publikation der Canzlei Bern vom 9. Mai 1759.

187) Die konzessionierten Kirchenstühle sind — ohne Entschädigung — erst
1848 durch Dekret des Grossen Rates aufgehoben worden (Ed. von Rodt,
Kulturgeschichtliches aus Bern aus dem 19. Jahrhundert, BlbernGKA 1924, S.239).



221

vor dessen Ende an die Kirchtür heranmachen, um das dort ausgeteilte

Almosenbrot in Empfang zu nehmen, usw.188'. Der Zerfall der
Gottesdienstlichkeit setzte nicht erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts

ein 189'. Er ist schon viel früher zu bemerken und konnte durch
keinen Zwang aufgehalten werden.

Wir müssen es uns versagen, näher auf die Berner Predigten
einzugehen, die gedruckt oder im Manuskript aus der Zeit des Staats-
kirchentums vorliegen. Man darf von ihnen im allgemeinen nicht
zu viel erwarten. Sie bewegten sich meist in ausgefahrenen Geleisen.
Die unendlich oft wiederholten Gedanken standen dem Prediger
immer zur Verfügung; einer grossen Anstrengung bedurfte es nicht,
sie jeweils zu reproduzieren. Originalität galt eher als verdächtig,
wurde jedenfalls nur von wenigen angestrebt. Wie leicht es einem
Routinier fallen musste, aus dem angesammelten Schatz seiner
Predigten zu extemporieren, zeigt etwa die idyllische Nachricht aus
Lauterbrunnen, Ende des 18. Jahrhunderts. Pfarrer Johann Unger
vergnügte sich an einem Sonntagmorgen auf einer improvisierten
Eichhörnchenjagd, bis die Glocke den Selbstvergessenen auf die
Kanzel rief. Er soll gerade an diesem Sonntag besonders «zu aller
Gefallen gepredigt» haben 190'. Erschöpfend und gründlich zu
predigen, war im Zeitalter der Orthodoxie Gebot. Es galt als grosses
Verdienst, über wenig Worte möglichst viel sagen zu können, gleichgültig

ob die Geduld der Zuhörer auf die Folter gespannt wurde
oder nicht. Im Jahre 1661 schrieb ein Pfarrer nach der
Kirchenvisitation in sein Tagebuch: «Der Prediger machte es wohl lange, er
hatte schon eine Stunde geredet, da er zur Erklärung des Textes
überging» 191). Albrecht Aechler predigte in Aarwangen über die 25
Verse des Judasbriefes vom 11. Oktober 1691 bis zum 10. Januar
1697, «wäry allso hiemit 5 Jahr und 3 monat weniger ein tag undt
hat darauss gehabt ein hundert und 95 predigen und darvon manche
Schönj Lehr und underricht geführt» 192'. Im Nachlass des Dekans

188) Willy Pfister, Das Chorgericht des bernischen Aargaus im 17. Jahrhundert,

Diss. Zürich 1939, S. 54. — Vgl. BlbernGKA 1924, S. 112.

189) So Wende, a. a. O. Bd. II, S. 531 f., 540 ff.
190) W. Joss, Eine Kanzelrede gehalten von Pfarrer Unger in Lauterbrunnen,

nach der Staubbachkatastrophe vom 7. August 1791, BlbernGKA 1909, S. 223 ff.
191) Rob. Ischer, Die kirchlich-religiöse Sitte im Volksleben der Gegenwart,

1891, S. 39.

192) J, Keller-Ris, Chronik der Gemeinde Bannwil und derselben Umgegend
von 1659 bis 1707, BlbernGKA 1915, S. 11.



222

Hummel sollen sich 1000 Predigten über den Kolosserbrief und 117
über den Propheten Haggai befunden haben!

Manche Prädikanten haben auf und unter der Kanzel einen
robusten Kampf gegen das Laster und alles, was ihnen als solches

erschien, ausgefochten. Kraftvolle Gestalten sprengten die unerlaubt
Tanzenden auseinander und «anatomierten die Geigen ob dem Kopf
des Spielmanns in tausend Stücke» 193'. Oder sie donnerten in der
Predigt los und stichelten auf die Leute, wie jener Pfarrer Brugger
in Meikirch, der um das Jahr 1710 an einem Fastnachtssonntag
ausrief: «die Weiber seien dissmahlen ob einem Teufflischen Werck,
sie backen Höllküchli» 194). Als die Frau des Landvogts Johann
Budolf von Stürler, eine reiche Holländerin, in ihrem palastähnlichen
Haus an der Spitalgasse (heute das Haus Büfenacht) gegen Ende des

18. Jahrhunderts grosse Glasscheiben in die Fensteröffnungen
einsetzen liess, rief diese Neuerung bei den ehrbaren Leuten so heftigen
Unwillen hervor, dass der Pfarrer der Heiliggeistkirche in der
Bettagspredigt, nach der Richtung des sog. Kirchbergerhofes weisend,
bemerkte: «Siehe da, Sodom und Gomorra!» 195'.

Hin und wieder ist im alten Bern aber auch — wie es der Synodus

vorsah — die Obrigkeit apostrophiert worden. Greifen wir als

Beispiel die Reformationspredigt des Samuel Lupichius heraus, die
er am 7. Januar 1728 in Bern gehalten hat, zum Zeichen dafür, dass

der alte Sinn doch auch zu dieser Zeit noch nicht ausgestorben
war196': «Wohlan denn, ihr Regenten und Väter des Landes! die ihr
nicht nur Stuhlerben, sondern Ruhmerben des löblichen Religionseifers

Eurer seligen Vorfahren sein sollt. Trettet in die Fussstapfen
des frommen Königs Josia und nehmet das so nötige und wichtige
Werk der Sittenverbesserung zur Hand. Reformiert zuvorderst auf
dem Rathaus nicht allein durch heilsame Mandate und Ordnungen
— daran hat es uns niemals gefehlt — sondern auch durch heilige
und unparteiische Handhabung derselben, als ohne welche die Gebot
nichts anderes als ein Schreckenbild ohne Leben sind, dann

Gebieten ohne Straf und Macht
Macht Herren und Gebot veracht.

193) Pfister, a. a. 0. S. 68.

194) E. Kocher, a. a. O. S. 14.

195) E. v. Rodt, Die Veränderungen des Stadtbildes Berns in den letzten
Jahrhunderten, BlbernGKA 1921, S. 317.

196) Blösch, a.a.O. Bd. II, S. 125, behauptet, der alte Sinn sei 1728 nicht mehr
da gewesen.



223

Nehmet doch mit Pinehas den Eifer-Spiess zur Hand und gebet denen

täglich überhand nehmenden Gräueln und Lastern einmal den Herz-
Fang und Todes-Stich! Schaffet ab das ärgerliche und höchst
unanständige Pfrund-Geläuff Schaffet ab die langwierigen Prozesse
und Tröl-Händel, da es öfters denen streitenden Parteien wie denen
Patienten in der Cur eines langsamen Arztes gehet, darin sie lieber
sterben als gesund werden möchten, oder wie den Schafen in den
dicken Gebüschen und Dornhecken, darin sie anstatt Schirm und
Schutz zu finden die Wolle verlieren und solche schädliche Blutegel
sich ihnen anhängen, die ihnen das Gelt aus dem Beutel, das Blut
aus den Adern und das Mark aus den Beinen aussaugen, dadurch
das ganze Land verarmet und jämmerlich erschöpft wird. Schaffet
ab die Debauchirten, Müssiggang, die Trunkenheit, das Fluchen,
das Schweren, die Sauf-, Spiel- und Schlupfwinkel, samt aller
leichtfertigen Canaille und verdächtigem Huren Gesindel, so sich in dieser
Stadt aufhaltet, wie Eure sei. Regiments-Vorfahren grad nach der
Reformation auch getan, da sie zu diesem End hin das Chorgericht
aus geistlichen und weltlichen Gliedern aufgerichtet, die löbliche
und nützliche Chorgerichts-Satzung — die aber jetzt gleich dem

grossen Mandat fast wie ein ausgedienter Calender ist —
herausgegeben, die Hurenhäuser zerstört, die Huren und Dirnen, die eine

ganze Gasse bewohnten und anfüllten (wohl viel, aber jetzt finden
sich in allen Gassen) zur Stadt hinaus gejagt und verwiesen haben.
Bauet Disciplin- und Zuchthäuser auf für die verderbte und
verwilderte und libertinische Jugend, die alle Bande der Ehrbarkeit
zerreisst, alle göttlichen und weltlichen Gesetze verspottet und alles
Joch der väterlichen und mütterlichen Zucht und Besserung von
sich wirft Machet euch Freunde von eurem grossen Mammon
eurer reichen, köstlichen und vortrefflichen Korn-, Wein- und
Salzsegen. Bichtet aller Orten Gedenk-Säulen auf durch eure Guttätigkeit

und Almosen. Verewiget die Gedächtnis dieses Jubel-Jahres
durch Stiftungen und Vergabungen an Kirchen und Schulen oder
sonst durch fürstliche und freiwillige Ausspendung und Anwendung
der geistlichen Güter, die euch in der Reformation von Rechtes

wegen heimgefallen und die ihr damals also zu verwalten versprochen,

dass ihr sie nicht auf euren eigenen Nutzen verwenden,
sondern Gott und den Menschen damit gute Rechnung tragen wollet.
Vergesset keinen derer, die am geistlichen Pflug arbeiten, und
gedenket sonderlich derjenigen Predigern, die in den Wildnissen,
Felsenklüften und Einöden wie die Tauben kirren und wegen drückender

Beschwerdnus und Armut ihr Amt mit Seufzen verrichten müs-



224

sen. Reformirt hierauf im Gotteshaus durch eifrige Beförderung und
ernstliche Handhabung der reformirten und orthodoxen Wahrheit...
In der Reformation fanden sich die Wiedertäufer, kurz vor dem
vorigen Jubeljahr breiteten sich die Arminianer aus, und jetzt um das

zweite Jubiläum sind der Naturalisten, Deisten, Separatisten, Spino-
zisten und Atheisten leider so viel geworden, dass die Reinigkeit und
Heiligkeit der reformirten Lehr in grösster Gefahr und Verachtung
laufet, wenn ihr nicht, die ihr Gottes Statthalter und Pfleger und
Säugammen der Kirche seid, in die Lücken Zions trettet» 197'. Diese
Auslassungen hat kein geringerer als Jeremias Gotthelf mit eigener
Hand kopiert. Auch er verstand es, die Obrigkeit zu apostrophieren.
Aber seine beiden 1839 und 1840 gedruckt herausgekommenen
Bettagspredigten konnten nur anonym erscheinen. Ihre aggressive Art
hätte ihm schwerste Verfolgung zuziehen können. Sie verhalten sich
zu der Jubelpredigt des Lupichius und zu den ebenfalls kräftigen
Bettagspredigten David Müslins wie der Vollender zum Anfänger,
der Meister zum Schüler.

Gegenüber der Predigt und der Unterweisung trat in der
bernischen Staatskirche die Seelsorge über Gebühr zurück. Der Synodus

von 1532 hielt die Prediger zwar an, die Pfarrkinder von Haus
zu Haus zu besuchen, über den Weg der Seligkeit zu belehren und
ihnen Busse zu verkündigen 198'. Und die Prediger-Ordnung von 1748
gab detaillierte Vorschriften über die Besuchszeiten. In der Stadt
sollte das ganze Jahr hindurch «Seelsorge» getrieben werden, auf
dem Land vom Verenatag bis Ostern, wo der Landmann meist zu
Hause sei199'. In der Ordnung von 1824 finden sich sogar Ansätze
zur speziellen Seelsorge, indem nicht nur über die Besuche bei den
Kranken, sondern auch über die Behandlung der Schwermütigen
und der in ihrem Gewissen Geängstigten ausführlich gesprochen
wird200'. Vorher wurden die persönlichen Bedürfnisse der Leute
kaum beachtet, und es fehlte weithin nicht nur die psychologische
Einfühlungsgabe, sondern auch das feinere ethische
Unterscheidungsvermögen. Zudem waren einzelne Gemeinden viel zu weit-

197) Nach einer Kopie von Gotthelfs Hand im Gotthelf-Archiv der Stadtbibliothek

Bern.
198) Berner-Synodus, S. 102 f. — Über den Besuch der Kranken: ebenda S. 103.
199) Pr. 0.1748, S.47; vgl. Pr. 0.1824, S. 28 f.
200) pr. 0.1824, S. 31 f., vgl. S. 34.



225

läufig, wie z. B. Heimiswil, das bis 1703 ohne Seelsorger war, was
das Volk auf den zerstreuten Höfen zu den Täufern und Separatisten

hinführen musste201'. Die Hausbesuche des Pfarrers hatten
meist den Charakter eines Examens, hatte er doch zu kontrollieren,
ob die Kinder getauft seien, ob verderbliche Bücher gelesen würden,
die Paten für den Einbund, die Kindbett- und Neujahrsbescherung
zusammen nicht mehr als die bewilligte alte Dublone oder höchstens
zwei Dukaten ausgegeben hätten und anderes mehr. Nicht von
ungefähr musste die Prediger-Ordnung von 1748 die Pfarrer ermahnen,
die Besuche «mit aller Sanftmuth» zu verrichten202'. Dass es zu einer
wirklich eingehenden Seelsorge meist nicht kommen konnte,
begreift man, wenn man bedenkt, zu was allem der Pfarrer gebraucht
wurde. Er hatte neben den schon genannten Pflichten im Eid zu
unterweisen, die Ehen einzusegnen, die Kirchen- und Almosenrechnungen

zu überwachen203', die Rodel zu führen und die Arbeiten
des heutigen Zivilstandsbeamten zu verrichten.

Vor allem aber war er belastet durch den kirchlichen Unterricht
und die Sorge für die Schule. Von Mitte März bis Ende Oktober
hatte er alle Sonntage um ein Uhr eine Kinderlehre zu halten, die
von allen zu besuchen war, «insonderheit aber von den Schul-Kin-
deren, jungen Leuten, Knechten und Mägden»204'. Er musste in
diesen Kinderlehren den Berner oder Heidelberger Katechismus
erklären, letztern nach der Prediger-Ordnung von 1748 in zwei
Sommern, nach derjenigen von 1824 wenigstens in vier205'. Von Anfang
Wintermonat bis Ostern sollte jeweils am Montag ein Examen der
Alten stattfinden, an dem alle zugegen zu sein hatten und nur die
Ratsglieder der Munizipalstädte, die Chorrichter und Gerichtssässen
auf dem Land von den Fragen, die man dem Heidelberger entnahm,
dispensiert waren. Mancher Pfarrer mochte da nach Noten und Kanten

schulmeistern. Wenigstens musste die Prediger-Ordnung von
1748 ermahnen: «In diesen Examinibus sollen die Prediger beschei-
denlich und liebreich mit den Zuhöreren umgehen; So dass ihre
Unterweisung mehr einem Religions-Gespräch, als aber einer Catechi-

201) W. Hämmerli, Bilder aus Heimiswils kirchlicher Vergangenheit, Bibern
GKA 1914, S. 24 ff.

202) Pr. 0.1748, S.47; ähnlich Pr. 0.1824, S. 28.

i 203) Über die Überwachung der Kirchen- und Almosenrechnungen siehe Pr. O.
1748, S. 58 f.; Pr. 0.1824, S. 36 f.

204) Pr. 0.1748, S.17; etwas abweichend davon Pr. 0.1824, S. 10.

205) Pr. 0.1748, S.18; Pr.O.1824, S.U.



226

sation gleich sehe; Damit also die Zuhörer zur fleissigen Besuchung
je mehr und mehr angelocket werden mögen» 206'. Saumselige gab es

längst. Sie sollten vermahnt und vor Chorgericht beschieden werden.

Nützte die Zitation nichts, so waren sie beim obern Chorgericht
in Bern zu verklagen. Aber das Examen der Alten musste 1674,
1679, 1727, 1748 immer dringender empfohlen werden. Populär ist
es aus begreiflichen Gründen nie gewesen. So wurde es endlich in
aller Stille zu Grabe getragen.

Seit der Gründung der Volksschulen hatten die Prediger sich
auch des Schulwesens anzunehmen. Die Schule war Dienerin der
Kirche, auch für einen Brandolf Wasmer, den Prädikanten von
Wohlen und wesentlichen Urheber der bernischen Landschulordnung

von 1675 207'. Das Verlangen der Obrigkeit nach Volksschulen
erwuchs zu Beginn des 17. Jahrhunderts aus der Beobachtung des

religiösen und sittlichen Tiefstands des Volkes, den Kirche und
Staat allein nicht zu heben vermochten. Die Schulen sollten nicht
zuletzt auch mithelfen, die abergläubischen und abgöttischen Greuel
abzuschaffen, die neuen Lehren hintanzuhalten und den wahren
Glauben zu verteidigen. Das zähe Festhalten an heidnischen Bräuchen

und abergläubischen Vorstellungen muss als Symptom für die
Tatsache betrachtet werden, dass das Volk weithin an der Kirche
kein genügend sicheres Bollwerk gegen den Ansturm der zerstörerischen

dämonischen Mächte zu erblicken vermochte. Der
Rechtfertigungsglauben hatte nur für kurze Zeit und nie bei allen die
Angst zu bannen vermocht. Der unheimlichen, rätselhaften und
dämonischen Seite des Lebens war der Intellektualismus der Orthodoxie

nicht gewachsen. Der Mensch begnügte sich nicht, wie er es
nach der Predigt der Pfarrer hätte tun sollen, mit dem biblischen
Supranaturalismus, sondern er sah überall Wunderwirkungen
teuflischer und göttlicher Art, und der Teufels- und Hexenglaube wurde
durch die kirchliche Verkündigung noch verstärkt.

Staat und Kirche gingen immer wieder gegen Zauberei und
Schatzgraben, Segnerei und Wahrsagen vor208', meist ohne
durchdringenden Erfolg. Im Jahr 1648 musste das Kapitel Thun be-
schliessen, das nicht verwendete Abendmahlsbrot sei dem Prädi-

206) pr. o. 1748, S. 20.

207) ff. Buchmüller, Die bernische Landschulordnung von 1675 und ihre
Vorgeschichte, 1911.

208) Siehe z. B. «Christenliche Mandaten, Ordnungen und Satzungen», 27.
Februar 1628, S. 15 f.



227

kanten zu geben und nicht mehr wie bis anhin dem Sigristen, weil
dieser es zu abergläubischen Segnungen missbraucht habe209'. Noch
1824 musste angeordnet werden, dass die übriggebliebenen konse-
krierten Elemente sogleich ins Pfarrhaus gebracht würden, damit
«alle unschicklichen, ärgerlichen und abergläubigen Missbräuche
sorgfältig verhindert» würden210'. Das Grosse Mandat vom 4. Juni
1716 verlangte, dass die «Segnerey-Bücher» dem Chorgericht
ausgehändigt würden, um sie in Bern öffentlich zu verbrennen211'.

Waren denn nicht die Pfarrer daran schuld, dass Aberglauben
und Heidentum im Verborgenen weiterhin blühten?! Mehrmals wurden

derartige Fragen laut. So nannte das Convent 1651 als Ursache
der zunehmenden Hexerei mit freimütiger Offenheit das Versagen
der Pfarrer und den mangelhaften Zustand der Kirche. «Wann aller
Orten eiferige Prediger weren, welche insonderheit im ein Catechi-
sieren sich bemühen, auch wol etwann dergleichen Leuten Heuser
visitieren, ihnen zusprechen, die Kinder ihres Bättens halber
befragen etc. würden: wann man nit unterliesse, fleissige Schulmeister
auf den Dörfern anzustellen», dann würden auch bessere Zustände
herrschen. Aber allerdings, die Schuld ist wenn auch zur Hauptsache,

so doch nicht nur den Predigern zuzuschieben; denn sie werden

mannigfach gehemmt. «Die frommen Prediger sollen nicht
predigen, weil man ihre Rede ungerne hört; die Ungeschickten können
nicht, weil sie eben untüchtig sind; die Geizigen, Heuchler und
Weinsäufer wollen nicht, weil ihnen nicht daran gelegen ist; die
Lasterhaften dürfen nicht, weil diese abgesetzt werden. Damit stehet

dem Satan die Thüre offen212'!»

In dieser Not hoffte man auf die Schule. Das Schulmandat vom
14. August 1675 bestimmte als Ziel der pädagogischen Bemühungen:
«dass dardurch die Ehre des Allerhöchsten Gottes, und der Kinde-
ren Heil und Seligkeit werde befürdert». Hundertfünfzig Jahre später

wurde es erheblich anders formuliert: «Insonderheit werden
die Prediger dazu mitzuwirken trachten, dass Liebe gegen das

Vaterland, und Achtung, Treue, Gehorsam gegen die Regierung, so wie
auch gegen die Eltern, Vormünder und Vorgesetzten der Jugend

209) H.T., Varia, BlbernGKA 1908, S. 138. — Vgl. Pfister, a.a.O. S. 72.

210) pr. 0.1824, S. 17 f. — Ähnlich Pr. 0.1748, S. 36.

211) Grosses Mandat vom 4. Juni 1716, S. 6.

212) Hans Buchmüller, Die bernische Landschule von 1628—1675, BlbernGKA
1910, S. 3 f. — Blösch, a. a. O. I, 477. — Vgl. A. Fluri in Nr. 22 des Evangelischen
Schulblatts, 1897.



228

frühzeitig als heilige Pflichten eingepflanzt werden»213'. Die
Kirchendiener hatten die Schule fleissig zu besuchen, «wie und woran
die Jugend underwisen, die sumsäligen, es syen Lehrmeister, oder
Schüler, eintweder je nach gstaltsame vermahnen, oder den Ober-
amptlüthen verleyden» 214'. Sie hatten sich angelegen sein zu lassen,
dass die Schulen jederzeit «mit bekannten, frommen, geschickten,
arbeitsamen und tüchtigen Schulmeisteren» versehen seien215'. Sie

hatten diese weiterzubilden und zu examinieren. So wurde z. B.
Ulrich Marti, Schullehrer von Bannwil, 1685 vom Prädikanten von
Aarwangen folgendermassen geprüft: «Erstlich im läsen die 3 letsten
Capittell der Apostellgeschicht, im singen drey psallmen den 45.
den 94. und den — (48. mit Bleistift geschrieben) schriben. Prediger
Sallomo im 3. Underrichte den knaben will er Jung ist. So wirt ers
nicht vergesen wan er wirt alt Sein» 216'.

Die Reformation brachte zwar eine Vereinfachung, nicht aber
eine Erleichterung der kirchlich-sittlichen Forderungen. Die Obrigkeit

liess es sich etwas kosten, auch den Stand der Prediger auf der
Höhe zu halten217'. Gegenüber einem wilden und hemmungslosen
Geschlecht und gegenüber der Primitivität der sexuellen
Beziehungen war eine feste ordnende Hand notwendig. Die moralische
Bändigung des Naturmenschen war nicht leicht. Starke Naturen wurden

durch die Kampfsituation nur noch schroffer und provokatorischer,

schwache knechtischer und unselbständiger. Die meisten
waren kleinlich und engstirnig, rechthaberisch und unverträglich,
stolz und herrschsüchtig. Erst das 18. Jahrhundert brachte einen
neuen Pfarrertypus hervor, der nicht mehr so roh und schroff war,
aber auch an kirchlicher Einsatzbereitschaft und Leidensgeduld ein-
zubüssen begann.

Die Verantwortung der Obrigkeit gegenüber dem Predigerstand
kam schon darin zum Ausdruck, dass ihm ehrbare Kleidung
vorgeschrieben 218) und verboten wurde, Wein auszuschenken. So wenigstens

in der Prediger-Ordnung von 1587, während diejenige von 1748
gestattete, zwar nicht fremden und gekauften, aber doch den eigenen

213) Pr. 0.1824, S. 27.

214) Buchmüller, a. a. O. S. 105 f.
215) Pr. 0.1748, S.44. — Vgl. Pr. 0.1824, S.26.
216) F.Keller-Ris (siehe Anm. 192), S. 5.

217) Siehe de Quervain, a.a.O. S. 12. — Berner-Synodus, S. 11, 90 ff., 105 ff.;
Pr.O.1748, S.67ff.; Pr. 0.1824, S.42ff.

218) Pr. 0.1748, S. 69; Pr. 0.1824, S.43. — BlbernGKA 1913, S. 76.



229

Wein unter Beachtung gewisser Vorsichtsmassregeln abzusetzen219'.

Er wurde aber auch für Verfehlungen mit schärferen Strafen bedroht
als der gewöhnliche Bechtsbrecher. Im Grossen Mandat vom 7.

September 1550 wurde die Bestimmung aufrechterhalten, dass Pfarrer,
die sich mit Speise und Trank übernehmen, ihre Pfründe verlieren
sollten. 1574 wurde der Prädikant von Vechigen mit 10 Pfund Busse

bestraft, weil an seiner Hochzeit getanzt worden war220'. Die
Prediger-Ordnung von 1587 drohte nachlässigen und einen ärgerlichen
Lebenswandel führenden Geistlichen Gefangenschaft an221'. Für das

«Räucken, Kauwen und Schnupffen dess Tabacks und Niesspulvers»
sollen die Pfarrer mit doppelter, gelegentlich sogar mit vierfacher
Busse belegt werden222'. Dass es notwendig war, auch die
Prädikanten fest im Zaum zu halten, geht noch aus einer Bestimmung
der Prediger-Ordnung von 1748 hervor. Sie rechnet ganz selbstverständlich

mit der Möglichkeit, dass Geistliche «wegen frühzeitigem
Beyschlaf zu einer Noth-Heirath haben schreiten müssen» 223'. Laxe
Auffassung gab es da und dort zu allen Zeiten auch in Pfarrhäusern.
Bedenklich mutet es z. B. an, dass der Dekan von Büren 1597 die
Obrigkeit ersuchen konnte, sie solle doch bei Pfarrern den
Ehebruch nicht härter strafen als bei weltlichen Personen. Ihnen setze
der Satan ja doch mehr zu und sie seien doch auch nur Menschen.
Hier zeigt sich, was ein falscher Biblizismus anrichten kann. Lot
und David hätten auch unkeusch gelebt und seien doch fromme
Männer gewesen! Bedenklicher noch ist die Behauptung, die
Prädikanten hätten stets auf ihre Lehre und nie auf ihre Werke
verwiesen. Wenn die Täufer an ihrem Lebenswandel Anstoss nähmen,
so habe sie der Teufel dazu angestiftet224'. Das ist gerade jene theo-

219) Pr. 0.1748, S. 71. — Die Pr. O. von 1824 setzte fest, dass kein Pfarrer
sich mit Weinausschank oder -verkauf im Kleinen abgeben dürfe, auch dann
nicht, wenn der zu verkaufende Wein sein eigenes Gewächs wäre (S. 43).

220) A. von Rütte, Thätigkeit des Chorgerichts einer Landgemeinde (Kirchl.
Jahrbuch für den Kanton Bern, 1892, S.187).

221) Pr. 0.1587, unpaginiert. — Vgl. Pr. 0.1748, S. 73 ff.
222) Im «Mandat, dardurch aller fernere Gebrauch dess Tabacs... verbotten

wird», 8. Januar 1675 wird für die Amtsleute und Kirchendiener die vierfache Strafe
festgesetzt (S. 5 f.). Im «Neuen Taback-Mandat» vom 20. März 1693 noch die
doppelte Busse (S. 5).

223) pr. o. 1748, S. 118.

224) Die Eingabe des Kapitels Büren ist abgedruckt bei Fr. Hunziker, Ein
300jähriger Spiegel für weltliche und geistliche Führer des Volkes (Kirchl.
Jahrbuch für den Kanton Bern, 1892, S. 128 ff.). — Vgl. auch E. Kocher, a. a. O. S. 32 ff.



230

logia impiorum et irregenitorum, welche die Pietisten der Orthodoxie

mit Recht zum Vorwurf gemacht haben. Die Behandlung
fehlbarer Pfarrer blieb auf das Ganze gesehen höchst inkonsequent.
Bald ging man zu streng vor, um dann wieder eine unbegreifliche
Milde walten zu lassen.

Trotz der strengen Zucht war aber ein harmloser Genuss der
irdischen Güter doch zugelassen. Man darf sich das Leben im Schatten

der Chorgerichte nicht zu grau und freudlos vorstellen. Es ist
einseitig, wenn man behauptet, die Begierung habe im Volk alle
Regungen der Lebenslust zu unterdrücken gesucht220'. Der Rat hätte
dann z. B. im Jahre 1655 dem Studiosus Weinzäpfli nicht zum
Gebrauch einer Kur in Baden sechs Kronen und 25 Mass Wein
geschenkt, «sein durstig Zäpflein zu salben»226'. Und die Pfarrer
liessen es sich bei ihren Kapitelsversammlungen recht wohl sein.
Frohsinn und Geselligkeit kamen hier vollauf zu ihrem Recht. Das
«christliche Räuschlein» ist nicht nur im Luthertum mit Verständnis
geduldet worden227'. Gelegentlich ging es sogar zu bunt her.
Deshalb musste die Prediger-Ordnung von 1587 die Dekane beauftragen,
dafür zu sorgen, dass es auf den Kapitelsversammlungen ehrbar
zugehe, ohne «unzüchtigs geschrey, oder grobe unflätige schimpff» 228'.

Im grossen und ganzen liess es sich auf den Pfründen doch auch

ganz gemächlich und gut leben. Gewiss waren manche Pfarrer
wirtschaftlich nicht auf Rosen gebettet229', was um so schwerer wog, als
es zur Standesehre gehörte, Gastfreundschaft und Wohltätigkeit zu
üben. Als die Frau des Pfarrers Joachim Furrer in Büren 1564 einem
Bettler das Almosen mit den Worten abschlug, «sy habe doch salb
nur ein bättelpfrund», wurde dafür gesorgt, dass ihr Mann abgesetzt
wurde230'. Manche Pfarrer müssten sich für ihren Lohn wehren, so
1597 der Prädikant von Wohlen, Mauritius Flüekiger, der als Dekan
des Kapitels Büren eine Vorstellung an die Regierung sandte: die
Pfründen würden geschmälert, die Zügelkosten würden nicht ersetzt,

225) So Pfister, a. a. O. S. 13.

226) BlbernGKA 1921, S. 258.

227) Werner Eiert, Morphologie des Luthertums I, 1931, S. 401 f. — Vgl.
Grimmeishausen, Der abenteuerliche Simplicissimus, 5. Buch, 25. Kapitel.

228) pr. 0.1587, «Der Dekan Ordnung».
229) über die ökonomischen Nöte der Pfarrer in der 2. Hälfte des 18.

Jahrhunderts siehe Wernte, a. a. O. II, 520 f.
230) H. Türler, Johannes Hutmacher und sein Pfarrodel von Büren, Bibern

GKA 1925, S. 53.



231

das Versprechen, Thorberg zum Asyl für emeritierte Pfarrer zu
machen, nicht erfüllt. Die Prediger-Ordnung von 1748 bringt denn
auch einen ganzen Paragraphen «Wie sich ein Prediger zu verhalten
habe, so er sich in eint- oder anderem Stuck seines Pfrund-Einkom-
mens verkürzt glaubt» 231'. Im 18. Jahrhundert verbesserte sich die
ökonomische Lage der Pfarrer im allgemeinen nicht unwesentlich,
und wer es verstand, sein Pfrundland richtig zu bewirtschaften,
brauchte keine übermässigen Existenzsorgen zu haben, sofern er
seinen Besitz nicht bloss in «libris et liberis» anlegte232'. Die Pfarre
Lützelflüh z. B. bestand 1825 aus 7 Jucharten Land und erhielt jährlich

14% Klafter Holz233'. Jedenfalls war die ökonomische Lage
des bernischen Pfarrers im allgemeinen besser als die in weiten
Gebieten Deutschlands und er stand auch in der Achtung des Volks
und der Obrigkeit besser da als im Luthertum. Hier regierten die
Patrone und Magistrate, welche Inhaber lokaler obrigkeitlicher
Rechte waren, noch hemmungsloser in die Kirche hinein. Sie
betrachteten die Pfarrer als Beamte, die sie völlig willkürlich
behandelten. Ja manche unter ihnen waren im Zeitalter des Absolutismus
unwürdig genug, an die Wahl eines Pfarrers die schmählichsten
Bedingungen zu knüpfen, wie z. B. «dass der Bewerber nicht etwa die
Witwe oder Tochter des Vorgängers, sondern —- die Zofe oder sonst
eine Bedienstete des Patronats-Hauses heiraten» oder einen Revers
unterschreiben sollte, dem Patron «in allen Dingen Gehorsam»
leisten zu wollen234'.

Bei Obrigkeit und Untertanen hatte der Pfarrer im allgemeinen
doch eine geachtete Stellung inne. Selbstverständlich gab es immer
wieder trotzige Gesellen, die sich weder vor Gott noch Teufel,
geschweige denn vor einem Prediger fürchteten. In Lüssligen pflanzte
sich einer 1533 im Chor auf: «wann der predikant am cantzel mer
gottloss schelte, so welle er ine uff das ertrich niderhouwen» 235'. Es

gab schamlose und freche Dirnen, wie jene, die vor Chorgericht

231) Pr. 0.1748, S.62L; Pr. 0.1824, S.39f.
232) J. Sterchi, Ein Pfarrhaus-Idyll, BlbernGKA 1912, S. 313. — Vgl. Bibern

GKA 1909, S. 325 ff., 1911, S. 142.

233) R.A. Bähler, Verzeichnis der deutschen Pfarreyen des Cantons Bern,
1825.

234) Paul Dreivs, Der evangelische Geistliche in der deutschen Vergangenheit,
1905, S. 25 ff., 90, 121 f., 138.

235) Ratsmanual vom 3. Dezember 1533 (Staatsarchiv Bern), siehe auch
de Quervain, a. a. 0. S. 223 ff.



232

spottete, wenn sie schwanger sein solle, dann habe ihr der heilige
Geist dasselbe eingeblasen236'. Da und dort kam es auch zu Tätlichkeiten

gegen Prädikanten. So wurde der Pfarrer von Wohlen 1530

mit Steinen beworfen, so dass die Obrigkeit befahl, die Übeltäter
gefangen zu setzen. 1557 wurde Thurs Gigax, der den Prediger vou
Seeberg «herdvellig gemacht», mit 25 Pfund gebüsst, zwei Jahre
später Hanns Offner mit 100 Pfund, weil er am Prädikanten von
Schupfen gefrevelt237'. Der «Gassen-Rüeffer» Johannes Ärziger, der
den Pfarrer Lupichius beschimpft hatte, wurde am 24. September
1751 mit einer «ernsthafften Censur» bestraft238'. Es war immer
wieder der Pfarrer, der die Kosten der obrigkeitlichen Sittenstrenge
zu tragen hatte. Es ist jedoch einseitig geurteilt, wenn man
behauptet, das Volk habe den obrigkeitlichen Bestrebungen zur
Bekämpfung der Laster passiven Widerstand entgegengesetzt239'. Das

gilt, so uneingeschränkt ausgedrückt, für keine Phase in der
Geschichte des bernischen Staatskirchentums. Gewiss bestand gelegentlich

zwischen dem Pfarrer und seiner Gemeinde so etwas wie ein
Kriegszustand, besonders wenn jener selber nicht makellos dastand,
oder bei ihm sittliches Verantwortungsbewusstsein zu priesterlicher
Herrschsucht ausartete. Aber kraftvolle Predigergestalten erfreuten
sich doch einer selbstverständlichen Autorität und Anerkennung.
An ihnen richteten sich die bessern Elemente im Volk auf. Das Volk
weiss meist sehr genau, was sich ziemt, und ist froh, wenn ein Wahrer

von Becht und Sittlichkeit vorhanden ist. Man darf auch die
Tätigkeit der Chorrichter nicht bloss unter negativem Vorzeichen
sehen, als ob die meisten von ihnen ihre Pflicht nur ungern getan
hätten. War die Behandlung der Strafbaren auch roh und unpsychologisch,

so war sie doch ernst und strebte nach einem hohen Ziel.
Es ist schliesslich ebenfalls einseitig, wenn man die straffe Zucht

nur als eine Kompensation angsterfüllter und ressentimentgeladener
Menschen auffasst, die nur deshalb ein sorgfältig abgezirkeltes Benehmen

vorschrieben und sich in eine feste Lebensform hineinzwangen,
weil sie so die abgründigen Tiefen der Seele einzudecken versuchten.
Gewiss spielt in der ganzen Volkserziehung der bernischen Staats-

236) Pfister, a. a. O. S. 58. — Siehe auch Ad. Lechner, Blasphemisches, Bibern
GKA 1909, S. 218.

237) Bern in seinen Rathsmanualen III, 352, 385, 392. — Vgl. auch Bibern
GKA 1913. S. 205.

238) A.F., Ein sonderbarer öffentlicher Ausrufer, BlbernGKA 1919, S. 328.

239) W. Hadorn, Kirchengeschichte der reformierten Schweiz, 1907, S. 195.



233

kirche die Angst vor Gottes Zorn und Strafgericht eine entscheidende
Rolle. Jede Übertretung eines Gebots: Gotteslästerung, Sonntagsentheiligung,

Luxus, Hurerei, Völlerei, Spiel und Tanz konnten ja Unheil
über das Land bringen. Gewiss ist auch ein massiver Eudämonismus
und religiös verbrämter Utilitarismus für viele der wichtigste
Beweggrund ihres Verhaltens gewesen. Aber letztlich ist es doch das

Bewusstsein der Verpflichtung, Gott die Ehre zu erweisen, was
Leitmotiv der religiös-ethischen Staatskirchenerziehung gewesen ist.
Deshalb umgab auch die Pfarrer der Ernst letzter Verantwortung.
Und die Obrigkeit wusste, dass sie zu ihrem Werk Gottes Bestand
nötig habe. Darum wurde gleich zu Beginn der Reformation das
Gebet «für die frommen Schultheyssen, Rädt unnd gantze gemeind
dieser statt und lands Bernn» eingeführt240'. Und noch heute ist die
Idee der christlichen Obrigkeit tief im Berner Volk verwurzelt.

Die Diskrepanz zwischen Gewolltem und Erreichtem ist natürlich

nicht zu übersehen. Und doch erzielte das grossartige
Volkserziehungsexperiment eine öffentliche Meinung und Sitte, aus der
sich echte Sittlichkeit entwickeln konnte. Der Versuch konnte schon
deshalb nicht restlos glücken, weil die Bibel keinen starren Sitten-
und Sozialkodex enthält, der dem Volk für alle Zeiten aufgeprägt
und mit dessen Hilfe das Reich Gottes geschaffen werden könnte.
Dazu kommt, dass natürlich auch Obrigkeit und Pfarrer von dem
peinlich zu tragenden Erdenrest nicht frei blieben. Oft genug standen

sie den mannigfachen in ihrer eigenen Brust aufflackernden
Leidenschaften machtlos gegenüber. Die Pfarrer hatten
jahrhundertelang in der Volkserziehung keine nennenswerte Konkurrenz.
Sie gehörten zu den Gebildetsten und hatten den tiefreichendsten
Einfluss auf die Volksseele. Haben sie diese Vorzugsstellung richtig
erkannt und genutzt? Man wird es trotz aller Fehltritte und Mängel
doch wohl behaupten dürfen. Die Straffälle, die oft noch das
einzige sind, was man von einem Pfarrer früherer Zeiten weiss, ergeben
nicht das ganze Bild. Überall in der Weh sieht der Mensch ja die
Schatten schärfer als das Licht! Unzählige Pfarrer haben ihren
Gemeinden in aller Stille doch treu gedient und blieben sich der
Verantwortung gegenüber ihrem hohen Beruf voll und ganz bewusst.
Auf die Treue aber kommt es allein an. Der Erfolg steht in Gottes
Hand. Gotthelf lässt in «Zeitgeist und Berner Geist» einen Pfarrer
die schönen Worte aussprechen, mit denen diese Skizze geschlossen
werden soll: «Ich als Pfarrer, Amtsrichter, scheine gegenwärtig

240) Siehe A. Fluri, Das Berner Taufbüchlein von 1528, Bern 1904, S. 23.



234

einen trostlosen Beruf zu haben. Es ist fast, als ob ich Nebel mül-
lem wollte, um Mehl zu machen, oder mit Wolken oder Schnee fun-
damenten zu einem Hausbau, und doch kann eine reiche Ernte kommen,

wenn Gott es will. Ob sie aber kommt oder nicht kommt, soll
ich schaffen ohne Unterlass, von Gott dann in aller Demut und
Geduld sein Gutfinden erwarten 241'.»

241) Jeremias Gotthelf. Zeitgeist und Berner Geist, Bd. XIII der Eugen-
Rentsch-Ausgabe, 1926, S. 133.


	Der Pfarrer in der bernischen Staatskirche : eine historische Skizze

