Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern
Band: 42 (1953-1954)

Heft: 1: Festgabe des historischen Vereins des Kantons Bern zum 600.
Jahrestag des Eintrittes Berns in den Bund der Eidgenossen

Artikel: Der Pfarrer in der bernischen Staatskirche : eine historische Skizze
Autor: Guggisberg, Kurt
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-371017

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-371017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Pfarrer
in der bernischen Staatskirche

Eine historische Skizze

Von

Kurt Guggisberg






Der in einer Staatskirche tatige Pfarrer ist dank seiner beruf-
lichen Stellung in ganz besonderem Mass Biirger zweier Welten,
Glied der christlichen und der politischen Gemeinde. Die Spannun-
gen, die zwischen Kirche und Staat immer wieder entstehen
und die ein wichtiges Ferment der abendlindischen Geschichte bil-
den, miissten gerade bei ihm deutlicher als bei andern zum Aus-
druck kommen. Wo die Kirche allerdings selber zum Staat wird,
oder wo der Staat die Kirche zu seinem blossen Annex herabdriickt,
werden die Gegensitze zwischen beiden Grossen kaum kriftig ins
Bewusstsein treten. Das ist auf weite Strecken auch in der Ge-
schichte des bernischen Staatskirchentums festzustellen. Es ist der
Zweck der folgenden Ausfithrungen, in grossen Linien und einigen
anschaulichen Einzelziigen den Platz zu umschreiben, welchen die
bernische Staatskirche dem Pfarrer angewiesen hat. Dabei sollen in
erster Linie der Synodus von 1532 und die Prediger-Ordnungen von
1587, 1748 und 1824 zum Beleg herangezogen werden.

Im Synodus erhielt die bernische Kirche eine Bekenntnisschrift
und Kirchenordnung von eindringlicher religioser Kraft. Carl Bern-
hard Hundeshagen konnte sie noch vor hundert Jahren eine Schrift
nennen, «wie sie damals noch wenige evangelische Liander besassen,
auch fiir unsere Zeiten ein wahres Meisterwerk» V. Die spitern Pre-
digerordnungen sind eigentlich nur Zusammenfassungen und da und
dort auch Ausweitungen des Synodus, ochne dass sie allerdings seinen
weiten und freien Geist hidtten festhalten konnen. Sie verdankten
ihre Entstehung mehr dussern als inneren Umstinden und sind in
ihrer ganzen Gestaltung ein deutlicher Ausdruck des Prinzips der
Stabilitéat, das in der bernischen Staatskirche geherrscht hat.

Die Prediger-Ordnung vom 5. Januar 1587 war nicht zuletzt ver-
anlasst durch das Uberhandnehmen des Tdufertums, das man nicht
zu iiberwinden vermochte und dessen Anwachsen zum grossen Teil
der Saumseligkeit der Prediger zugeschriecbhen wurde. Manche unter
ihnen — wird in der Einleitung geklagt — ergében sich immer mehr
der Leichtfertigkeit und vertieften sich nur wenig oder iiberhaupt

1) Zitiert bei Max Billeter, Der Berner Synodus vom Jahre 1532 (Berner Bei-
trige zur Geschichte der Schweiz. Reformationskirchen, hg. v. Fr. Nippold, 1884,
S.166). — Neuauflagen des Synodus wurden 1608, 1728, 1775, 1830 und 1932 ver-
anstaltet. Ich zitiere im Folgenden nach der Ausgabe von 1932, in welcher der
Text von A. Schidelin in modernes Deutsch gefasst worden ist.



176

nicht in die Heilige Schrift. Deshalb seien sie in ihrem Dienst hin-
lissig und predigten ohne Frucht. Viele fithrten «mit zichen, mirck-
ten, vagieren, unnd in vil ander weg ein ergerlichs wésen und liaben»,
und darum fielen nicht nur sie der Verachtung anheim, sondern
versanken auch ihre Angehorigen in Armut, werde das Evangelium
von den Widerwirtigen verbosert, das Taufertum gemehrt und
nehme die Gottlosigkeit bei den Untertanen zu. Deshalb hielt es der
Rat fiir notwendig, den Predigern deutliche Vorschriften fiir ihre
Amts- und Lebensfithrung zu geben 2.

In der Prediger-Ordnung von 1748 ist von einer derartigen Ver-
anlassung nicht mehr die Rede, und wir konnen auch daraus wie
aus vielen andern Zeugnissen den Schluss ziehen, dass sich der Pfar-
rerstand im allgemeinen gegeniiber dem 16. und 17. Jahrhundert so-
wohl sittlich als auch kulturell zu heben begann. Der Umstand, dass
im Lauf der Jahre verschiedene friihere Bestimmungen in Verges-
senheit geraten waren, war einer der wichtigsten Griinde, warum man
1748 nicht nur zu einer sprachlichen Revision, sondern zu einer vol-
ligen Neugestaltung der Prediger-Ordnung schritt. Dazu kam eine
betrichtliche Ausweitung der pfarramtlichen Pflichten; denn in den
gegenwirtigen Zeiten sei «mehrere Vorsorg in allen diesen Sachen
erforderlich», was sich nicht zuletzt auf die Abwehr schwiarme-
rischer und ketzerischer Lehren bezog ¥.

Die Prediger-Ordnung vom 20. September 1824 hatte immer
noch der Aufrechterhaltung der reinen Lehre zu dienen, brachte -
aber dazu noch einmal eine Erweiterung des Pflichtenkreises iiber
die «obsolet gewordene Verordnung» von 1748 hinaus. Da die Pre-
diger-Ordnung nicht als allgemein verbindliches Gesetz betrachtet
werden konnte, sondern nur die Bedeutung einer Instruktion fiir
die Geistlichen hatte, «so iiberliess der Grosse Rat die Beratung und
den Erlass dem Kleinen Rat» ¥,

2) «Ordnungen der Predicanten. Wie sich die Decanen, Juraten, Predicanten,
unnd Hilffer der Statt und Landschafft Bernn, inn jhren Aempteren halten und
tragen sollend>, 5. Januar 1587, unpaginiert (im Folgenden zitiert als Pr. 0. 1587). —
Die Prediger-Ordnungen von 1638 und 1667 weichen von der von 1587 nur im
sprachlichen Ausdruck ab. 1667 wurde die Einleitung neu geschrieben.

3) «Neu-verbesserte Predikanten-Ordnung Dess sammtlichen Ministerii Der
Teutschen Landen Hoch-Loblicher Stadt Bern», 1748 (abgekiirzt Pr. 0.1748), Vor-
rede.

4) Protokoll des Grossen Rats, 1824, fol. 324 f. (Staatsarchiv Bern). — «Pre-
diger-Ordnung fiir den Evangelisch-Reformirten Theil des Cantons», 1824 (abge-
kiirzt Pr.0.1824).



177

Selbstverstindlich geben die drei Ordnungen in der Sprache und
gelegentlich auch im Inhalt den Geist ihrer Zeit wieder. Es ist jedoch
bezeichnend fiir das konservative Beharrungsvermogen des berni-
schen Staatskirchentums, dass in den theologischen Grundlagen,
aber auch in den organisatorischen Bestimmungen die Kontinuitit
moglichst gewahrt bleibt. Mogen die Pfarrer auch — langsam ge-
nug — dem Wandel der theologischen Anschauungen gefolgt sein:
vom Einfluss des Pietismus und der Aufklirung merkt man doch in
den Ordnungen weniger, als man eigentlich erwarten wiirde. Das
Moment der Konstanz ist sogar im Anschwellen des Stoffs festzu-
stellen. Die Reglementiererei ergreift zwar immer weitere Gebiete
des pfarramtlichen Handelns; sie beschneidet die Selbstindigkeit, be-
schrinkt die Verantwortung und lihmt die Initiative des einzelnen.
Echte Religiositiit ist viel zu personlich gestimmt, als dass sie der
Uniformierung durch Reglemente fahig wire! Aber die Prediger-
Ordnungen wollten gerade uniformieren, und so stellten sie in der
allgemeinen theologischen und religiosen Entwicklung ein retardie-
rendes Moment dar. Erst 1824 gab die Obrigkeit einem gewissen
freiheitlichen Empfinden Ausdruck, indem sie ohne weiteres zugab,
sie wisse wohl, «dass nicht der Buchstabe eines Reglements das Heil
der Kirche sichern kann, sondern dass der gute Geist der Gewissen-
haftigkeit, des Pflichteifers und der Frommigkeit bey den Predigern
das Beste thun muss, wenn das Christenthum seine Segnungen voll-
stindig unter unserm Volke verbreiten soll» %.

Das reine Staatskirchentum hat sich in Bern — seit der Helvetik
in mannigfacher Abwandlung — bis zum Kirchengesetz von 1874
erhalten. Erst dieses schuf den sogenannten Landeskirchentypus,
nach welchem der Staat verschiedene Kirchen in seinem Gebiet an-
erkennt und ihnen in den innerkirchlichen Angelegenheiten die freie
Gestaltung ihrer Aufgaben einrdumt. Es entsprach bernischer Tra-
dition, dass sich Kirche und Staat 1874 nicht getrennt haben. Einer
der bedeutendsten Berner Theologen hat zwar damals unter dem
Eindruck der Konzeptionen Schleiermachers und Richard Rothes
die Trennung ins Auge gefasst; sah er doch die einzig mogliche Or-
ganisation des Christentums nur noch in einer vom Staat vollig los-
gelosten Freiwilligkeitskirche, in einer «nach freier individueller
Wahlverwandtschaft sich bildenden religisen Gemeinschaft» ©.

5) Pr.0O. 1824. — Das Zitat stammt aus dem Kreisschreiben der Canzlei Bern
an die Class-Dekane (vom 20. September 1824).

6) Emil Blésch, Zur kirchlichen Frage, 1871, S. 30.



178

Emil Bloschs Bedenken gegen die Moglichkeit einer Volkskirche als
eines nationalen Instituts haben sich aber mnicht bewahrheitet, und
er ist selber im Lauf der Jahre zu einer positiveren Wiirdigung des
bernischen Staatskirchentums gelangt ™.

1.

Seit der Reformation war in Bern die oberste Kirchenbehorde
die weltliche Regierung. Es war der Staat, der im Jahre 1528 der
Kirche die neue Ordnung gab. Im christlichen Gemeinwesen sollen
Biirger und Christ ihrem Wesen nach miteinander identisch sein.
Die mittelalterliche Idee der soziologischen und religios-theologi-
schen Einheit der Christenheit wirkte in den Reformationskirchen
weiter. Ist der Ursprung alles Seins der eine und einzige Gott, so
kann ihm nur eine einheitlich geordnete Welt entsprechen, in der
alles zu ihm hin ausgerichtet werden muss. Umgekehrt kann auch
die innere und dussere Einheit des Staates nur eine einheitliche Got-
tesanschauung zulassen. Bei der Durchfithrung der Berner Refor-
mation lief es denn auch nicht ohne staatlichen Zwang ab. Ferdi-
nand Hodlers Reformationshild, auf dem eine Schar entschlossener
Minner einhellig die Hinde zum Ja emporschleudert, entspricht ge-
rade in Bern nicht ganz den Tatsachen. Oft genug musste Druck von
oben nachhelfen. In den gemeinsam mit Freiburg verwalteten Vog-
teien suchte Bern seinen Willen durchzusetzen gemiss der vertrag-
lichen Bestimmung, dass die Messe abzuschaffen sei, wenn sich die
Mehrheit fiir die Reformation ausspreche. Uberall wo sich auch nur
eine geringe Aussicht auf Erfolg zeigte, liessen die Amtleute so oft
abstimmen, bis sich ein Mehr fiir die Glaubenserneuerung ergab;
und alsbald wurde diese durchgefiihrt.

Staat und Kirche, Obrigkeit und Priadikanten wollten in Bern
zusammenarbeiten, weil sie sich als Glieder des einen corpus chri-
stianum empfanden. Wie sehr von allem Anfang an das Zusammen-
gehorigkeitsbewusstsein betont wurde, geht schon aus der Tatsache
hervor, dass der Synodus von 1532 das Evangelium «ein Munizipal-
und besonderes Stadtrecht» nannte, das wie irgendein anderes welt-

7 Emil Blosch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, 2 Bde,
1898/99. — Zum bernischen Staatskirchentum siehe A. Zeerleder, Das Kirchenrecht
des Kantons Bern, eine summarische Darstellung, 3. A. 1896. — Zu den heutigen
Verhilinissen vgl. Hugo Diirrenmatt, Gesetz iiber die Organisation des Kirchen-
wesens vom 6. Mai 1945, Bern 1945. — F. Balmer, Die Stellung der ev.-ref. Landes-
kirche im Rahmen der bernischen Staatsverfassung, 1946.



179

liches Gesetz zu betrachten sei®. Die unter dem wesentlichen Ein-
fluss von Capito entstandene Schrift erhielt denn auch die staatliche
Sanktion und damit Gesetzeskraft. Der staatskirchliche Charakter
des offiziellen Christentums kam in Bern auch darin iiberdeutlich
zum Ausdruck, dass einzelne Mandate im gleichen Atemzug von der
«Ordnung Gottes und Unserem ernsten Befehl» sprechen oder die
Mahnung ergehen lassen konnten, man solle Gottes Strafe und «un-
ser Ungnad» meiden?. Gottes Wort und «unser Gniidigen Herren
Ordnungen und Satzungen» waren ein und dasselbe1?. Die Tdufer
wurden als Irrende und Gleisner, Verfithrer und Aufrithrer ange-
prangert, weil sie sich nicht den «mit Gottes Wort stimmenden Satz-
und Ordnungen» unterwerfen wollten ™.

Die enge Beriihrung von Kirche und Staat musste die Stellung
der Pfarrer gegeniiber dem Mittelalter von Grund auf verindern.
Das Reformationsmandat vom 7. Februar 1528 enthob die Dekane
und Kammerer der bernischen Lande des Eids, den sie ihrem Bi-
schof geleistet hatten, und verpflichtete sie auf Schultheiss, Rat und
Zweihundert, also auf eine weltliche Macht, die, auch wenn sie sich
als christliche empfand, sich doch von staatlichen Interessen lei-
ten liess. Sie beauftragte zwar die Priadikanten, das Wort Gottes
treu zu lehren und auch danach zu leben, und sie selber fiithlte sich
an die Lehren der Heiligen Schrift gebunden; aber wo Pfarrer oder
Bibel mit dem Staatsgedanken in Konflikt gerieten, da richtete sie
sich nach diesem und nicht nach jenen. Und sie versprach zwar den
Pfarrern, nicht anders handeln zu wollen, «dann das aller billickeit
gemaiss, ouch iich niit ufsetzen wollen, dann dass ir billicher gehor-
same wol ertragen méogend, und nach dem wort gottes ze thiind
schuldig sind» '¥; aber diese wurden doch auch zu Aufgaben heran-
gezogen, die keineswegs aus der Bibel zu begriinden waren. Der
Schwerpunkt lag zweifellos auf Seiten des Staats, der sich in seine
Sphire nicht dreinreden liess. Eine Stellung, wie sie die politisieren-
den Hofprediger der lutherischen Fiirsten im 16. und 17. Jahrhun-

8) Berner-Synodus, S.15. — Zum Synodus siehe O. E. Strasser, Capitos Bezie-
hungen zu Bern, 1928, S. 67 ff.

9) <Christenlich Mandadt unnd Ordnung von Schultheissen klein unnd grossen
Rhat der Statt Bernn», 6. Januar 1587.

10) Ebenda.

11) <Erfrischung und Erlduterung der alten... Ordnungen wider die Sect der
Wider-Taufferey», 10. Juli 1693, S. 20.

12) Steck und Tobler, Actensammlung zur Geschichte der Berner Reformation,
Bd. I, 1923, S. 631.



180

dert innehatten und die sie sehr oft weder zum Segen der Kirche
noch zum Wohl des Staates ausniitzten, ist in Bern nicht denkbar,
und Gestalten wie die Ziircher Bullinger und Breitinger gab es in
der Aarestadt nicht 1.

Gleichwohl riumte der Synodus den Predigern bei der Umschrei-
bung ihrer Pflichten einen weiten Einfluss ein. Sie sollten «in allen
Predigten ihre Ermahnungen auf Christum und die Friichte der Ge-
rechtigkeit richten, und hernach die Welt um der Siinde willen
strafen, nicht allein der Husserlichen Siinden und groben Laster
wegen, welche freilich mit Ernst angegriffen werden miissen, son-
dern auch die heimlichen, verborgenen und geistlichen Tiicken des
Fleisches, als Selbstgefilligkeit, Heuchelei, geistliche Hoffart, Man-
gel an briiderlicher Liebe, Unfreundlichkeit und was sonst noch im
Herzen wider Gott wiitet, damit jedermann nach dem Masse seines
Glaubens gestraft und gebessert und die Gemeinde ermahnt werde,
auf den Brunnen und Ursprung, das ist auf das Herz und die heim-
lichen Gedanken zu achten und diese zu bessern» 9. Die Obrigkeit
liess sich sogar die «Apostrophe» gefallen: «Wo nun wider euch,
Gnidige Herren, und eure eigene Person, oder auch wider die Vogte
und Beamten im Lande, etwa hitzig und hochmiitig geredet wiirde,
so wird es fiir euch gar ehrenhaft und rithmlich sein, euch dariiber
gar nicht zu beschweren, sondern zu bedenken, in wessen Befehl
und Namen der Pfarrer oder Pridikant redet. Er trigt namlich das
Wort Jesu Christi vor als ein Bote und Gesandter seines Herrn, von
dem es fiir gut zu nehmen ist. Gott will unsre Weltweisheit auf
mancherlei Weise brechen, zu Zeiten auch durch einen einfaltigen
und ungelehrten Menschen, einen solchen wenig geachteten Dorf-
pfarrer 1.» «Wie ehrenvoll ist es, wenn eine Obrigkeit grossmiitig
gering achtet, was wider sie geredet wird, und nicht jede Sache auf’s
irgste aufnimmt. Und sollte es je der offentliche Friede und die
Wohlfahrt des Staates erfordern, dass einem frevlen Menschen Ein-
halt getan werde, dass solches alsdann mit Mass und achtung-
gebietender Freundlichkeit geschehe und mit dem aufrichtigen Be-
scheid, dass man weit eher geneigt sei, einen in seinen Strafen viel
zu grob zufahrenden Menschen zu ertragen, als einen stummen
Hund, wie der Prophet solche Leute nennt, der zu allen Lastern

13) Dass sich in Bern unter den Theologen der Reformationszeit keine einzige
iiberragende Personlichkeit befand, hat schon Alb.Immer festgestellt (<Ueber
Bernische Kirchenverfassung und deren Reform», 1859, S.19).

14) Berner-Synodus, S. 67.

15) Ebenda, S. 77 {.



181

schweigt 1., Als Gegenleistung hatten die Prediger die gottgewollte
Notwendigkeit der weltlichen Obrigkeit anzuerkennen und sie gegen
jeden Aufruhr zu rechtfertigen; sie sollten ferner ihren Zuhorern die
gnidige Vorsorge der Regierung anpreisen und das Volk zu Treue,
Gehorsam und Untertéanigkeit ermahnen '?.

Die Obrigkeit sicherte den Pfarrern Schutz und Schirm zu. Sie
sollten Irrtiimer, Laster und Argernisse selbst bei ihr freimiitig an-
greifen und ohne Furcht bekimpfen!'®. Im Artikels-Brief vom
11. Januar 1708 wurden den Offizieren und Soldaten die Prediger
an erster Stelle zu schonender Behandlung anempfohlen: «Geist-
liche, Kirchen-Diener, Weiber, Kinder und Jungfrauen, sollen die
Officierer und Soldaten beschiitzen, und bey Lebens-Straff in kei-
nen Weg beleidigen ”.» Und in der Prediger-Ordnung von 1824 be-
trachtete die Obrigkeit als eine ihrer ersten Pflichten, die Kirche
zu schiitzen und «der Stellung gemiss, in welche Gottes Vorsehung
uns gesetzt hat, die Wohlfahrt derselben, so wie ihren Einfluss auf
Religiositdt und Sittlichkeit zu befordern» 2?. Da Jesus und seine
Apostel selbst das christliche Lehr- und Predigtamt eingesetzt hit-
ten, sei es Aufgabe der christlichen Obrigkeit, es fortdauern zu las-
sen und «seine Wirksamkeit zur christlich-religiosen Menschenver-
edlung auf alle Weise» zu unterstiitzen V. Die Pfarrer anerkannten
diesen Schutz und fanden sich meist auf Seite der Obrigkeit. Zur
Zeit des Bauernkriegs haben nur wenige ein gewisses Verstindnis
fir die Lage des Landmanns gezeigt. Als unmittelbar nach der Hel-
vetik die bernische Kirche fast vollig unverdndert in ihrer fritheren
Ordnung wiedererstand, konnte ein Sigmund Langhans, Dekan der
Klasse Biiren, diese Entwicklung nicht begeistert genug preisen:
«Religion und Kirche werden mit dem Staate wieder zu einem
schonen, harmonievollen Ganzen vereinigt, und treten so wieder in
alle ihre Menschenbegliickenden Rechte ein. Wir leben wieder in
einem christlichen Staate. Es sind christliche Regenten, die zu uns
sprechen; die ihre wichtigsten Angelegenheiten, nach dem Bey-
spiele unserer Voreltern, mit Gott und der Religion beginnen, und
Religion und Christenthum mit dem ganzen Umfange ihres Ansehens

16) Ebenda, S.79.

17) Ebenda, S.80 ff. — Pr. 0.1748, S.13.

18) Berner-Synodus, S. 10.

19) <Articuls-Brieff, Worzu die Officierer und Soldaten, so der Statt Bern
dienen, schweeren sollen», 11. Januar 1708, A 3.

20) Pr. 0. 1824, «Kreisschreiben an die Tit. Class-Dekane».

21) Pr.0. 1824, S.1.



182

und ihrer Kraft zu schiitzen versprechen?.» Und mit einer deut-
lichen Spitze gegen die Regeneration verfocht Johann Jakob Scha-
delin in seinem historischen Drama «Claus Leuenberger» die Ten-
denz, die aristokratische Regierung in Schutz zu nehmen. Das Stiick
schliesst mit der Reue und Ergebung des Bauernfiihrers, weil er zur
Einsicht gekommen: «Eine Ordnung, die Bestand hat und sich heil-
sam aufrecht zu erhalten vermochte, darf nicht ungestraft umge-
stossen werden aus Griinden der Mangelhaftigkeit *®».

Die Obrigkeit fiihlte sich in ihren religios-ethischen Verordnun-
gen an die Bibel und ihre Ausleger gebunden ?¥. Aber obschon auch
in Bern bibliokratische und politische Motive ineinander verwoben
waren, verwahrte sie sich doch immer wieder gegen die Einmischung
der Pfarrer in politische Angelegenheiten, wihrend sie sich Kopf-
waschungen gelegentlich gefallen liess, sofern diese ihre Stellung
nicht gefihrdeten. Und einzelne kraftvolle Predigergestalten haben
denn auch von dem ihnen im Synodus eingeriumten Recht Gebrauch
gemacht. Einige Beispiele mogen diesen Tatbestand veranschau-
lichen. Berchtold Haller wehrte sich gegen die Forderung, man
miisse die Taufer mit dem Schwert bestrafen. Er konne sich nicht
davon iiberzeugen, dass dies zuldssig sei, um so weniger, da die Tau-
fer einen sittlich strengen Lebenswandel fiihrten, manche von den
Regierenden dagegen lau und gleichgiiltig seien. An Bullinger
schrieb er: «Der Rath hat mir ein Gutachten dariiber abgendthigt,
wie wir von diesem Unrath befreit werden konnten. Man hoffte, ich
werde den Tod dieser Leute anrathen; aber diess ist nicht gesche-
hen. Ich habe die Rithe auf den Grund des Ubels hingewiesen:
wenn manche Prediger mehr ihrem Bauche dienen, als ihrer Pflicht
obliegen, so sei nicht zu verwundern, dass man uns falsche Pro-
pheten schelte; wenn man bei den Magistratspersonen so viel Auf-
wand, Luxus und Geiz wahrnehme, und solche Missachtung des gott-
lichen Wortes, so mogen die Einfaltigern leicht iiberredet werden,
wir haben jetzt eine unchristliche Regierung; wenn falscher Eid-
schwur nicht bestraft und lasterliches Fluchen geduldet werde, so
konne man wohl begreifen, wie sie der Schrift Gewalt anthun, dass sie
alles Schworen verbiete; wenn man die Jugend, auf deren Taufe so

22) «Wie konnten die Kirchen-Visitationen und Class-Versammlungen zweck-
missiger eingerichtet werden? Eine Synodalrede von Sigm. Langhans», 1803, S. 3.

23) J.]. Schidelin, Claus Leuenberger. Historisches Drama, 1837, S. 143.

24) Paul Wernle, Der schweiz. Protestantismus im 18. Jahrhundert, Bd. I, 1923,
5.13.



183

sehr gedrungen werde, in allem Bosen aufwachsen sehe, so konnen
sie wohl darauf kommen, die Kindertaufe zu verwerfen ®.» Diesen
Vorwurf schien man hinzunehmen. Als aber Haller bei seiner fort-
laufenden Erklirung des 2. Buches Mose zu Kapitel 18, Vers 13 und
14 kam, wurde ihm ein Wink gegeben, diesen Passus zu iibergehen,
weil seine Auslegung der Obrigkeit leicht hiite unbequem werden
konnen. Und als Megander nach der Niederlage von Kappel dem
Rat vorzuwerfen wagte, er habe Zwingli und Ziirich verraten, wurde
er kurzerhand suspendiert. In Bern fehlte eben die uberragende
kirchliche Personlichkeit, die der Obrigkeit hétte imponieren kon-
nen. Vermutlich ist der Argwohn gegen geistliche Leitung und der
angestammte Widerwille gegen ein selbstindiges Kirchenregiment
noch verstirkt worden durch den Versuch Simon Sulzers, in den
40er Jahren des 16. Jahrhunderts insgeheim lutherische Anschauun-
gen und Briauche einzufithren. Nach Emil Bloschs Meinung wenig-
stens fithlte sich der Rat durch Theologenlist betrogen 29.

Den Pridikanten Johannes Haller und Johannes Weber war auf
die Dauer kein Erfolg beschieden, als sie 1564 aus Glaubensgriinden
vor dem Abschluss eines Biindnisses mit Frankreich warnten *?. Der
Rat liess es sich jedoch gefallen, als 1581 Dekan Fidminger die Vor-
wiirfe der Regierung gegen die Pfarrer freimiitig mit gleicher Miinze
heimzuzahlen wagte; denn da ging es ja nicht um spezifisch poli-
tische Dinge 2. Als aber Johannes Haller die Zustimmung des Rats
zur Ausweisung der evangelischen Bewohner Locarnos auf der
Kanzel riigte, beschied ihn dieser vor sich und gab thm die Weisung,
kiinftig seine Vorstellungen der Obrigkeit direkt vorzubringen und
dazu nicht die Predigt zu beniitzen. Die gnddigen Herren nahmen
es auch sehr iibel auf, als 1714 Pfarrer Notinger in einer Predigt
gegen die Verurteilung von sechs Taufern auf die Galeeren pro-
testierte 2. Im 19. Jahrhundert ist dem politisierenden Pfarrer

25) Zitiert bei Gotifried Strasser, Der schweizerische Anabaptismus zur Zeit
der Reformation (Berner Beitrige zur Gesch. der Schweiz. Reformationskirchen,
1884, S.234 £.).

26) Blésch, Geschichte der Schweiz.-ref. Kirche, I, 205 f.

27) Vgl. A. von Tillier, Geschichte des eidgenossischen Freistaates Bern,
Bd.III, 1838, S. 602 f.

28) J.G.Kuhn, Allgemeiner Synodus, gehalten zu Bern 1581 (Beitrige zur
Geschichte der Schweiz.ref. Kirche, zunichst derjenigen des Kantons Bern, hg.
v. F. Trechsel, 2. Heft, 1841, S. 141 ff.). — Blésch, a.a. O. 1, 283 ff.

29) «Berner Chronik von 1701—1761>, mitgeteilt von J. Sterchi (Blitter fiir
bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde, abgekiirzt BlbernGKA 1913,
S.113).



184

J. J. Schiidelin selbst von Gesinnungsfreunden zu verstehen gegeben
worden, es schicke sich fiir einen Geistlichen nicht, Politik zu trei-
ben, und ihnliche Mahnungen sind uns aus den Briefen des Ober-
richters Carl Bitzius an seinen Vetter Jeremias Gotthelf bekannt.
Im Jahre 1853 fiihrte die «Berner-Zeitung» gegen die Pfarrer-Poli-
tiker konservativer Observanz Bibelstellen wie Romer 12, 7; 1. Ti-
motheus 6; Titus 2, 2; Jesus Sirach 31 und 2. Korinther 6 ins Feld 39,
Hochst charakteristisch ist auch ein Kreisschreiben des Erziehungs-
departements an die reformierten Pfarrer zur Zeit des zweiten Frei-
scharenzugs: «Es ist nicht nur natiirlich, sondern es liegt selbst in
der Stellung und Aufgabe des Geistlichen, dass die jiingsten Ereig-
nisse unseres Vaterlandes in 6ffentlichen Canzelvortrigen beriihrt
werden; allein es gebietet ebenfalls die Pflicht des christlichen Lehr-
amtes, dass dies lediglich vom religios-moralischen Standpuncte aus
geschehe und keine Fragen von rein politischer Natur beigemischt
werden.» An mehreren Orten sei Beschwerde erhoben worden, «dass
die tiber den Freischaarenzug und die daran sich kniipfenden Vor-
ginge gefallenen Ausserungen der Geistlichen Aufregung und Un-
wille erregt haben». Die Pfarrer sollten alles Aufreizende und An-
stossige vermeiden. « Wir wollen nicht annehmen, dass es Geistliche
gebe, welche ihre Aufgabe so weit vergessen, dass sie das von den
Folgen der begangenen Ungesetzlichkeiten noch aufgeregte Volk zu
neuen volkerrechtswidrigen und die offentliche Ordnung storenden
Schritten antreiben; solche Geistliche wiirden sich die strengste
Ahndung zuziehen.» Ganz der Aufgabe entsprechend, welche die
Obrigkeit der Kirche zuwies, Ruhe und Ordnung aufrechterhalten
zu helfen, wurden die Pfarrer ermahnt: «Wir sprechen nun allen
Geistlichen unserer reformirten Kirche hiermit die bestimmte Er-
wartung aus, dass obigen Andeutungen gemiss sie in Bezug auf die
neusten politischen Ereignisse in unserm Vaterlande keine andere
Aufgabe als Beruhigung der Gemiither vermittelst der Lehren der
christlichen Religion und Moral sich stellen und deshalb aller Ausse-
rungen sich enthalten werden, welche, ohne diesen Zweck zu for-
dern, nur Krinkung und Aufregung zur Folge haben konnenV.»

Wiahrend der Staat sich von den Priadikanten nicht in seine
eigentliche Sphire hineinreden liess, mischte er sich dagegen weit-

30) Nrn. 225 und 226 der Berner Zeitung, 1853.

31) <Kreisschreiben. Das FErziehungsdepartement der Republik Bern an die
reformirte Geistlichkeit Bern, 24. April 1845.» Die Zitate stammen aus dem hand-
schriftlichen Exemplar an Pfarrer Sybold in Frauenkappelen (in meinem Besitz).



185

gehend in die kirchliche ein und bediente sich der Pfarrer in ausgie-
bigem Mass. Auch dafiir nur einige wenige Beispiele. Der Kriegsrat
setzte 1667 durch, dass die wehrfdhigen Manner beim Kirchgang
das Seitengewehr tragen mussten, um am Fehlen der Bewaffnung
die heimlichen Taufer feststellen zu konnen. Noch die Prediger-
Ordnung von 1748 sanktionierte diesen Erlass mit der Begriindung,
das Seitengewehr sei als «anstindige Manns-Zierde» beim Abend-
mahlsbesuch zu tragen, damit die heilige Handlung «von dem gan-
zen Volk ehrbarlich begangen werde» 3?. Die Seelsorger hatten bei
ihren Hausbesuchen u. a. alle Mannspersonen zu notieren, welche
die Gemeinde verlassen hatten oder neu in sie eingezogen waren,
und alljihrlich bei den Musterungen die Liste den Land-Majoren zu
itbergeben 3®. In der Stadt Bern mussten bis 1557 die Pradikanten
die Bekanntmachungen, auch solche rein weltlicher Natur, z. B. Mel-
dungen iiber Gefundenes und Verlorenes, von der Kanzel verlesen.
Nach mehrfachen Abinderungen wurde schliesslich am 8. Dezember
1586 verordnet, dass einer der Pfarrhelfer «am sontag uff dem
Cantzel in der grossen kilchen miner herren und anderer liithen ze-
del verkhiinden und verldsen solle» *¥. Die Pfarrer auf dem Lande
hatten selbstverstiandlich die Verordnungen von allgemeiner Bedeu-
tung zu verlesen, auch wenn sie mit der Kirche direkt nichts zu tun
hatten. Die «Hochobrigkeitliche Feuer-Ordnung» musste z. B. je-
weils am zZweiten Sonntag im Herbstmonat bekanntgemacht werden.
Der Pfarrer von Brittnau hatte am 1. Mai 1791 nicht weniger als
sicben obrigkeitliche Willenskundgebungen mitzuteilen: «a) das
Sitten Mandat. — b) vom Geldaufbruch der Minderjihrigen. —
¢) Spiel-Mandat. — d) Berg-Reglement und Viehmandat. —
e) Pferd-Mandat. — f) Canonier-Musterung zu Roggweil. — g) Tam-
bours-Musterung zu Aarburg»*>. Noch 1814 musste von der Kanzel
verlesen werden, dass Maikifer gesammelt werden sollten. Erst die
Pradikanten-Ordnung von 1824 hatte ein Einsehen fiir das Unschick-
liche dieser Aufgabe. Wenn sich der Inhalt der Publikationen mit
der Wiirde des Kanzelvortrags nicht vertrage, so konnten sie nach

32) Pr.0.1748, S.35.
33) Ebenda, S. 48 f.
34) A.F.: <Ein sonderbarer offentlicher Ausrufer» (BlbernGKA 1919, S. 325 £.).

35) Franz Zimmerlin, Amtsgeschifte und Haushalt eines bernischen Landpfar-
rers im Jahr 1791, BlbernGKA 1911, S.146. — Die Aufgebote zu den Musterungen
waren noch 1805 von den Kanzeln zu verlesen (sieche <Verordnung iiber die Militir
Verfassung des Kantons Bern», 1805, S. 71 {.).



186

dem Gottesdienst vom Schulmeister oder Weibel oder einem andern
Vorgesetzten verkiindet werden. Die Prediger seien nicht verpflich-
tet, Publikationen von Privatpersonen von der Kanzel zu verlesen 3.

Noch einschneidender ist die Bestimmung iiber das Beicht-
geheimnis, wie sie sich in den Prediger-Ordnungen von 1748 und
1824 findet. Obschon die Beichte als katholisches Sakrament weg-
gefallen war, hielt man an ihr als seelsorgerlichem Mittel doch fest.
Aber eben, es blieb nicht bei dem rein seelsorgerlichen Charakter
dieser Institution. Nach der Ordnung von 1748 wird das Beicht-
geheimnis wohl ernstlich eingeschiarft, aber es gilt doch nicht un-
hedingt. Wenn niamlich ein schweres Verbrechen offenbart wiirde,
solle der Prediger vorsichtig und kliiglich bedenken, ob die Misse-
tat inskiinftigc noch der Ehre Gottes nachteilig, dem hohen obrig-
keitlichen Stand und dem Vaterland gefihrlich und den Neben-
menschen an Leib, Ehre oder Gut schidlich werden konnte. Sei das
zu befiirchten, so solle er dies dem Dekan anzeigen, dem die Mog-
lichkeit gegeben wird, den Amtmann von dem geoffenbarten Ver-
brechen in Kenntnis zu setzen. Auch die Ordnung von 1824 halt
noch an dieser Bestimmung fest, die das Vertrauen des Volks in
seine Seelsorger zweifellos unterminieren musste. Allerdings bringt
sie den wertvollen Zusatz, der Pfarrer solle sich darum bemiihen,
den Ungliicklichen dahin zu bringen, dass er freiwillig in die not-
wendige Bekanntmachung seines Gestandnisses einwillige. Zugleich
ist hier auch nicht mehr die Rede von dem Nachteil, welchen die
Ehre Gottes nehmen konnte, sondern nur von der Moglichkeit, Re-
ligion und Sittlichkeit konnten geschidigt werden: Zeichen der ge-
wandelten Frommigkeit*). Wie sollte denn iiberhaupt die Ehre des
unendlich erhabenen und allmichtigen Gottes durch menschliches
Verhalten beeinflusst werden?!

20) Siche Pr.0.1748, S.12f.; Pr. 0. 1824, S. 6.

37) Pr.0.1748, S.52 ff.; Pr.0.1824, S.32{.




187

2.

Die Refeormation streifte dem Geistlichen den priesterlichen
Charakter ab. Er steht nicht mehr als Vermittler der gottlichen Ga-
ben und Krifte und als Vertreter und Verwalter der kirchlichen
Jurisdiktionsgewalt iiber dem Laien; er kann sich nicht mehr auf
eine priesterliche Sonderstellung und auf ererbte Privilegien be-
rufen. Klar, dass seine Stellung beeintrichtigt worden ist. Dazu kam,
dass die ubernatiirlich-sakrale Sphire gerade im Protestantismus
reformierter Pragung stark vergeistigt wurde. Und damit wurde
dem Kult die populiare Wirkkraft der Mysterienfeier genommen.
Das Wort allein vermochte die breiten Schichten des Volkes selten
so unmittelbar zu ergreifen wie der reiche und sinnenfillige Kult-
apparat der katholischen Kirche. Wohl trug noch das Amt die Per-
son; aber die Pfarrer konnten sich doch immer mehr nur noch
durch ihre Tiichtigkeit behaupten, wie jeder andere freie Beruf.
Deshalb erschienen iiber den Pfarrerstand seit der Reformation im-
mer wieder Schriften, die ihn intellektuell und moralisch zu heben
versuchten, sich freilich meist ein zu hohes Ziel steckten, dem nicht
alle gewachsen waren 3. '

Als «Boten und Diener Christi», als «Diener Gottes und des hei-
ligen Geistes», als «Kirchendiener» und «Religionslehrer» genossen
die Prediger immer noch ein hohes und ungebrochenes Ansehen *).
Sie sind es ja, die das gotiliche Wort verkiinden und auslegen, die
gegeniiber der Welt Gottes Ordnung und Gesetz vertreten. Die
Prediger-Ordnung von 1748 betrachtete das Lehr- und Predigtamt
als «von Gottlicher Einsatzung und Beruf», und Gott habe «von je
Welt an seine Kirchen durch dasselbige» unterrichten lassen wol-
len ), Zwischen der empirischen Kirche und der Kirche Christi
wird kein Unterschied gemacht. Unbedenklich iibertrug man die
Heiligkeit der Geistkirche, die unsichtbar ist, auf die sichtbare, die
aus fehlbaren Menschen besteht und auch als Institution nicht «hei-
lig» ist. Diese Vermengung hatte allerdings das Gute, dass den Geist-
lichen die schwere Verantwortung eindringlich vor Augen gestellt
wurde, die auf ihnen als Gesandten Gottes liege. Deshalb sollten sie
allen Fleiss anwenden, um als treue Verwalter der gottlichen Ge-

38) Uber die Pflichten der Prediger siehe <Confessio Helvetica posterior»,
1566, cap. XVIII,

39) Berner-Synodus, S.19, 21, 23; Pr. 0.1748, S.1; Pr. 0. 1824, S.1.
40) Pr. 0.1748, S. 1. :



188

heimnisse erfunden zu werden. Auch die Ordnung von 1824 begriin-
dete das Predigtamt nicht anders als die von 1748; nur driickte sie
sich in den Anschauungen ihrer Zeit aus*V.

Niemand durfte sich unberufen zu diesem hochsten Amt der
Christenheit hinzudringen, es sei denn er verspiire in sich «einen
innerlichen Trieb, Gott und der Kirchen in Aufrichtigkeit zu die-
nen», oder «den aufrichtigen Vorsatz, die heilige Sache der Religion
und des Christenthums aus allen Kréften zu befordern» #). Die Pre-
diger-Ordnung von 1748 verlangte von jedem, dass er sich erforsche:
«Ob seine Krifften, Wissenschafft, Leibs- und Gemiiths-Gaaben hin-
linglich seyen, die zu begehrende Bedienung, zur Ehre Gottes, und
Erbauung der Gemeine, auf sich zu nehmen; Damit also der zu er-
wihlende Pfarrer nicht, aus weltlichem und fleischlichem Absehen,
mehr auf sich lade, als seine Fihigkeit ertragen mag, und sich also
gegen Gott, durch Versaumnuss der nothigen Seelen-Huth, verant-
wortlich mache, wohl eingedenck dessen, was der Herr beym Eze-
chiel sagt: Er werde das verlohrne und verwahrlosete Blut von der
Hand dess Wichters und Hirten forderen *®.» Die Theologen hatten
sich richtig «in Unseren geordneten Schulen» auszubilden, sie muss-
ten einen guten Leumund besitzen und von den bernischen Kirchen-
dltesten ordiniert sein . Die Ordnung von 1824 verlangte dazu
noch eheliche Herkunft und zur Aufnahme ins Ministerium ein Al-
ter von mindestens 21 Jahren *%.

Die Obrigkeit liess es sich von allem Anfang an angelegen sein,
die Studien der Theologen moglichst auf der Hohe zu halten %9,
Schon am 3. April 1528 waren einige, zwar #dusserst einfache Be-
stimmungen iiber die Priifung der Pradikanten aufgestellt worden.
Die Umwandlung der Messpriester in Prediger war nicht leicht. Der
Mangel an hervorragenden Pfarrern und Professoren machte sich
in den ersten Jahrzehnten immer wieder bemerkbar. Deshalb wurde
z. B. der Venner Graffenried am 29. April 1548 nach Ziirich gesandt,
um Johannes Haller fiir die bernische Kirche zu erbitten, welche
durch das Ausscheiden Simon Sulzers und anderer schwer geschi-

41) Pr.0.1824, S.1.

42) Pr.0.1748, S.2; Pr.0.1824, S.1.

43) Pr.0.1748, S. 3.

44) Ebenda, S.2f.

45) Pr.0.1824, S. 2.

46) Einzelheiten bei Wernle, a.a. 0. Bd. I, S. 34 f.



189

digt worden war. Und 1558 wurden die Pfarrer der Stadt beauf-
tragt, sich nach einem Griechisch- und Hebréischprofessor «tiitscher
Nation» umzusehen. Benedikt Aretius erhielt 12 Kronen, um zu
diesem Zweck eine Reise nach Marburg zu unternehmen *”. Die Ju-
raten hatten sich jeweils bei der Visitation nicht nur zu vergewis-
sern, ob der Pfarrer orthodox lehre, sondern auch, ob er die Bibel
fleissig in den Ursprachen studiere.

Das Predigen und Auslegen der Bibel ohne besondere Berufung
und Ausweise galt bis ins 18. Jahrhundert hinein als tauferisch,
d. h. als sektiererisch. Dass Luther das allgemeine Priestertum aller
Christen verkiindigt, vergass man bis ins Zeitalter des Pietismus fast
vollig. Die Unterscheidung zwischen geistlichem und weltlichem
Stand hielt man ja als in Gottes Ordnung gegriindet. Begreiflich,
dass noch in der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts Christian Huber
aus Guttannen, der in Todesgefahr eine Bekehrung erlebt hatte und
darauf Vortriage iiber die Bibel und uber Gottes Walten in der
Schweizergeschichte zu halten begann, von Pfarrer Johann Rudolf
Frisching in Meiringen wegen unbefugten Predigens verklagt wurde,
mit der Begriindung, er mache die Leute von der Kirche abspenstig.
Bemerkenswert fiir das Heraufziehen einer neuen Zeit ist aber auch,
dass ihm das Predigen ausserhalb der tiblichen Gottesdienstzeit ge-
stattet wurde, da er nichts gegen die kirchliche Lehre vorbringe und
der Sektiererei abhold sei*®.

Wo dagegen Laienprediger mit dem Anspruch personlicher In-
spiration auftraten und sich dazu noch antinomistischer Ausschrei-
tungen schuldig machten, da griff die Obrigkeit hart und entschlos-
sen zu. So um die Mitte des 18. Jahrhunderts gegen Hieronymus
Kohler, einen der Fiihrer der Briiggler Rotte. Als er nach Gottes
«unerforschlicher Weisheit» der Polizei in die Hiande fiel, wurde ihm
ein ganzes Siindenregister vorgehalten, in welchem die Anmassung
besonderer Auserwihltheit keine geringe Rolle spielt. Er rithme sich
eines einzigartigen, unmittelbaren Umgangs mit Gott und dem Hei-
land; er habe sich durch Ankiindigung des Weltendes und durch
andere Prophezeiungen einen Anhang verschafft, das heilige Wort
Gottes verachtet, geschmiht und zu seinem Mutwillen missbraucht.
Seine vorgeblichen Offenbarungen seien wissentlicher Betrug ge-

47) «Bern in seinen Rathsmanualen, 1465—1565», von Berchtold Haller, Bd.1,
1900, S. 447, Bd.II, 1901, S. 229 f.

48) Andr.Willi, Christian Huber, 1693—1749, in: Sammlung bernischer Bio-
graphien, Bd. I, 1884, S. 252 ff.



190

wesen und alles habe nur zu seinem Eigennutz, Wohlleben und zu
siindlicher Lust gedient. So sei Gottes allerheiligster Name durch
ihn geschmiht worden. Das Gesetz des Herrn aber rufe uns zu: «Wer
des Herrn Namen lésteret, soll in alle Weg getodet werden.» Und
«da wir durch die von dem Obersten Beherrscher aufgelegte Pflicht
Uns verbunden finden, das Land zu sduberen», miisse Kohler be-
straft werden. Er wurde am Pfahl erwiirgt, sein Leib verbrannt .

In Bern befand sich das Kirchenregiment vollig in den Hinden
der staatlichen Machthaber. Sie gaben der Kirche die Organi-
sation®”, Wie Zwingli unterschied die Obrigkeit zwischen Schliissel-
gewalt und Kirchengewalt. Jene iiberliess sie den Geistlichen, be-
schrinkte sie aber unter Ausschluss des Banns auf die Auslegung
des gottlichen Worts, so dass die oben angefiihrte «Apostrophe» des
Synodus viel von ihrer Wirkkraft verlor. Diese, d. h. die Kirchen-
strafen und die kulturellen Aufgaben der Volkserziehung und der
Armenpflege reservierte sie fiir sich selber, nicht ohne allerdings
den Vertretern der Kirche eine bedeutende Mitarbeit aufzuerlegen
oder zu gewidhren.

Am 25. September 1528 wurde in der Stadt das Ehe- oder Chor-
gericht eingesetzt, in welchem neben je zwei Mitgliedern des Klei-
nen Rats und der Burger auch zwei Pridikanten sassen. Die am
11. September 1528 von der Obrigkeit genchmigte Ehesatzung war
das Werk zweier Theologen, Hallers und Meganders. Das Ehe- oder
Chorgericht sollte die geistliche Gewalt des Bischofs ersetzen und
ausser Ehesachen auch die Feiertage und Almosen regeln und alle
sittlichen Vergehen behandeln, die man als Ubertretung der gott-
lichen Gebote betrachtete und doch nicht ohne weiteres als Ver-
letzung der Staatsgesetze ahnden konnte ", Genannt wurden in der
am 7. November 1530 herausgegebenen Erlduterung zum Mandat:
Luxus, Wucher, Trunksucht, Ehestreit, Impietit, Unglaube, Aber-
glaube, Zauberei, Gotteslasterung und Spiel. Am 13. November 1530
kam die Ehegerichtssatzung heraus, welche den am 8. Mirz 1529
geschaffenen Chorgerichten auf dem Land die notigen Anweisungen

49) <Hoch-Oberkeitliche Verwahrung, wegen Sectiererischer Lehr und Ver-
sammlungen, aus Anlass dess jiingsthin exequierten Hieronymus Kohlers von
Briigglen publicieret», 1753.

50) H. Rennefahrt, Grundziige der bernischen Rechtsgeschichte, 1. Teil, 1928,
S. 154 ff.

51) Dem Chorgericht in Bern wurden auch die Priifung der neuen Pfarrer
und die Besetzung der Pfarreien iibertragen.



191

in die Hand geben sollte. In diesen hatten die Pradikanten das ent-
scheidende Wort. Im Jahre 1533 ertrotzte allerdings die Landbevol-
kerung die Entfernung der Pfarrer aus dem Chorgericht; «denn wir
von den pfaffen und predikanten nit wollen beherrschet sin»®.
Drei Jahre spiater — im Oktober 1536 — wurden sie jedoch wieder
eingesetzt ). Der Pridikant hiess die Chorrichter am Sonntag nach
dem Gottesdienst «still stehen» und fragte sie, ob sie etwas vor-
zubringen hitten®. Sie halfen examinieren, vermahnen und be-
strafen; sie unterwiesen im Eid, und wo kein Notarius vorhanden
war, fiihrten sie das Protokoll. Sie hatten die sdumigen Ehegaumer
dem Amtmann anzuzeigen, wie diese ihrerseits lidssige Prediger er-
mahnen sollten, ihre Hirtenpflicht zu erfiillen®). Wie das Chor-
gericht der Gemeinde ein gewisses Eigenleben gab, so stellte die
Tatigkeit der Pfarrer in ihm ein notwendiges und wertvolles Gegen-
gewicht gegen die Uberbetonung der Lehre dar, die z. B. im Luther-
tum viel einseitiger Kraft und Interesse in Anspruch nahm.

Dem Chorgericht wurde also die disciplina morum iiberiragen.
Walter Kohler bezeichnet das Berner Ehegericht als Funktionir
des christlichen Stadtstaats; es sei keine kirchliche Institution ge-
wesen °®. Und Roger Ley spricht sogar von biirgerlichem Sitten-
gericht®?). Diese Bezeichnung ist nicht ganz zutreffend. Sie mag
durch die Tatsache veranlasst sein, dass in Bern der kirchliche Bann
ausgeschlossen blieb, obschon die Pfarrer immer wieder Anstren-
gungen gemacht haben ihn einzufiihren. Staat und Kirche waren
doch in gleicher Weise an der Aufgabe des Chorgerichts interessiert,
und dieses hatte nicht rein biirgerliche Strafkompetenzen. Es exi-
stierte vielmehr noch ein Rest kirchlicher Strafen, wie z. B. der Herd-
fall oder Erdkuss, den Ley selber als kirchliche Strafe charakteri-
siert °®, Und konnen wir es nicht als Uberrest mittelalterlicher Kir-

52) Th. de Quervain, Kirchliche und soziale Zustinde in Bern unmittelbar
nach der Einfiihrung der Reformation 1528—1536, Bern 1906, S. 58.

53) Uber die Aufgaben der Pfarrer im Chorgericht siehe Pr.0.1748, S.41 ff.;
Pr. 0. 1824, S. 35 f.

54) Pr.0.1748, S.43; Pr.0.1824, S. 35{f. — Eegricht-Satzungen vom 11. Mai
1587, S. 79.

55) Eegricht-Satzungen vom 11. Mai 1587. — Christenlich Mandat und Ordnung
~vom 6. Januar 1587.

56) Walter Kéhler, Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium, Bd. I, 1932,
S. 326.

57) Roger Ley, Kirchenzucht bei Zwingli, 1948, S. 114.
58) Ebenda, S. 149 f.



192

chenstrafe bezeichnen, wenn am 16. Januar 1646 Albrecht Peretten,
der mit seiner Base Hurerei getrieben hatte, neben einer Gefingnis-
strafe die Aufforderung erhielt, «xan den Bauw des Gottshus Sant
Vincentz» 500 Bernpfund zu bezahlen®”? Der Staat konnte die
Volkserziehung allein unmoglich an die Hand nehmen. Er hatte
dazu die Mithilfe der Kirche notig, und diese hat sich ohne weiteres
zur Verfiigung gestellt. Evangeliumsverkiindigung ist ja auch Schaf-
fung der sittlichen Grundlage des Staates, Gesunderhaltung des
sozialen Organismus und Erziehung der Massen. Wenn sich das
Wichteramt der Kirche nicht auf dem politischen Gebiet auswirken
konnte, so um so einschneidender auf dem ethischen und religiosen.

Die Organisation der Kirche war Sache des Staates. Die Pridi-
kanten gehorten einem Capitel oder einer Klasse an . Diese waren
einer der wichtigsten Bestandteile der bernischen Kirchenorgani-
sation und besassen rechtliche Geltung bis zum Kirchengesetz von
1874, obschon sie schon vorher viel von ihrer Bedeutung verloren
hatten. Dem Capitel stand ein Dekan vor, der von der Regierung aus
einem Zweier- oder Dreiervorschlag gewihlt wurde ®. Die Prediger-
Ordnungen von 1748 und 1824 zihlen die Qualititen auf, die von
ihm erwartet wurden, letztere z. B.: reifes Alter, lange Erfahrung
in kirchlichen Geschiften, wissenschaftliche, moralische und religiose
Verdienste, Selbstindigkeit und uners¢hrockenen Freimut, Zutrauen
und Achtung der Capitelsbriider . Ein weitreichendes kollegiales
Uberwachungssystem sollte den einzelnen Pfarrer vor Hinlidssigkeit
und Fehltritten bewahren und den ganzen Stand auf der Hohe sei-
ner Aufgaben behalten. In den Capitelsversammlungen hatten sich
die Pfarrer gegenseitig zu zensurieren; aber auch anlisslich der
Visitation hatten sie dem Juraten Mitteilung iiber den Lebenswandel
ihrer Nachbarkollegen zu machen.

Die Colloquien, die Zwischen- und Sektionsversammlungen der
Capitel, den heutigen Pfarrvereinen vergleichbar, hatten der wissen-

59) «Chorgerichtliche Bussen aus Saanen zu Gunsten des Berner Miinsterss,
mitget. von R. Marti-Wehren, BlbernGKA 1922, S. 344.

60) Als Klassen oder Capitel werden 1532 genannt: Bern, Miinsingen, St. Immer,
Biiren, Burgdorf, Thunstetten, Aarau, Schenkenberg; 1748: Bern, Thun, Burgdorf,
Nidau, Biiren, Langenthal, Aarau, Lenzburg und Brugg; 1824: Bern, Thun, Burg-
dorf, Nidau, Biiren, Langenthal, Biel.

61) Pr.0.1748, S.90 ff.; Pr. 0.1824, S.53. — Der Dekan der Hauptstadt wurde
vom Tiiglichen Rat ausgewihlt; das Capitel hatte hier kein Vorschlagsrecht (Pr. O.
1748, S.91).

62) Pr.0.1748, S.91; Pr.0.1824, S.53.



193

schaftlichen und praktischen Fortbildung der Prediger zu dienen.
Da aber auf ihnen «vill und mancherlei gespin, gezanck, unordnung,
uneinigkeiten und unrath erwachsen», wurde am 2. September 1549
verfiigt, dass sie ordentlicherweise nur noch viermal im Jahr ab-
gehalten werden sollten, und zwar unter der Voraussetzung, dass
auf ihnen nichts gegen die Disputation von 1528 vorgebracht
werde ). Allmihlich kamen sie ganz ausser Ubung, im Capitel Bii-
ren z. B. um das Jahr 1560%). Auch die Synoden der Geistlichen,
die sich im ganzen als unbewusst wirkende Sitte und zwingende
Macht segensreich ausgewirkt haben, indem sie das Ehrgefiihl und
die Kollegialitat der Pfarrer stirkten, hielten sich nur bis zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts; erst im 19. erstanden sie, unter ganz an-.
dern Bedingungen, wieder neu.

Die Kirche wurde so immer deutlicher von oben nach unten
organisiert. Die Wahl der Pfarrer lag vollig in der Hand der Obrig-
keit; den Gemeinden wurde keine Mitwirkung eingerdumt ®. In den
ersten Jahrzehnten der Reformationszeit wurden die Prediger riick-
sichtslos im Land herumgeschickt, was sie mit ihren Familien natiir-
lich hérter traf als die unverheirateten Priester der katholischen
Kirche. Als teils vorberatende, teils administrative Behorden fun-
gierten das Convent, das Chorgericht der Stadt und spiter der mit
grossen Kompetenzen ausgestattete Kirchen- und Schulrat. Das Con-
vent, ein rein kirchlich zusammengesetztes Gremium, bestand aus
den Pfarrern und einigen Helfern der Stadt und den Theologiepro-
fessoren. Nach der Prediger-Ordnung von 1748 hatte es hauptsich-
lich folgende Pflichten: die allgemeine Sorge fiir das Wohl der
Kirche, die Bewahrung der reinen Lehre, die Abwehr der Irrlehrer,
die Aufrechterhaltung von Zucht und Ordnung im Kult und bei der
Geistlichkeit. Es hatte das Vorschlagsrecht bei den Pfarrbesetzun-
gen, bestellte und beaufsichtigte die Vikariate und Kandidaten und
schlichtete Zwistigkeiten unter den Pfarrern. Mit dem Kirchen- und
Schulrat und der Curatel zusammen war es Priifungs- und Wahl-
behorde der Predigtamtskandidaten 5.

Im Jahre 1803 wurde der Kirchen- und Schulrat, ein Regierungs-
kollegium von fiinf weltlichen und vier geistlichen Mitgliedern, ein-

63) Schon der Berner-Synodus warnte vor Zank (S. 46).

64) E.Kocher, Mitteilungen aus der Geschichte des ehemaligen Kapitels Bii-
ren, BlbernGKA 1920, S. 8.

65) Uber das Pfarrwahlwesen in Bern siche Wernle, a.a. 0. Bd. 1, S. 44 ff.
66) Pr.0.1748, S.109 ff.; Pr. O.1824, S. 62 ff.



194

gesetzt °). Er beschrinkte die Kompetenzen des Convents, indem er
einen grossen Teil seiner Aufgaben iibernahm . Mit der Regene-
ration wurde jedoch die Kirche unter das Erziehungsdepartement
gestellt, spiater eine Zeitlang sogar unter die Justizdirektion, wobei
die Staatsallmacht so sehr dominierte, dass eine Zeitung behaupten
konnte, der Justizdirektor Jaggi «iibe in Kirchensachen mehr Ge-
walt aus, als seit Griindung des bernischen Freistaates je in der
Hand eines einzigen Mannes vereinigt war»%”. Das Convent und der
Kirchen- und Schulrat wurden in der Regenerationszeit aufgehoben,
die Chorgerichte ihres kirchlich-staatlichen Charakters entkleidet.
Sie wurden zu rein biirgerlichen Gerichten erster Instanz, zudem in
ihren Befugnissen wesentlich eingeschrinkt. Wie aus der reinen
Staatskirche unter schwerem Ringen eine Landeskirche wurde, soll
hier nicht skizziert werden.

Der grosse Priifungstag fiir die Pfarrer und die Gemeinden war
jeweils die Visitation. Die Prediger-Ordnung von 1587 band dem
Juraten — dem angesehensten, gelehrtesten und aufrichtigsten Pfar-
rer in jedem Kapitel — die einmalige jihrliche Visitation der Kirch-
spiele auf. Ohne vorherige Anzeige hatte er, gelegentlich zusammen
mit einem Amtsbruder, den Gottesdienst zu besuchen, die Predigt
zu zensieren, sich bei den Amitsleuten und Chorrichtern zu erkun-
digen, ob der Pfarrer fleissig predige, alle Sonntage Kinderlehre
halte, ob er keine neuen Lehren einfiihre, die dem Wort Gottes und
«unser Gnidigen Herren Reformation» ungemiss seien, ob er sitt-
lich lebe oder liederlich haushalte, viel im Wirtshaus sitze und
zeche, ob er Geldschulden mache, wuchere, markte und zanke. Er
hatte zu erfragen, ob die Pfarrer «vil vagierend und umb einander
Rosslend», ob sie Geschifte betrieben, die ihnen nicht zustiinden
und anderes mehr. Er sollte auch auf den Lebenswandel der Pfarr-
frauen und Pfarrerkinder achten, die Studierstube inspizieren und
nachsehen, ob die Predigten ordentlich niedergeschrieben und die
Rodel und Chorgerichtsmanuale genau nachgefiihrt wiirden 7-

Die Prediger-Ordnung von 1748 war in einem Punkt nicht mehr
80 rigoros: sie liess die Visitation, die auf einen Wochentag verlegt
wurde, am Sonntag vorher ankiindigen. An thr hatten die Chor-

67) Pr. 0. 1824, S. 67 ff.

68) Pr.0.1824, S. 68 f.

69) Siehe Sammlung bern. Biographien, Bd. V, 1906, S.487.
70) Pr. 0. 1587, III. <Der Juraten Ordnungs.



195

richter, Vorgesetzten und Hausviter teilzunehmen ™. Aber sie wur-
den, weil sie meist zu einer blossen Formalitit herabsanken, oft nur
unfleissig besucht. Gelegentlich fanden sich nur die Vorgesetzten
ein ™, Die Ordnung von 1824 suchte den Besuch durch ein noch
grosseres Aufgebot zu beleben, verlangte sie doch die Anwesenheit
der Amisrichter, Gerichtsstatthalter, Beisitzer der Unter- und Chor-
gerichte, der Gemeindevorgesetzten samt den Schulmeistern und der
iibrigen Hausviter, allerdings hier mit der kliiglichen Einschrin-
kung: «so weit es die Umstinde zulassen» ™. Der Prediger hatte
seine Zuhdrer zu examinieren und mit der Schuljugend eine Frage
des Heidelberger Katechismus zu behandeln, damit der Jurat sowohl
seine Geschicklichkeit als auch den Stand der Gottseligkeit in der
Gemeinde wahrnehmen konne ™. Im Jahre 1803 verlangte Sigmund
Langhans, jeder Pfarrer solle ein Journal seiner sidmtlichen
Amtshandlungen fiihren und aus ihm jihrlich einen Rechenschafts-
bericht zusammenstellen ™. Die Visitationsberichte, die dann tat-
siachlich gefordert wurden, stellen eine Fundgrube fiir die Ge-
schichte der bernischen Frommigkeit dar.

&

Die Pridikanten wurden auf die reine Lehre verpflichtet, d. h.
auf das, was der bernischen Obrigkeit als solche vorgestellt wurde.
Die Prediger-Ordnungen verlangten von dem Pfarrer die Zustim-
mung zu einer ganz bestimmten Glaubensformel, mochten sie nun
entstanden sein zur Zeit der uneingeschrankt herrschenden Ortho-
doxie (1587), oder zur Zeit der Aufkliarung (1748) oder des er-
wachenden religiosen Liberalismus (1824). War auch der Geist der
den Glaubenseid Ablegenden in den verschiedenen Epochen von
diesen mitgeprigt, so blieben die Formeln doch ungefahr dieselben.
Konnten sie da immer innerlich bejaht und aufrichtig unterschrie-
ben werden? Der Synodus von 1532 betonte noch eindringlich, die
gottliche Gnadenwirkung miisse sich frei entfalten, und keine Obrig-
keit habe das Recht, sich in die Gewissen einzumischen. Niemand
diirfe von aussen her etwas gebieten, was diese beschweren und dem

71) Pr.0.1748, S. 80.

72) Franz Zimmerlin (siehe Anm. 35), BlbernGKA 1911, S. 146.
73) Pr. 0.1824, S. 48.

74) Pr.0.1748, S.81.

75) Sigmund Langhans (siehe Anm.22), S. 6 f.



196

heiligen Geist Schranken setzen konnte . Damit war dem person-
lichen Glauben eine freie Sphiire eingerdaumt. Aber doch auch schon
der Synodus verpflichtete die Obrigkeit, «auf die gesunde Lehre
achtzuhaben, Irrung und Verfiihrung abzuwenden, alle Gottesliste-
rung und 6ffentliche Siinde in Gottesdienst und Leben abzutun, die
Wahrheit und Ehrbarkeit zu beschiitzen etc.» 7). Damit war die
Lehrfreiheit eben doch eingeschrinkt; und wenn diese 1538 von der
Obrigkeit auch ausdriicklich anerkannt wurde™), so konnte das
doch unméglich in dem Sinn geschehen, den wir heute darunter ver-
stehen.

Wo der Staat sich seiner hochsten Aufgabe bewusst wird, be-
grenzt er sich selber gegeniiber etwas, das iiber ihm steht, oder sich
um der Freiheit willen seinem Zugriff entzieht. Dient er aufrichtig
seinem eigentlichen Zweck, Gerechtigkeit zu verwirklichen, so weiss
er sich selber an eine Norm gebunden, die hoher ist als er und ihm
die Direktiven zu geben vermag. Als einzige Richtschnur des Glau-
bens und Lebens setzte die Reformation die heilige Schrift. Deshalb
legte der Synodus den Pfarrern ihr fleissiges Studium nahe, das mit
Gebet und Andacht und unter Zuhilfenahme der Kommentare ge-
schehen sollte ™. Er war noch vorurteilsfrei und weit genug, um zu
empfehlen, auch weltliche Biicher, vornehmlich Historien zu lesen,
ja gelegentlich sogar eine heidnische Geschichte anzufiihren: ein
Beleg dafiir, dass Capito seinen Humanismus nicht vergessen
hatte 8. Die Prediger-Ordnung von 1587 brachte diese Unvorein-
genommenheit schon nicht mehr auf. Neben der Bibel werden nur
theologische Werke empfohlen, und nur eines wird namentlich auf-
gefiihrt: Bullingers Buch gegen die Taufer ®). Mehr durfte man den
Pfarrern offenbar nicht zumuten. Die Juraten hatten sich anlisslich
der Visitation zu vergewissern, ob die Bibel in lateinischer und
deutscher Ubersetzung vorhanden sei. Es ist ein Zeichen des er-
hohten wissenschaftlichen Niveaus des Standes, dass die Juraten-
ordnung von 1732 verlangte, die Pfarrer miissten die Heilige Schrift
auch in den Grundsprachen besitzen 82,

76) Berner-Synodus, S. 9, 11 f., 14.
77) Ebenda, S. 15.

8) Richard Feller, Die Sittengesetze der bernischen Reformation (Festschrift
Friedrich Emil Welti, 1937, S. 59).

79) Berner-Synodus, S. 93 ff.

80) Berner-Synodus, S.99.

81) Bullinger, Der Wiedertiufer Ursprung, Fiirgang, Sekten, 1561.
82) Juraten-Ordnung vom 15./26. Februar 1732, Abschnitt 5.



197

Von einer Bibliokratie, von unbedingter Herrschaft des Bibel-
worts im ganzen Leben kann man in der bernischen Staatskirche
nicht reden. Wie jeder Biblizismus, so wihlt auch derjenige der
Orthodoxie aus, und zwar nach den loci communes, welche nur auf
dogmatischem Weg Zugang zum gottlichen Wort gewihren. Die Pre-
diger-Ordnung von 1587 ldsst im Anhang eine ganze Batterie von
Bibelspriichen auffahren, den guten und schlechten Pridikanten ins
Stammbuch geschrieben. In den Mandaten der Obrigkeit finden sich
immer wieder Schriftstellen, wenn auch nicht in dem Ausmass, das
man erwarten wiirde, wenigstens nicht im Zeitalter der Orthodoxie,
wihrend der Pietismus auch hier die Sprache Kanaans zum Er-
bliihen bringen sollte. Diese Bibelstellen sollten Richtlinien sein; oft
genug aber sind sie zu Richtbeilen geworden. Als klassische Belege
fiir den Untertanengehorsam fehlen natiirlich Romer 13 und 1. Pe-
trus 2 nicht ®). Das Grosse Mandat von 1695 folgt in seiner Kampf{-
ansage gegen die Laster dem Dekalog. Das vierte (beziehungsweise
fiinfte) Gebot — «Ehre deinen Vater und deine Mutter» — dient
dazu, die Schuldigkeit gegen die Vorgesetzten der drei Stinde her-
vorzuheben; das sechste weitet sich zur Bekimpfung von Hurerei,
Ehebruch, Villerei, Unmissigkeit, Kleiderluxus, leichtfertigem Sprin-
gen und Tanzen aus, und im siebenten ist die Rede von Wucher und
Ubervorteilung, Eigennutz und Geiz, Miissigang, Faulheit und Spiel ®.
Zur Sanktionierung der Abgaben stiitzte man sich auf Paulus: «Alle
Untertanen sind schuldig, nach der Lehre des H. Apostels Pauli, zur
Erhaltung dess gemeinen Stands, Wesens und Vatterlands, Zehenden,
Zoll und Steur zu geben. Die aber solches zu thun sich weigern, mogen
nicht im Land geduldet werden %9.»

Aber es ist klar, dass man nicht fiir alle Spezialfille des Lebens
auf eine Bibelstelle zuriickgreifen konnte oder wollte, und das schuf
gleich in den ersten Jahren der Reformation Verwirrung und Un-
sicherheit. Mit der Bibel in der Hand schalten einzelne die Pridi-
kanten Liigner, wenn sie Dinge sagten, die mit ihr nicht zu belegen
waren, oder Bibelstellen nicht wortwortlich auslegten. Das gab den
Taufern den Anschein, als ob sie bibelireuer seien, was man jedoch
nicht so ohne weiteres fiir alle Fille behaupten konnte. Die Obrig-
keit scheute sich aber nicht, selbst in die Gestaltung und Deutung
des Bibelworts einzugreifen. Sie bestimmte im Jahre 1534, welche

83) Eegricht-Satzungen vom 11.Mai 1587 (Schluss).
84) Siehe auch das Grosse Mandat der Stadt Bern vom 4. Juni 1716, S. 9 ff.
85) «New Mandat> 1585, ebenso 1597, S.18.



198

Form des Unservaters gebraucht werden sollte; sie liess im Grossen
Mandat von 1695, das sich an den Dekalog anlehnte, das Bilder-
verbot einfach weg, wohl weil sie es als gegenstandslos geworden
ansah, vielleicht aber auch in Angleichung an die katholische Kirche.
Im Eherecht blieb zwar fiir die Festsetzung der die Verheiratung
ausschliessenden Verwandtschaftsgrade Leviticus 18 massgebend,
aber doch mit einer ganz bestimmten Erweiterung. Im Unterschied
zum «gottlichen» und kaiserlichen Recht untersagte man in Bern
Ehen zwischen Geschwisterkindern, wohl um die Ubereinstimmung
mit dem kanonischen Recht zu dokumentieren®). Als 1643 gegen
den iiberhandnehmenden Gassenbettel vorgegangen werden musste,
weil die Bettler «wie unniitze Hummel den Impen», d. h. den wiir-
digen und ortsansidssigen Armen die Nahrung wegnihmen, figte
man dem Verbot mit etwas schlechtem Gewissen gegeniiber bibli-
schen Worten die Entschuldigung bei: «Welches Verbott dann nie-
mand fiir ein streng und unbarmhertzig oder dem Wort Gottes zu-
wider streitend Ding halten noch auffnemmen soll» *. Der strikte
Biblizismus, der im Leben ja gar nie vollig durchgefiihrt werden
kann, ist auch in der Berner Kirche immer wieder durch die Wirk-
lichkeit korrigiert worden. Man fiihlte sich z. B. 1674 im Thuner
Kapitel befremdet, dass Pfarrer Jakob Diinz aus St. Stephan nach
den Satzungen des Mosaischen Gesetzes lebe. Er fiel allerdings auch
sonst durch absonderliches Verhalten auf ).

Erst in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts ist im Bernbiet
die Bibel zu weiterer Verbreitung gelangt. Die Anregung des Belper
Pfarrers Samuel Henzi, in jeder Kirche zu jedermanns Gebrauch,
allerdings an einer Kette befestigt, eine Bibel aufzulegen, lidsst den
Schluss zu, dass damals viele Familien kein Exemplar der Heiligen
Schrift besessen haben. Eine Eingabe an das Convent schlug die Be-
schaffung von Bibeln durch eigenen Druck vor. Zudem sollten die
Schulmeister zwischen dem ersten und zweiten Glockenzeichen vor
dem Sonntagsgottesdienst den Anwesenden ganze Kapitel aus der
Bibel vorlesen ®). Im Jahre 1684 fiihrten diese Anregungen, die viel-

86) «Christenlich Mandat» vom 6. Januar 1587. — «Der Statt Bern Chor-
grichts Satzung», 1667, S. 8. — Vgl. Walter Kohler, a.a. 0. S. 342.

87) «Newe Ordnung, Wider den Gassen-Bittel: unnd wie man sich ins gemein
gegen den Bittleren inn und umb die Statt Bern verhalten solle», 13. Mai 1643, S. 6.

88) E. Bdihler, Varia, BlbernGKA 1906, S. 85.

89) Die Pr.0.1824 forderte, dass der Schulmeister wiahrend der Kommunion
vom Pfarrer ausgewihlte Schriftstellen verlesen solle (S.17).



199

leicht mit dem aufkommenden Pietismus zusammenhangen, zum
Ziel. Die Obrigkeit erhob die Ubersetzung Piskators zur Berner
Bibel. Es ist eines der augenfilligsten Zeichen bernischen Staats-
kirchentums, dass das Titelblatt der hochobrigkeitlichen Ausgaben
mit dem Bernerwappen geschmiickt wurde. Bei der Piskatorbibel
handelte es sich um eine dngstlich wortgetreue Ubersetzung, wie die
Lehre von der Verbalinspiration sie erforderte. Aber Piskator ge-
stattete sich doch die Freiheit, 1. Timotheus 2, 4 nach der calvini-
stischen Lehre von der doppelten Pridestination — der Erwihlung
der einen zum Heil, der andern zur Verdammnis — zu gestalten.
Wenn die betreffende Stelle in richtiger Ubersetzung lautet: Gott
«will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen», so iibersetzt Piskator, weil seiner Auffassung
nach ja nicht alle gerettet werden: Gott «will dass allerley menschen
selig gemacht werden und zur erkenntniss der wahrheit kommen 9 ».
Das ist geradezu eine Filschung, die beweist, dass es trotz der In-
spirationslehre moglich war, um einer theologischen Sondermeinung
willen am Bibeltext herumzuflicken. Es ist verwunderlich, dass man’
ausgerechnet in Bern eine Bibeliitbersetzung angenommen hat,
welche die doppelte Priadestinationslehre vertritt, obschon man hier
in bezug auf das christliche Heil lingst universalistisch dachte *V.
Aber noch erstaunlicher ist, dass man die Falschung selbst noch in
den Ausgaben beibehalten hat, die behaupteten, den Text nach der
Lutherbibel revidiert zu haben. Als die bernische Bibelgesellschaft
1823 bei der Neuausgabe der Piskatoriibersetzung den Text durch
den Theologieprofessor Samuel Gottlieb Hiinerwadel kritisch durch-
sehen liess, meinte sie mit Recht behaupten zu diirfen, sie habe
«mehr als hinldngliche Sorgfalt auf die Correktur des Textes ver-
wendet» %), Aber die Filschung blieb bestehen *! So stark hat das
Prinzip der Stabilitit bernischen Staatskirchentums auch damals

90) Zitiert nach dem 1786 veréffentlichten Neuen Testament Piskators.

91) Blésch, a.a. 0.1, 257 ff.

92) «Die Bibel, oder die ganze Heilige Schrift des alten und neuen Testa-
ments, nach Joh. Piscators Uebersetzung; neu durchgesehen und mit dem Grund-
text und Luthers Uebersetzung verglichen, auf Veranstaltung der Bibelgesell-
schaft», Bern 1823 (Vorrede, S. VI).

93) W.Hadorn, Die deutsche Bibel in der Schweiz, 1925, S.109. — Hadorn
hilt sich an die Angaben des Titelblattes der Ausgabe von 1823 und erwihnt mit
keinem Wort, dass 1. Timotheus 2, 4 nicht abgeiindert wurde. — Siehe auch
W . Michaelis, Ubersetzungen, Konkordanzen und Konkordante Ubersetzung des
Neuen Testaments, 1947, S. 39 f.



200

noch gewirkt! Nach der Piskatorbibel haben noch Pestalozzi und
Gotthelf 6fters zitiert.

Jede andere Bibeliibersetzung galt in Bern seit 1684 lange Zeit
mehr oder weniger als verdichtig, oder war doch wenigstens un-
erwiinscht. Die Prediger-Ordnung von 1748 erklirte die Piskator-
bibel als obligatorisch fiir alle «offentlichen Verrichtungen» der
Pfarrer, wihrend die von 1824 zwar Piskator immer noch bevor-
zugte, aber doch auch den Luthertext approbierte, indem den Pfar-
rern freigestellt wurde, «da wo sie ihnen richtiger, angemessener,
oder deutlicher scheint», die Lutheriibersetzung zu gebrauchen *¥.
Die Seelsorger sollten die Hausviter dazu anhalten, «dieses jedem
Christen unentbehrliche Buch anzukaufen», oder bei grosser Armut
die Bediirftigen dem Kirchenrat empfehlen®. Die Regierung tat
wirklich alles, die Verbreitung der hochobrigkeitlichen Bibelaus-
gabe zu fordern, sogar durch eine Lotterie °®. Die von den Taufern
bevorzugte Froschauerbibel erschien nicht als korrekt und ortho-
dox; anderseits haben auch die Tdufer die Piskatorbibel sofort fiir
verfalscht erklart. Der Liitzelflilher Pfarrer Georg Thormann zahlte
1693 in seinem «Probier-Stein des Taufferthums» als Mingel der
1687 in Basel neugedruckten Froschauerbibel auf: 10 Auslassungen,
24 Hinzusetzungen, 51 Verinderungen und 24 «Licherliche und Un-
teutsche Maniren zu Reden» . Wie schwer diese Vorwiirfe wogen,
kann man daran ermessen, dass die Prediger-Ordnung von 1748 ver-
bot, an der Liturgie etwas beizufiigen oder wegzunehmen *®. Die
Pfarrer mussten bei ihren Hausbesuchen die schiadlichen Bibeln auf-
spiiren und sich ausliefern lassen. Den Besitzern wurden dafiir —-
meist auf Kosten der Obrigkeit — Piskatorbibeln geschenkt. Als
1702 in Basel ein neues tduferisches Testament erschien, ersuchte
Bern den Rat, die Edition zu unterdriicken *?. Mit misstrauischem
Auge betrachtete man auch lange Zeit die von Abraham Kyburz ver-
breitete pietistische Berleburgerbibel, weil sie «mit glossen den Ori-

94) Pr.0.1748, S.151.; Pr. 0. 1824, S.5.
%) Pr.0.1824, S.28.
96) Hadorn, a.a. 0., S.81.

97) Georg Thormann, Probier-Stein. Oder schrifftmiissige, und auss dem wah-
ren innerlichen Christenthumb hargenommene, gewissenhaffte Priiffung des Tiauf-
ferthumes, 1693.

98) Pr.0.1748, S.21. — Die Pr.0. von 1824 (S.18) ist in dieser Beziehung
freier.

99) Uber Tiaufertestamente siche BlbernGKA 1923, S. 1 ff. und 1926, S. 280.



201

genismum beibringend» angefiillt sei, d. h. weil sie die Lehre von der
Wiederbringung aller Dinge und von der endlichen Erlosung selbst
des Teufels vertrete 1. Dagegen unterstiitzte die Obrigkeit Kybur-
zens sechsbiandige «Historien-, Kinder-, Bet- und Bilder-Bibel» durch
eine Gratifikation. Scharf wurde von Berner Theologen die 1772
revidierte Ziircherbibel angegriffen, weil das ihr beigegebene «Real-
worterbuch der meisten biblischen Worter, die es vorziiglich notig
haben, erklirt zu werden» Irrlehren enthalte !V, So erschien die
Berner Kirche als Hochburg der Orthodoxie, zu einer Zeit, da diese
sonst sozusagen iiberall ausgestorben war.

Das Schriftprinzip herrschte nicht nur in der reformierten
Staatskirche, sondern auch in den Taufergemeinden, und bei beiden
war die Bibel weithin zur gesetzlichen Norm geworden, welche Frei-
heit der Glaubensiiberzeugung nicht zuliess. Die Taufer begehrten
deshalb immer wieder die Bibel zum Richter 192, Man diirfte aber
nicht verallgemeinernd behaupten, dass sie in jeder Beziehung die
reineren Biblizisten gewesen wiren als die reformierten Pridikan-
ten. Es war vielmehr hiiben und driiben eine andere Sicht der Hei-
ligen Schrift wegleitend. Fiir die bernische Kirche war trotz der alt-
testamentlich gefiarbten Gesetzlichkeit die paulinische Stinden- und
Rechtfertigungslehre richtungweisend, fiir die Taufer die Bergpre-
digt; und beide konnen eben nicht ohne weiteres miteinander zur
Deckung gebracht werden.

Es ist hier nicht nachzuzeichnen, wie es auch die neuen Kirchen
der Reformation fiir notwendig erachteten, zur Bekenntnisbildung
zu schreiten, um sich gegen Andersdenkende abzugrenzen. Grund-
lage der Lehre waren in der bernischen Kirche die zehn Schluss-
reden der Disputation von 1528. Schon das Reformationsmandat
bedrohte alle Pfarrer, die gegen sie predigten, mit Verlust ihrer
Pfriinde 1. Aber die Schlussreden waren zu wenig ausfiihrlich, um
auf die Dauer geniigen zu konnen. So fanden sie ihre Erginzung im
Synodus und spiéter in der zweiten Helvetischen Konfession. Nach
Meinung der Ziircher sollte diese ein rein kirchliches Bekenntnis sein,
weshalb nur die Zustimmung der Pfarrer verlangt wurde. Tatsich-
lich nahm der Berner Rat das Bekenntnis zunichst nicht amtlich, im

100) Sammlung bernischer Biographien, Bd.IV, 1902, S. 39.

101) Siehe Wernle, a.a. 0.Bd. I, S. 569 ff.

102) Siehe z. B. Ernst Miiller, Geschichte der bernischen Tiufer, 1895, S. 89.

103) Steck und Tobler, Actensammlung zur Geschichte der Berner Refor-
mation, Bd. 1., 1923, S. 630.



202

Namen der Staatskirche an, sondern liess es nur von den Pfarrern
unterschreiben 1. Aber es gelangte doch auch in Bern bald zur Be-
deutung eines Symbols, jedoch erst nachdem ein Passus im Abschnitt
itber das Abendmahl gestrichen worden war. Bullinger war der Auf-
fassung, beim Abendmahl diirften keine goldenen Becher verwendet
werdens zudem nahm er als Regel die sitzende Kommunion an. In
Bern aber brauchte man kostbare Abendmahlsgerdte und kannte man
nur die wandelnde Kommunion, Grund genug fir die gniddigen
Herren, die Annahme des Bekenntnisses von der Streichung dieses
Passus abhingig zu machen! So musste sich auch der Heidelberger
Katechismus, der seit der Synode von Dordrecht (1618/19) sich im-
mer entschiedener durchsetzte, wenn er auch den Berner Katechis-
mus nicht ganz zu verdrangen vermochte, eine spezifisch bernische
Korrektur gefallen lassen. Im Abschnitt der 27. Frage wurde der be-
zeichnende Zusatz beigefiigt: «So ist doch Gott keine Ursache der
Stinde.» Man wollte damit vom Glauben an die gottliche Vorher-
bestimmung jede Meinung fernhalten, als ob der Mensch fiir seine
Siinden nicht verantwortlich gemacht werden kénnte, da sie doch
auch in Gottes Plan vorbestimmt seien. Durch den Zusatz glaubte
man, jedem Missbrauch und jeder laxen Auffassung vorgebeugt zu
haben. Der Burgdorfer Pfarrer Samuel Huber prangerte eben nicht
von ungefihr die calvinistische Pradestinationslehre als Gotteslaste-
rung an. Und die Obrigkeit wusste wohl, was sie tat, als sie um die
Mitte des 16. Jahrhunderts bei Androhung der Absetzung verbot,
iiber die Lehre von der Vorherbestimmung zu predigen. In Bern
hielt man sich auch nicht gebunden an die Fragen 83 bis 85 des
Heidelberger Katechismus, in denen von der Exkommunikation die
Rede ist. Was ist aber eine Bekenntnisschrift, an der man nach Be-
liecben Zusitze anbringen und Abstriche machen kann?!

Zu den symbolischen Biichern gesellte sich 1675 noch die For-
mula Consensus, die jeglicher Freiheit in der Glaubensformulierung
ein Ende setzte. Sie ist denn auch von den Pfarrern durchaus nicht
durchwegs mit Begeisterung unterzeichnet worden %), und sie war
de facto schon ausser Kurs gesetzt, als sie 1724 aufgehoben wurde.

104) Ratsmanual vom 6. Februar 1566, S. 233 (Staatsarchiv Bern).

105) Hochst bezeichnend sind die Worte des Dekans Johann Huldrich Sartor
(Schneider), die er seiner Unterschrift beifiigte: <hanc minus orthodoxam et in
verbo dei haud fundatam doctrinam de gratia universali nec corde credit, nec ore

profitetur>. Zit.bei E.Kocher, Mitteilungen aus der Geschichte des ehemaligen
Kapitels Biiren, BlbernGK A 1920, S. 6.



203

Die Piskatorbibel ist vielleicht auch aus dem Grund in Bern ein-
gefiihrt worden, weil man hoffte, sie konne, wie die Consensusformel,
die Lehrabweichungen in der reformierten Kirche, die gerade da-
mals die Gemiiter erregten, wirksam bekampfen. Aber weder die
Auffassungen eines Amyraldus und Capellus noch die Cartesianische
Philosophie liessen sich auf die Dauer hintanhalten, selbst nicht in
Bern 1%, Unentwegt jedoch suchte die Kirche am Depositum fidei
festzuhalten. Erst 1816 gestattete der Rat auf die Bittschrift von
29 Studenten hin eine Milderung der Eidesformel, welche die Pre-
digtamtskandidaten zu beschworen hatten, und das nur, weil Con-
vent und Kirchenrat die Studenten unterstiitzten. Stellen wir einmal
die Kandidateneide von 1587, 1748 und 1824 zusammen, was schon
sprachgeschichtlich nicht ganz ohne Interesse ist und vor allem die
Stabilitdat der Berner Kirche ins rechte Licht riickt.

Der Priadikanteneid von 1587 lautet: «Gemeine Predikanten
schworend, Unsern Gniadigen Herren triitw unnd waarheyt zeleysten,
jhr gnaden nutz zefiirderen, und Schaden zewenden, jhren botten
unnd verbotten zegehorsammen, und ohne jhr Gnaden vorwiissen,
niitzet, das der selben zuwider syn mochte zerahtschlagen oder fiir-
zenemmen. Dass heilig Evangelium, und wort Gottes, und was zur
Leer, straaff, trost unnd erbuwung dienen mag, triiwlich unnd nach
Christenlichem verstand, das ist nach vermog Alts und Niiws Testa-
ments fiirzetragen, Auch kein niiw Dogma so zwyffelhafftig, und noch
nit gnugsam mit H.geschrifft wider mengklich erhalten, ynzefiihren.
Besonders auch zeblyben by dem, was in unser gnidigen Herren
Loblicher Disputation erhalten, und in gemeyner Eydgnossischer
Evangelischer Kilchenbekandinuss begriffen ist, das getriiwlich ze-
leeren, unnd keins wegs darwider zestrytten. Das sy auch mit Gottes
gnad und hilff, sich eines erbaren, niichteren, ziichtigen, und un-
striafflichen lebens und wandels flyssen, unnd alle ergernussen, so
wyt miiglich vermyden, auch gegen allen jhren mitbriideren sich
friindtlich und briiderlich erzeygen wéllen, alles by guten triiwen» 1079,

Der durch den Pietismus veranlasste Associationseid von 1699
wurde dann die Grundlage fiir den Kandidateneid von 1748, der
jenem gegeniiber kaum eine Milderung darstellt, wenn er auch «die

106) Der Cartesianismus, der in Bern von David Wyss vertreten wurde, wurde
zwar von Dekan Hummel scharf angegriffen und 1668 ausdriicklich verboten;
aber er war auf die Dauer doch nicht auszuschalten.

107) Pr. 0.1587, Blaut B.



204

gegenwertig im schwang» gehenden Neuerungen nicht erwihnt 1%,
Er war von den neu in den Rat der CC eintretenden Burgern zu schwo-
ren und wurde 1746 «in revision gesandt». Geben wir im Folgenden
die handschriftliche Form des Eides, wie sie am 4. Miarz 1746 den CC
vorlag und die ein wenig von derjenigen, die Blosch mitteilt, ab-
weicht 199, «Ich verspriche die Helvetische Confession und die Uni-
formitet dess Glaubens, Lehr und Gottesdiensts wider Mianniglich zu
erhalten, zu schiitzen und zu schirmen, und hingegen alle darwider-
lauffenden Meinungen und Neuwerungen, sonderlich aber die gegen-
wertig im schwang gehen, abzuschwehren, zu hindertreiben, alles
vermogens zu tilgen und keines wegs einiche darmit verhafte Per-
sonen zu patrocinieren» 119,

Der Konsekrationseid der Predigtamtskandidaten hat 1748 fol-
genden Wortlaut: «Schweerend alle diejenigen, die zum Heil. Pre-
dig-Amt befiirderet werden, sich, in ihrer Lehr und Gottes-Dienst,
‘nach Anweisung und nach Innhalt der Helvetischen Confession, zu
verhalten; solche zu handhaben, und keine derselben zuwiderlauf-
fende Lehr-Sitze, Meynungen und Neuerungen zu lehren und aus-
zubreiten; Allen denjenigen, die sich heimlich oder offentlich, sol-
ches zu thun, unterstehen sollten, ihrem Beruf gemiss, nach bestem
Vermogen, Innhalt zu thun, sie darvon abzumahnen, und, wider-
spinstigen fahls, behorigen Orts anzuzeigen; Auch solchen Perso-
nen, in diesem ihrem Vornemmen, weder directé und indirecté kei-
nen Vorschub zu thun» 1Y,

Der «Eid der Candidaten bey der Handauflegung» vom Jahre
1824 ist noch immer streng genug: «Es schworen alle diejenigen,
welche zum heiligen Predigt-Amte befordert werden: Das Wort

108) Wernle geht zu weit, wenn er behauptet, die Prediger-Ordnung von 1748
behalte einen «gemissigten Assoziationseid» bei (Der schweiz. Prot. im 18. Jh., I,
39).

109) Blosch, a.a. 0. Bd.II, S.40.

110) Siehe Mandaten Sammlung II des Staatsarchivs Bern.

111) Pr.0.1748, S.120f. — Die Herausgeber des 1936 neu edierten Helveti-
schen Bekenntnisses behaupten, in Bern habe von 1748 bis 1816 eine Eidesformel
gegolten, in der auch noch die Berner Disputation genannt wurde. Das stimmt
nicht. Im Eid der Dekane von 1748 ist nur von <Ihr Gnaden Reformation» die
Rede (Pr.0.1748, S.123£.), im Kandidateneid wird nur die Helvetische Konfes-
sion erwihnt. (Siehe <Das Zweite Helvetische Bekenntnis. Verfasst von Heinrich
Bullinger, ins Deutsche iibertragen und mit einer Darstellung seiner Geschichte,
sowie mit Registern herausgegeben von Rudolf Zimmermann und Walter Hilde-
brandt, 1936, S.137).



205

Gottes, besonders das Evangelium Jesu, nach dem Inhalte der hei-
ligen Schrift unverfilscht zu lehren und zu predigen, sich in ihrem
Lehr-Vortrage nach den Grundsitzen des evangelisch-reformirten
Lehrbegriffes, welche in der helvetischen Confession enthalten sind,
zu richten; sich allen kirchlichen Verordnungen und der Prediger-
Ordnung gemiss zu verhalten; zur Beforderung der Religiositit und
Sittlichkeit getreulich und nach besten Kriften mitzuwirken, und
auch die biirgerlichen Pflichten gegen das Vaterland und die Obrig-
keit gewissenhaft zu erfiillen. — Ohne alle Gefihrde!» 2. Im Jahre
1850 wurde dieser Eid abgeschafft und durch ein Geliibde ersetzt.

In allen drei Eiden fehlt die Riicksichtnahme auf eine person-
liche Glaubensiiberzeugung; sie sind eben Sache der Staatskirche
eines Territoriums. Das bernische Staatskirchentum hat die sozialen
und nicht die individuellen Triebe entwickelt. Der einzelne hat hier
nur um des Ganzen willen Existenzberechtigung. In der Reformation
gab es zwar auch in Bern Momente der Auflockerung der Autori-
titen dusserer Natur. Luther hat den Glaubenszwang als widersinnig
bekampft, und der Berner Synodus enthilt in dieser Beziehung
Geist von seinem Geist. Aber die Glaubensnormierung durch das
Bekenntnis dringte die personliche Entscheidung zuriick, weil man
Angst hatte vor subjektiver Deutung und Willkiir und an der Ein-
heit interessiert war. Diese aber war nur moglich auf Kosten der
Freiheit und der Verarmung des religiosen Lebens und theologischen
Denkens. Zu einer wirklich lebendigen Auseinandersetzung iiber
Glaubensfragen kam es in Bern seit der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts fiir lange Zeit nicht mehr. Dass die Taufer und Pietisten,
um nur diese zu nennen, die neuralgischen Punkte des kirchlichen
Organismus offenbarten, bemerkte man kaum. Man wandte gegen
sie einfach, solange es ging, die Radikalkur der Amputation an. Wer
sich nicht einordnen wollte, hatte zu schweigen oder das Land zu
verlassen. Staat und Kirche fiihlten sich in gleicher Weise verpflich-
tet, gegen Andersgliubige vorzugehen wie die wegen ihres Glaubens
vertriecbenen Hugenotten und Waldenser zu unterstiitzen ¥, Der
Misserfolg der Glaubensgespriche mit den Tiufern beweist, dass das
Wort allein es eben doch nicht tut. Dazu wurde es viel zu intellek-
tualistisch aufgefasst. Die Einheit konnte nur durch Gewaltmass-
nahmen, notdiirftig genug, hergestellt werden.

112) Pr. O. 1824, S. 70.

113) E. Bihler, Kulturbilder aus der Refugiantenzeit in Bern (1685—1699),
Bern, 1908.



206
4.

Die Konfession wollte man unversehrt erhalten, Der Pfarrer hatte
der Wahrer der Orthodoxie zu sein. Deshalb wurde auch er verpflich-
tet, in die rein innermenschliche Sphire seiner Gemeindeglieder ein-
zugreifen. Das Reformationsmandat von 1528 zihlte auf, was an ka-
tholischen Kultformen und Briuchen nicht mehr giiltig war, und der
Synodus von 1532 beaufiragte die Pradikanten, die gelaufigen Lehr-
stiicke der pipstlichen Kirche in den Predigten «mit kurzen Wor-
ten» abzulehnen . Die Sehnsucht nach den Fleischtopfen Aegyp-
tens blieb aber noch lange wach. Im Jahre 1557 musste verordnet
werden, ein Mann, der an einer Messe, Kirchweih oder Wallfahrt
teilnehme, werde mit zehn, eine Frau mit fiinf Pfund gebiisst 1%.
Und am 25. April 1560 wurde der Pridikant von Brittnau des Kir-
chendienstes entsetzt, weil er seine Tochter ins Papsttum vermahlt
hatte 119, Die Kanzelpolemik gegen katholische Lehren und Brauche
wurde aber mit der Zeit immer unfruchtbarer. Auf der Synode von
1581 riigte deshalb Schultheiss von Miilinen: statt zu predigen, was
zur sittlichen Neuerung diene, hielten die Pfarrer Streitreden gegen
das Papsttum und seine Zeremonien, welche den Leuten gar nicht
mehr bekannt und daher auch gleichgiiliig geworden seien. Aber
noch 1717 wurde bestimmt, es diirfe niemand ausser Landes gehen,
es sei denn, er konne «durch authentischen gnugsamen Schein bey-
bringen, dass er annoch der wahren Evangelischen Religion zuge-
than» 7, Falls sich erfinden sollte, «dass eine Person seine wahre
Religion gedanderet, und der Romisch-Catholischen zugefallen, sollten
deren Mittel alsobald zu Oberkeitlichen Handen Confiscando bezogen
werden»'®. Burger, die eine Katholikin heirateten, verwirkten ihr
Burger- und Landrecht; ihr Besitz verfiel der Obrigkeit; sie verloren
ihre Erbberechtigung und sollten «als todne Persohnen gehalten
werden» 19, Die Prediger-Ordnung von 1748 verbot den Pfarrern,

114) Berner-Synodus, S. 65 f.

115) Vgl. dazu Bern in seinen Rathsmanualen, II, 333.

116) Ebenda, ITI, 394.

117) «Ordnung Wie es in Wegzeuhung dess Mann- und Land-Rechtens der Un-

derthanen, und dero wiircklich habenden oder nachwirts fallenden Guts halben
gehalten werden solle», Bern 1717, S.5 f. — Vgl. BlbernGKA 1911, S. 149.

118) Ebenda, S. 7.
119) «Milterung und Erliuterung dess Hoch-Oberkeitlichen Decrets vom

13. Septembris 1715 die catholische Weiber ansehend», 20. Mai 1716. — Grosses
Mandat 1716, S. 19.



207

fremde katholische Minner mit Tochtern des Landes zu kopulie-
ren 129, Diejenige von 1824 musste dagegen den verdnderten Verhilt-
nissen Rechnung tragen; denn Bern war ein paritiatischer Staat ge-
worden. Deshalb rechnete sie ganz selbstverstindlich mit gemischten
Ehen. Sie sollten vom Geistlichen derjenigen Konfession eingesegnet
werden, welcher der Briutigam angehére, aber nicht bevor das obere
Ehegericht in Bern Kenntnis davon erhalten habe 12V,

Die Konversion Carl Ludwig von Hallers (1820) zog aber noch
seinen Ausschluss aus dem Grossen Rat nach sich. Sie liess auch die
konfessionellen Unterscheidungslehren, die im 18. Jahrhundert all-
mihlich in Vergessenheit geraten waren, wieder aufleben, so dass
sich mehr als ein Berner Theolog gedrungen fiihlte, die Differenz-
punkte zwischen Protestantismus und Katholizismus zum Gegen-
stand einer literarischen Arbeit zu machen, wozu natiirlich auch die
dritte Jahrhundertfeier der Reformation, die 1828 festlich begangen
wurde, anreizte. Selbst Albert Bitzius schrieb am 17. November 1821
seiner Stiefschwester aus Gottingen: «Wiare ich zu Hause, so setzte
ich mich auf der Stelle auf die Hosen und schriebe eine Vergleichung
unseres Systems mit dem katholischen, was manchem ehrlichen
Plarrer bei den jetzt befohlenen Kontroverspredigten zur grossen
Erleichterung gereichen und den Schweiss trocknen, wohl auch man-
ches Ungereimte verhiiten wiirde» 122, Gleichzeitig reizten auch die
Antonianersekte und die Greuel von Wildensbuch die Apologeten,
so dass die Prediger-Ordnung von 1824 zur Zuriickhaltung mahnen
musste. Wenn die christliche Wahrheit in offentlichen Vortrigen
verteidigt werde, so solle dies ohne Schimpf- und Schmahworte ge-
schehen, «mit schonender Duldsamkeit gegen die Andersdenken-
den», aber doch kraftig, durch biindige Vernunftbeweise oder deut-
liche Schriftstellen. Der Pfarrer habe «auf jeden praktisch-schid-
lichen, oder die Grundwahrheiten der christlichen Religion unter-
grabenden Irrthum» aufzumerken. Er solle die Irrlehrer zu wider-
legen versuchen «durch iiberzeugende Griinde, aus Vernunft und
Offenbarung». Er iibe liebreiche Schonung und verzweifle nicht an
der Moglichkeit, dass «<am Ende durch die Kraft der Wahrheit und
durch Gottes Hiilfe» das Licht besserer Erkenntnis doch aufbreche!
Wenn sich aber Sektengeist und Proselytenmacherei breitmachten,

120) Pr. 0.1748, S. 40.

121) Pr. 0.1824, S.23.

122) Albert Bitzius an Marie Bitzius, 17. November 1821 (Jeremias Gotthelfs
Briefe, Bd. I, 1948, S.49).



208

so solle er solche Irrlehrer und Unruhestifter vor sich bescheiden,
ihnen ihren Unfug vorhalten und wenn dies nichts fruchte, «diese

Widerspinstigen durch das Oberamt dem Kirchen-Rathe verlei-
den» 123).

Damit sind wir bei den innerprotestantischen Gegensatzen an-
gelangt, die in Bern mit Nachdruck bekimpft worden sind. Der Idee
der Lehreinheit fielen in den 40er Jahren des 16. Jahrhunderts die
Lutheraner in Bern zum Opfer, bald darauf die Calvinisten. Im
Jahre 1598 musste Samuel Huber weichen, obschon er mit seinem
Universalismus bernischer Heilsauffassung gar nicht so fern stand.
Aber er war mit seiner Streitlust ein echtes Kind seiner Zeit und
stiess mit der Behauptung der electio universalis sogar bei den Lu-
theranern auf Widerspruch ¥, Luthers Einfluss blieb in der berni-
schen Kirche bis ins Zeitalter des Pietismus ausgeschaltet,

Die Tdaufer wurden nicht zuletzt deshalb verfolgt, weil ihre Lehre
«der Helvetischen Evangelischen Glaubens-Bekandtnuss entgegen
laufft» 1), Noch 1670 wurde ihnen vorgeworfen, sie besuchten die
Predigt nicht, die doch wesentlich sei zur Seligkeit und zur zeit-
lichen und ewigen Wohlfahrt. Wihrend im Luthertum lingst die
Tendenz durchgedrungen war, die Tdufer wegen ihrer Auflehnung
gegen die Obrigkeit und nicht wegen ihres Glaubens zu verfolgen —
also aus Griinden der Staatsrison 29 — blieben in Bern fiir die Be-
griindung ihrer Verfolgung dogmatische und politische Uberlegun-
gen nebeneinander bestehen. Immerhin wurde doch schon’ friih an
einem Punkt die absolute Intoleranz gegen die Taufer durchbrochen,
ohne allerdings fiir ihr Erdenschicksal von Bedeutung zu werden.
Auf eine Anfrage der Pridikanten Kunz und Ritter, ob die Taufer
auch selig wiirden und ob man sie an einem abgesonderten Ort be-
erdigen miisse, antwortete der Rat am 6. Januar 1541: er wolle Gott
nicht in sein Urteil greifen, und Irrtum sei nicht immer verdamm-
lich; deshalb solle man die Leichen der Taufer auch nicht abson-
dern 1?9, Seit dem 18. Jahrhundert driickte die Regierung ihnen und
andern Separatisten gegeniiber denn auch immer hiufiger ein Auge

123) Pr.0.1824, S.3 und 29 f. — Vgl. Pr. 0.1748, S.55 ff.

124) Zu Samuel Huber vgl. Tillier, a.a.0.1I1I, 573. — Otto Ritschl. Dogmen-
geschichte des Protestantismus, Bd.IV, 1927, S.134 ff., 148 ff.

125) «Niiw Mandadt... der Widertoufferen wegen», 1597, S.5.

126) Walter V élker, Toleranz und Intoleranz im Zeitalter der Reformation.
1912, S.239 f.

127) Bern in seinen Rathsm;muaien I, 103.



209

zu. Die Bannisierung der Tiufer kam aus der Mode. Die Prediger-
Ordnung von 1824 zeigt die gewandelte Situation deutlich an: das
Taufertum wird toleriert. Nur hat jeder Taufer die Geburt seines
Kindes dem Pfarrer seines Wohnorts innerhalb von drei Wochen
nach der Geburt anzugeben. Im iibrigen gelte Paragraph 13 der Ver-
einigungs-Urkunde des Bistums Basel mit Bern, folgenden Wort-
lauts: «Die gegenwirtig existirenden Wiedertaufer und ihre Nach-
kommen, werden des Schutzes der Gesetze geniessen, und ihr Kultus
wird geduldet werden, unter dem Vorbehalt: Dass sie zur Regel-
missigkeit der biirgerlichen Ordnung innerhalb einer von der Re-
gierung zu bestimmenden Zeit ihre Ehen, und die Geburt ihrer Kin-
der in die offentlichen Rodel einschreiben lassen; dass ihr Hand-
geliibde in Riicksicht der gesetzlichen Kraft die Stelle des Eides
vertreten, und im Fall von Widerhandlung den niamlichen Folgen
unterworfen seyn soll; und endlich, dass sie zwar, gleich den iibrigen
Cantons-Angehorigen, zum Dienste der Ausziiger und der Landwehr
verpflichtet seyn, hingegen aber sich, nach dariiber bestehenden
Landes-Verordnungen, ersetzen lassen sollen» 2.

Bern hat den kirchlichen Bann jederzeit abgelehnt und ihn sogar
anderswo, wie z. B. in Neuenburg, zu verhindern gewusst'**. Da-
gegen iibte die Obrigkeit ausgiebig den Ausschluss von den biirger-
lichen Rechten und die Landesverweisung. Am 25. Juli 1530 wurde
beschlossen: die Heiden sollten einen Eid schworen, «uss Mh. land
und piet und nit wider her, oder gestrafft wirden an lyb und
liben» 139, Gegen hartnickige Tiufer statuierte man die «in Gottes
Wort nit ungegriindete Landesverweisung wider die Halsstarrigen
und Unbekehrsamen» *V). Als der Pietismus die bernische Staats-
kirche zu infiltrieren und beunruhigen begann, suchte man ihn
durch den Associationseid zu neutralisieren. Wer ihn nicht leistete,
hatte auf seinen Sitz im Rat zu verzichten. Der Orientalist Samuel
Heinrich Konig, Nikolaus von Rodt, Burkhard Fellenberg und viele
andere wurden aus dem Land verwiesen. Um die gleiche Zeit — im
August 1698 — wurden mehrere Lausanner Studenten wegen ihres
Arminianismus von der Akademie ausgeschlossen. Der Pietismus
drang zwar siegreich durch und brachte in der Gestalt des Amsol-

128) Pr. 0. 1824, S. 16 und 30.

129) Bouvier, Henry Bullinger, Réformateur et Conseiller cecuménique, 1940,
pag. 98.

130) Bern in seinen Rathsmanualen II, 290.
131) Ernst Miiller, a.a. Q. S. 186.




210

dinger und spiter Oberdiessbacher Pfarrers Samuel Lutz eine ge-
diegene Personlichkeit hervor. Aber noch die Erweckungsbewegung
des 19. Jahrhunderts fand in Bern eine abwehrbereite Staatskirche
vor. Noch unmittelbar vor der Regeneration ist Karl von Rodt in
seinen amtlichen Funktionen als Kommissionsschreiber eingestellt
worden, weil er sich den Dissidenten angeschlossen hatte. Am 17. Au-
gust 1829 wurde er sogar auf unbestimmte Zeit aus dem Kantons-
gebiet gebannt, mit der Begriindung: es liege der Obrigkeit ob, «die
Gesellschaft vor den gefidhrlichen Einwirkungen unruhestiftender
Sektierer zu schiitzen» 132,

Zum Pflichtenkreis der Pridikanten gehorte u. a. auch die Auf-
spiirung von Biichern, die der Religion und Sittlichkeit gefidhrlich
werden konnten 1¥¥. «Unniitze iippige ergerliche Schriften und ge-
mihl feil zehalten» war nicht gestattet 3. Der Index verbotener
Biicher schwoll in Bern mit dem Auftreten des Pietismus gewaltig
an. Weisen wir nur auf zwei Beispiele hin. Am 26. Juni 1699 wurden
mehrere Werke verboten, die in der Geschichte der christlichen
Frommigkeit einen beachtlichen Platz einnehmen: die Schriften der
Jane Leade, Hoburgs, Boehmes, Peterseéns, Taulers, Peter Poirets,
Weigels, Schwenckfeldts, die Theologia Deutsch, die Werke der An-
toinette Bourignon und der Guida spirituale des Michael Molinos.
Alle diese Schriften dlterer und neuerer Mystiker und pietistischer
Spiritualisten mussten allerdings dem statischen Glauben des ortho-
doxen Bern gefihrlich erscheinen!®®. Am 11. September 1743 er-
ging an die Pridikanten und Schulmeister die Weisung, folgende
Biicher zu «arretieren»: «Kyburtzen Geistlicher Kalender, Schiitzen
Giildene Rosen, Sieg Volks Ewiges Evangelium, Dippelts (!) Schrif-
ten oder Demokritus Christianus, Grubers Weissagungen, Herrn-
butische Tractitlein» 139,

132) Mandat des Kleinen Rates vom 17. August 1829, fol. 60 (Staatsarchiv Bern).
133) Pr.0.1748, S.45, 47 {., 57; Pr. 0.1824, S.27, 28, 30.

134) «Ernewerung Verbesserung und vermehrung, Der Statt Bern Christlichen
Jiingst aussgangenen Reformation Satzungen, wider allerhand Wucherische, Vor-
theilige, Eygenniitzige, verkomnussen und Finantzen», 1628, S. 48.

135) Policey-Buch der Stadt Bern, Nr.9 vom 22.Juni 1699, S.423 f (Staats-

archiv Bern). — Vgl. zum Pietismus in Bern W . Hadorn, Geschichte des Pietismus
in den Schweizerischen Reformierten Kirchen, 1901, S. 37 ff.

136) «President und Assessores der Maréchaussée Commission der Statt Bern.»
Zitiert nach dem Brief der Landschreiberei Wangen an Pfarrer Samuel Schmid
in Melchnau (in meinem Besitz).



211

Der Berner Zensur fielen Voltaires «Pucelle» und Helvetius’
Abhandlung «De I’Esprit» zum Opfer, ebenfalls der angeblich in
Bern, in Wirklichkeit in Berlin gedruckte sogenannte Auszug aus
Fleurys Kirchengeschichte, dessen Vorrede von Friedrich II. ver-
fasst wurde. Es ist bemerkenswert, dass das orthodox sein wollende
Berner Staatskirchentum sich in der Verurteilung dieses Werks mit
dem aufgeklirten Papst Klemens XIV. auf der gleichen Stufe be-
findet. Am 1. Mirz 1770 verurteilte die Inquisition den Auszug aus
Fleurys Kirchengeschichte ebenfalls ¥?. Als Voltaire, ein «alter
hagerer Mann von grésslichem Angesicht», Bern besuchte, sahen ihn
die meisten lieber abreisen als herkommen, und nicht wenige be-
sorgten, «er hinterlasse ein schidlich Gesim des Atheismi» 1*®). Zei-
chen der sich wandelnden dogmatischen Anschauungen war aller-
dings auch die Auffassung Pfarrer Johann Rudolf Gruners von
Burgdorf, Voltaire hitte «<besser verdient, als Servetus, verbrannt
zu werden» 9, Fiir Schriften wider die Religion und die guten Sit-
ten gab es selbstverstindlich keine Druckerlaubnis . Der Zensor
Johannes Stapfer, ein Theolog, war aufs hochste emport, als im
Jahre 1783 die neue Typographische Gesellschaft die Neuausgabe
der Werke Voltaires druckte, ohne die Erlaubnis dazu eingeholt zu
haben. Er musste das Imprimatur zwar geben, aber manches, so die
«Pucelle», durfte doch nicht aufgenommen werden, was zur Folge
hatte, dass die Ausgabe ein finanzieller Misserfolg wurde, weil die
Berner anderswo die vollstandige Ausgabe erstanden.

Man war auch in Bern lange Zeit so fest von der Siegeskraft des
gottlichen Wortes iiberzeugt, dass man das Verhalten der Ketzer und
Sektierer, die sich von den Kirchenlehrern nicht iiberwinden lassen
wollten, nur als aus boswilligem Trotz erwachsend auffassen konnte.
Man bedachte nicht, dass weder Predigt noch theologische Diskus-
sion die Kraft haben konnen, in jedem Fall zu iiberzeugen. Eine
Kirche, die ihren Glauben als die alleinige Wahrheit verkiindet, ihn
mit der Bibel indentifiziert und damit gottlich legitimiert, hat Miihe
zu echter Toleranz durchzudringen. Wird dazu ihr Bekenntnis noch

137) Ludwig Freiherr von Pastor, Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des
Mittelalters, XVI. Band, 2. Abteilung: Klemens XIV; Freiburg i. Br. 1932, S. 320.

138) Berner Chronik von 1701—1761, mitgeteilt von J. Sterchi, BlbernGKA
1913, S. 261.

139) Ebenda, S. 272.

140) Reglement ansehend die Buchdrucker, Buchhindler und die, so Biicher
zum Lesen ausleihen», 15. Mirz 1768, S.10.



212

zu dem des Staats, so erhilt sie eine unheilvolle Gewalt iiber die
Gewissen; denn dann fallen religios-theologische und biirgerlich-
staaliche Intoleranz zusammen. Fiir die gottgeschaffene freie Per-
sonlichkeit, die allein fiir ihr Heil verantwortlich ist, bleibt dann
kein Raum mehr. Die schwere Frage, ob denn die Menschen iiber-
haupt den Unglauben bestrafen diirften, oder ob die Strafe nicht
vielmehr Gott allein zu iiberlassen sei, wird gar nicht empfunden.
Nach dem Apostel Paulus aber ist der Glaube nicht jedermanns
Ding. Wie soll man den Unglaubigen dann verfolgen diirfen? Herr
iiber den Glauben zu sein, steht nur dem Herzenskiindiger zu!

Es ist immer wieder behauptet worden, die Kirchen und Staaten
des 16. und 17. Jahrhunderts hiitten aus Selbstschutz intolerant sein
miissen. In diesem Sinn schrieb einst Calvin an den Berner Rat, er
sei nur aus Zwang unduldsam; die Bedrohung der Existenz seiner
Kirche notige ihn dazu. Man muss sich aber fragen, ob eine Kirche
sich wirklich schiitzt, wenn sie verfolgt, um nicht verfolgt zu wer-
den, und ob sie die Wahrheit noch besitzt, wenn sie meint, sie mit
Feuer und Schwert verteidigen zu miissen. Zweifellos hat man die
Uniformitit des Glaubens auch im bernischen Staatskirchentum
iiberschiatzt und darob die Notwendigkeit der freien personlichen
Glaubensentscheidung vergessen. So wurde aus Dynamik Statik, aus
freiem Geistwirken Institution und Tradition. Es gab zwar auch
in Bern Pfarrer, die fiir ein milderes Vorgehen gegen die Taufer
eintraten *V; aber sie drangen zu ihrer Zeit nicht durch und ihre
Einstellung bedeutete an sich noch nicht, dass sie das Taufertum
anerkannt hitten. Auf lange Zeit war der Stadtschreiber Nikolaus
Zurkinden der einzige Berner, der an hervorragender Stelle fiir
prinzipielle Toleranz einzutreten wagte. An Bullinger schrieb er:
«Meinungsverschiedenheiten werden in der Kirche Gottes immer
fortbestehen, da alle irgendwie geistigz Veranlagten um die Wette
sich anstrengen, etwas herauszubringen, im Glauben, sie kénnten
nahe an die Erkenntnis und Durchdringung der Gottheit herankom-
men» 42, Und an Beza: «Ich habe dem Sterben grosser Gottesgelehr-
ter beigewohnt und dabei erfahren, wie es eigentlich weniger, aber
fester und von Herzen geglaubter Wahrheiten bedarf, um selig in
ein anderes Leben hiniiberzugehen» %Y. Es dauerte lange, bis in

141) Beispiele bei Miiller, a. a. Q. S. 140 ff., 220 ff.

142) Zurkinden an Bullinger, 5.4.1575 (E. Bihler, Nikolaus Zurkinden von
Bern, 1506—1588, Ziirich 1912, S.113).

143) Zurkinden an Beza, 17.3.1570 (Bihler, a.a. 0. S.168).




213

Bern, an ebenso hervorragender Stelle und ebenfalls von einem
Laien ausgesprochen, wieder scharfe Tone gegen die Intoleranz laut
wurden *%, Nicht von ungefihr haben sich im 18. Jahrhundert auch
in Bern immer mehr Pfarrer auf andere als theologische Arbeits-
gebiete verlegt und in den Naturwissenschaften, als Kulturpioniere,
in Schule und Gemeinniitzigkeit Wertvolles geleistet. Das war das
sturmfreie Gebiet, wo man nicht eingeengt war wie in der Kirche
und keine Verketzerung zu befiirchten hatte. Aber durch die un-
freie Atmosphire der Staatskirche sind doch allzu viele Pfarrer,
und meist nicht die schlechtesten, ihrer eigentlichen Aufgabe ent-
fremdet worden.

Der Staat sorgte jedoch schon dafiir, dass die theologischen
Streitigkeiten nicht iiberwucherten und Ordnung und Ruhe nicht
gefihrdeten. Stets sind den Staatsminnern die sittlichen Probleme
wichtiger gewesen als die dogmatischen Einzelfragen, und das war
in Bern in besonderem Ausmass der Fall. Es ist nicht von ungefihr,
dass der Chronist Valerius Anshelm die eigentlich theologischen
Probleme der Reformation kaum beriihrt, sondern sich mit den
ethischen beschiftigt 1¥9. Die bernische Neigung zur Temperierung
der konfessionellen Gegensitze ist schon oft empfunden worden 9.
Johannes Haller errang sich eine geachtete Stellung nicht zuletzt
deshalb, weil er sich von den kirchlichen und theologischen Partei-
umtrieben moglichst fernhielt und missigend auf seine Kollegen
einzuwirken versuchte. Als zwischen Fadminger und Muskulus ein
Streit ausbrach iiber die Frage, ob beim Abendmahl gebrochenes
Brot oder Oblaten gebraucht werden sollten, ermahnte der Rat beide
zum Frieden und untersagte es, die Angelegenheit auf die Kanzeln
zu bringen. Weisen wir zum Schluss dieses Abschnitts auf das Ideal-
bild des Geistlichen hin, das Jeremias Gotthelf im lebensklugen, mil-
den und iiberlegenen Pfarrer von Gutmiitigen gezeichnet hat und
das gut bernischer Art entspricht: «Der Pfarrer war ein gutmiitiger,
heiterer Mann, um Glaubensformen zankte er nicht, aber in Glau-
benswerken eiferte er mit jedem; wie fromm er war, wusste Gott,
die Menschen hitten es ihm nicht angesehen» 147,

144) Albrecht von Haller, Die Falschheit menschlicher Tugenden (Albr. v. Hal-
ler, Gedichte, krit. durchgesehene Ausgabe von H. Maynec, 1923, S.110f.).

145) F. A. Moser, Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung (Archiv
des Hist. Vereins des Kt. Bern, 1948, S.276).

146) Siehe z. B. Hans von Greyerz, Nation und Geschichte im bernischen Den-
ken, 1953, S.53.

147) Jeremias Gotthelf, Wie Anne Bibi Jowiger haushaltet und wie es ihm
mit dem Doktern geht, 2. Teil, Bd. VI der Eugen Rentsch Ausgabe, S.171.



214

5.

Der staatskirchliche Charakter der ecclesia bernensis kommt
auch darin deutlich zum Ausdruck, dass sich die Obrigkeit ganz
selbstverstindlich in die eigentlichen Aufgaben der Pfarrer, sogar
in ihre Predigtarbeit einmischte. Sie gestaltete seit 1528 die gottes-
dienstlichen Formen als Staatsgesetz 1*®). Sie setzte die Gottesdienst-
zeiten fest, bestimmte die Linge der Predigten und fiihrte Bettage
ein, wenn Pest, Kriegsgefahr, Teuerung das Land bedrohten. Der
Berner Rat kann fiir sich das Verdienst in Anspruch nehmen, als
erster (1794) den Gedanken eines eidgendssischen Bettags iiber die
konfessionellen Schranken hinweg vertreten zu haben 149,

Die Predigt hatte in erster Linie der Belehrung tiber den rechten
Glauben und der Pflanzung guter Sitte zu dienen. Die Verkiindigung
der Frohbotschaft des Evangeliums trat zuriick, obschon die Prediger-
Ordnungen darauf Gewicht legten °”. Manche Pfarrer sahen in der
Predigt hauptsichlich die Ausiibung ihres Strafamts, worauf schon
der Synodus hingewiesen hatte ®, und betrachteten es als ihr von
Gott gegebenes Recht, von der Kanzel herab die Leute anzudonnern.
Fundament der Predigt hatte nach der Prediger-Ordnung von 1748
allein die Heilige Schrift zu sein, die «nach Unserer Helvetischen
Glaubens-Bekanntnuss, und anderen Symbolischen Biicheren, gemiss
Unserer nach Gottes Wort angenommenen Evangelischen Lehre» er-
kliart werden sollte 15?. Dabei konnten sich die Pridikanten an die
Ordnung des Heidelberger Katechismus halten und die gottlichen
Wahrheiten systematisch darlegen, oder sie konnten die Bibel «nach
Form der Lehre des Gnadenbunds» auslegen — Zeichen fiir die
Tatsache, dass der Coccejanismus durchgedrungen ist —, oder sie
konnten schliesslich in lectio continua ein ganzes Buch behan-
deln %%, Die Prediger-Ordnung von 1824 fiigte diesen Moglichkeiten
noch bei, dass das Wort Gottes «nach richtigen exegetischen Grund-
sitzen» erklirt werden solle 1%,

148) H. Rennefahrt, a.a. 0. Bd. I, S.155.

149) Rosa Schaufelberger, Die Geschichte des Eidgenossischen Bettages, 1920,
S. 86 ff.

150) Berner-Synodus, S.28 f., 67; Pr.0.1748, S.4{.
151) Berner-Synodus, S. 67 ff.

152) Pr.0.1748, S.4 1.

153) Pr.0.1748, S.9.

154) Pr. 0.1824, S.5.



215

Die Pfarrer wurden angehalten, ohne Ansehen der Person zu
reden, sich keinen fleischlichen Anhang zu schaffen oder Parteiungen
anzurichten %, Die Prediger-Ordnung von 1748 ermahnte sie, das
Evangelium nicht mit menschlicher Weisheit zu verkiindigen, ibhre
Predigten «nicht mit prangenden Worten» zu schmiicken, sich «aller
harten Austruckungen» zu enthalten, keine personlichen Ausfille
zu machen und nicht zu reden, was «der gegenwirtigen Welt gemiiss,
und anmiithig ist, und die fleischlichen geilen Ohren gar friindlich
zu gegen kiitzlet»*®. Sie sollten sich auch nicht «einer allzuschlech-
ten, verichtlichen Mund-Art» bedienen »*7, 1824 heisst es, man solle
nicht mit «<hochtrabenden, schwerverstindlichen oder auslandischen
Worten und Aussprache» den Vortrag verkiinsteln, aber sich doch
auch nicht einer «unedeln unwiirdigen Sprache bedienen», nicht
«nach Lobspriichen und Bewunderung haschen» und nicht bloss die
Forschungen weltlicher Weisheit auf die Kanzel bringen, als ob man
sich des evangelischen Christentums schimte *®. Was 1587 noch vol-
lig ausserhalb des Gesichtkreises lag, war 1748 vorgesehen und 1824
in voller Bliite: die spezielle Predigt. Die Ordnung von 1824 riumte
ein, man wolle die Freiheit des Pridikanten nicht allzu sehr ein-
schrinken. Dieser solle bei der Stoffwahl sogar zuweilen auf seine
eigene Gemiitsstimmung und vorhergegangene Privatlektiire ein-
gehen. Endlich einmal Riicksichtnahme auf personliche Frommigkeit!
Ausfiihrlich ist auch von den Predigten am Bettag, an den Passions-
sonntagen, von Huldigungs-, Ernte-, Weinlese- und Schulpredigten

die Rede 19,

Die Prediger-Ordnung von 1748 legte den Pfarrern nahe, zu Be-
ginn ihrer Predigttitigkeit das, was sie zu sagen hitten, fleissig aunf-
zusetzen, und 1824 wurde ihnen sogar angeraten, in den ersten fiinf
Jahren ihr Manuskript auswendig zu lernen, damit die Religion
richt durch einen nachlissigen Vortirag den gebildeten Zuhorern
zum Ekel werde!%”. Die Ordnung von 1587 befahl den Pfarrern
direkt, frei zu reden und nicht eine «Schreibe» abzulesen, «das spott-
lich ist anzusehen» und bei den Zuhorern alle Frucht und Gnade
wegnehme. Aber diese heroische Bestimmung scheint nicht durch-

155) Berner-Synodus, S. 73.

156) Pr.0.1748, S. 4 ff. So schon im Berner-Synodus, S. 75.
157) Pr.0.1748, S. 8.

158) Pr.0.1824, S.4.

159) Pr.0.1748, S.10; Pr. 0. 1824, S. 5 ff.

160) Pr.(0.1824, S.4.



216

gedrungen zu sein. Im Jahre 1614 wurde es wenigstens als etwas
Neues empfunden, dass die jungen, frisch von der Akademie kom-
menden Prediger «aus freyer gediachtnus» redeten, und in Biglen
konnte man erst 1637 freie Predigten horen . Die Obrigkeit aber
drang immer wieder darauf, dass frei gesprochen werde. Als im Jahre
1774 Pfarrer Emanuel Schiar zu Wengi dazu ermahnt werden musste,
entschuldigte er sich mit «siner schwachen gedidchtnuss und Melan-
cholien, mit welchen er iiberfallen wird»!?. Dem englischen Reve-
rend John Carne machte eine Predigt, die er im Jahre 1828 in Mei-
ringen horte, nicht zuletzt deshalb Eindruck, weil sie frei gehalten
wurde 199}, Das Freireden hatte aber auch seine Tiicken, wie der
oberste Dekan der Berner Kirche, Samuel Studer, der Onkel Jere-
mias Gotthelfs, 1828 bei der Jahrhundertfeier der Reformation er-
fahren musste. Er geriet bei seiner Festpredigt ins Stocken, «sodass
er bisweilen mehrere Minuten in seiner Rede nicht mehr fortfahren
konnte» und peinlichstes Aufsehen erregte, um so mehr als der
Schultheiss Emanuel Friedrich von Fischer beim gleichen Anlass
seine glinzende Beredsamkeit ins schonste Licht zu stellen wusste 169,

Verpont und von Obrigkeitswegen abgestellt waren die zu lan-
gen Predigten. Der Berner Synodus setzte die Dauer des Gottes-
dienstes auf eine Stunde fest !%). Aber daran hielten sich die Pfarrer
sehr oft nicht, weil griindliche Behandlung des Textes und aus-
gebreitetes Wissen als Zeichen besonderer Begabung galten. Unend-
liches Auswalzen des Bibelwortes verwechselte man aber allzu oft
mit Tiefe der Besinnung und theologischen Wissenskram mit Bil-
dung. So musste das Mandat vom 28. September 1691 wieder gegen
die zu langen Predigten vorgehen, wie iiberhaupt das ganze 17. Jahr-
hundert hindurch ein ziher Kampf gegen sie gefiihrt worden ist 169,
Das Mandat stellte sie mit der seltsamen Begriindung ab, sie boten
Anlass zur Vermehrung der Tauferei.

Schon Melanchthon hatte geklagt, das viele Predigen verderbe
die Predigten. Fiir die Wahrheit, die zweifellos in diesem Ausspruch

161) Pr. 0.1587 (unpaginiert). — H. Tiirler, Chronikalische Notizen aus Big-
len, BlbernGK A 1924, S. 319.

162) E. Kocher, a.a. 0. S.13.

163) Siehe August Schirmer, Die Schweiz im Spiegel englischer und amerika-
nischer Literatur bis 1848, Ziirich und Leipzig 1929, S. 358.

164) BlbernGKA 1921, S. 216.
165) Siehe auch Pr.0.1748, S.13. — Vgl. BlbernGKA 1913, S.185, 188.
166) BlbernGKA 1913, S. 185, 188, 284 {., 287 f.



217

liegt, hatte man aber im 16. und 17. Jahrhundert kein Sensorium.
Der Synodus setzte den Sonntag, Montag, Mittwoch und Freitag als
Predigttage auf dem Land fest, in der Stadt wurde in gefahrdro-
henden Zeiten jeden Tag gepredigt. Jeder sollte sich so viel als mog-
lich bestreben, diese Predigttage innezuhalten, auch wenn nicht
mehr als ein oder zwei Zuhorer zugegen seien ). Schon die Pre-
diger-Ordnung von 1587 reduzierte die Predigten auf dem Land auf
drei, und dazu gehorte erst noch der zehn Jahre frither bei Anlass
einer Pestseuche eingefiihrte wochentliche Bettag. Dem hinlissigen
Pfarrer wurde Strafe angedroht. Auf dem Land durfte immerhin
wahrend Heuet, Ernte und Herbstarbeit die eine der beiden Wochen-
predigten unterlassen werden. Nach der Prediger-Ordnung von 1748
findet nur noch eine Wochenpredigt, am Donnerstag oder Freitag,
statt. Sie sollte der Erklirung eines biblischen Buches, vornehmlich
aus dem Neuen Testament dienen, und die Leute sollten dazu an-
gehalten werden, ihre Piskatorbibel mitzubringen, damit sie der
Erklirung und Nutzanwendung besser folgen konnten und die gott-
lichen Wahrheiten ihnen um so grosseren Eindruck machten 1%, Wir
diirfen in dieser Bestimmung einen Uberrest der ehemaligen «Pro-
phezei» sehen, die in den Reformationsjahren eine so grosse Rolle,
besonders in Ziirich, gespielt hat. In Biel, wo der Mittwoch oder
Freitag als Predigttage galten, beriet man sich 1753 dariiber, ob die
Wochenpredigten «nit mit mehrerer Erbauwung und Nuzen der Kir-
chen in eine katechetische Action zu verwandlen seye» '), Im Jahre
1824 war die Wochenpredigt vielerorts schon véllig in Abgang ge-
kommen. Deshalb setzte sich die Prediger-Ordnung dafiir ein, dass
sie wiederhergestellt oder beibehalten werden miisse. Wo keine mehr
stattfand, wurde dem Pfarrer freigestellt, sie durch eine Kinderlehre
zu ersetzen 7Y, Zugleich wurde er ermahnt, gut vorbereitet die Kan-
zel zu besteigen und sich durch die geringe Zahl der Zuhorer nicht
von der Erfiillung seiner Pflicht abhalten zu lassen ™. Tatsichlich
waren viele Priadikanten lingst nachlissig geworden. David Miislin
berichtet iiber sein Vikariat in Siselen, der Pfarrer, «vom ersten
Adel von Bern», habe sich auf skandalose Weise um die Wochen-

167) Berner-Synodus, S.100f. — Pr.0.1824, S. 9: man solle predigen, auch
wenn nur drei Zuhorer da wiren.

168) Pr.0.1748, S.16.

169) Hans Jaggi, Johann Konrad Gottfried Wildermet, BlbernGKA 1925, S.179.
170) Pr.(0.1824, S.9f.
171) Pr. 0.1824, S.9.



218

predigt herumgedriickt. «Er liess in der Woche zwar lduten, aber
auch den wenigen in der Kirche Versammelten durch den Kiister
unter irgend einem Vorwande bedeuten, er konne heute nicht pre-
digen. Sie sollten in’s Pfarrhaus kommen, er wolle ihnen ein Glas
Wein einschenken lassen» 1. Man kann es begreifen, dass manche
Pfarrer ermiideten; denn die Werktagspredigten waren im allge-
meinen sehr schlecht besucht. Schon 1533 klagten die Prediger von
Burgdorf iiber Nichtbeachtung des Gottesdienstes, und Ahnliches
vernehmen wir immer wieder ™. Es kam vor, dass zur Wochen-
predigt nur die Frau oder Magd des Pfarrers oder iiberhaupt nie-
mand erschien.

Die Obrigkeit setzte auch die Zeit des Gottesdienstes fest. Nach
einem Beschluss vom 27. Februar 1528 begann in der Stadt die
Wochenpredigt um sechs Uhr, damit die Arbeit moglichst wenig
beeintrachtigt werde. Alle Mitglieder des Taglichen Rats hatten sie
zu besuchen, und an sie schloss sich von 7 bis 10 Uhr die Rats-
sitzung '™, Nach der Prediger-Ordnung von 1748 fand der Gottes-
dienst auf dem Land zwischen sieben und neun Uhr statt. Der Be-
such der Sonntagspredigt war obligatorisch!™. Der Gottesdienst
hatte eine betont kirchliche Eigengesetzlichkeit, er war «Kirchlich-
keit auf Staatsgebot» ™. Es ist verstindlich, dass Beat Ludwig
von Muralt, der von der englischen Aufklirung her und aus Em-
porung iiber die Verfolgung der Pietisten gegen das Staatskirchen-
tum aufgebracht war, sich weigerte, die Sonntagspredigien zu be-
suchen, weil befohlener Gottesdienst gar kein Gottesdienst sei. Er

musste seine Renitenz am 15. Februar 1700 mit der Bannisierung
bezahlen 17,

172) A. Haller, David Miislin, Berner Taschenbuch auf das Jahr 1872, S.11.

173) H.Merz, Zur Geschichte der Pfarrkirche in Burgdorf, BlbernGKA 1922,
S.141. — Siehe auch Grimmelshausens burleske Anekdote iiber den schlechten
Predigtbesuch in der Schweiz (Simplicianische Schriften: «Das wunderbarliche
Vogelnest», hg. v. Hans Heinrich Borcherdt, I, S. 232 £.).

174) Die Werktagspredigten haben im Berner Miinster offenbar bis in die
zweite Halfte des 17. Jahrhunderts von 6 bis 7 Uhr stattgefunden (<Unterrichts-
zeit und Mahlzeiten im alten Bern», BlbernGKA 1919, S.178). Seit 1673 begannen
sie um 8 Uhr (Ad. Fluri, Rituale ecclesiae bernensis, 1673, BlbernGKA 1913,
S.279 {.

175) So schon im Tiufermandat vom 31. Juli 1531.

176) Wernle, a.a.0. I, 13. — Carl Damour, Die Epochen des Protestantismus,
1935, S.24 ff. — Vgl. auch Helene Stokar, Sonntagsgesetzgebung. Ein Uberblick
bis in die Gegenwart, 1949.

177) Sammlung bernischer Biographien II, 1896, S.1 ff.



219

Schon am 10. April 1530 wurde festgesetzt, wer an den Feier-
tagen nicht am Gottesdienst teilnehme, werde gebiisst, wobei die
eine Hilfte der Busse den Weibeln, die andere den Sigristen zu-
fallen solle ™. Ein rigoroser Fall ereignete sich 1531: Der Venner
Isenschmid wurde seines Venneramts entsetzt, weil er das Abend-
mahl geschwiinzt hatte. Er musste allerdings schon frither verwarnt
werden und hatte seine Stellung durch haltlose Beschuldigungen der
Pridikanten erschiittert ’”). Die Obrigkeit hatte ein Interesse daran,
ihre Untertanen zu gottesfiirchtigen Christen zu erziehen. Daher
drohte noch die Chorgerichtssatzung von 1667 fir zwei- bis drei-
maliges Schwinzen etliche Tage Gefangenschaft an, wenn keine trif-
tige Entschuldigung beigebracht werden konne und man vorher
gewarnt worden seil®®. Das Uberwachungssystem, das eingefiihrt
wurde, stellt allerdings einen verfehlten Versuch dar, den biblischen
Gedanken von der gegenseitigen Verantwortung der Gemeindeglie-
der zu verwirklichen. Die Mahnpflicht, die noch nach der Prediger-
Ordnung von 1824 von den Pfarrern geiibt werden musste, wurde
oft zur reinen Denunziation!®. Den Armen, welche die Predigt
nicht besuchten, wurden die Almosen zuriickbehalten, was der Aus-
niitzung einer Notlage gleichkam %, So musste der Gottesdienst-
besuch zu einer neuen Werkgerechtigkeit werden, die durch die da-
bei zur Schau getragene Feierlichkeit noch vermehrt worden ist.
Schon durch die Kleidung sollte die Wiirde des Gottesdienstes
dokumentiert werden. Wer nicht mit dem Mantel «als dem rechten
Kirchen-Habit» erschien, wurde mit zehn Pfund gebiisst, mit einem
Pfund, wer «in der Grawatten» statt «im Rabat» daherkam. An den
Kommunionstagen hatten alle vermoglichen Frauen und Tochter in
schwarzer Kleidung anzutreten, bei drei Pfund Busse. Sonderlich
der geistlichen Herren «Weiber und Tochteren» sollten in der Klei-
dung eine solche Ehrbarkeit zeigen, dass andere daran erbaut wiir-
den1®®, So wollte man auch in Bern bis zu einem gewissen Grad
schon am Zuschnitt der Kleider die Frommigkeit abmessen!

178) Bern in seinen Rathsmanualen III, 351.

179) Ebenda III, 353. — Vgl. dazau Th. de Quervain, a.a. 0. S. 36.
180) «Der Statt Bern Chorgrichts Satzung», 1667, S. 30.

181) Pr. 0. 1824, S.7.

182) Bittler Ordnung> vom 21. November 1690, S. 6.

183) «Ordnung Wider den Pracht und Uberfluss in Kleideren, wie auch an-
dere Excessen und Uppigkeiten in der Statt Bern», 1708, S. 21.



220

Das Volk aber richte sich fiir den Predigtzwang oft genug durch
unwiirdiges Gebaren, Schabernak und Trotz, nicht unbegreiflich
bei dem niichternen Wortgottesdienst, welcher der Gemeinde so-
zusagen keine aktive Teilnahme am kultischen Handeln gewihrte.
Selbst die Studenten der Theologie, welche zu den exercitiis pietatis
gezwungen wurden ®), gebirdeten sich nicht immer so, wie sie es
hitten tun sollen. Der Officiarius hatte die wihrend der Predigt
Schwatzenden, Schlafenden, Lesenden, Schreibenden usw. zu notie-
ren und nachher 6ffentlich abzulesen 1*. Mancher wurde in den im
allgemeinen recht dunkeln Kirchen wider seinen Willen und zum
Arger des Pridikanten vom Schlaf iibermannt. Da konnte er denn von
der Kanzel her rauh angefahren werden, wie es etwa Peter Schwander,
Pridikant zu Wynigen, tat, dem am 21. Mai 1632 vorgehalten wurde,
er habe geschrien: «Horend uf schlafen, dz iich Gott schind. Item:
Gabend dem Schlifenden eine Diaschen, dz er iiber den Stull us hin
fallt. Item: Ich glaub, dz iich der Tiifel entschlift heige» 9. Man
nahm sogar Hunde mit in die Kirche, was jedoch im Jahre 1759
abgestellt wurde, weil sie «durch ihr Gelduf und Billen Distractionen
verursachen»'®, Chorrichter, Heimlicher und Chorweibel hatten
die Predigtstorer zu verzeigen. Die Chorgerichtsmanuale sind voll
von Verhandlungen iiber Polterer und Branntweintrinker, «Taback-
ler» und solche, die auf den Boden spucken oder sonst irgendwie
den Kirchenraum entweihen. Es ist die Rede von solchen, die ver-
spatet an ihren Platz schleichen oder vor Erteilung des Segens
«nach alter gwonheit seuwisch darauss lauffen». Manche stehen auf
dem Kirchhof herum, statt die Predigt anzuh6ren. Man hat sich mit
Minnern zu befassen, die mit aufgesteckten Federn und in «ala-
modischen» Kleidern erscheinen, mit Frauen, die iippig und prach-
tig daherstolzieren, mit solchen, die sich um einen Kirchenstuhl
dringen '¥7, sich zanken und schlagen, mit Betrunkenen, die in der
Weinfeuchte wihrend dem Gottesdienst eine Unzucht begehen (Er-
brechen), mit Armen, die den Gottesdienst schwinzen, sich aber dann

134) «Unterrichtszeit und Mahlzeiten im alten Bern», BlbernGKA 1919, S.178.
185) F. Haag, Die Hausordnung der Kollegianer im Barfiisserkloster zu Bern
im 16, und 17. Jahrhundert, BlbernGKA 1912, S. 218 ff.

186) H. Buchmiiller, Die bernische Landschule von 1628—1675, BlbernGKA
1910, S.111.

186a) Publikation der Canzlei Bern vom 9. Mai 1759.

187) Die konzessionierten Kirchenstiihle sind — ohne Entschidigung — erst
1848 durch Dekret des Grossen Rates aufgehoben worden (Ed. von Rodt, Kultur-
geschichtliches aus Bern aus dem 19. Jahrhundert, BlbernGKA 1924, S.239),



221

vor dessen Ende an die Kirchtiir heranmachen, um das dort ausge-
teilte Almosenbrot in Empfang zu nehmen, usw.'®®. Der Zerfall der
Gottesdienstlichkeit setzte nicht erst gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts ein ). Er ist schon viel friiher zu bemerken und konnte durch
keinen Zwang aufgehalten werden.

Wir miissen es uns versagen, niher auf die Berner Predigten
einzugehen, die gedruckt oder im Manuskript aus der Zeit des Staats-
kirchentums vorliegen. Man darf von ihnen im allgemeinen nicht
zu viel erwarten. Sie bewegten sich meist in ausgefahrenen Geleisen.
Die unendlich oft wiederholten Gedanken standen dem Prediger
immer zur Verfiigung; einer grossen Anstrengung bedurfte es nicht,
sie jeweils zu reproduzieren. Originalitdt galt eher als verdichtig,
~ wurde jedenfalls nur von wenigen angestrebt. Wie leicht es einem
Routinier fallen musste, aus dem angesammelten Schatz seiner Pre-
digten zu extemporieren, zeigt etwa die idyllische Nachricht aus
Lauterbrunnen, Ende des 18. Jahrhunderts. Pfarrer Johann Unger
vergniigte sich an einem Sonntagmorgen auf einer improvisierten
Eichhornchenjagd, bis die Glocke den Selbstvergessenen auf die
Kanzel rief. Er soll gerade an diesem Sonntag besonders «zu aller
Gefallen gepredigt» haben ®”. Erschopfend und griindlich zu pre-
digen, war im Zeitalter der Orthodoxie Gebot. Es galt als grosses
Verdienst, iiber wenig Worte moglichst viel sagen zu konnen, gleich-
giiltig ob die Geduld der Zuhorer auf die Folter gespannt wurde
oder nicht. Im Jahre 1661 schrieb ein Pfarrer nach der Kirchen-
visitation in sein Tagebuch: «Der Prediger machte es wohl lange, er
hatte schon eine Stunde geredet, da er zur Erklirung des Textes
iiberging» 1V, Albrecht Aechler predigte in Aarwangen iiber die 25
Verse des Judasbriefes vom 11. Oktober 1691 bis zum 10. Januar
1697, «wary allso hiemit 5 Jahr und 3 monat weniger ein tag undt
hat darauss gehabt ein hundert und 95 predigen und darvon manche
Schonj Lehr und underricht gefiihrt» 1°?. Im Nachlass des Dekans

188) Willy Pfister, Das Chorgericht des bernischen Aargaus im 17. Jahrhun-
dert, Diss. Ziirich 1939, S.54. — Vgl. BlbernGKA 1924, S.112.

189) So Wernle, a.a. 0. Bd.II, S.531f., 540 ff.

190) . Joss, Eine Kanzelrede gehalten von Pfarrer Unger in Lauterbrunnen,
nach der Staubbachkatastrophe vom 7. August 1791, BlbernGKA 1909, S. 223 ff.

191) Rob.Ischer, Die kirchlich-religivse Sitte im Volksleben der Gegenwart,
1891, S. 39.

192) J. Keller-Ris, Chronik der Gemeinde Bannwil und derselben Umgegend
von 1659 bis 1707, BlbernGKA 1915, S.11.



222

Hummel sollen sich 1000 Predigten iiber den Kolosserbrief und 117
ither den Propheten Haggai befunden haben!

Manche Pridikanten haben auf und unter der Kanzel einen
robusten Kampf gegen das Laster und alles, was ihnen als solches
erschien, ausgefochten. Kraftvolle Gestalten sprengten die unerlaubt
Tanzenden auseinander und «anatomierten die Geigen ob dem Kopf
des Spielmanns in tausend Stiicke» 1°”. Oder sie donnerten in der
Predigt los und stichelten auf die Leute, wie jener Pfarrer Briigger
in Meikirch, der um das Jahr 1710 an einem Fastnachtssonntag aus-
rief: «die Weiber seien dissmahlen ob einem Teufflischen Werck,
sie backen Hollkiichli» 1%, Als die Frau des Landvogts Johann Ru-
dolf von Stiirler, eine reiche Hollanderin, in ihrem palastihnlichen
Haus an der Spitalgasse (heute das Haus Riifenacht) gegen Ende des
18. Jahrhunderts grosse Glasscheiben in die Fensteroffnungen ein-
setzen liess, rief diese Neuerung bei den ehrbaren Leuten so heftigen
Unwillen hervor, dass der Pfarrer der Heiliggeistkirche in der Bet-
tagspredigt, nach der Richtung des sog. Kirchbergerhofes weisend,
bemerkte: «Siehe da, Sodom und Gomorral!» 1),

Hin und wieder ist im alten Bern aber auch — wie es der Syno-
dus vorsah — die Obrigkeit apostrophiert worden. Greifen wir als
Beispiel die Reformationspredigt des Samuel Lupichius heraus, die
er am 7. Januar 1728 in Bern gehalten hat, zum Zeichen dafiir, dass
der alte Sinn doch auch zu dieser Zeit noch nicht ausgestorben
war 19: «Wohlan denn, ihr Regenten und Viter des Landes! die ihr
nicht nur Stuhlerben, sondern Ruhmerben des loblichen Religions-
eifers Eurer seligen Vorfahren sein sollt. Trettet in die Fussstapfen
des frommen Konigs Josia und nehmet das so notige und wichtige
Werk der Sittenverbesserung zur Hand. Reformiert zuvorderst auf
dem Rathaus nicht allein durch heilsame Mandate und Ordnungen
— daran hat es uns niemals gefehlt — sondern auch durch heilige
und unparteiische Handhabung derselben, als ohne welche die Gebot
nichts anderes als ein Schreckenbild ohne Leben sind, dann

Gebieten ohne Straf und Macht
Macht Herren und Gebot veracht.

193) Pfister, a.a. 0. S. 68.
194) E. Kocher, a.a. 0. S. 14.

195) E.v. Rodt, Die Veriinderungen des Stadtbildes Berns in den letzten Jahr-
hunderten, BlbernGKA 1921, S.317.

196) Blosch, a.a.O. Bd.II, S. 125, behauptet, der alte Sinn sei 1728 nicht mehr
da gewesen.



223

Nehmet doch mit Pinehas den Eifer-Spiess zur Hand und gebet denen
taglich tiberhand nehmenden Graueln und Lastern einmal den Herz-
Fang und Todes-Stich! Schaffet ab das drgerliche und hochst un-
anstindige Pfrund-Gelauff . . . Schaffet ab die langwierigen Prozesse
und Trol-Hindel, da es ofters denen streitenden Parteien wie denen
Patienten in der Cur eines langsamen Arztes gehet, darin sie lieber
sterben als gesund werden mochten, oder wie den Schafen in den
dicken Gebiischen und Dornhecken, darin sie anstatt Schirm und
Schutz zu finden die Wolle verlieren und solche schédliche Blutegel
sich ihnen anhingen, die ihnen das Gelt aus dem Beutel, das Blut
aus den Adern und das Mark aus den Beinen aussaugen, dadurch
das ganze Land verarmet und jammerlich erschopft wird. Schaffet
ab die Debauchirten, Miissiggang, die Trunkenheit, das Fluchen,
das Schweren, die Sauf-, Spiel- und Schlupfwinkel, samt aller leicht-
fertigen Canaille und verdachtigem Huren Gesindel, so sich in dieser
Stadt aufhaltet, wie Eure sel. Regiments-Vorfahren grad nach der
Reformation auch getan, da sie zu diesem End hin das Chorgericht
aus geistlichen und weltlichen Gliedern aufgerichtet, die lobliche
und niitzliche Chorgerichts-Satzung — die aber jetzt gleich dem
grossen Mandat fast wie ein ausgedienter Calender ist — heraus-
gegeben, die Hurenhiuser zerstort, die Huren und Dirnen, die eine
ganze Gasse bewohnten und anfiillten (wohl viel, aber jetzt finden
sich in allen Gassen) zur Stadt hinaus gejagt und verwiesen haben.
Bauet Disciplin- und Zuchthiuser auf fiir die verderbte und ver-
wilderte und libertinische Jugend, die alle Bande der Ehrbarkeit
zerreisst, alle gottlichen und weltlichen Gesetze verspottet und alles
Joch der viterlichen und miitterlichen Zucht und Besserung von
sich wirft... Machet euch Freunde von eurem grossen Mammon
eurer reichen, kostlichen und vortrefflichen Korn-, Wein- und Salz-
segen. Richtet aller Orten Gedenk-Sdulen auf durch eure Guttitig-
keit und Almosen. Verewiget die Gedichtnis dieses Jubel-Jahres
durch Stiftungen und Vergabungen an Kirchen und Schulen oder
sonst durch firstliche und freiwillige Ausspendung und Anwendung
der geistlichen Giiter, die euch in der Reformation von Rechtes
wegen heimgefallen und die ihr damals also zu verwalten verspro-
chen, dass ihr sie nicht auf euren eigenen Nutzen verwenden, son-
dern Gott und den Menschen damit gute Rechnung tragen wollet.
Vergesset keinen derer, die am geistlichen Pflug arbeiten, und ge-
denket sonderlich derjenigen Predigern, die in den Wildnissen, Fel-
senkliiften und Einoden wie die Tauben kirren und wegen driicken-
der Beschwerdnus und Armut ihr Amt mit Seufzen verrichten miis-



224

sen. Reformirt hierauf im Gotteshaus durch eifrige Beforderung und
ernstliche Handhabung der reformirten und orthodoxen Wahrheit...
In der Reformation fanden sich die Wiedertdufer, kurz vor dem
vorigen Jubeljahr breiteten sich die Arminianer aus, und jetzt um das
zweite Jubildum sind der Naturalisten, Deisten, Separatisten, Spino-
zisten und Atheisten leider so viel geworden, dass die Reinigkeit und
Heiligkeit der reformirten Lehr in grosster Gefahr und Verachtung
laufet, wenn ihr nicht, die ihr Gottes Statthalter und Pfleger und Siug-
ammen der Kirche seid, in die Liicken Zions trettet» ), Diese Aus-
lassungen hat kein geringerer als Jeremias Gotthelf mit eigener
Hand kopiert. Auch er verstand es, die Obrigkeit zu apostrophieren.
Aber seine beiden 1839 und 1840 gedruckt herausgekommenen Bet-
tagspredigten konnten nur anonym erscheinen. Ihre aggressive Art
hiitte ihm schwerste Verfolgung zuziehen konnen. Sie verhalten sich
zu der Jubelpredigt des Lupichius und zu den ebenfalls kriaftigen
Bettagspredigten David Miislins wie der Vollender zum Anfinger,
der Meister zum Schiiler.

6.

Gegeniiber der Predigt und der Unterweisung trat in der ber-
nischen Staatskirche die Seelsorge iiber Gebiihr zuriick. Der Syno-
dus von 1532 hielt die Prediger zwar an, die Pfarrkinder von Haus
zu Haus zu besuchen, tiber den Weg der Seligkeit zu belehren und
ihnen Busse zu verkiindigen *®. Und die Prediger-Ordnung von 1748
gab detaillierte Vorschriften iiber die Besuchszeiten. In der Stadt
sollte das ganze Jahr hindurch «Seelsorge» getrieben werden, auf
dem Land vom Verenatag bis Ostern, wo der Landmann meist zu
Hause sei . In der Ordnung von 1824 finden sich sogar Ansitze
zur speziellen Seelsorge, indem nicht nur iiber die Besuche bei den
Kranken, sondern auch iiber die Behandlung der Schwermiitigen
und der in ihrem Gewissen Geidngstigten ausfiihrlich gesprochen
wird 2. Vorher wurden die personlichen Bediirfnisse der Leute
kaum beachtet, und es fehlte weithin nicht nur die psychologische
Einfiihlungsgabe, sondern auch das feinere ethische Unterschei-
dungsvermogen. Zudem waren einzelne Gemeinden viel zu weit-

197) Nach einer Kopie von Gotthelfs Hand im Gotthelf-Archiv der Stadtbiblio-
thek Bern.

198) Berner-Synodus, S. 102 f. — Uber den Besuch der Kranken: ebenda S. 103.

199) Pr.0.1748, S.47; vgl. Pr. 0.1824, S. 28 f. ‘

200) Pr. 0. 1824, S.31f., vgl. S. 34,



225

liufig, wie z. B. Heimiswil, das bis 1703 ohne Seelsorger war, was
das Volk auf den zerstreuten Hofen zu den Tiufern und Separa-
tisten hinfiihren musste ). Die Hausbesuche des Pfarrers hatten
meist den Charakter eines Examens, hatte er doch zu kontrollieren,
ob die Kinder getauft seien, ob verderbliche Biicher gelesen wiirden,
die Paten fiir den Einbund, die Kindbett- und Neujahrsbhescherung
zusammen nicht mehr als die bewilligte alte Dublone oder héochstens
zwei Dukaten ausgegeben hitten und anderes mehr. Nicht von un-
gefihr musste die Prediger-Ordnung von 1748 die Pfarrer ermahnen,
die Besuche «mit aller Sanftmuth» zu verrichten 2. Dass es zu einer
wirklich eingehenden Seelsorge meist nicht kommen konnte, be-
greift man, wenn man bedenkt, zu was allem der Pfarrer gebraucht
wurde. Er hatte neben den schon genannten Pflichten im FEid zu
unterweisen, die Ehen einzusegnen, die Kirchen- und Almosenrech-
nungen zu iiberwachen?®, die Rédel zu fithren und die Arbeiten
des heutigen Zivilstandsbeamten zu verrichten.

Vor allem aber war er belastet durch den kirchlichen Unterricht
und die Sorge fiir die Schule. Von Mitte Marz bis Ende Oktober
hatte er alle Sonntage um ein Uhr eine Kinderlehre zu halten, die
von allen zu besuchen war, «insonderheit aber von den Schul-Kin-
deren, jungen Leuten, Knechten und Migden» 2*). Er musste in
diesen Kinderlehren den Berner oder Heidelberger Katechismus er-
kldaren, letztern nach der Prediger-Ordnung von 1748 in zwei Som-
mern, nach derjenigen von 1824 wenigstens in vier 2**), Von Anfang
Wintermonat bis Ostern sollte jeweils am Montag ein Examen der
Alten stattfinden, an dem -alle zugegen zu sein hatten und nur die
Ratsglieder der Munizipalstéddte, die Chorrichter und Gerichtssidssen
auf dem Land von den Fragen, die man dem Heidelberger entnahm,
dispensiert waren. Mancher Pfarrer mochte da nach Noten und Kan-
ten schulmeistern. Wenigstens musste die Prediger-Ordnung von
1748 ermahnen: «In diesen Examinibus sollen die Prediger beschei-
denlich und liebreich mit den Zuhoreren umgehen; So dass ihre Un-
terweisung mehr einem Religions-Gesprach, als aber einer Catechi-

201) W.Himmerli, Bilder aus Heimiswils kirchlicher Vergangenheit, Blbern

GKA 1914, S. 24 ff.
202) Pr.0.1748, S.47; dhnlich Pr. 0. 1824, S. 28.

203) Uber die Uberwachung der Kirchen- und Almosenrechnungen siehe Pr. O.
1748, S.58 f.; Pr.0.1824, S.36 1.

204) Pr.Q.1748, S.17; etwas abweichend daven Pr. 0. 1824, S.10.
205) Pr.0.1748, S.18; Pr.0.1824, S.11.



226

sation gleich sehe; Damit also die Zuhorer zur fleissigen Besuchung
je mehr und mehr angelocket werden mogen» 2%, Saumselige gab es
lingst. Sie sollten vermahnt und vor Chorgericht beschieden wer-
den. Niitzte die Zitation nichts, so waren sie beim obern Chorgericht
in Bern zu verklagen. Aber das Examen der Alten musste 1674,
1679, 1727, 1748 immer dringender empfohlen werden. Populir ist
es aus begreiflichen Griinden nie gewesen. So wurde es endlich in
aller Stille zu Grabe getragen.

Seit der Griindung der Volksschulen hatten die Prediger sich
auch des Schulwesens anzunehmen. Die Schule war Dienerin der
Kirche, auch fiir einen Brandolf Wasmer, den Pridikanten von
Wohlen und wesentlichen Urheber der bermischen Landschulord-
nung von 167529, Das Verlangen der Obrigkeit nach Volksschulen
erwuchs zu Beginn des 17. Jahrhunderts aus der Beobachtung des
religiosen und sittlichen Tiefstands des Volkes, den Kirche und
Staat allein nicht zu heben vermochten. Die Schulen sollten nicht
zuletzt auch mithelfen, die aberglaubischen und abgottischen Greuel
abzuschaffen, die neuen Lehren hintanzuhalten und den wahren
Glauben zu verteidigen. Das ziahe Festhalten an heidnischen Briu-
chen und aberglaubischen Vorstellungen muss als Symptom fiir die
Tatsache betrachtet werden, dass das Volk weithin an der Kirche
kein geniigend sicheres Bollwerk gegen den Ansturm der zerstore-
rischen dimonischen Maiachte zu erblicken vermochte. Der Recht-
fertigungsglauben hatte nur fiir kurze Zeit und nie bei allen die
Angst zu bannen vermocht. Der unheimlichen, ritselhaften und da-
monischen Seite des Lebens war der Intellektualismus der Ortho-
doxie nicht gewachsen. Der Mensch begniigte sich nicht, wie er es
nach der Predigt der Pfarrer hidtte tun sollen, mit dem biblischen
Supranaturalismus, sondern er sah iiberall Wunderwirkungen teuf-
lischer und gottlicher Art, und der Teufels- und Hexenglaube wurde
durch die kirchliche Verkiindigung noch verstirkt.

Staat und Kirche gingen immer wieder gegen Zauberei und
Schatzgraben, Segnerei und Wahrsagen vor?*®, meist ohne durch-
dringenden Erfolg. Im Jahr 1648 musste das Kapitel Thun be-
schliessen, das nicht verwendete Abendmahlsbrot sei dem Priadi-

206) Pr, 0.1748, S. 20.

207) H. Buchmiiller, Die bernische Landschulordnung von 1675 und ihre Vér-
geschichte, 1911.

208) Siehe z. B. «Christenliche Mandaten, Ordnungen und Satzungen», 27. Fe-
bruar 1628, S. 15 £.



227

kanten zu geben und nicht mehr wie bis anhin dem Sigristen, weil
dieser es zu abergliubischen Segnungen missbraucht habe *. Noch
1824 musste angeordnet werden, dass die ibriggebliebenen konse-
krierten Elemente sogleich ins Pfarrhaus gebracht wiirden, damit
«alle unschicklichen, drgerlichen und aberglaubigen Missbrauche
sorgfiltig verhindert» wiirden?'?. Das Grosse Mandat vom 4. Juni
1716 verlangte, dass die «Segnerey-Biicher» dem Chorgericht aus-
gehindigt wiirden, um sie in Bern 6ffentlich zu verbrennen #V).

Waren denn nicht die Pfarrer daran schuld, dass Aberglauben
und Heidentum im Verborgenen weiterhin blithten?! Mehrmals wur-
den derartige Fragen laut. So nannte das Convent 1651 als Ursache
der zunehmenden Hexerei mit freimiitiger Offenheit das Versagen
der Pfarrer und den mangelhaften Zustand der Kirche. «Wann aller
Orten eiferige Prediger weren, welche insonderheit im ein Catechi-
sieren sich bemiihen, auch wol etwann dergleichen Leuten Heuser
visitieren, ihnen zusprechen, die Kinder ihres Biattens halber be-
fragen etc. wiirden: wann man nit unterliesse, fleissige Schulmeister
auf den Dorfern anzustellen», dann wiirden auch bessere Zustinde
herrschen. Aber allerdings, die Schuld ist wenn auch zur Haupt-
sache, so doch nicht nur den Predigern zuzuschieben; denn sie wer-
den mannigfach gehemmt. «Die frommen Prediger sollen nicht pre-
digen, weil man ihre Rede ungerne hort; die Ungeschickten konnen
nicht, weil sie eben untiichtig sind; die Geizigen, Heuchler und
Weinsdufer wollen nicht, weil ihnen nicht daran gelegen ist; die
Lasterhaften diirfen nicht, weil diese abgesetzt werden. Damit ste-
het dem Satan die Thiire offen 2!2!»

In dieser Not hoffte man auf die Schule. Das Schulmandat vom
14. August 1675 bestimmte als Ziel der pidagogischen Bemiihungen:
«dass dardurch die Ehre des Allerhochsten Gottes, und der Kinde-
ren Heil und Seligkeit werde befiirdert». Hundertfiinfzig Jahre spi-
ter wurde es erheblich anders formuliert: «Insonderheit werden
die Prediger dazu mitzuwirken trachten, dass Liebe gegen das Va-
terland, und Achtung, Treue, Gehorsam gegen die Regierung, so wie
auch gegen die Eltern, Vormiinder und Vorgesetzten der Jugend

209) H.T., Varia, BlbernGKA 1908, S.138. — Vgl. Pfister, a.a. 0. S. 72,
210) Pr.0.1824, S.17 f. — Ahnlich Pr. 0.1748, S. 36.
211) Grosses Mandat vom 4. Juni 1716, S. 6.

212) Hans Buchmiiller, Die bernische Landschule von 1628—1675, BlbernGK A
1910, S. 3 f. — Blésch, a.a.0. 1, 477, — Vgl. A. Fluri in Nr.22 des Evangelischen
Schulblatts, 1897.



228

frithzeitig als heilige Pflichten eingepflanzt werden» 2'¥. Die Kir-
chendiener hatten die Schule fleissig zu besuchen, «wie und woran
die Jugend underwisen, die sumsiligen, es syen Lehrmeister, oder
Schiiler, eintweder je nach gstaltsame vermahnen, oder den Ober-
amptliithen verleyden» #'¥. Sie hatten sich angelegen sein zu lassen,
dass die Schulen jederzeit «mit bekannten, frommen, geschickten,
arbeitsamen und tiichtigen Schulmeisteren» versehen seien?). Sie
hatten diese weiterzubilden und zu examinieren. So wurde z. B. Ul-
rich Marti, Schullehrer von Bannwil, 1685 vom Pradikanten von
Aarwangen folgendermassen gepriift: «Erstlich im ldsen die 3 letsten
Capittell der Apostellgeschicht, im singen drey psallmen den 45.
den 94. und den — (48. mit Bleistift geschrieben) schriben. Prediger
Sallomo im 3. Underrichte den knaben will er Jung ist. So wirt ers
nicht vergesen wan er wirt alt Sein» 219,

Die Reformation brachte zwar eine Vereinfachung, nicht aber
eine Erleichterung der kirchlich-sittlichen Forderungen. Die Obrig-
keit liess es sich etwas kosten, auch den Stand der Prediger auf der
Héhe zu halten 7. Gegeniiber einem wilden und hemmungslosen
Geschlecht und gegeniiber der Primitivitit der sexuellen Bezie-
hungen war eine feste ordnende Hand notwendig. Die moralische
Bindigung des Naturmenschen war nicht leicht. Starke Naturen wur-
den durch die Kampfsituation nur noch schroffer und provokato-
rischer, schwache knechtischer und unselbstindiger. Die meisten
waren kleinlich und engstirnig, rechthaberisch und unvertraglich,
stolz und herrschsiichtig. Erst das 18. Jahrhundert brachte einen
neuen Pfarrertypus hervor, der nicht mehr so roh und schroff war,
aber auch an kirchlicher Einsatzbereitschaft und Leidensgeduld ein-
zubiissen begann. |

Die Verantwortung der Obrigkeit gegeniiber dem Predigerstand
kam schon darin zum Ausdruck, dass ihm ehrbare Kleidung vor-
geschrieben *® und verboten wurde, Wein auszuschenken. So wenig-
stens in der Prediger-Ordnung von 1587, wihrend diejenige von 1748
gestattete, zwar nicht fremden und gekauften, aber doch den eigenen

213) Pr. 0.1824, S.217.

214) Buchmiiller, a.a. 0. S.105 f.

215) Pr.0.1748, S.44. — Vgl. Pr. 0.1824, S. 26.
216) F. Keller-Ris (siche Anm.192), S.5.

217) Siehe de Quervain, a.a. 0. S.12. — Berner-Synodus, S.11, 90 ff., 105 ff.;
Pr.0.1748, S.67ff.; Pr.0.1824, S.42 ff.

218) Pr.0.1748, S.69; Pr.0.1824, S.43. — BlbernGKA 1913, S. 76.



229

Wein unter Beachtung gewisser Vorsichtsmassregeln abzusetzen *'?.

Er wurde aber auch fiir Verfehlungen mit schirferen Strafen bedroht
als der gewohnliche Rechtsbrecher. Im Grossen Mandat vom 7. Sep-
tember 1550 wurde die Bestimmung aufrechterhalten, dass Pfarrer,
die sich mit Speise und Trank iibernehmen, ihre Pfriinde verlieren
sollten. 1574 wurde der Priadikant von Vechigen mit 10 Pfund Busse
bestraft, weil an seiner Hochzeit getanzt worden war 229, Die Predi-
ger-Ordnung von 1587 drohte nachlissigen und einen argerlichen
Lebenswandel fithrenden Geistlichen Gefangenschaft an 22V, Fiir das
«Riucken, Kauwen und Schnupffen dess Tabacks und Niesspulvers»
sollen die Pfarrer mit doppelter, gelegentlich sogar mit vierfacher
Busse belegt werden ???. Dass es notwendig war, auch die Pridi-
kanten fest im Zaum zu halten, geht noch aus einer Bestimmung
der Prediger-Ordnung von 1748 hervor. Sie rechnet ganz selbstver-
standlich mit der Moglichkeit, dass Geistliche «wegen friihzeitigem
Beyschlaf zu einer Noth-Heirath haben schreiten miissen» 223, Laxe
Auffassung gab es da und dort zu allen Zeiten auch in Pfarrhiusern.
Bedenklich mutet es z. B. an, dass der Dekan von Biiren 1597 die
Obrigkeit ersuchen konnte, sie solle doch bei Pfarrern den Ehe-
bruch nicht hirter strafen als bei weltlichen Personen. Thnen setze
der Satan ja doch mehr zu und sie seien doch auch nur Menschen.
Hier zeigt sich, was ein falscher Biblizismus anrichten kann. Lot
und David hitten auch unkeusch gelebt und seien doch fromme
Miénner gewesen! Bedenklicher noch ist die Behauptung, die Pradi-
kanten hitten stets auf ihre Lehre und nie auf ihre Werke ver-
wiesen. Wenn die Taufer an ithrem Lebenswandel Anstoss nihmen,
so habe sie der Teufel dazu angestiftet 22Y. Das ist gerade jene theo-

219) Pr.0.1748, S.71. — Die Pr.0. von 1824 setzte fest, dass kein Pfarrer
sich mit Weinausschank oder -verkauf im Kleinen abgeben diirfe, auch dann
nicht, wenn der zu verkaufende Wein sein eigenes Gewichs wire (S.43).

220) A. von Riitte, Thitigkeit des Chorgerichts einer Landgemeinde (Kirchl.
Jabrbuch fiir den Kanton Bern, 1892, S.187).

221) Pr. Q. 1587, unpaginiert., — Vgl. Pr, 0.1748, S. 73 ff.

222) Im «Mandat, dardurch aller fernere Gebrauch dess Tabacs... verbotten
wird>, 8. Januar 1675 wird fiir die Amtsleute und Kirchendiener die vierfache Strafe
festgesetzt (S. 5f.). Im «Neuen Taback-Mandat> vom 20. Mirz 1693 noch die dop-
pelte Busse (S.5).

223) Pr.0.1748, S.118.

224) Die Eingabe des Kapitels Biiren ist abgedruckt bei Fr.Hunziker, Ein
300jahriger Spiegel fiir weltliche und geistliche Fiihrer des Volkes (Kirchl. Jahr-
buch fiir den Kanton Bern, 1892, S.128 ff.). — Vgl. auch E. Kocher, a. a. O. S. 32 ff.



230

logia impiorum et irregenitorum, welche die Pietisten der Ortho-
doxie mit Recht zum Vorwurf gemacht haben. Die Behandlung fehl-
barer Pfarrer blieb auf das Ganze gesehen hochst inkonsequent.
Bald ging man zu streng vor, um dann wieder eine unbegreifliche
Milde walten zu lassen.

Trotz der strengen Zucht war aber ein harmloser Genuss der
irdischen Giiter doch zugelassen. Man darf sich das Leben im Schat-
ten der Chorgerichte nicht zu grau und freudlos vorstellen. Es ist
einseitig, wenn man behauptet, die Regierung habe im Volk alle
Regungen der Lebenslust zu unterdriicken gesucht ?®). Der Rat hitte
dann z. B. im Jahre 1655 dem Studiosus Weinzapfli nicht zum Ge-
brauch einer Kur in Baden sechs Kronen und 25 Mass Wein ge-
schenkt, «sein durstig Zipflein zu salben» 2?9, Und die Pfarrer
liessen es sich bei ihren Kapitelsversammlungen recht wohl sein.
Frohsinn und Geselligkeit kamen hier vollauf zu ihrem Recht. Das
«christliche Rduschlein» ist nicht nur im Luthertum mit Verstindnis
geduldet worden?*?. Gelegentlich ging es sogar zu bunt her. Des-
halb musste die Prediger-Ordnung von 1587 die Dekane beauftragen,
dafiir zu sorgen, dass es auf den Kapitelsversammlungen ehrbar zu-
gehe, ohne «unziichtigs geschrey, oder grobe unflitige schimpff» 228,

Im grossen und ganzen liess es sich auf den Pfriinden doch auch
ganz gemiachlich und gut leben. Gewiss waren manche Pfarrer wirt-
schaftlich nicht auf Rosen gebettet 2, was um so schwerer wog, als
es zur Standesehre gehorte, Gastfreundschaft und Wohltitigkeit zu
ithen. Als die Frau des Pfarrers Joachim Furrer in Biiren 1564 einem
Bettler das Almosen mit den Worten abschlug, «sy habe doch silb
nur ein bittelpfrund», wurde dafiir gesorgt, dass ihr Mann abgesetzt
wurde 29, Manche Pfarrer mussten sich fiir ihren Lohn wehren, so
1597 der Pridikant von Wohlen, Mauritius Fliickiger, der als Dekan
des Kapitels Biiren eine Vorstellung an die Regierung sandte: die
Pfriinden wiirden geschmilert, die Ziigelkosten wiirden nicht ersetzt,

225) So Pfister, a.a. 0. S.13.
226) BlbernGKA 1921, S. 258.

227) Werner Elert, Morphologie des Luthertums I, 1931, S. 401 f. — Vgl. Grim-
- melshausen, Der abenteuerliche Simplicissimus, 5. Buch, 25. Kapitel.
228) Pr.0.1587, «Der Dekan Ordnungs.

229) Uber die 6konomischen Nite der Pfarrer in der 2. Hilfte des 18. Jahr-
hunderts siehe Wemlg, a.a. 0. II, 520 1.

230) H.Tiirler, Johannes Hutmacher und sein Pfarrodel von Biiren, Blbern
GKA 1925, S.53.



231

das Versprechen, Thorberg zum Asyl fiir emeritierte Pfarrer zu
machen, nicht erfiillt. Die Prediger-Ordnung von 1748 bringt denn
auch einen ganzen Paragraphen «Wie sich ein Prediger zu verhalten
habe, so er sich in eint- oder anderem Stuck seines Pfrund-Einkom-
mens verkiirzt glaubt» Y, Im 18. Jahrhundert verbesserte sich die
ckonomische Lage der Pfarrer im allgemeinen nicht unwesentlich,
und wer es verstand, sein Pfrundland richtig zu bewirtschaften,
brauchte keine iibermissigen Existenzsorgen zu haben, sofern er
seinen Besitz nicht bloss in «libris et liberis» anlegte **?. Die Pfarre
Liitzelfliih z. B. bestand 1825 aus 7 Jucharten Land und erhielt jahr-
lich 1415 Klafter Holz?*®. Jedenfalls war die okonomische Lage
des bernischen Pfarrers im allgemeinen besser als die in weiten Ge-
bieten Deutschlands und er stand auch in der Achtung des Volks
und der Obrigkeit besser da als im Luthertum. Hier regierten die
Patrone und Magistrate, welche Inhaber lokaler obrigkeitlicher
Rechte waren, noch hemmungsloser in die Kirche hinein. Sie be-
trachteten die Pfarrer als Beamte, die sie vollig willkiirlich behan-
delten. Ja manche unter ihnen waren im Zeitalter des Absolutismus
unwiirdig genug, an die Wahl eines Pfarrers die schméhlichsten Be-
dingungen zu kniipfen, wie z. B. «dass der Bewerber nicht etwa die
Witwe oder Tochter des Vorgingers, sondern — die Zofe oder sonst
eine Bedienstete des Patronats-Hauses heiraten» oder einen Revers
unterschreiben sollte, dem Patron «in allen Dingen Gehorsam» lei-
sten zu wollen 29,

Bei Obrigkeit und Untertanen hatte der Pfarrer im allgemeinen
doch eine geachtete Stellung inne. Selbstverstandlich gab es immer
wieder trotzige Gesellen, die sich weder vor Gott noch Teufel, ge-
schweige denn vor einem Prediger fiirchteten. In Liissligen pflanzte
sich einer 1533 im Chor auf: «wann der predikant am cantzel mer
gottloss schelte, so welle er ine uff das ertrich niderhouwen» ?*), Es
gab schamlose und freche Dirnen, wie jene, die vor Chorgericht

231) Pr.0.1748, S.62 f.; Pr.0.1824, S.39{. _

232) J. Sterchi, Ein Pfarrhaus-Idyll, BlbernGKA 1912, S.313. — Vgl. Blbern
GKA 1909, S.325 ff., 1911, S.142.

233) R. A.Bihler, Verzeichnis der deutschen Pfarreyen des Cantons Bern,
1825.

234) Paul Drews, Der evangelische Geistliche in der deutschen Vergangenheit,
1905, S. 25 £f., 90, 121 £., 138.

235) Ratsmanual vom 3. Dezember 1533 (Staatsarchiv Bern), siehe auch
de Quervain, a.a. 0. S. 223 ff.



232

spottete, wenn sie schwanger sein solle, dann habe ihr der heilige
Geist dasselbe eingeblasen 2°®). Da und dort kam es auch zu Tatlich-
keiten gegen Pradikanten. So wurde der Pfarrer von Wohlen 1530
mit Steinen beworfen, so dass die Obrigkeit befahl, die Ubeltiter
gefangen zu setzen. 1557 wurde Thurs Gigax, der den Prediger von
Seeberg «herdvellig gemacht», mit 25 Pfund gebiisst, zwei Jahre
spiater Hanns Offner mit 100 Pfund, weil er am Pridikanten von
Schiipfen gefrevelt 7. Der «Gassen-Riieffer» Johannes Arziger, der
den Pfarrer Lupichius beschimpft hatte, wurde am 24. September
1751 mit einer «ernsthafften Censur» bestraft?®., Es war immer
wieder der Pfarrer, der die Kosten der obrigkeitlichen Sittenstrenge
zu tragen hatte. Es ist jedoch einseitig geurteilt, wenn man be-
hauptet, das Volk habe den obrigkeitlichen Bestrebungen zur Be-
kimpfung der Laster passiven Widerstand entgegengesetzt #*?). Das
gilt, so uneingeschrinkt ausgedriickt, fiir keine Phase in der Ge-
schichte des bernischen Staatskirchentums. Gewiss bestand gelegent-
lich zwischen dem Pfarrer und seiner Gemeinde so etwas wie ein
Kriegszustand, besonders wenn jener selber nicht makellos dastand,
oder bei ihm sittliches Verantwortungsbewusstsein zu priesterlicher
Herrschsucht ausartete. Aber kraftvolle Predigergestalten erfreuten
sich doch einer selbstverstindlichen Autoritit und Anerkennung.
An ihnen richteten sich die bessern Elemente im Volk auf. Das Volk
weiss meist sehr genaun, was sich ziemt, und ist froh, wenn ein Wah-
rer von Recht und Sittlichkeit vorhanden ist. Man darf auch die
Titigkeit der Chorrichter nicht bloss unter negativem Vorzeichen
sehen, als ob die meisten von ihnen ihre Pflicht nur ungern getan
hidtten. War die Behandlung der Strafbaren auch roh und unpsycho-
logisch, so war sie doch ernst und strebte nach einem hohen Ziel.

Es ist schliesslich ebenfalls einseitig, wenn man die straffe Zucht
nur als eine Kompensation angsterfiillter und ressentimentgeladener
Menschen auffasst, die nur deshalb ein sorgfiltig abgezirkeltes Beneh-
men vorschrieben und sich in eine feste Lebensform hineinzwangen,
weil sie so die abgriindigen Tiefen der Seele einzudecken versuchten.
Gewiss spielt in der ganzen Volkserziehung der bernischen Staats-

236) Pfister, a.a. 0. S.58. — Siehe auch Ad.Lechner, Blasphemisches, Blbern
GKA 1909, S.218.

237) Bern in seinen Rathsmanualen III, 352, 385, 392. — Vgl. auch Blbern
GKA 1913. S. 205.

238) A.F., Ein sonderbarer éffentlicher Ausrufer, BlbernGKA 1919, S. 328.
239) W.Hadorn, Kirchengeschichte der reformierten Schweiz, 1907, S.195.



233

kirche die Angst vor Gottes Zorn und Strafgericht eine entscheidende
Rolle. Jede Ubertretung eines Gebots: Gottesldsterung, Sonntagsent-
heiligung, Luxus, Hurerei, Vollerei, Spiel und Tanz konnten ja Unheil
iitber das Land bringen. Gewiss ist auch ein massiver Euddmonismus
und religios verbrimter Utilitarismus fiir viele der wichtigste Be-
weggrund ihres Verhaltens gewesen. Aber letztlich ist es doch das
Bewusstsein der Verpflichtung, Gott die Ehre zu erweisen, was
Leitmotiv der religios-ethischen Staatskirchenerziehung gewesen ist.
Deshalb umgab auch die Pfarrer der Ernst letzter Verantwortung.
Und die Obrigkeit wusste, dass sie zu ihrem Werk Gottes Bestand
notig habe. Darum wurde gleich zu Beginn der Reformation das
Gebet «fiir die frommen Schultheyssen, Rddt unnd gantze gemeind
dieser statt und lands Bernn» eingefiihrt 2*?. Und noch heute ist die
Idee der christlichen Obrigkeit tief im Berner Volk verwurzelt.

Die Diskrepanz zwischen Gewolltem und Erreichtem ist natiir-
lich nicht zu iibersehen. Und doch erzielte das grossartige Volks-
erziehungsexperiment eine offentliche Meinung und Sitte, aus der
sich echte Sittlichkeit entwickeln konnte. Der Versuch konnte schon
deshalb nicht restlos gliicken, weil die Bibel keinen starren Sitten-
und Sozialkodex enthilt, der dem Volk fiir alle Zeiten aufgepragt
und mit dessen Hilfe das Reich Gottes geschaffen werden konnte.
Dazu kommt, dass natiirlich auch Obrigkeit und Pfarrer von dem
peinlich zu tragenden Erdenrest nicht frei blieben. Oft genug stan-
den sie den mannigfachen in ihrer eigenen Brust aufflackernden
Leidenschaften machtlos gegeniiber. Die Pfarrer hatten jahrhun-
dertelang in der Volkserziehung keine nennenswerte Konkurrenz.
Sie gehorten zu den Gebildetsten und hatten den tiefreichendsten
Einfluss auf die Volksseele. Haben sie diese Vorzugsstellung richtig
erkannt und genutzt? Man wird es trotz aller Fehltritte und Mingel
doch wohl behaupten diirfen. Die Straffille, die oft noch das ein-
zige sind, was man von einem Pfarrer fritherer Zeiten weiss, ergeben
nicht das ganze Bild. Uberall in der Welt sieht der Mensch ja die
Schatten schirfer als das Licht! Unzihlige Pfarrer haben ihren Ge-
meinden in aller Stille doch treu gedient und blieben sich der Ver-
antwortung gegeniiber ihrem hohen Beruf voll und ganz bewusst.
Auf die Treue aber kommt es allein an. Der Erfolg steht in Gottes
Hand. Gotthelf lasst in «Zeitgeist und Berner Geist» einen Pfarrer
die schonen Worte aussprechen, mit denen diese Skizze geschlossen
werden soll: «Ich als Pfarrer, Amtsrichter, scheine gegenwirtig

240) Siehe A. Fluri, Das Berner Taufbiichlein von 1528, Bern 1904, S. 23.



234

einen trostlosen Beruf zu haben. Es ist fast, als ob ich Nebel miil-
lern wollte, um Mehl zu machen, oder mit Wolken oder Schnee fun-
damenten zu einem Hausbau, und doch kann eine reiche Ernte kom-
men, wenn Gott es will. Ob sie aber kommt oder nicht kommt, soll
ich schaffen ohne Unterlass, von Gott dann in aller Demut und Ge-
duld sein Gutfinden erwarten #V.»

241) Jeremias Gotthelf. Zeitgeist und Bermer Geist, Bd. XIII der Eugen-
Rentsch-Ausgabe, 1926, S.133.



	Der Pfarrer in der bernischen Staatskirche : eine historische Skizze

