
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 40 (1949-1950)

Heft: 1

Artikel: Weltanschauung und Lebensplan des jungen Philipp Emanuel
Fellenberg : ein Beitrag zur Geistesgeschichte des ausgehenden 18.
Jahrhunderts

Autor: Wartburg, Wolfgang von

Kapitel: IV: Fellenbergs Lebensplan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Fellenbergs Lebensplan

Aus den Jahren 1794 und 1795 liegen einige Schriften vor, die
uns die Entstehung von Fellenbergs Lebensplan anschaulich machen.
Es sind Schriften, die Fellenberg an wenige auserwählte Vertraute
richtete und die eine vollständige Übersicht über seine
Weltanschauung und Lebensziele enthalten. Im März 1794 schrieb er
zwei Briefe an einen ungenannten Freund, der über seine Reife
staunte und von ihm zu lernen wünschte. Im Mai und September
1795 schrieb er zwei Aufsätze nieder, betitelt «Reflexion sur le
bonheur domestique», die er seiner Freundin Mme de Corcelle
vorlegte.30'

Betrachten wir zunächst die Briefe von 1794. Drei Gegenstände
sind es, die Fellenberg da behandelt: erstens sein vergangenes
Leben, zweitens die Lehren, die er aus seinen Erfahrungen gezogen hat
und die sein Lebensziel bestimmen, und drittens die Wege, auf
denen er nach gründlichem Abwägen der eigenen Fähigkeiten zu
diesem Ziele zu gelangen trachtet. Die Stellung Fellenbergs zu seinem
bisherigen Leben wird uns später noch zu beschäftigen haben. Hier
soll uns zunächst seine Zielsetzung beschäftigen. Auf den ersten
Blick hat sie, wenn man sie mit den in seiner Zeit geltenden Ideen
zusammenstellt, nichts Auffälliges. Als sein letztes Ziel erklärt
Fellenberg «le perfectionnement moral», als die höchste Pflicht
«l'amour de la vertu». Gleich der erste Schritt über das Allgemeine
hinaus aber enthüllt den Kern des Fellenbergischen Temperaments
und weist auf die Grundstimmung, die über dem ganzen Tun und
Leben Fellenbergs steht. Als Mittel zu der Vervollkommnung nennt
er «l'activite qu'on deploie pour ses semblables. En s'oubliant soi-
meme on travaille pour soi.» Wir fassen hier vielleicht die Stelle im
Charakter Fellenbergs, welche die Bewunderung und Anhänglichkeit,

die ihm seine Umgebung entgegenbrachte, selten zu voller
Liebe werden liess. Der Zweck der grossartigen und unermüdlichen
Tätigkeit, die Fellenberg im Dienste der Menschheit entfaltete,
blieb vielleicht zu sehr die bewusste Förderung eigener
Selbstvervollkommnung, so dass er immer wieder zu Widerspruch und Kritik

30) Alle vier Schriften im F. A., die Briefe von 1794 sind Beilagen zu dem Briefe
vom 3.2.1796 an Frl. Tscharner, seine spätere Frau (Kopien). Die Aufsätze von
1795 finden sich im Faszikel «Reflexions sur le bonheur domestique».



80

reizte, da sich die ihm Anvertrauten nicht bloss als Selbstzweck,
sondern immer zugleich als Mittel zur persönlichen «Vervollkommnung»

ihres Wohltäters behandelt fühlten. Anderseits muss
anerkannt werden, dass Fellenberg einen heroischen und nie
ermüdenden Kampf zur Überwindung einer einseitigen Ichbezogenheit
führte, der aber nur den tiefer Sehenden, wie Th. Müller, erkennbar
war, die deshalb deutlich zwischen dem irdisch Leidenschaftlichen
und Unvollkommenen in Fellenberg und dem Ideal, das um seine

Verwirklichung rang, unterschieden.31'

Es kommt nun zunächst darauf an, diejenige konkrete Tätigkeit
zu suchen, die am sichersten den Weg der Vervollkommnung führen
wird. Mit der grössten Gewissenhaftigkeit prüft Fellenberg diese
Frage und kommt dann zu einem recht eigenartig anmutenden
Schlüsse. «Par des meditations longtemps müries», sagt er, habe er
sich überzeugt, dass zunächst die seinem Temperament angemes-

31) Dieser Zug war es auch, der Gotthelf von Fellenberg zurückstiess. In dem
Briefe an Th. Müller vom 8.2.1839 schreibt er: «Bewundern würde ich ihn wie
wenige, wenn es ihm gelungen wäre, mit seiner Aufgabe (der Erziehung) sich selbst
heraufzuziehen auf die Höhe, dass mit der Kraft die Milde sich gepaart und seiner
Konsequenz die Liebe den Weg gebahnt hätte. Aber F. stählte nur seine
Naturanlagen, und das Element, welches einzig wahrhaft menschlich bindet und bildet,
suchte er nicht — die Liebe. Daher die in diesen Kreisen nie aufhörenden Kämpfe
(gemeint sind die Zwistigkeiten innerhalb der Institute von Hofwil), daher das

beständige Hinaufrollen des Steines, der immer wieder zurückfällt, das heisst, nicht
in Bezug auf das entsumpfte Land, das bleibt vortrefflich, nicht in Bezug auf die
erbauten Räume, die sind grossartig zweckmässig, aber in Bezug auf die Menschen,
die in diesen Räumen walten oder aufwachsen sollen. Unermüdlich wälzt Herr F.
den Stein, und unerbittlich, ich möchte fast sagen unmenschlich tritt Herr F. nieder,
was er sich hemmend im Wege glaubt; und ich möchte sagen, fast dämonisch braucht
er Menschen zu seinen Zwecken, unbekümmert, welches Los ihrer warten werde,
wenn er sie gebraucht.» Gotthelf, Volksausgabe von Vetter, Ergänzungsband zu
Band 1—10, S. 125. Oder im Nekrolog in seinem Kalender: «Wohl selten fand der
Tod einen, der so viel geschaffen, mit eiserner Kraft das Geschaffene erhalten und
regiert hatte wie F. Er beugte die Natur seinem Willen (Aber:) Wie er den
Boden entsumpfte, wollte er die Menschheit entsumpfen, vergass aber zuweilen den
Unterschied zwischen beiden, dass im Menschen ein Wille lebt, während der Boden
eine unvernünftige Kreatur ist...» — Vgl. das Urteil Th. Müllers, seines langjährigen

Mitarbeiters in Hofwil: «Ich habe von jeher die Doppelnatur Ihrer
ausserordentlichen Individualität in meinem Innern zu trennen gesucht. Über die eine
Seite Ihres Wesens schweige ich; denn ich bin nicht zum Richter über Sie bestellt,
Über die andere, durch welche Sie der Geschichte angehören, steht mir eher ein
Urteil zu.» Zit. nach K. R. Pabst, Th. Müller, 2. Band, S. 10. Aarau 1862. — Schon in
den Briefen Fellenbergs von der Schweizer Reise 1793 fällt es auf, wie er oft die
Menschen danach beurteilt, was sie für ihn bedeuten können. Sätze wie «Cet homme

me sera d'une grande ressource» sind nicht selten.



81

sene Sphäre der Wirksamkeit nur im Familienleben zu finden sei.
«La base de mon bonheur seront d'heureuses relations domestiques.»
So wird sein Brief zu einer Art von «proffession de foi sur le
mariage». Denn damit die Ehe die ihr zugewiesene Aufgabe erfüllen
kann, müssen an sie die höchsten Anforderungen gestellt werden.
Es kommt darauf an, dass sie in erster Linie auf geistiger und
seelischer Übereinstimmung beruhe und nur nach reifster Prüfung und
mit vollem Bewusstsein ihres Sinnes eingegangen werde. «Je veux
epouser des qualites personnelles. Je cherche une personne dont
le cceur soit bien ne dont le bon sens sache distinguer le beau et
le bien qui ait la sante du corps qui entretient celle de 1'äme
Le succes du mariage depend de l'union etablie par la persuasion et
la conviction commune.» Aber Fellenberg denkt nicht etwa daran,
sich für immer von der Welt in ein Idyll zurückzuziehen. Der Sinn
der Ehe, wie er sie versteht, liegt in folgendem: «en remplissant mes
devoirs particuliers je me prepare ä ne pas manquer aux obligations
publiques». Ja, Fellenberg denkt zu diesem Zeitpunkt noch an
eigentliche politische Tätigkeit. Daher vernachlässigt er auch
äussere Bedingungen nicht: «Je cherche une femme dont la fortune
et les relations m'aideraient dans ma carriere politique.» Aber auch
in der öffentlichen Tätigkeit ist es nicht der Erfolg, der Fellenberg
lockt, sondern die sittliche Befriedigung, welche im Dienste der
Menschheit geleistete Arbeit schenkt. Diese Befriedigung erlangt
nur der, der sie in der Tätigkeit selbst sucht und sich von allem
Äusseren unabhängig macht. «II faut se rendre independant des
hommes et des choses.» Das Mittel dazu ist «le contentement que
donne la vertu et la religion».

Wir sehen in dem 23jährigen Fellenberg eine abgeschlossene
Persönlichkeit vor uns, von festen, aus eigener Lektüre, Erfahrung
und Gedankenarbeit gewonnenen Grundsätzen. Sie entsprechen dem
stoischen Ideal, welches das 18. Jahrhundert, ins Christliche
umgedeutet, wieder aufgenommen hat, nach dem die «Glückseligkeit»
des Menschen in der Unabhängigkeit von allem Äusseren und der
Gestaltung des eigenen Wesens gesucht wird. Erstaunlich könnte ein
derartiges Ideal bei einem Menschen von 23 Jahren erscheinen,
zumal da es sich! nicht um eine Lesefrucht, sondern um selbsterarbeitete

Gedanken handelt. Und in der Tat geht Fellenberg ein wesentlicher

Zug der Jugendlichkeit ab: die Fähigkeit unmittelbarer
Hingabe an die Gegenwart. Bei allen Überlegungen bezieht er schon
eine ferne Zukunft ein und hat zugleich einen Erfahrungsreichtum
zur Verfügung, der demjenigen eines 50jährigen gleichkommt. Die-



82

ser Reichtum ergibt sich nicht aus einer aussergewöhnlichen
Mannigfaltigkeit des äusseren Schicksals, sondern ist das Ergebnis einer
aussergewöhnlichen Intensität und Leidenschaft der Erkenntnis, die
rastlos arbeitet und bei jeder kleinsten Beobachtung bis zum Grund
ihres Wesens bohrt.

Die frühe Reife Fellenbergs erweist sich vor allem in der Illu-
sionslosigkeit, dem Realismus, der die Darstellung des Ideals
begleitet. «Je ne reve pas un äge d'or. La perfection ne se trouve que
chez l'etre supreme.» Aber dies ist nicht die Resignation der
Enttäuschung oder erlahmter Kräfte, sondern die männliche Resignation

der Selbsterkenntnis, der Erfahrung und der Einsicht in die
Reichweite und Grenze der eigenen Kräfte. Es ist also eine
Resignation, die zur Quelle wahrer Tatkraft und Glückseligkeit —
wenn wir diesen Ausdruck des 18. Jahrhunderts beibehalten wollen
— wird. «II ne faut pas trop attendre de nous. Les esperances frus-
trees sont les ennemis de notre bonheur.» Was man aber tun könne
und solle, ist «menager les moyens de surpasser les esperances». Die
Einsicht in die Unvollkommenheit von Welt und Mensch führt zu
dem mutigen Entschluss: «Je veux tout faire pour compenser les

imperfections humaines et adoucir les amertumes que je prevois.»
Gerade die Erkenntnis der Unvollkommenheit der Welt ist der
stärkste Ansporn zu unermüdlicher Tätigkeit. Nur unausgesetzte
Willensanstrengung kann den Menschen, der das Ideal nicht zu
erreichen vermag, wenigstens dauernd auf dem Wege dazu festhalten.
Tätigkeit ist für Fellenberg der Kern des Lebens, daran hat er
geradezu fanatisch festgehalten, aber eine Tätigkeit, die stets von der
«vertu» gelenkt und auf sie gerichtet bleibt.

In den zwei Schriften aus dem Jahre 1795 führt Fellenberg seine
Gedankenarbeit weiter, und zwar in zwei Richtungen. Erstens
erfahren seine persönlichen Ziele eine immer grundsätzlichere,
schliesslich bis ins Metaphysische reichende Begründung. Zweitens
arbeitet er das zunächst nur angedeutete Lebensziel zu einem bis
ins einzelne gehenden Lebensplan aus, den er später schrittweise
und konsequent in die Wirklichkeit übergeführt hat. — Diese zwei
Aufsätze legte Fellenberg seiner älteren Freundin Mme de Corcelle
vor. Sie war eine der wenigen Persönlichkeiten, die Fellenberg von
Anfang an verstanden, denen er deshalb seine innersten Gedanken
offenbarte. Trotzdem er ein fast masslos zu nennendes Bedürfnis
hatte, seine Gedanken und Gefühle niederzuschreiben und mitzuteilen,

so wählte er doch seine Leser sorgfältig aus. Denn nichts
hasste Fellenberg so sehr wie grosse Worte, denen nicht unmittelbar



83

die Tat folgte. Nur wer geneigt war, aus Verständnis und Vertrauen
zu seiner Persönlichkeit seine Gedanken ernst zu nehmen, wurde
gewürdigt, sie zu erfahren. Auch in dem Bedürfnis der schriftlichen
Mitteilung trifft sich eine ganz persönliche Anlage Fellenbergs mit
einer Erscheinung der Zeit. Schon der 16jährige in Colmar kennt
kein grösseres Vergnügen als nach Hause zu schreiben und keine
grössere Enttäuschung als das Ausbleiben von Briefen. Doch behält
seine Art sich mitzuteilen eine ganz ausgeprägt persönliche Note.
Trotzdem kaum ein Gedanke geäussert wird, der nicht der Zeit
geläufig ist, steht kein Satz in den Schriften Fellenbergs, der nicht aus
allerinnerster Überzeugung stammt und persönlich erarbeitet und
durchempfunden ist. Immer spricht aus seinen Schriften das Königliche

seines Charakters, das Pestalozzi so grossen Eindruck gemacht
hat. Sie teilen mit aus einem übermächtig sprudelnden Quell von
Gedanken, aus der Überfülle eines heissen Herzens, eines kochenden

Innern, aber sie bitten nicht um Bereicherung durch den
andern, sie bitten nur um Berichtigung, Abkühlung zu starken Feuers
oder um Bestätigung und Bestärkung in schon fest gefassten
Ansichten.

Auch die Verwandtschaft mit dem antiken Geist, die der ganzen
Zeit eigen war, erscheint bei Fellenberg nicht als Nachahmung oder
blosses Mitschwingen in einer allgemeinen Bewegung, sondern als
innerster Ausdruck der eigenen Persönlichkeit. Das zeigt sich z. B.
darin, dass Fellenberg in der französischen Sprache ein seinem Wesen

angemessenes Instrument der Gedankenmitteilung fand. Das
Französische hat er nicht etwa von Kind auf besessen. Er hat es mit
ziemlicher Mühe lernen müssen, wie seine Briefe aus Colmar zeigen.
Noch aus Sempach (1787) schreibt er seinem Vater deutsch, wenn
er ihm Wesentliches zu sagen hat und verspart das Französische,
das er übungshalber auch verwendet, auf weniger wichtige Gelegenheiten.

Seitdem sich aber Fellenberg der Eigenform seiner Existenz
bewusst geworden war, brauchte er zur Äusserung seiner tiefsten
Gedanken die französische Sprache. Es ist dies um so bemerkenswerter,

als der innere Gehalt seiner Bildung, abgesehen von
Rousseau, mehr aus deutschem als aus französischem Kulturgebiet
stammt. Doch scheint ihm das Französische mit seiner antithetischen

Struktur und seiner Eignung zur Formulierung von Maximen
grössere Möglichkeiten geboten zu haben als das Deutsche. Es atmet
noch den Geist seiner lateinischen Mutterkultur, den Fellenberg
ganz in sich aufgenommen hatte. Die vorliegenden Schriften zeigen,
dass Fellenberg den Geist der französischen Sprache vollkommen



84

erfasst hat. Trotzdem er im einzelnen noch spät Fehler machte,
waren Satzbau und Gedankenführung ganz dem französischen
Sprachgeist angepasst. Das Französische wurde Fellenberg zu einem
modernen Latein. Mit Recht nennt ihn Gotthelf einen «Mann von
römischem Willen».32'

Gegenüber den Briefen von 1794 bedeutet die erste Schrift an
Mme de Corcelle 33' schon eine bedeutende Erweiterung und Vertiefung.

Wir fassen kurz ihre Hauptgedanken zusammen, um dann zu
der grössten und aufschlussreichsten letzten Schrift überzugehen.
Fellenberg stellt an den Anfang die Frage, wo im Irdischen die
echte Glückseligkeit zu finden sei. Er beantwortet sie selbst mit dem
bekannten, dem antiken Stoizismus entsprechenden Gedanken:
nicht in der Karriere, nicht in der Ehre, nicht in sinnlichen
Genüssen, nicht im Reichtum sei sie zu finden, sondern allein in der
Tugend («vertu»). Das erste Anliegen des Menschen ist also, den
richtigen Weg zur Tugend zu finden. «La supreme sagesse est de

menager les situations ä nous attacher ä la vertu, de nous preserver
des tentations.» Hier erscheint nun ein Gedanke, der dann
Ausgangspunkt zur Gründung von Hofwil geworden ist: das einfache,
natürliche Landleben sei am ehesten geeignet, den Menschen auf
dem Wege der Tugend und Glückseligkeit festzuhalten, ihn seiner
wahren Bestimmung entgegenzuführen. Fellenberg folgt hier der
Betrachtungsweise seiner Zeit, indem er die Arbeit in erster Linie
auf ihren sittlichen Gehalt hin prüft. Arbeit, besonders Landarbeit,
wurde ja später das Hauptmittel nicht nur der praktischen, sondern
der menschlichen Erziehung in Hofwil. Die Hochschätzung des

Landlebens entspricht der Rousseauschen Anschauung von der we-
sensmässigen Zusammengehörigkeit von Natur und Tugend. Doch
handelt es sich bei Fellenberg wieder nicht um eine Theorie. Er sagt
ausdrücklich, dass nicht nur sittliche Forderung, sondern das eigene
Temperament ihn zum einfachen Landleben führen.

Damit aber das Landleben die ihm zugedachte Aufgabe ganz
erfüllen kann, muss es im Kreise einer Gemeinschaft, einer Familie
gelebt werden. Denn: «mon bonheur depend de ce que je puis faire
pour celui des autres». Er wiederholt hier die schon im Briefe von
1794 geäusserten Ansichten über die Ehe. «C'est dans le mariage
que je desire que je vois le meilleur moyen de reussir. De bonnes
relations domestiques sont le berceau de toute vertu, Ia sphere la

32) Zit. aus dem S. 30, Amn. genannten Brief.
33) Über die Persönlichkeit Mme de Corcelles konnte bisher Näheres nicht

ermittelt werden.



85

plus propre pour les exercer et les etendre, la barriere la plus forte
contre le vice, les meilleures jouissances que la providence a mises
ä notre portee.» «Quoi de plus charmant que de devenir sans cesse
meilleur l'un par l'autre.» Fellenberg sieht es geradezu als eine ihm
von der Vorsehung bestimmte Mission an — «une täche qui m'est
imposee» — die Möglichkeit einer Verwirklichung des «bonheur
domestique» durch das Beispiel zu beweisen. Mit poetischem
Schwung schildert er das idyllische Landleben, das er sich erträumt.
Ohne Bedürfnisse wird er leben, gesichert vor jeglichem Unglück
durch einfache Gewohnheiten, Lektüre, Musik, Arbeit in der freien
Natur, Verkehr mit Freunden, vor allem durch einen geregelten
Tageslauf, und die Arbeit der Erziehung seiner Kinder, die zu der
Vollkommenheit geführt werden sollen, die er selbst nicht hat
erreichen können. Dieses Leben wird ihn vor dem «Orkan der
Leidenschaften» schützen, vor denen allein er sich fürchtet, während «jeu»
und «ambition» bereits überwundene Gegner sind.

Fellenberg ist sich wohl bewusst, dass er hier Ideale vertritt,
die einerseits illusorisch erscheinen, insofern er sich ein Idyll
ausmalt, das nicht zu realisieren ist, die anderseits für einen Menschen
von seinen Fähigkeiten zu eng gefasst erscheinen. Gegen beides
weiss er sich zu verteidigen. Dass er seine Ziele vorläufig auf einen
engen Kreis einschränkt, erklärt er aus der schon bekannten männlichen

Resignation der Selbst- und Welterkenntnis. «II ne faut fixer
ni trop haut ni trop bas ses goüts et ne jamais perdre de vue la vertu.»
Der 24jährige sieht in der ihm vorschwebenden Lebensweise das Mittel,

die Mühsale des Lebens — «les peines de la vie» — zu ertragen.
Anderseits sieht er in täglicher Pflichterfüllung eine Aufgabe, die
nicht weniger Kraft erfordert als öffentlich auftretender Heroismus,

zu dem er sich ebenfalls fähig fühlte. Das Leben, das er sich

vornimmt, enthält zugleich wahre Grösse. «II vaut mieux meriter
toujours l'estime des hommes que quelquefois leur admiration.»
Demjenigen, der gegenüber der Ausführbarkeit seiner Pläne skeptisch

ist, gedenkt er nicht mit Worten, sondern mit der Tat zu
antworten.

Was Fellenberg hier als menschliches Ideal aufstellt, ist aber
nicht nur der Weg zur persönlichen Glückseligkeit. Es ist zugleich
sein Weg, um die Pflichten gegenüber der Allgemeinheit und Gott
zu erfüllen. Denn eine private, von dem Leben des Kosmos
abgesonderte Glückseligkeit ist ein der Zeit und Fellenberg undenkbarer
Gedanke. Darüber gibt die zweite an Mme de Corcelle gerichtete
Schrift Auskunft.



86

Die umfassendste und interessanteste der genannten Schriften
ist die letzte und umfangreichste, der 2. Teil der «Reflexions sur le
bonheur domestique». Denn hier offenbart Fellenberg die
Überlegungen und Erfahrungen, die ihn zu seinen Überzeugungen
geführt haben. Er will damit seiner Leserin zeigen, worauf sich die
Festigkeit seiner Grundsätze stützt, wie seine Anschauungen in ihm
gewachsen sind. Aus jedem Satze spricht eine Persönlichkeit von
unerhörtem Feuer und eiserner Konsequenz. Zugleich gibt uns die
Schrift ein anschauliches Bild von der Stellung Fellenbergs zu seiner
Zeit und zu seiner bernischen Umgebung.

Wir erhalten hier also eine, wenn auch kurz gefasste,
Selbstbiographie Fellenbergs. Er unterscheidet in seinem bisherigen
Leben drei Perioden. Zunächst schildert er den Bildungsweg seiner
Jugend. Grossartig ist es zu sehen, wie Fellenberg von seinem
absoluten Standpunkt aus seine erste Erziehung als verfehlt betrachten
muss, aber gleichzeitig gerade aus dieser Erfahrung die grösste Kraft
und Energie zu schöpfen sucht. Durch eigene Geistes- und
Willenstätigkeit gibt er seinem vergangenen Leben den Sinn, den es durch
sich selbst nicht hat und zwingt, was äusserlich auseinanderzufallen
droht, zu einer inneren Einheit zusammen. Die Darstellung der
Jugend beginnt mit dem Satze: «J'ai eprouve quels obstacles s'opposent
a notre perfectionnement n'ayant pu disposer de ma jeunesse avec
la müre conscience des devoirs qu'impose une perfectibilite infinie
aux etres qui en sont doues. Je veux sauver le reste de ma vie de la
tyrannie de l'ignorance et des caprices.» Wir sehen hier bereits die
innere Anlage zu den Hofwiler Erziehungsanstalten und ihrer strengen

Zeitausfüllung: was Fellenberg an sich erfahren hatte, Verlust
und Vergeudung wertvoller Zeit, das sollte anderen erspart werden.
Bitter beklagt er sich über die Art der Erziehung, die er hat
erdulden müssen. Statt dass ihm wahres religiöses Gefühl geweckt
wurde, wurde er geplagt mit Katechismus und Predigtbesuch. Noch
jetzt fällt es ihm, der das höchste Glück darin findet, Gott in der
Natur zu empfinden, schwer, ihn auch in der Kirche zu verehren.
Ähnlich ging es ihm mit der lateinischen Sprache. Das Vokabelnlernen

stiess ihn derart ab, dass er noch jetzt einen inneren Widerstand

überwinden muss, um die von ihm so verehrten lateinischen
Schriftsteller zu lesen. Fellenberg hat am eigenen Leibe erfahren
müssen, was in den Augen der Zeit das grösste Übel war: das Aus-
einanderreissen von Leben und Geist durch eine falsche — man
sagte damals «pedantische» — Erziehung, welche beide Teile, Geist
und Leben, schädigt und zu einer Karrikatur ihrer selbst werden



87

lässt. Es war damit Fellenberg schon durch sein Schicksal die
Aufgabe gestellt, die seiner innersten Wesensart entsprach: Geist und
Leben wiederzuvereinigen.

Diese Arbeit musste Fellenberg aber selbst an sich leisten. Sie

beginnt mit dem 16. Jahre: «A l'äge de la reflexion je dus commen-
cer par faire table rase pour pouvoir entamer ma culture. Un de-

goüt me repoussait de tout ce dont on m'avait occupe. Mais il n'y
avait de perdu que le temps.» Der Einschnitt ist auch äusserlich
markiert durch den Aufenthalt in Colmar. «Avant mon sejour ä

Colmar mon pere s'est plaint du peu d'assiduite et de progres que
je faisais. Maintenant il s'inquiete de l'ardeur avec laquelle je täche
de reparer les torts du passe.» Es ist dies der Augenblick, da Fellenberg

zur selbständigen Persönlichkeit erwacht und im Gegensatz zu
seiner Umgebung sein Selbstbewusstsein entwickelt. Ganz auf sich
selbst gestellt will er sich seine eigene geistige Form geben, eine
Form, die ihn befähigt, die einfachsten wie die höchsten Aufgaben
des Lebens mit gleicher Tüchtigkeit zu erfüllen. «Tous les conseils
et directions ne servent qu'ä me retenir. Je sentais avec une vio-
lence extreme qu'il fallait ou me suffire ä moi-meme ou renoncer
ä tout ce qui pouvait me satisfaire. Dans i'amertume d'un cceur
Messe je resolus de rompre pour reussir tous les liens qui s'y oppo-
saient.»

Diese zunächst kompromisslose Trennung von seiner bisherigen
Bildung und Leitung brachte Fellenberg für mehrere Jahre in einen
scharfen Gegensatz zu seinen Eltern und seiner Umgebung. Während

er in seinem Zimmer studierte «avec l'enthousiasme d'un
martyr», wurde er von der Aussenwelt zum Misanthropen gestempelt,
als Phantast bemitleidet oder verspottet. Gesellschaft suchte er
wenig. «Je ne voulais perdre aucun moment pour l'etude.» Die
ununterbrochene Anstrengung und der ständige aufreibende Kampf mit
der Umgebung zehrten an seiner Gesundheit. Doch scheint es ihm
geradezu Bedürfnis gewesen zu sein, sich aufzureiben. Es gehörte
dies ebensosehr zu der Selbstbildung wie der Inhalt seines Studiums.
Eine Zeitlang wurde er geradezu Vegetarier. Um seinen Kopf klar
zu halten, verzichtete er auf alle warmen Getränke und ass lange
Zeit nur noch in Wasser gekochte Pflaumen. «Je ressens encore la
suite de ces folies.»34' «Je n'etais plus qu'un fanatique ivre de la
gloire de perir pour la verite et pour la vertu. Je trouvais de l'honneur

ä etre ecrase par les obstacles. Je ne doutais plus que je ne

34) Zitiert aus einem Brief an Frl. Tscharner, s. d. (1786), F. A.



88

fusse destine ä succomber et je n'avais plus en vue que l'exemple
de Jesus-Christ et la perfection de l'eternite.»

Bis zum Willen zum Martyrium hatte sich der Bildungswille
Fellenbergs gesteigert. Doch hier kam es zu einer zweiten Krise und
Wendung. Die Natur Fellenbergs war doch zu stark, um den
Anstrengungen zu unterliegen. Nicht der Untergang, aber eine grosse
Erschöpfung trat ein. Fellenberg erlebte auf seine persönliche Weise
in seinem 22., 23. Jahre die Periode schmerzlicher innerer Zerrissenheit,

die viele Menschen in diesem Alter durchmachen müssen. «Une
melancolie vint terminer la seconde epoque de ma vie. C'etait une
espece de lacune dans mon existance raisonnable pendant laquelle
je vegetais dans le desespoir le plus affreux sans trouver de sujets
de reproches ä me faire. C'est du sort de l'humanite, de la vertu que
je me trouvais accable, je me regardais comme isole dans l'univers,
n'ayant que la Divinite pour temoin impartial de mes sentiments,
de mes pensees et de mes actions C'est d'elle que je me promet-
tais justice.» Es ist der Augenblick in der Entwicklung des
Menschen, in dem ihn der naturhafte, der Jugend eigene Enthusiasmus
verlässt und die selbstverständliche Geborgenheit in der Welt ihn
nicht mehr zu halten vermag. Etwas wie ein wohltätiger Schleier
fällt vor den Augen des Menschen. Er sieht dieselbe Welt vor sich
wie vorher, aber ihre Konturen sind deutlicher und härter geworden,

die Wärme und das Licht, womit sie uns umgeben hatte, haben
sich aus ihr zurückgezogen, und der Mensch ist aufgefordert, ihr
sein eigenes Licht und seine eigene Wärme zu geben, wenn sie ihn
weiterhin mit dem Enthusiasmus erfüllen soll, der einem wahrhaft
menschlichen Dasein unentbehrlich ist. Es ist somit der Augenblick,
da das Wirken nach aussen nicht nur zu einer materiellen Notwendigkeit

wird, sondern auch zu einer Forderung der innermenschlichen

Entwicklung, also der Augenblick, da der Mensch aus der
idealistischen Weltschau in die realistische übergeführt und damit
vor die Prüfung gestellt wird, ob er den der Jugend durch die Natur
geschenkten Idealismus auch in die Zeit des Realismus hinüberretten

kann.
Fellenberg stellt diese «Geburt des Realismus» als eine Wirkung

der Zeit dar, die er nicht weiter erklärt. «Enfin un jour moins
obscur reparut, je commencais ä me dessaisir de mes pretentions
ridicules et ä prendre mes forces pour mesure de mes nouveaux
plans.» Wir sehen, von den zwei Komponenten dieser menschlichen
Entwicklungsstufe, dem drohenden Erlöschen der jugendlichen
Begeisterungsfähigkeit und dem Auftauchen der Wirklichkeit als for-



89

dernder Macht erlebt Fellenberg nur die zweite. Von einer Erschütterung

der idealen Seite ist gar nicht die Rede. Dagegen tritt ihm
mit unvermittelter Plötzlichkeit, wie eine Naturgewalt, die
Wirklichkeit entgegen, und zwar zunächst in der Erkenntnis der
Begrenztheit der eigenen Kräfte. Zugleich aber führt ihn diese
Erkenntnis zu einem Entschluss, den er seiner Art entsprechend
unverzüglich in die Tat umzusetzen sucht. Es erscheint ihm plötzlich,
«au fond de l'Allemagne», die Notwendigkeit, neben der inneren
auch die äussere Selbständigkeit zu erlangen. Er beschliesst, zu
diesem Zwecke zu heiraten und kehrt ohne Säumen aus Deutschland
nach Bern zurück. Doch der Plan scheitert, zu seinem Glück, wie er
sagt, am Nein, das ihm bei der ersten Werbung entgegentritt. Fellenberg

entschliesst sich nun, seine Hoffnungen auf eine Verbindung
mit Margarete Tscharner zu richten, die ihm schon in früheren Jahren

Eindruck gemacht hat. Doch muss er mit der Werbung warten,
bis sie das erforderliche Alter erreicht hat.

Aber es handelt sich nicht um ein untätiges Warten. Es setzt
eine unermüdliche Gedankenarbeit ein, in der sich Fellenberg über
sein Verhältnis zur Wirklichkeit und seine Zukunftspläne Klarheit
zu schaffen sucht. Da diese Zukunftspläne bis in alle materiellen
Einzelheiten sich aus der Weltanschauung Fellenbergs herleiten,
betrachten wir zunächst diese Weltanschauung, vor allem das
Menschenbild, wie es sich in der Schrift an Mme de Corcelle darstellt.
Aus Selbsterkenntnis, Welterfahrung und philosophischer Besinnung
ergibt sich Fellenberg eine Weltanschauung, in der auch seine eigene
Persönlichkeit eine, zunächst bloss gedanklich, absolut festgelegte
Stellung gewinnt. So sagt er im Anschluss an die Klage über die in
der Jugend verlorene Zeit: «je serais ingrat si je ne rendais gräces
au ciel du profit que je tire des experiences que j'ai faites. Je con-
nais mes forces assez pour n'en plus abuser, et les dangers qu'on
court dans le monde ou la providence m'a place pour que je ne
neglige plus d'en garantir et moi et tous ceux sur lesquels je pour-
rai avoir de l'influence.» «Je suis reste heureux depuis les folies de

ma jeunesse, et fidele ä la carriere que je me suis tracee.»
Es folgt nun eine Darstellung dieser Welt, «ou la providence m'a

place». Es ist die Welt, in der die materiellen Interessen herrschen,
und von der er sich zutiefst abgestossen fühlt. «En general on com-
mence par gagner du pain et puis l'on ne vit que pour gagner du

superflu qui ne satisfait que les sens. Sans jouir de la vie l'on se

prepare sans cesse des moyens de jouissances qui nous echappent
avec la vie. Pauvres mortels, qui sacrifiez aux interets materiels vos



90

veritables interets, ceux de la raison et de la vertu, je ne puis que
vous plaindre en restant fidele ä mon Systeme.» Wie aber wird der
behandelt, der die wahren Interessen der Menschheit vertritt?
«Nous vivons dans un monde oü il suffit de vouloir etre vertueux
pour passer pour un sot et un fat.» Ein besonders düsteres Bild
entwirft er von den korrupten Zuständen in Bern. Unmöglich ist es,

an dieser Politik des «esprit de corps» teilzunehmen und öffentliche

Karriere zu machen, ohne selbst in einem Sumpf von Heuchelei,

Schmeichelei, Diplomatie, Protektion, Rücksicht auf menschliche

Schwächen zu versinken.
Völlig unvereinbar mit dem wirklichen Menschen erscheint das

Menschenbild, das Fellenberg in seinem Inneren trägt und das er
zugleich in der Philosophie der Zeit wiederfindet. Es ist das Bild
des Menschen als ewigen, gottgeschaffenen Wesens, dessen erste
Pflicht und grösstes Glück die Selbstvervollkommnung auf dem
Wege der Tugend und der Vernunft ist. Sowohl in den Gedanken
wie in der Ausdrucksweise lehnt sich hier Fellenberg deutlich an
Herders «Ideen zur Geschichte der Menschheit» an. Wie Herder
erklärt er, gerade die unendliche Mannigfaltigkeit, die innerhalb
der Menschheit herrscht, sei der offensichtliche Beweis für ihre
Fähigkeit zu unendlicher Vervollkommnung. Dieselbe Gattung vermag
einmal einen Cretin, dann einen Newton, einmal einen Nero, dann
einen Sorkates hervorzubringen. Die menschliche Natur passt sich
allen Klimaten und Zonen der Erde an. Zwei Folgerungen müssen
aus dieser Tatsache gezogen werden. Erstens ist mit der Fähigkeit
der Vervollkommnung untrennbar die Gefahr der Dekadenz
verbunden. Diese Gefahr fühlt Fellenberg in sich selbst. Es gilt die
geeigneten Mittel zu finden, um ihr entgegenzutreten. Fellenberg ist
von der Überzeugung der Zeit durchdrungen, dass der Mensch durch
äussere Einflüsse im Guten wie im Bösen entscheidend beeinflusst
werden kann. «Je ne me trouve pas seulement l'ouvrage de la
nature, je suis aussi mon propre ouvrage et celui de mes semblables,
de la societe. Les circonstances, vu la faiblesse qui fait notre
partage pendant notre carriere terrestre, ont une si grande influence
que le plus important pour notre vocation morale est l'art de les
maitriser. Tel homme, avec les meilleurs dispositions, des que les
circonstances mettraient en Opposition ses interets avec ceux de la
raison et de la vertu, aurait bien de la peine ä rester fidele ä ces
dernieres Je sens trop le danger pour ne pas Feviter.» Schon von
Colmar aus versprach Fellenberg freiwillig seinen Eltern, nie
Voltaire zu lesen, damit dieser keinen Einfluss auf ihn gewinnen könne.



91

Es kommt also im Leben darauf an, diejenigen Situationen zu
suchen, an denen sich die menschlichen Fähigkeiten entfalten können,

die anderen zu meiden. «II ne faut rien negliger afin de tourner

sans cesse ces avantages (la perfectibilite) ä notre plus grand
profit.» Eine eigenartige Mischung von zielbewusster Willenskraft
und Misstrauen in die eigenständige Sicherheit dieser selben
Willenskraft. Es kommt daher zweitens darauf an, einen sicheren Richtpunkt

zu finden! Dieser kann nur dadurch gewonnen werden, dass

man ständig das wahre Wesen des Menschen im Auge behält und
sich seines göttlichen Ursprungs und der daraus folgenden Pflichten

bewusst bleibt. «. il est de notre devoir de ne jamais perdre
de vue l'eternite de notre existence qui nous donne une vocation
que les bornes de nos facultes actuelles ne laisseraient pas soupgon-
ner. La Bonte infinie nous ayant donne la perfectibilite ce serait
impiete, crime de lese-humanite, ingratitude de ne pas compter sur
une progression infinie de nos forces. Bon fils, frere, ami, je serai
aussi bon epoux, bon citoyen. A mesure que mes forces s'etendront
soit pendant ma vie terrestre soit dans des epoques futures de mon
existence, je reculerai les bornes de mon activite et de mes jouis-
sances. En deca de l'ideal qu'on ne peut atteindre il n'y a point de

terme ä mes efforts ni aux progres de ma perfectibilite et de mon
bonheur.»

Bevor Fellenberg seine konkreten Pläne vorlegt, überblickt er
noch einmal alle Möglichkeiten, die sich vor ihm auftun. Der erste
Weg ist derjenige der Wahrheit, Tugend und Vernunft. Er gewährt
«les delices d'une conscience pure». Sollten die Stürme der
Leidenschaften ihn doch noch erreichen, so wäre auf diesem Wege in der
Religion ein letzter Zufluchtsort zu finden. Ein wunderbarer
Ausblick steht am Ende dieser Laufbahn: «Apres une vie bien employee,
dont les fruits me rejouiront dans l'eternite, je vois un coucher de

l'astre du jour qui promet le plus beau lever. A mon reveil j'aurai
fait un pas d'autant plus grand dans l'immense carriere qui ne se

terminera qu'au supreme ideal, au comble de la perfection infinie,
qui n'est autre que la Divinite elle-meme.»

Der entgegengesetzte Weg wäre: «se jeter dans la cohue de la
populace des intrigants». Auch auf diesem Wege traut sich Fellenberg

zu, das Höchste zu erreichen. «Je serais un jouet illustre de
la fortune.» Und sollte alles missraten, so bliebe doch der Trost des

Misanthropen, das zu hassen, was die andern besitzen und die
teuflische Freude, das ausgestreute Gift weiterwirken zu sehen. «Je me
detourne avec horreur de ce tableau.»



92

Bleibt noch der Weg der Mitte: «etre indulgent envers le mal

pour mieux pouvoir le combattre». Dies ist der eigentlich gefährliche

Weg. Jeder denkende Mensch sieht ein, dass das Leben ein
ständiger Kampf ist zwischen vertu und vice. Viele Menschen stürzen

sich mit dem besten Willen in den offenen Kampf mit dem
Übel. Um ihm beizukommen, müssen sie aber Kompromisse machen,
sich verstellen, sich den Gewohnheiten der verkommenen Gegenwart

anpassen, und unvermerkt frisst sich das Übel in ihnen selbst
fest. «Pour obtenir du bien il faut conniver avec beaucoup de mal.

Le premier pas dans le vice est le dernier dans la vertu.» Als
eindrücklichstes Beispiel für dieses Schicksal nennt Fellenberg
seinen eigenen Vater. Mit welchem Enthusiasmus hat er sich in seiner
Jugend für Fortschritt und Aufklärung eingesetzt! Er ist nur noch
der Schatten seiner selbst, seitdem er gezwungen ist, in der Politik
Berns Rücksichten zu nehmen, die seiner eigenen Natur widersprechen.

Fellenberg zittert bei dem Gedanken, dass auch seiner Schwester

bei der letzten Wahl die Gefahr drohte, als politisches Handelsobjekt

verwendet zu werden. «Quel serait mon sort si j'en laissais
la direction ä mes parents! II suffit de parcourir la carriere publique
de Berne pour se corrompre et se rendre malheureux. Je ne veux
pas de ce sort.»

Es bleibt also für Fellenberg nur der erste Weg, der der
kompromisslosen Wahrheit und Tugend gangbar. Er ist sich aber klar
darüber, dass auch hier Gefahren lauern: die Gefahr, sich vom
Leben abzuwenden und unfruchtbar zu werden, oder sich in einem
aussichtslosen Kampfe mit der verdorbenen Welt ohne Nutzen für
sich und andere aufzureiben, oder schliesslich trotz guten Willens
doch zu erlahmen. Sowohl aus den Ideen der Zeit wie aus der eigenen
Erfahrung hat Fellenberg die Überzeugung, dass der Mensch ein
äusserst zartes und durch äussere Einflüsse bestimmbares Wesen
ist. Auch wer das Wesen und die wahre Bestimmung der Menschheit
erfasst hat, ist keineswegs sicher vor Versuchungen und Rückfall in
Trägheit oder Knechtschaft der Leidenschaft und des Ehrgeizes.
Auch in sich fühlt Fellenberg diese Gefahren. Entsprechend der
Vorschrift des Evangeliums, Versuchungen zu meiden, sagt er: «Je
sens trop le danger pour ne pas l'eviter. Apres ce que j'ai eprouve
ä Berne je suis decide ä ne plus y faire le brave et ä ne plus m'ex-
poser aux tentations pour la gloire de les vaincre Comment
echapperait-on par la voie ordinaire au moule Bernois? Qui vit con-
tinuellement parmi des ours finit par devenir ours.» Fellenberg ist
also weit entfernt von der selbstverständlichen inneren Sicherheit



93

eines Lessing, der nach dem Ausspruch Goethes es sich erlauben
durfte, seine Würde wegzuwerfen, da er imstande war, sie jeden
Augenblick wieder zu ergreifen.

Es genügt also keineswegs, das Ziel der Menschheit zu kennen,
es genügt auch nicht, sich mit Fanatismus in den Kampf für das
Gute zu stürzen. Dabei ist meist nur Lächerlichkeit, höchstens das

Martyrium zu erwerben, und Fellenberg sagt selbst: «Je n'ambi-
tionne pas le role d'un Don Quichote.» Das Wesentliche ist, dass das
Gute in der Welt zur Wirksamkeit komme. Der Kämpfer für das
Gute muss sich daher als der beste Praktiker erweisen, er muss
zeigen, dass er in Wirklichkeit sich selbst und die Welt tiefer versteht
und mächtiger beherrscht als der blosse Routinier. Es kommt daher
alles darauf an, dass der Mensch, der für Tugend und Vernunft
leben will, seine eigenen Fähigkeiten und zugleich die Bedürfnisse
der Zeit und seiner Mitmenschen genau kenne und sich in den
Besitz der Mittel bringe, sie zu befriedigen. Er muss, in Kenntnis der
menschlichen Schwächen, diejenige Tätigkeit suchen, in der er seine
Fähigkeiten am besten entwickeln kann und die ihn am besten vor
Versuchungen schützt.

Zur Begründung der eigenen Wahl gibt Fellenberg hier eine
knappe, aber eindrückliche Selbstschilderung. Schöpferisches
Genie, sagt er, finde er nicht in sich. Aber eine Leidenschaft für
Gerechtigkeit und Wahrheit, die er selbst Fanatismus nennt. «Je suis

en entier ä tout ce que j'entreprends. Dans des cas decisifs je serais
insensible pour tout danger et il n'y aurait pas de milieu entre la
mort et le succes.» Diese Leidenschaftlichkeit könnte ihm zum
Verhängnis werden, wenn er ihr nicht die Nahrung entzieht. «J'ai peine
ä dompter ces passions et elles me jetteraient dans des exces si je
ne me tragais pas d'avance une carriere que je serais prepare de

poursuivre d'un pas ferme, si je ne me mettais pas en garde contre
les erreurs de l'ambition. Sans cela je n'oserais pas repondre de
moi Mes buts resteraient bons, mais je risquerais d'etre entraine
ä tous les moyens d'y parvenir. J'aurais tant de facilite de reussir
dans l'intrigue qu'il faut en prevenir le besoin.» Anderseits fühlt er
sich restlos glücklich in den einfachsten Verhältnissen, sei es im
Kreise der Familie oder in der Beschäftigung des Landmannes. Aus
diesen Gründen betrachtet er als den ihm angemessenen Weg den
Aufbau einer ländlichen Existenz. Das Landleben soll ihn vor
Versuchungen schützen, es soll ihm die Möglichkeit bieten, seine Fähigkeiten

voll zu entfalten. Es wird ihm ermöglichen, sein Leben seinen
Idealen entsprechend zu gestalten, ohne sich gleichzeitig im un-



94

fruchtbaren Kampfe mit den geistigen und physischen Widerständen

der Umwelt aufzureiben.
Aber wie wir schon in den früheren Schriften gesehen haben,

denkt Fellenberg dabei nicht an ein Abwenden vom Leben. Auch
dies wäre für ihn ein Abweg des Egoismus. Das Leben, das er auf
dem Lande zu führen gedenkt, soll ihn fähig machen, später gereift
in den Dienst des Vaterlandes zu treten, ja es ist eigentlich selbst
schon der höchste Dienst, den er dem Vaterlande und der Menschheit

zu leisten vermag. An den Männern guten Willens, die sich in
Bern bei der ersten Gelegenheit in den politischen Kampf stürzten,
um darin in Kürze ihren Enthusiasmus und ihre ursprünglichen
Absichten zu verlieren, rügte er vor allem, dass sie sich nicht genügend
Zeit Hessen, um ihre Weltanschauung voll ausreifen zu lassen, so
dass sie in der Flut der Routine und der Kompromisse ihren eigenen
Kern gar nicht zu finden vermochten. So fasst Fellenberg den
Entschluss, bis zu seinem 35. Jahre sich zu keinem öffentlichen Amte
gebrauchen zu lassen. Bis dahin will er sich dem Leben in der
Familie, im Kreise gleichgesinnter Freunde, und den Studien widmen.
Im 35. Jahre will er dann auf Grund des Erreichten und der
eingetretenen Umstände den weiteren Weg bestimmen.

Ausführlich schildert Fellenberg nun das Leben, das er bis zu
diesem Zeitpunkte zu führen gedenkt. Wir sehen hier deutlich die
Umrisse der späteren Hofwiler Anstalten. Die Grundlage seiner
Tätigkeit wird die Landwirtschaft sein. Aber nur die Grundlage,
denn die landwirtschaftliche Tätigkeit soll abwechseln mit Studien,
Familienleben, Erziehungsarbeit. Da die eigenen Kräfte nicht
ausreichen, um auf dem Wege zur Vollkommenheit das Bestmögliche
zu erreichen, wird er gleichgesinnte Menschen um sich versammeln.
Die Familie wird nur der engste Kreis einer grösseren Gesellschaft
sein. Mit seinen Freunden zusammen will er in einem anschaulichen
Beispiel zeigen, wie es dem Menschen auch in der unvollkommenen
Welt möglich ist, ein sicheres Haus der Glückseligkeit aufzubauen.
«Je fournirai l'exemple des meilleurs arrangements et du plus
grand bonheur domestique. Notre premiere täche sera l'amelioration
morale de tous.» Auch die äusseren Formen der Gesellschaft sind
bereits festgelegt. Sie wird aus zwei Gruppen bestehen, den «amis»
und den «domestiques». Die «domestiques» sind als Zöglinge der
«amis» zu betrachten, unter deren Obhut und Aufsicht sie stehen
bis zu dem Zeitpunkt, da sie selbst zum Range von «amis» erhoben
werden können. Die Gesellschaft hat ihre Verfassung. Als Legislative

wird ein «conseil domestique» amtieren. Die Exekutive wird



95

unter alle Teilnehmer verteilt, indem jeder sein Amt und seine
Arbeit zu verrichten hat. Ebenso geordnet soll der Tageslauf sein.
«Une activite soutenue etant la condition essentielle du perfection-
nement moral et du bonheur, personne ne restera sans täche
süffisante.» Eine Andacht und Lektüre moralischen Inhalts beginnen
das Tagewerk. Nach dem Frühstück wird sich jeder an seine ihm
speziell obliegende Aufgabe machen. Alle ursprünglichen Tätigkeiten

des menschlichen Lebens sollen hier repräsentiert sein: Landbau,

Handwerk, Erziehung, wissenschaftliches Studium, Wohltätigkeit
nach aussen. Für sich selbst sieht Fellenberg sechs Stunden

Studium vor. Für den Rest des Tages wird die Tätigkeit durch den
conseil domestique bestimmt werden. Fellenberg nennt Tanz, Musik,

Lektüre, geistige und körperliche Übungen. Jeder Teilnehmer
der Gesellschaft hat übrigens die Pflicht, wie Rousseaus Emile, ein
«nützliches» Handwerk zu lernen — «un metier utile». Für sich
wählt Fellenberg die Drehbank und das Tischlerhandwerk. Neue
Gebäude sollen nach Möglichkeit von der Gesellschaft selbst errichtet
werden, die sich zu einer eigentlichen kleinen Musterrepublik
entwickeln kann.

Als Kern des ganzen Unternehmens tritt schon hier die
Erziehungsaufgabe in den Vordergrund. Die ganze Strenge der
Überwachung, wie sie später die Fellenbergischen Institute auszeichnete,
ist schon in diesem ersten Plane zu erkennen. Nie sollen die
Zöglinge aus den Augen gelassen werden, auch bei Tische nicht. Es

spricht sich ein wahrer Erziehungsfanatismus aus in der Hoffnung,
die Kinder zu den Stufen der Vollkommenheit zu führen, die
Fellenberg selbst nicht zu erreichen glaubt. «Je formerai mes enfants
ä cette täche et nous aurons la joie de nous voir multiplies dans nos
enfants tels que nous aurions voulu etre.» Als obersten Grundsatz
dieser Erziehung nennt Fellenberg «le devoir sacre de traiter chaque
homme comme son propre but, qui ne doit jamais servir seulement
comme moyen».

Dem ganzen Plan liegt folgende Überlegung zu Grunde: «II en
est de la vertu comme de la musique: il faut joindre ä la theorie la
pratique la plus constante pour reussir. L'exercice continuel d'un
art en fait comme une seconde nature. L'habitude de bien penser,
de bien agir et sentir fera de la vertu une habitude comme celle de
danser en mesure.» Das Problem von Schillers Briefen über die
ästhetische Erziehung, ein Mittel zu finden, um dem Menschen das

Sittengesetz zur zweiten Natur werden zu lassen, wird hier von der
praktischen Seite angefasst. Eine Gruppe von Menschen soll in eine



96

Umgebung gebracht werden, in der sie einerseits vor den
Versuchungen der äusseren Welt bewahrt werden, anderseits die Wohltaten

eines auf Sittlichkeit gegründeten Lebens in eigener Erfahrung

kennenlernen sollen, so dass ihre persönlichen Wünsche und
Ziele schliesslich völlig mit den Forderungen der Sittlichkeit zur
Deckung kommen. Sittlichkeit soll zur Gewohnheit werden. Zu den
Menschen, die in dieser Art erzogen werden sollen, zählt Fellenberg
nicht zuletzt sich selbst. «Les delices de la bienfaisance sont inap-
preciables. Je les recherche pour extirper en moi l'egoisme inherent
ä la nature humaine. Pour tourner en seconde nature les habitudes
contraires ä cet egoisme j'emploierai ma fortune et mon travail en
faveur de mes semblables. Je contracterai des engagements qui me
forceront ä le sacrifier afin de le faire finalement par habitude.»

In diesem Unternehmen sieht Fellenberg seine eigentliche
Mission. «Cette carriere est la seule oü je puisse reussir et je suis le
seul qui y puisse reussir.» In dem konsequenten Innehalten der
Linie, die er sich vorgezeichnet hat, sieht Fellenberg auch das beste
Mittel, die wahre menschliche Haltung, den Enthusiasmus zu
bewahren. «On m'accuse d'etre enthousiaste: tous mes efforts tendent
ä le rester. Si j'ai trouve l'art d'y reussir, comme je m'en flatte, ce
serait de quoi me glorifier veritablement. Apres une vie active et
heureuse mes derniers jours seront benis par la recolte de ses doux
fruits. La vieillesse ne m'empechera pas de m'elancer dans les de-

meures de l'eternite encore mieux anime de l'enthousiasme qu'on
me reproche. (On croit trop souvent) la poursuite de notre but
impossible parce qu'on n'emploie pas les moyens convenables.»

Trotzdem Fellenberg seinen Lebensplan erst vorläufig, bis zum
35. Lebensjahre festgelegt hat, ist doch damit die Richtung für sein

gesamtes Leben schon gegeben. Der 24jährige fühlt sich reif genug,
die Folgen seiner Entschlüsse bis ins Alter vorauszufühlen. Dies

gibt dem Leben Fellenbergs eine grossartige Einheit, die es auch bis
zuletzt bewahrt hat. Noch in den letzten Schriften blickt er auf
seine Jugend zurück und findet alles bestätigt, was er damals
erhofft und erstrebt hatte.

Trotz äusserlicher Absonderung soll nun das Unternehmen ein
Beitrag zur Lösung der sozialen und sittlichen Zeitfragen sein.

Selbsterziehung und selbstloses Wirken nach aussen sind für Fellenberg

eigentlich ein und dieselbe Tätigkeit, in zwei verschiedenen
Wirkungen betrachtet. Schon hier, lange vor der Ausführung seiner
Pläne, ist er fest überzeugt, dass er gerade durch diese scheinbare
Absonderung von der Welt den grössten Beitrag zur Lösung der



97

Zeitfragen zu geben hat, dass darin seine eigentliche Mission
besteht. Denn was die Welt am meisten braucht, ist «un exemple de
vie exemplaire, la vertu accompagnee du bonheur domestique. II ne
faut pas tant des genies que des hommes solidement moraux, assez
independants et courageux pour forcer le bien malgre tous les obs-
tacles et toutes les usurpations etablies.» Es soll der Beweis geliefert
werden, dass das wahre Glück nicht nur in der Theorie, sondern in
der materiellen Wirklichkeit nur durch eine Haltung erlangt werden

kann, die sich an den höchsten menschlichen Idealen orientiert.
Zum Schlüsse geht dann Fellenberg noch auf die damalige

politische Situation ein, die ihm schwere Sorgen bereitet. Wenn es in
Bern nicht zu Reformen kommt, sagt er, dann wird die Revolution
unvermeidlich sein. Nichts zeigt eindrücklicher die Ernsthaftigkeit
der Pläne Fellenbergs und die Wirkungskraft, die er ihnen zutraute,
als die Ansicht, dass ein Unternehmen wie das beschriebene das
beste Mittel wäre, Reformen in Staat und Gesellschaft vorzubereiten.

In dieser Hinsicht setzt Fellenbergs Plan die Reformpläne eines
F. U. Balthasar, J. J. Bodmer, Füssli oder seines eigenen Vaters fort,
die alle ebenfalls ins Zentrum die Erziehungsfrage gestellt hatten.
Fellenbergs Plan aber unterscheidet sich in zweierlei Hinsicht
entscheidend von den früheren. Erstens waren diese auf lange Sicht
gemacht worden, ohne die Absicht und Aussicht auf sofortige
Verwirklichung. Sie hatten auch nicht unmittelbare Wirkung bezweckt,
während Fellenberg den Anstoss zu einer energischen und eingreifenden

Umwälzung geben wollte. Zweitens hatten die älteren
Vorschläge — ausser dem Unternehmen von Haldenstein — mit der
Unterstützung des Staates gerechnet. Fellenberg dagegen hatte eine
rein persönliche Unternehmung im Auge. Der Staat hatte ja in der
Schweiz gegenüber den Forderungen der Zeit versagt und ein
Aufraffen von dieser Seite war nicht zu erwarten. So musste denn ein
einzelner aus eigener Initiative eingreifen. Es entspricht guter
Schweizer Art, wenn Fellenberg nicht an eine im Grossen angelegte
Aktion dachte, sondern an ein energisches Wirken im Kleinen, von
dem er dann Ausstrahlungen auf das Ganze erhoffte.

Dass Fellenberg auch die allgemeine Staatsreform unter der
Leitung eines hervorragenden einzelnen nicht als ausserhalb des
Bereiches des Möglichen liegend ansah, zeigen die letzten Seiten seiner
Schrift. Er führt hier aus, wie die notwendigen Reformen in Bern
schon längst hätten durchgeführt werden können, wenn Bern nur
einen Mann gehabt hätte, der allgemeine Achtung besessen und
zugleich die wahren Prinzipien verfochten hätte. Aber auch für den



98

Fall des nationalen Unglücks wäre ein solcher Mann von unschätzbarem

Werte. «Dans le cas que nous ne puissions pas echapper aux
malheurs il n'y aurait qu'un merite moral ä toute epreuve qui y
pourrait porter remede. II en imposerait ä la malveillance par son
autorite et il guiderait l'ignorance au port de l'ordre et des bonnes
lois.» Die Vermutung ist wohl nicht abwegig, dass Fellenberg daran
dachte, durch sein Unternehmen und die moralische Autorität, die
es ihm verschaffen sollte, selbst dieser Mann des Schicksals zu werden.

So hatte Fellenberg mit 24 Jahren die Haltung gefunden, die
ihn durch das Leben leiten sollte. Alle seine Handlungen wird er
nun sub specie aeternitatis betrachten und doch keinen Augenblick
das Mögliche aus den Augen verlieren. Sowohl der Idealismus in der
Zielsetzung wie der nüchterne Realismus in der Verwendung der
Mittel haben ihre philosophische Begründung erhalten. Das Ideal
der Vervollkommnung bleibt Richtpunkt und Maßstab, doch die
einzelnen Handlungen richten sich nach der nüchternen Erkenntnis
der eigenen Fähigkeiten und der Bedürfnisse der Umwelt. Erstaunlich

ist bei Fellenberg weniger die idealistische Haltung als der
damit verbundene Realismus, die lebendige und sinnvolle Vereinigung
von Metaphysik und praktischer Lebensführung, die Einordnung
jedes Kleinsten in den Zusammenhang mit dem ganzen Universum.
Bei Fellenberg steht ein Gedanke am Anfang des tätigen Lebens als

Lebensprogramm, der bei andern Menschen Erfahrungsergebnis
eines langen Lebens ist: dass jede menschliche Handlung, die aus
echter Wahrheitsliebe und aus dem sittlichen Kern der Persönlichkeit

entspringt, ein Schritt auf der Leiter einer unendlichen
Entwicklung ist und damit schon selbst ein Element der Ewigkeit
enthält.


	Fellenbergs Lebensplan

