Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 40 (1949-1950)

Heft: 1

Artikel: Weltanschauung und Lebensplan des jungen Philipp Emanuel
Fellenberg : ein Beitrag zur Geistesgeschichte des ausgehenden 18.
Jahrhunderts

Autor: Wartburg, Wolfgang von

Kapitel: II: Das Menschenbild der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-371004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. Das Menschenbild der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts

Um die Stellung Fellenbergs innerhalb seiner Zeit genau um-
reissen zu konnen, haben wir vorerst einen Blick auf die Ideen und
die Bildungsmichte seiner Zeit zu werfen. — Es ist offensichtlich
ein gewagtes Unterfangen, den Ideengehalt einer Zeit, ihre geistige
Atmosphire in einer knappen Ubersicht zusammenfassen zu wollen.
Schematisierungen und Vereinfachungen sind dabei unvermeidlich.
Doch geht aus dem im ersten Abschnitt Gesagten hervor, dass eine
solche Ubersicht nicht unméglich ist, waren doch die Zeitgenossen
selbst sich einer Ubereinstimmung wenigstens in ihrer Zielsetzung
bewusst. So lisst sich, trotz der Mannigfaltigkeit z. T. sich wider-
sprechender Stromungen ein Kern von Vorstellungen herausschilen,
der den fithrenden Geistern der Zeit gemeinsam, der fiir die prak-
tische Lebensfithrung und Lebensstimmung auch derjenigen mass-
gebend war, die gedanklich ihre eigenen, von der grossen Heer-
strasse abliegenden Wege gingen.

Zu dem, was im folgenden zusammenfassend iiber das Welthild
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts gesagt werden soll, sind
vorgingig noch zwel Einschrinkungen zu machen. Erstens umfasst
die Ubersicht vor allem den deutschen Kulturkreis, obwohl vieles
natiirlich auch fiir das ganze Europa seine Giiltigkeit behilt. Eine
Gesamtiibersicht iiber Europa erforderte eine noch grossere Verall-
gemeinerung oder dann eine Differenzierung nach den verschiede-
nen europiischen Kulturvolkern. Zweitens ist es eine selbstverstind-
liche Vorausseitzung, dass neben den damals modernen Anschau-
ungen die traditionellen ihre Bedeutung nicht verloren hatten,
sondern weiterhin ein kriftiges Dasein fiihrten. Unsere Ubersicht
wird sich auf die damals modernen, gewissermassen «zeitgemissen»,
«fortschrittlichen» Ideen beschrianken. Diese gingen bewusst oder
unbewusst mit den traditionellen mannigfaltice Verbindungen ein,
so dass oft Altes in neuem und Neues in altem Gewande erscheint
und die beiden Elemente iiberhaupt nicht scharf zu trennen sind.

Mit diesen Einschrinkungen konnte man das damals giiltige
Weltbild, wenn man nicht, um Missverstindnisse zu vermeiden auf
einen Namen verzichten will, am ehesten als Idealismus bezeichnen.
Seine klarste und grundsatzlichste Ansgestaltung hat es in den Ge-



61

dankengebauden eines Kant, Herder oder Schiller oder in den klas-
sischen Werken Goethes gefunden. Schon die Nennung Herders und
Kants im selben Zusammenhang zeigt, wie gross die Spannweite die-
ser Weltanschauung sein konnte.” Als ihren Kern konnte man das-
jenige bezeichnen, was nach Abzug der Differenzen zwischen diesen
zwei erbitterten Gegnern als gemeinsame Gedankengrundlage iibrig
bleibt.

Im Mittelpunkt dieses Weltbildes stand als erste allgemeingiil-
tige Vorstellung das Bild des Menschen als eines gottgeschaffenen,
ewigen, unzerstorbaren Wesens. Von diesem Menschenbild ging alles
andere aus, mit ihm muss eine Darstellung der Bildung der Zeit
beginnen. Das Bewusstsein der Gottahnlichkeit und Unsterblichkeit
erscheint in seiner ausgepragtesten Form etwa in Herders Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit oder in den letzten
Szenen des Faust. Pestalozzi griindete seine ganze Lebensarbeit auf
das Vertrauen auf den gotilichen Funken im Menschen.? Der niich-
terne Praktiker A. Rengger schreibt im Marz 1786 an seinen Vater:
«Ich bin gewiss, dass kein Tropfen Kenntnis oder Weisheit, den ich
aus dem grossen Weltmeere der Natur gesch6pft habe — auch durch
Ewigkeiten nicht — verrinnen wird in meiner Seele; wenn auch
Form und Gestalt dessen, was ich hier lernte und mir auszubilden
suchte, als unbrauchbar mag zerschlagen werden, wird doch das
Wesen derselben wieder aufgehen in einer verklarten Form, Nichts
was wahr, gut und gross fiir hienieden gethan wird, ist verlorne Ar-
beit fiir droben; dessen troste sich, wer zu friih aufstehen muss vom
Gastmahle des Lebens.»® Chr. G. Salzmann, Leiter der Erziehungs-
anstalt Schnepfenthal, den Fellenberg sehr hoch schitzte und dessen
Schriften er schon in Colmar eifrig las, schreibt in «Der Himmel
auf Erden»: «Wer...sich den Himmel auf Erden verschafft, der
braucht keines Beweises fiir den kiinftigen Himmel; er fiihlt, er
weiss es, dass das Schicksal, welches wir Tod nennen, weiter gar
nichts als die Geburt zu einem neuen Leben sey.» (S.IV.) Die Idee
der Unsterblichkeit war also nicht eine Angelegenheit bloss der
Dichtung oder der Philosophie, sondern der Lebenspraxis. Sie blieb
nicht bloss theoretische Uberzeugung, sondern wurde zur eigent-
lichen Triebfeder, zur starksten Lebensmacht fiir die Tatigkeit der

3) Vgl. Th. Litt, Kant und Herder, Leipzig 1930.

4) «Das Menschliche in unserer Natur wird nur durch das Géttliche, das in ihr
liegt, wahrhaft entfaltet.» Lenzburger Rede iiber die Idee der Elementarbildung.
1809.

5) Wydler a. a. 0. S. 10.



62

Menschen. Sie bestimmte die Stellung des Menschen innerhalb von
Natur, Welt und Gesellschaft. Aus ihr leiten sich Grundsitze und
Pflichten des Menschen ab.

Die Fahigkeit, durch die der Schopfer den Menschen ausgezeich-
net hat, ist die Vernunft. Es war in dem Begriffe Vernunft im 18.
Jahrhundert jedoch unendlich viel mehr enthalten als blosse Ratio-
nalitdt. Die Vernunft erschien durch die ganze Welt ergossen als
deren erhaltendes Prinzip, gleichsam als Erscheinungsform oder
Wirkungsweise des Schopfers selbst. Sie war zugleich Beweis und
Erkenntnismittel fiir die wesenhafte Harmonie der Welt, welche
fiir das Zeitalter — natiirlich in mannigfaltigen Abstufungen — ein
selbstverstdndliches Grunderlebnis war. Als menschliche Fahigkeit
bedeutete die Vernunft einerseits ein Teilhaben an der welttragen-
den Kraft selbst, die Moglichkeit, in der Erkenntnis den urspriing-
lichen Schopfungsakt nachzuerleben. Als Prinzip des Handelns be-
deutete sie die Fahigkeit, Ideale zu bilden, d. h. die Harmonie der
Welt auch in der menschlichen Gemeinschaft zu verwirklichen.

Was der Mensch als Moglichkeit in sich tragt, wird ihm zur Auf-
gabe, sobald er es erkannt hat. Aus der Erkenntnis der im Besitze
der Vernunft eingeschlossenen Vervollkommnungsfihigkeit ergibt
sich das Ideal einer zukiinftigen Vollkommenheit und die Pflicht,
an der Herbeiftihrung des Idealzustandes zu arbeiten.?) Das ist auch
der eigentliche Sinn des Fortschrittsgedankens des 18. Jahrhunderts.
Sein ursprunglicher Inhalt war Vervollkommnung des Menschen,
die Ordnung der Gesellschaft als eines Kosmos und deren Eingliede-
rung in den grosseren Kosmos des Universums. Die Fortschrittsidee
ist somit zugleich individualistisch und sozial, beides in untrenn-
barer Einheit. Denn die zu erstrebende Vollkommenheit liegt in der
Herrschaft von Vernunft und Tugend, die ihrerseits untrennbar zu-
sammengehoren. Sowohl Vernunft wie Tugend haben zum Inhalt
ihres Strebens die Herstellung der Harmonie, die Vernunft durch
Erkennen, die Tugend durch Handeln. Handeln und Erkennen aber
sind beide unvollkommen und stehen ausserhalb der wirklichen
Harmonie, wenn sie nicht fortwdhrend vereinigt werden. So ist es
ein Grundgedanke der Zeit, dass Vervollkommnung des eigenen

6) Uber die Idee der Vervollkommnung vgl. Lessing, Erziehung des Menschen-
geschlechts, besonders §§ 81-—85. Der Nachweis des «Fortganges der Menschheit
von der dussersten Einfalt zu einem immer hoheren Grade von Licht und Wohl-
stand»> war die leitende Idee I.Iselins in seiner Geschichte der Menschheit (Uber
die Geschichte der Menschheit 17794, S, XXIII), wobei er diesen «Fortgang» aus-
driicklich als Ergebnis der Forschung, nicht als vorgefasste Meinung erklirte.



63

Selbst identisch sei mit der Arbeit an der Vervollkommnung der
Gesellschaft. Handeln in der Welt und Fortbildung der eigenen Per-
sonlichkeit bedingen sich gegenseitig wie Flut und Ebbe. Das eine
findet in Wahrheit nicht statt, wo nicht auch das andere betitigt
wird. Dieses Streben nach Vervollkommnung war nicht bloss theo-
retische Angelegenheit. Der Gedanke einer zu erstrebenden Voll-
kommenheit war, auch wenn das Ziel unerreichbar erschien, die
wahre Triebfeder der praktischen Lebensfithrung bis ins tédgliche
Leben und in die politischen Unternehmungen derjenigen, die die
Ideen der Zeit in sich aufgenommen hatten. Diese aber blieben nicht
das Privilegium weniger auserwihlter Geister, sondern durchdran-
gen gegen Ende des Jahrhunderts eine immer breiter werdende
Schicht von Gebildeten. So entscheidet sich z. B. die Wahl des Be-
rufes bei dem seiner Aufgabe bewussten Menschen nach dem Ge-
sichtspunkte, wie er sich am besten in die — noch zu begriindende
— Harmonie des Ganzen hineinstellt. In Bodmers «Discourse der
Mahlern» (1721) erscheint zum erstenmal der Gedanke, der junge
Mensch miisse seinen eigenen Charakter studieren und kennen, be-
vor er sich zu einem Berufe entscheide oder den Vater iiber sich
entscheiden lasse.” Auf der anderen Seite wurde der Beruf immer
zugleich als ein Bildungsmittel des Menschen betrachtet und behan-
delt. Das Ziel war und blieb bei jeder Tatigkeit der Mensch selbst,
die allseitige Bildung seiner Krifte und Anlagen, der Beruf blieb
das Mittel, das Ziel zu erreichen.?

Fir unzihlige Menschen wurde es so zu einem uniiberwind-
lichen Bediirfnis, ohne Rast an der eigenen Entwicklung zu arbei-
ten. Selbstbeobachtung und Mitteilung an Freunde waren dazu die
Mittel. Keine Zeit ist so reich an wertvollen und bedeutenden Tage-
biichern und Briefwechseln. Uber alle Vorginge des eigenen Innern
wollte man sich Rechenschaft geben. Nichts kann anderseits mehr
zur Bereicherung und Korrektur des eigenen Wesens beitragen als
Gedanken- und Gefiihlsaustausch mit Gleichgesinnten. Erster Aus-
druck dieses Bediirfnisses und zugleich der erste Anreger in dieser

7) 14. Discours.

8) Vgl. den Brief Renggers an seinen Vater, in dem er den Ubertritt von der
theologischen zur medizinischen Fakultit begriindet: «Meine Griinde fiir Standes-
dnderung beruhen auf der Maxime, nach der jeder Beruf sollte beurteilt werden,
ich meine den Grundsatz, dass das Mass von Wirkung und Einfluss auf das Wohl
der Menschen, das man in einem Berufe zu erlangen hoffen kann, die Wahl des
letzteren bestimmen sollte.» (Wydler a. a. O. S. 8, Brief vom 18. 3.1785). Rousseaus
Emile soll ein Handwerk lernen, denn <je lui veux donner un rang qu’il ne puisse
perdre, un rang qui I’honore dans tous les temps; je veux I’élever a I’état d’homme-,



64

Beziehung waren in der Schweiz wieder die «Discourse der Mah-
lern». Als das eigentliche Hauptanliegen der Zeit muss daher die
Erziehung erscheinen. 1. Iselin meint: «Die Erziehung ist die grosste
Wohltat, welche der Mensch dem Menschen gewéhren kann...
(denn Erziehung heisst) Unsterbliche zur Gliickseligkeit vorzube-
reiten.»” Das 18. Jahrhundert wurde das pidagogische Zeitalter par
excellence. Es hat fiir die Erziehung gedanklich so Dauerhaftes ge-
schaffen wie die Antike fiir die Philosophie. Ihr traute man die
Kraft zu, die Welt einem goldenen Zeitalter entgegenzufiithren und
lenkte daher auf sie die ganze Aufmerksamkeit. Wie fiir den ein-
zelnen der Satz galt «der Mensch kann was er will»!'?, so war der
Glaube weit verbreitet, dass man aus dem Menschen durch Erzie-
hung alles machen konne. Daraus ergab sich aber die ernst genom-
mene Verpflichtung, alles zu tun, um das Beste aus ihm zu machen.

Aus diesen Voraussetzungen ist auch die Stimmung der Zeit zu
verstehen. Das Bewusstsein gottlichen Ursprungs, der Glaube an die
innere Harmonie der Welt, der wohl erschiittert, aber nie besiegt
werden konnte, erzeugte ein Gefiithl des Geborgenseins und Ein-
gebettetseins im Schosse eines Weltalls, das von der unendlichen
Giite des grossen «Vaters» durchdrungen ist. Das Erlebnis des Eins-
seins mit Gott und Natur, bei voller Erhaltung der personlichen
Selbstindigkeit, das im Mittelalter nur wenigen Auserwihlten ge-
geben war, schien sich jetzt, durch seine Ausbreitung etwas verwelt-
licht und vergrobert, iiber die ganze gebildete Menschheit ausgiessen
zu wollen. Eine Stimmung fast religioser Begeisterung verband im-
mer weitere Kreise. Doch nihrte es sich nicht mehr an religiosen
Vorstellungen, sondern an den wissenschaftlichen und philosophi-
schen Leistungen des Menschen selbst. Der Mensch, mit allen seinen
Ratseln und Reichtiimern, war noch nicht aus dem wissenschaft-
lichen Weltbild ausgestossen, er stand immer noch, wenn auch z. T.
nur gefiihlsmissig, im Mittelpunkt jeder Weltanschauung. Fiir eine
kurze Zeit waren die beiden so schwer zu vereinigenden Elemente,
ohne welche ein menschenwiirdiges Dasein nicht méglich ist, die
Fihigkeit zur Begeisterung fiir Uberpersonliches und das Bewusst-
sein menschlicher Autonomie, zur Grundstimmung der gebildeten
Menschheit geworden.

So verstehen wir es, wenn uns aus allen Biichern, Schriften, Brie-
fen dieser Periode ein Dankgesang auf die Herrlichkeit der Welt

9) I Iselin a.a. Q. S. 88.
10) Salzmann. S. Bibl. pidagog. Klassiker Bd. 29 S.XLIV.



65

entgegentont. Ein tiefes Gliicksgefiihl durchstromt die Zeit, das aus
dem Bewusstsein gespeist wird, dass die Menschheit ihre wahre
Bestimmung erkannt habe und ihr unaufhaltsam entgegengehe. Man
hat diese Stimmung Optimismus genannt. Der Ausdruck ist zu klein
und ausserdem irrefithrend. Optimismus ist ein meist ungerecht-
fertigtes, oberflichliches Vertrauen darauf, dass die Dinge von
selbst einen guten Verlauf nehmen werden. Die Zeit selbst hatte fiir
ihren eigenen Gefiihlszustand den Ausdruck «Glickseligkeit». Die
Gliickseligkeit des 18. Jahrhunderts ist ein Gliicksgefiihl, das darin
besteht, sich in der Welt, im Universum geborgen zu wissen und
zugleich das Bewusstsein haben zu diirfen, an der Vervollkomm-
nung des Universums selbst als kleiner Mitschopfer mitwirken zu
konnen. Es sind in ihm zwei Elemente vereinigt: das Vollbewusst-
sein einer herrlichen Gegenwart, die aber gerade dadurch so wun-
derbar erscheint, dass sie in eine noch herrlichere Zukunft zu fiih-
ren verspricht, wenn man sich des Gliickes der Gegenwart wiirdig
zu erweisen vermag. Dieses Gefiihl fiihrte die Zeitgenossen zusam-
men, es begriindete Freundschaften, wie deren nie so viele geschlos-
sen worden sind und nie so tiefe Wirkungen hervorgerufen haben.
Die Freundschaft hatte wieder wie in der Antike den Sinn der
gegenseitigen Erziehung. Das Bewusstsein gemeinsamen Strebens
fand seinen Ausdruck in Gesellschaften und iiber ganz Europa sich
verbreitenden Freundschaftsbeziehungen, der sogenannten «Ge-
lehrtenrepublik». In der Schweiz nahm diese Verbriiderung beson-
ders mannigfaltige Formen an. Das grosste Beispiel dafiir ist die
Helvetische Gesellschaft.

Die «Gliickseligkeit» des 18. Jahrhunderts konnte die verschie-
densten Farbungen haben und sich an den verschiedensten Gegen-
stinden entziinden: an dem Bewusstsein moralischen Verhaltens, an
der Betrachtung der Natur, an der Erkenntnis wissenschaftlicher
Wahrheit. So schrieb Rengger seinem Vater 1786: «Das iiber alles
selige Gefiihl der Ordnung, Licht und Ruhe in Kopf und Herz ist
und bleibt doch immer der einzige MaBstab alles menschlichen
Wohlseins, so dass ich gar keinen Sinn dafiir habe, wie man noch
einen andern schiatzen kann.»!) Gleichzeitig schreibt sein ehemali-
ger Zogling, der junge Fellenberg aus Colmar nach einer Geogra-
phiestunde, er konne nicht verstehen, wie seine Mitschiiler bei der
Schilderung Islands kalt bleiben. «In mir erweckte die Vorstellung
der Vulkane und Quellen die angenehmsten Empfindungen. Sie er-

11) Wydler, a. a. 0. S.10.



66

innerte mich an die Giite und Allmacht Gottes und an den Dank,
den ich ihm fiir seine Guttaten schuldig bin. Ich konnte mir das
Glick vorstellen, das wir nach einem tugendhaften Leben geniessen
werden, wenn wir vollkommen gliicklich vereint, ihm wiirdiger dan-
ken konnen. Die Vorstellung ist unbeschreiblich. Kein reineres Ver-
gniigen gibt es, als das, das man aus der Betrachtung der Natur
schopft. Ich kann nicht miide werden, die angenehmen Gefiihle und
erquickenden Gedanken zu kosten.»'? Man sieht, dass die Zeitstim-
mung leicht eine etwas geniesserische und epikurdische Firbung
annimmt. Man verweilt gerne in dem Gefithle von der Allmacht
Gottes, um es voll zu «kosten». Ein andermal heisst es sogar: «Wie
elend sind die Menschen, die diese Freuden nicht schmecken.»!®
Trotzdem darf die «Gliickseligkeit» des 18. Jahrhunderts niemals
mit bloss subjektiver Zufriedenheit verwechselt werden. Im Tief-
sten stromte sie aus dem Gefiithl der Harmonie des einzelnen mit
der Welt, «Welt» im natiirlichen wie im gesellschaftlichen Sinne.
Dieses Gefiithl der Harmonie war die zeitgemisse Form religiosen
Empfindens, es bedeutete den Zeitgenossen, gleichgiiltig auf wel-
chem Wege man dazu gelangte, Berithrung mit dem Géttlichen. Es
ist deshalb auch nicht denkbar ohne das klare Licht einer wachen
Vernunft und das Bewusstsein, sich auf dem Wege der «Tugend»
zu befinden. Am deutlichsten spricht sich hieriiber I. Iselin aus, wo
er iiber die Gliickseligkeit und ihren Zusammenhang mit der Har-
monie der Welt handelt. «So wird erst durch seine Verhiltnisse
gegen die Gottheit, erst durch seine Einfliisse in die Gliickseligkeit
der Menschen und in die Vollkommenheit des Ganzen der Natur
der Mensch veredelt und zu seiner wahren Wiirde erhoben.» «Das
Licht, die Ordnung und die Stirke, welche in dem Innern der Seele
herrschen, und ihre Harmonie mit den wohltatigen Absichten der
Schopfung machen den Menschen jeden Gegenstand nach seinen
mannigfachen Verhiltnissen richtig erkennen, schitzen und lieben.»
«Die Grosse der Gliickseligkeit eines Wesens wird also durch das
Mass des Lichtes und des Wohlwollens bestimmt, welche es besee-
len... Der erleuchtetste und der tugendhafteste Geist wird also auch
der gliickseligste sein. Er wird die vollkommenste Erkenntnis des
Wahren mit der vollkommensten Ausiibung des Guten vereinigen.

12) Fellenberg an seine Mutter, 12. 3.1786, Brief im Fellenberg-Archiv, Depo-
situm im Bundesarchiv Bern (im folgenden zitiert als F. A.).

13) F. A. Fellenberg an seine Mutter, s. d. Vgl. dazu das Buch Ch. G. Salzmanns
«Der Himmel auf Erden», wo er in einem Kapitel von 58 Seiten «Von der Gliick-
seligkeit, die aus der Betrachtung der Werke Gottes entspringt» spricht (S. 235 ff.).



67

Seine Seele wird auf alles, was sie umgibt, Strome von Licht, von
Anmut, von Jugendfrische ausgiessen, und der Widerschein der Hei-
terkeit und Freude, welche sie auf andere verbreitet hat, wird den
Glanz verstirken, der sie umstrahlt und die Wonne erhohen, die sie
beseeliget.»'¥

Auf dem Bewusstsein, in Harmonie mit den Weltgesetzen einem
hochsten, allgemeingiiltigen menschlichen Ideale entgegenzugehen
beruht auch die innere Verwandtschaft des 18. Jahrhunderts mit
der Antike. Wer Vorbilder fiir die neue, bewusste Lebensgestaltung
oder eine Bestitigung fiir die Moglichkeit das Ideal zu verwirklichen
suchte, fand die Erfiillung in der Antike. Die Stoa lieh dem 18. Jahr-
hundert ihre Terminologie, die antiken Republiken wurden Vor-
bilder der gesuchten absoluten Gesellschaft, Sokrates der eigent-
liche Archetypus des ganzen Zeitalters, das man auch das sokra-
tische genannt hat. In der klassischen Bildung fanden die Gebildeten
der Zeit einen Vereinigungspunkt und eine gemeinsame Basis fiir
jede Art des Gedankenaustausches. Am deutlichsten tritt die Ver-
wandtschaft mit der Antike in der Geschichtsschreibung zu Tage.
Wie die alten Geschichtsschreiber suchten auch die des 18. Jahr-
hunderts in den geschichtlichen Erscheinungen Offenbarungen eines
ewigen menschlichen Grundcharakters. Wie die antiken, so enthiel-
ten auch ihre Darstellungen zugleich moralisches Urteil iiber das
Dargestellte und Ansporn und Beispiel fiir die Lebenden.'> Daher
sind auch Antikisierungen der Gegenwart dem Zeitalter gelaufig.
In J. Miiller sah die Schweiz ihren «Tacitus», in Ziirich ihr «Athen»,
in S. Gessner ihren «Theokrit», in Haller ihren «Cato», in F. U. Bal-
thasar ihren «Sokrates». Rengger beruft sich in seiner Rechtferti-
gung fiir die Teilnahme an der Politik der Helvetik auf das Ge-
setz Solons, dass im Biirgerkriege kein Biirger unbeteiligt bleiben
diirfe.!® Um A. Stapfer zu ehren, sucht Fellenberg Namen der An-
tike und nennt ihn einmal einen Aristoteles, einmal einen Anachar-
sis 17, Selbst der «philosophische Bauer» musste zu einem «Socrate

14) 1. Iselin, a.a. 0. S. 78—89 (§§ 27—29).

15) Wenn, zum Unterschied von der antiken Betrachtungsweise im 18. Jahrhun-
dert der Gedanke des Fortschritts die Geschichtsanschauung beherrschte, so bedeu-
tet dies wohl eine Erweiterung der antiken Geschichtsschreibung, nicht aber einen
Widerspruch zu ihr. Denn im Fortschritte sah man ja nicht eine Wesensverinderung
des Menschen, sondern eine Entfaltung der vom Schiopfer von allem Anfang in ihn
gelegten Krifte.

16) Rengger, Kleine Schriften, S. 15.

17) Aus Ph. E. Fellenbergs Briefwechsel, herausgeg. von A.Rufer, Rorschach
1945, S. 6.



68

rustique» gestempelt werden, bevor er Weltheriihmtheit erlangen
konnte.!'®

Die grosste Wirkung von allen antiken Gestalten iibte auf das
Zeitalter wohl Sokrates aus. An ihm vor allem entwickelte sich das
neue Personlichkeitsbewusstsein. An Sokrates lehnten sich Thoma-
sius und Wolff an bei ihrem Kampf um die Befreiung der Vernunft
von der Herrschaft des Dogmas. In Iselins Geschichte der Mensch-
heit steht er da als die Zentralfigur der ganzen Antike. Die ganze
Geistesentwicklung des Jahrhunderts lasst sich an der Auseinander-
setzung mit Sokrates darstellen. Jede neue Stufe dieser Entwicklung
sah ihn wieder von einer anderen Seite und nahm ihn fiir ihre An-
schauungen in Beschlag, man konnte mit einem Pradadox sagen:
als hochste Autoritat im Kampfe gegen die Autoritdt. Vor allem
war Sokrates das leuchtende Vorbild und die glinzendste Beglau-
bigung aller derjenigen, die fiir die sittliche Autonomie des Men-
schen eintraten.! Denn Sokrates gab durch seine Personlichkeit
den unwiderlegbaren Beweis, dass auch ohne Einwirkung eines
Glaubens an jenseitige Vergeltung, aus der reinen Ubereinstimmung
des verniinftigen Menschen mit sich selbst eine Lebenshaltung ge-
wonnen werden konnte, in welcher das sittliche Ideal restlos mit
der Wirklichkeit zur Deckung gebracht wird.

Gegen Ende des Jahrhunderts wurde diese Vorbildlichkeit des
Sokrates immer bedeutsamer. In der ersten Hilfte des Jahrhunderts
hatte sich die Aufklarungsbewegung, soweit sie aufbauend wirkte,
mehr mit der Aufstellung rationalistischer Ideale und Ziele und mit
der Ausbreitung rationaler Bildung befasst. Chrakteristisch dafiir
waren die sogenannten «Moralischen Wochenschriften». Das Haupt-
problem der zweiten Hilfte des Jahrhunderts wurde immer mehr
die Frage, wie solche Ideale aus der ideellen Form in die Wirklich-
keit iibergefiithrt werden konnten, d. h. es wurde versucht, von der
neugewonnenen Autonomie aus eine neue menschliche Kultur auf-

18) F. Ernst, Essais 1. Bd., S. 94.

19) Uber die Bedeutung Sokrates’ fiir das 18. Jahrhundert s. Benno Bohm, So-
krates im 18. Jahrhundert. Leipzig 1929. Klopstock, Messias VII 390. A. Stapfer,
De philosophia Socratis. I. Iselin, Gesch. d. Menschh. I. S. 209 ff. M. Mendelssohn,
Phidon (Einleitung). — Uber die allgemeine Bedeutung der Antike fiir das 18. Jahr-
hundert am deutlichsten A. Stapfer, Rede bei Eroffnung des politischen Instituts
in Bern, 1792; Die fruchtbarste Entwicklungsmethode der Anlagen des Menschen
zufolge eines kritisch-philosophischen Entwurfs der Culturgeschichte unseres Ge-

schlechts, in Folge einer Apologie fiir das Studium der classischen Werke des Alter-
thums.



69

zubauen.?”) In verschiedenen Richtungen konnten sich diese Bemii-
hungen bewegen. Einmal konnte sich die menschliche Energie auf
die Politik werfen, um die dem neuen Bewusstsein unertriglichen
politischen Verhilinisse umzugestalten. Dies war vor allem der fran-
zosische Weg, der dann zur Revolution fiihrte. Die entgegengesetzte
Mboglichkeit war die bewusste Gestaltung des personlichen Lebens.
Eben hier ist Sokrates Vorbild und Anreger geworden. An ihm ent-
wickelte Hamann in den «Sokratischen Denkwiirdigkeiten» seinen
Geniebegriff. Sokrates wurde somit auch der Initiator des Sturm
und Drangs, der die rationalistische Allgemeingiiltigkeit mensch-
licher Ideale wieder aufhob. Der Sturm und Drang bedeutete zwar
eine einseitige — obwohl z. T. berechtigte — Auflehnung der Per-
sonlichkeit gegen jede Autoritit, auch diejenige des allgemeinen
Vernunftgesetzes. Doch war er nur moglich auf Grund des vorauf-
gegangenen Sturzes der alten Autorititen und er blieb insofern der
Haltung des Jahrhunderts treu, als er mit der Forderung der Zeit
nach menschlicher Autonomie bis zum dussersten Ende ging, indem
er das Recht der Personlichkeit, in jedem Falle mit sich selbst iiber-
einzustimmen, auch gegen das Vernunftgesetz wahren wollte. Das
grosste Beispiel fiir diesen Weg der Selbstverwirklichung ist das
Leben Goethes, welcher in dem als «Klassik» bezeichneten Reifungs-
prozess die Verbindung der selbstdndig gewordenen Personlichkeit
mit dem allgemeinen Gesetz wieder suchte und fand. Auf dem Ge-
biete philosophischen Denkens ist diese Wiedervereinigung von
Schiller in den Briefen iiber die isthetische Erziehung vollzogen
worden. Die Zeit ist iiberreich an Personlichkeiten von stirkster
Selbsterziehung, welche die menschliche Autonomie nicht nur theo-
retisch anerkannten, sondern sie auch in ihrer eigenen Lebens-
gestaltung zu einer restlosen, jeden Augenblick bestimmenden Ver-
wirklichung fiihrten. Eine eingehende Untersuchung und Verglei-
chung solcher bewusst gestalteter Lebensldufe konnte vielleicht zur
Herausarbeitung eines bestimmten, fiir die Zeit charakteristischen
Typus des Lebenslaufes fithren.?!)

Als dritte, die beiden anderen verbindende Gestaltungsaufgabe

20) Auf den Einschnitt in der Mitte des Jahrhunderts macht schon Monnard
aufmerksam in der Fortsetzung von Miillers Schweizer Geschichte. Bd. 12, S.44
weist er auf die neu einsetzenden Reformversuche besonders im Schulwesen hin,
S. 70 auf das neu entstehende Vereinswesen.

21) Lamprecht, Deut. Gesch., Bd. 9, S. 81. Dieser bewussten Lebensfiihrung ent-
spricht iibrigens eine verfeinerte Fihigkeit, das Individuelle bei anderen wahrzu-
nehmen, wie sie in den zahlreichen Biographien der Zeit zutage tritt.



70

steht zwischen der politischen und der personlichen die padago-
gische. In der Mitte des Jahrhunderts beginnen mit den sogenann-
ten «Philanthropinen» die unziahligen pidagogischen Versuche und
Experimente, die ihre reifste und letzte Ausgestaltung in den Un-
ternehmungen Pestalozzis und Fellenbergs gefunden haben. Wih-
rend in Frankreich das Zeitproblem mehr von der politischen Seite
angefasst wird, sind die padagogischen Ideen und Versuche mehr
das Werk des deutschen und schweizerischen Geisteslebens.”? Was
aber alle diese so mannigfaltigen und verschiedenartigen Bestre-
bungen gemeinsam haben, ist der Wille, dem Menschen die Herr-
schaft iiber sein eigenes Schicksal in die Hand zu geben und ihm
zu ermoglichen, dass er es aus eigener Kraft gestalte. Weniger in
den Grundanschauungen schieden sich die Geister als in der Me-
thode, die sie fiir die Vereinigung von Ideal und Wirklichkeit fiir
angemessen hielten, und durch die grossere oder geringere Tiefe,
mit der sie das gemeinsame Ideal aufzufassen imstande waren.?”

Nach diesen Vorbemerkungen sind wir soweit geriistet, dass wir
an die Betrachtung des Verhiltnisses Fellenbergs zu seiner Zeit
herantreten konnen.

22) Lamprecht Bd.9 S.109. Uber die pidagogischen Anregungen der Helve-
tischen Gesellschaft, die iibrigens auch immer auf die Vorbildlichkeit der Antike
hinweisen s. Morell, Die Helvetische Gesellschaft.

23) Die Gemeinsamkeit der Ziele bei Alt- und Neugesinnten ist wohl am klar-
sten dargestellt bei A. Rengger, Uber die politische Verketzerungssucht, 1793. Ab-
gedruckt in den Verhandlungen der helvetischen Gesellschaft.



	Das Menschenbild der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

