
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 40 (1949-1950)

Heft: 1

Artikel: Weltanschauung und Lebensplan des jungen Philipp Emanuel
Fellenberg : ein Beitrag zur Geistesgeschichte des ausgehenden 18.
Jahrhunderts

Autor: Wartburg, Wolfgang von

Kapitel: II: Das Menschenbild der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Das Menschenbild der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts

Um die Stellung Fellenbergs innerhalb seiner Zeit genau um-
reissen zu können, haben wir vorerst einen Blick auf die Ideen und
die Bildungsmächte seiner Zeit zu werfen. — Es ist offensichtlich
ein gewagtes Unterfangen, den Ideengehalt einer Zeit, ihre geistige
Atmosphäre in einer knappen Übersicht zusammenfassen zu wollen.
Schematisierungen und Vereinfachungen sind dabei unvermeidlich.
Doch geht aus dem im ersten Abschnitt Gesagten hervor, dass eine
solche Übersicht nicht unmöglich ist, waren doch die Zeitgenossen
selbst sich einer Übereinstimmung wenigstens in ihrer Zielsetzung
bewusst. So lässt sich, trotz der Mannigfaltigkeit z. T. sich
widersprechender Strömungen ein Kern von Vorstellungen herausschälen,
der den führenden Geistern der Zeit gemeinsam, der für die
praktische Lebensführung und Lebensstimmung auch derjenigen
massgebend war, die gedanklich ihre eigenen, von der grossen
Heerstrasse abliegenden Wege gingen.

Zu dem, was im folgenden zusammenfassend über das Weltbild
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts gesagt werden soll, sind
vorgängig noch zwei Einschränkungen zu machen. Erstens umfasst
die Übersicht vor allem den deutschen Kulturkreis, obwohl vieles
natürlich auch für das ganze Europa seine Gültigkeit behält. Eine
Gesamtübersicht über Europa erforderte eine noch grössere
Verallgemeinerung oder dann eine Differenzierung nach den verschiedenen

europäischen Kulturvölkern. Zweitens ist es eine selbstverständliche

Voraussetzung, dass neben den damals modernen Anschauungen

die traditionellen ihre Bedeutung nicht verloren hatten,
sondern weiterhin ein kräftiges Dasein führten. Unsere Übersicht
wird sich auf die damals modernen, gewissermassen «zeitgemässen»,
«fortschrittlichen» Ideen beschränken. Diese gingen bewusst oder
unbewusst mit den traditionellen mannigfaltige Verbindungen ein,
so dass oft Altes in neuem und Neues in altem Gewände erscheint
und die beiden Elemente überhaupt nicht scharf zu trennen sind.

Mit diesen Einschränkungen könnte man das damals gültige
Weltbild, wenn man nicht, um Missverständnisse zu vermeiden auf
einen Namen verzichten will, am ehesten als Idealismus bezeichnen.
Seine klarste und grundsätzlichste Ausgestaltung hat es in den Ge-



61

dankengebäuden eines Kant, Herder oder Schiller oder in den
klassischen Werken Goethes gefunden. Schon die Nennung Herders und
Kants im selben Zusammenhang zeigt, wie gross die Spannweite dieser

Weltanschauung sein konnte.3' Als ihren Kern könnte man
dasjenige bezeichnen, was nach Abzug der Differenzen zwischen diesen
zwei erbitterten Gegnern als gemeinsame Gedankengrundlage übrig
bleibt.

Im Mittelpunkt dieses Weltbildes stand als erste allgemeingültige

Vorstellung das Bild des Menschen als eines gottgeschaffenen,
ewigen, unzerstörbaren Wesens. Von diesem Menschenbild ging alles
andere aus, mit ihm muss eine Darstellung der Bildung der Zeit
beginnen. Das Bewusstsein der Gottähnlichkeit und Unsterblichkeit
erscheint in seiner ausgeprägtesten Form etwa in Herders Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit oder in den letzten
Szenen des Faust. Pestalozzi gründete seine ganze Lebensarbeit auf
das Vertrauen auf den göttlichen Funken im Menschen.4' Der nüchterne

Praktiker A. Rengger schreibt im März 1786 an seinen Vater:
«Ich bin gewiss, dass kein Tropfen Kenntnis oder Weisheit, den ich
aus dem grossen Weltmeere der Natur geschöpft habe — auch durch
Ewigkeiten nicht — verrinnen wird in meiner Seele; wenn auch
Form und Gestalt dessen, was ich hier lernte und mir auszubilden
suchte, als unbrauchbar mag zerschlagen werden, wird doch das
Wesen derselben wieder aufgehen in einer verklärten Form. Nichts
was wahr, gut und gross für hienieden gethan wird, ist verlorne
Arbeit für droben; dessen tröste sich, wer zu früh aufstehen muss vom
Gastmahle des Lebens.»5' Chr. G. Salzmann, Leiter der Erziehungsanstalt

Schnepfenthal, den Fellenberg sehr hoch schätzte und dessen
Schriften er schon in Colmar eifrig las, schreibt in «Der Himmel
auf Erden»: «Wer sich den Himmel auf Erden verschafft, der
braucht keines Beweises für den künftigen Himmel; er fühlt, er
weiss es, dass das Schicksal, welches wir Tod nennen, weiter gar
nichts als die Geburt zu einem neuen Leben sey.» (S. IV.) Die Idee
der Unsterblichkeit war also nicht eine Angelegenheit bloss der
Dichtung oder der Philosophie, sondern der Lebenspraxis. Sie blieb
nicht bloss theoretische Überzeugung, sondern wurde zur eigentlichen

Triebfeder, zur stärksten Lebensmacht für die Tätigkeit der

3) Vgl. Th. Litt, Kant und Herder, Leipzig 1930.

4) «Das Menschliche in unserer Natur wird nur durch das Göttliche, das in ihr
liegt, wahrhaft entfaltet.» Lenzburger Rede über die Idee der Elementarbildung.
1809.

5) Wydler a. a. O. S. 10.



62

Menschen. Sie bestimmte die Stellung des Menschen innerhalb von
Natur, Welt und Gesellschaft. Aus ihr leiten sich Grundsätze und
Pflichten des Menschen ab.

Die Fälligkeit, durch die der Schöpfer den Menschen ausgezeichnet

hat, ist die Vernunft. Es war in dem Begriffe Vernunft im 18.

Jahrhundert jedoch unendlich viel mehr enthalten als blosse
Rationalität. Die Vernunft erschien durch die ganze Welt ergossen als
deren erhaltendes Prinzip, gleichsam als Erscheinungsform oder
Wirkungsweise des Schöpfers selbst. Sie war zugleich Beweis und
Erkenntnismittel für die wesenhafte Harmonie der Welt, welche
für das Zeitalter — natürlich in mannigfaltigen Abstufungen — ein
selbstverständliches Grunderlebnis war. Als menschliche Fähigkeit
bedeutete die Vernunft einerseits ein Teilhaben an der welttragenden

Kraft selbst, die Möglichkeit, in der Erkenntnis den ursprünglichen

Schöpfungsakt nachzuerleben. Als Prinzip des Handelns
bedeutete sie die Fähigkeit, Ideale zu bilden, d. h. die Harmonie der
Welt auch in der menschlichen Gemeinschaft zu verwirklichen.

Was der Mensch als Möglichkeit in sich trägt, wird ihm zur
Aufgabe, sobald er es erkannt hat. Aus der Erkenntnis der im Besitze
der Vernunft eingeschlossenen Vervollkommnungsfähigkeit ergibt
sich das Ideal einer zukünftigen Vollkommenheit und die Pflicht,
an der Herbeiführung des Idealzustandes zu arbeiten.6' Das ist auch
der eigentliche Sinn des Fortschrittsgedankens des 18. Jahrhunderts.
Sein ursprünglicher Inhalt war Vervollkommnung des Menschen,
die Ordnung der Gesellschaft als eines Kosmos und deren Eingliederung

in den grösseren Kosmos des Universums. Die Fortschrittsidee
ist somit zugleich individualistisch und sozial, beides in untrennbarer

Einheit. Denn die zu erstrebende Vollkommenheit liegt in der
Herrschaft von Vernunft und Tugend, die ihrerseits untrennbar
zusammengehören. Sowohl Vernunft wie Tugend haben zum Inhalt
ihres Strebens die Herstellung der Harmonie, die Vernunft durch
Erkennen, die Tugend durch Handeln. Handeln und Erkennen aber
sind beide unvollkommen und stehen ausserhalb der wirklichen
Harmonie, wenn sie nicht fortwährend vereinigt werden. So ist es

ein Grundgedanke der Zeit, dass Vervollkommnung des eigenen

6) Über die Idee der Vervollkommnung vgl. Lessing, Erziehung des
Menschengeschlechts, besonders §§ 81—85. Der Nachweis des «Fortganges der Menschheit
von der äussersten Einfalt zu einem immer höheren Grade von Licht und
Wohlstand» war die leitende Idee I. Iselins in seiner Geschichte der Menschheit (Über
die Geschichte der Menschheit 17794, S. XXIII), wobei er diesen «Fortgang»
ausdrücklich als Ergebnis der Forschung, nicht als vorgefasste Meinung erklärte.



63

Selbst identisch sei mit der Arbeit an der Vervollkommnung der
Gesellschaft. Handeln in der Welt und Fortbildung der eigenen
Persönlichkeit bedingen sich gegenseitig wie Flut und Ebbe. Das eine
findet in Wahrheit nicht statt, wo nicht auch das andere betätigt
wird. Dieses Streben nach Vervollkommnung war nicht bloss
theoretische Angelegenheit. Der Gedanke einer zu erstrebenden
Vollkommenheit war, auch wenn das Ziel unerreichbar erschien, die
wahre Triebfeder der praktischen Lebensführung bis ins tägliche
Leben und in die politischen Unternehmungen derjenigen, die die
Ideen der Zeit in sich aufgenommen hatten. Diese aber blieben nicht
das Privilegium weniger auserwählter Geister, sondern durchdrangen

gegen Ende des Jahrhunderts eine immer breiter werdende
Schicht von Gebildeten. So entscheidet sich z. B. die Wahl des
Berufes bei dem seiner Aufgabe bewussten Menschen nach dem
Gesichtspunkte, wie er sich am besten in die — noch zu begründende
— Harmonie des Ganzen hineinstellt. In Bodmers «Discourse der
Mahlern» (1721) erscheint zum erstenmal der Gedanke, der junge
Mensch müsse seinen eigenen Charakter studieren und kennen,
bevor er sich zu einem Berufe entscheide oder den Vater über sich
entscheiden lasse.7' Auf der anderen Seite wurde der Beruf immer
zugleich als ein Bildungsmittel des Menschen betrachtet und behandelt.

Das Ziel war und blieb bei jeder Tätigkeit der Mensch selbst,
die allseitige Bildung seiner Kräfte und Anlagen, der Beruf blieb
das Mittel, das Ziel zu erreichen.8'

Für unzählige Menschen wurde es so zu einem unüberwindlichen

Bedürfnis, ohne Rast an der eigenen Entwicklung zu arbeiten.

Selbstbeobachtung und Mitteilung an Freunde waren dazu die
Mittel. Keine Zeit ist so reich an wertvollen und bedeutenden
Tagebüchern und Briefwechseln. Über alle Vorgänge des eigenen Innern
wollte man sich Rechenschaft geben. Nichts kann anderseits mehr
zur Bereicherung und Korrektur des eigenen Wesens beitragen als
Gedanken- und Gefühlsaustausch mit Gleichgesinnten. Erster
Ausdruck dieses Bedürfnisses und zugleich der erste Anreger in dieser

7) 14. Discours.
8) Vgl. den Brief Renggers an seinen Vater, in dem er den Übertritt von der

theologischen zur medizinischen Fakultät begründet: «Meine Gründe für
Standesänderung beruhen auf der Maxime, nach der jeder Beruf sollte beurteilt werden,
ich meine den Grundsatz, dass das Mass von Wirkung und Einfluss auf das Wohl
der Menschen, das man in einem Berufe zu erlangen hoffen kann, die Wahl des

letzteren bestimmen sollte.» (Wydler a. a. O. S. 8, Brief vom 18. 3.1785). Rousseaus
Emile soll ein Handwerk lernen, denn «je lui veux donner un rang qu'il ne puisse
perdre, un rang qui l'honore dans tous les temps; je veux l'elever ä l'etat d'homme».



64

Beziehung waren in der Schweiz wieder die «Discourse der
Mahlern». Als das eigentliche Hauptanliegen der Zeit muss daher die
Erziehung erscheinen. I. Iselin meint: «Die Erziehung ist die grösste
Wohltat, welche der Mensch dem Menschen gewähren kann.
(denn Erziehung heisst) Unsterbliche zur Glückseligkeit
vorzubereiten.»'' Das 18. Jahrhundert wurde das pädagogische Zeitalter par
excellence. Es hat für die Erziehung gedanklich so Dauerhaftes
geschaffen wie die Antike für die Philosophie. Ihr traute man die
Kraft zu, die Welt einem goldenen Zeitalter entgegenzuführen und
lenkte daher auf sie die ganze Aufmerksamkeit. Wie für den
einzelnen der Satz galt «der Mensch kann was er will»10', so war der
Glaube weit verbreitet, dass man aus dem Menschen durch Erziehung

alles machen könne. Daraus ergab sich aber die ernst genommene

Verpflichtung, alles zu tun, um das Beste aus ihm zu machen.
Aus diesen Voraussetzungen ist auch die Stimmung der Zeit zu

verstehen. Das Bewusstsein göttlichen Ursprungs, der Glaube an die
innere Harmonie der Welt, der wohl erschüttert, aber nie besiegt
werden konnte, erzeugte ein Gefühl des Geborgenseins und
Eingebettetseins im Schosse eines Weltalls, das von der unendlichen
Güte des grossen «Vaters» durchdrungen ist. Das Erlebnis des Einsseins

mit Gott und Natur, bei voller Erhaltung der persönlichen
Selbständigkeit, das im Mittelalter nur wenigen Auserwählten
gegeben war, schien sich jetzt, durch seine Ausbreitung etwas verweltlicht

und vergröbert, über die ganze gebildete Menschheit ausgiessen
zu wollen. Eine Stimmung fast religiöser Begeisterung verband
immer weitere Kreise. Doch nährte es sich nicht mehr an religiösen
Vorstellungen, sondern an den wissenschaftlichen und philosophischen

Leistungen des Menschen selbst. Der Mensch, mit allen seinen
Rätseln und Reichtümern, war noch nicht aus dem wissenschaftlichen

Weltbild ausgestossen, er stand immer noch, wenn auch z. T.

nur gefühlsmässig, im Mittelpunkt jeder Weltanschauung. Für eine
kurze Zeit waren die beiden, so schwer zu vereinigenden Elemente,
ohne welche ein menschenwürdiges Dasein nicht möglich ist, die
Fähigkeit zur Begeisterung für Überpersönliches und das Bewusstsein

menschlicher Autonomie, zur Grundstimmung der gebildeten
Menschheit geworden.

So verstehen wir es, wenn uns aus allen Büchern, Schriften, Briefen

dieser Periode ein Dankgesang auf die Herrlichkeit der Welt

9) I. Iselin a. a. O. S.88.

10) Salzmann. S. Bibl. pädagog. Klassiker Bd. 29 S. XLIV.



65

entgegentönt. Ein tiefes Glücksgefühl durchströmt die Zeit, das aus
dem Bewusstsein gespeist wird, dass die Menschheit ihre wahre
Bestimmung erkannt habe und ihr unaufhaltsam entgegengehe. Man
hat diese Stimmung Optimismus genannt. Der Ausdruck ist zu klein
und ausserdem irreführend. Optimismus ist ein meist ungerechtfertigtes,

oberflächliches Vertrauen darauf, dass die Dinge von
selbst einen guten Verlauf nehmen werden. Die Zeit selbst hatte für
ihren eigenen Gefühlszustand den Ausdruck «Glückseligkeit». Die
Glückseligkeit des 18. Jahrhunderts ist ein Glücksgefühl, das darin
besteht, sich in der Welt, im Universum geborgen zu wissen und
zugleich das Bewusstsein haben zu dürfen, an der Vervollkommnung

des Universums selbst als kleiner Mitschöpfer mitwirken zu
können. Es sind in ihm zwei Elemente vereinigt: das Vollbewusst-
sein einer herrlichen Gegenwart, die aber gerade dadurch so
wunderbar erscheint, dass sie in eine noch herrlichere Zukunft zu führen

verspricht, wenn man sich des Glückes der Gegenwart würdig
zu erweisen vermag. Dieses Gefühl führte die Zeitgenossen zusammen,

es begründete Freundschaften, wie deren nie so viele geschlossen

worden sind und nie so tiefe Wirkungen hervorgerufen haben.
Die Freundschaft hatte wieder wie in der Antike den Sinn der
gegenseitigen Erziehung. Das Bewusstsein gemeinsamen Strebens
fand seinen Ausdruck in Gesellschaften und über ganz Europa sich
verbreitenden Freundschaftsbeziehungen, der sogenannten
«Gelehrtenrepublik». In der Schweiz nahm diese Verbrüderung besonders

mannigfaltige Formen an. Das grösste Beispiel dafür ist die
Helvetische Gesellschaft.

Die «Glückseligkeit» des 18. Jahrhunderts konnte die verschiedensten

Färbungen haben und sich an den verschiedensten
Gegenständen entzünden: an dem Bewusstsein moralischen Verhaltens, an
der Betrachtung der Natur, an der Erkenntnis wissenschaftlicher
Wahrheit. So schrieb Rengger seinem Vater 1786: «Das über alles
selige Gefühl der Ordnung, Licht und Ruhe in Kopf und Herz ist
und bleibt doch immer der einzige Maßstab alles menschlichen
Wohlseins, so dass ich gar keinen Sinn dafür habe, wie man noch
einen andern schätzen kann.»11' Gleichzeitig schreibt sein ehemaliger

Zögling, der junge Fellenberg aus Colmar nach einer
Geographiestunde, er könne nicht verstehen, wie seine Mitschüler bei der
Schilderung Islands kalt bleiben. «In mir erweckte die Vorstellung
der Vulkane und Quellen die angenehmsten Empfindungen. Sie er-

11) Wydler, a. a. O. S. 10.



66

innerte mich an die Güte und Allmacht Gottes und an den Dank,
den ich ihm für seine Guttaten schuldig bin. Ich konnte mir das
Glück vorstellen, das wir nach einem tugendhaften Leben geniessen
werden, wenn wir vollkommen glücklich vereint, ihm würdiger danken

können. Die Vorstellung ist unbeschreiblich. Kein reineres
Vergnügen gibt es, als das, das man aus der Betrachtung der Natur
schöpft. Ich kann nicht müde werden, die angenehmen Gefühle und
erquickenden Gedanken zu kosten.»12' Man sieht, dass die Zeitstimmung

leicht eine etwas geniesserische und epikuräische Färbung
annimmt. Man verweilt gerne in dem Gefühle von der Allmacht
Gottes, um es voll zu «kosten». Ein andermal heisst es sogar: «Wie
elend sind die Menschen, die diese Freuden nicht schmecken.»13'
Trotzdem darf die «Glückseligkeit» des 18. Jahrhunderts niemals
mit bloss subjektiver Zufriedenheit verwechselt werden. Im Tiefsten

strömte sie aus dem Gefühl der Harmonie des einzelnen mit
der Welt, «Welt» im natürlichen wie im gesellschaftlichen Sinne.
Dieses Gefühl der Harmonie war die zeitgemässe Form religiösen
Empfindens, es bedeutete den Zeitgenossen, gleichgültig auf
welchem Wege man dazu gelangte, Berührung mit dem Göttlichen. Es

ist deshalb auch nicht denkbar ohne das klare Licht einer wachen
Vernunft und das Bewusstsein, sich auf dem Wege der «Tugend»
zu befinden. Am deutlichsten spricht sich hierüber I. Iselin aus, wo
er über die Glückseligkeit und ihren Zusammenhang mit der
Harmonie der Welt handelt. «So wird erst durch seine Verhältnisse
gegen die Gottheit, erst durch seine Einflüsse in die Glückseligkeit
der Menschen und in die Vollkommenheit des Ganzen der Natur
der Mensch veredelt und zu seiner wahren Würde erhoben.» «Das

Licht, die Ordnung und die Stärke, welche in dem Innern der Seele

herrschen, und ihre Harmonie mit den wohltätigen Absichten der
Schöpfung machen den Menschen jeden Gegenstand nach seinen
mannigfachen Verhältnissen richtig erkennen, schätzen und lieben.»
«Die Grösse der Glückseligkeit eines Wesens wird also durch das
Mass des Lichtes und des Wohlwollens bestimmt, welche es beseelen...

Der erleuchtetste und der tugendhafteste Geist wird also auch
der glückseligste sein. Er wird die vollkommenste Erkenntnis des

Wahren mit der vollkommensten Ausübung des Guten vereinigen.

12) Fellenberg an seine Mutter, 12. 3.1786, Brief im Fellenberg-Archiv, Depositum

im Bundesarchiv Bern (im folgenden zitiert als F. A.).
13) F. A. Fellenberg an seine Mutter, s. d. Vgl. dazu das Buch Ch. G. Salzmanns

«Der Himmel auf Erden», wo er in einem Kapitel von 58 Seiten «Von der
Glückseligkeit, die aus der Betrachtung der Werke Gottes entspringt» spricht (S. 235 ff.).



67

Seine Seele wird auf alles, was sie umgibt, Ströme von Licht, von
Anmut, von Jugendfrische ausgiessen, und der Widerschein der
Heiterkeit und Freude, welche sie auf andere verbreitet hat, wird den
Glanz verstärken, der sie umstrahlt und die Wonne erhöhen, die sie
beseeliget.»14'

Auf dem Bewusstsein, in Harmonie mit den Weltgesetzen einem
höchsten, allgemeingültigen menschlichen Ideale entgegenzugehen
beruht auch die innere Verwandtschaft des 18. Jahrhunderts mit
der Antike. Wer Vorbilder für die neue, bewusste Lebensgestaltung
oder eine Bestätigung für die Möglichkeit das Ideal zu verwirklichen
suchte, fand die Erfüllung in der Antike. Die Stoa lieh dem 18.
Jahrhundert ihre Terminologie, die antiken Republiken wurden
Vorbilder der gesuchten absoluten Gesellschaft, Sokrates der eigentliche

Archetypus des ganzen Zeitalters, das man auch das sokra-
tische genannt hat. In der klassischen Bildung fanden die Gebildeten
der Zeit einen Vereinigungspunkt und eine gemeinsame Basis für
jede Art des Gedankenaustausches. Am deutlichsten tritt die
Verwandtschaft mit der Antike in der Geschichtsschreibung zu Tage.
Wie die alten Geschichtsschreiber suchten auch die des 18.
Jahrhunderts in den geschichtlichen Erscheinungen Offenbarungen eines
ewigen menschlichen Grundcharakters. Wie die antiken, so enthielten

auch ihre Darstellungen zugleich moralisches Urteil über das

Dargestellte und Ansporn und Beispiel für die Lebenden.15' Daher
sind auch Antikisierungen der Gegenwart dem Zeitalter geläufig.
In J. Müller sah die Schweiz ihren «Tacitus», in Zürich ihr «Athen»,
in S. Gessner ihren «Theokrit», in Haller ihren «Cato», in F. U.
Balthasar ihren «Sokrates». Rengger beruft sich in seiner Rechtfertigung

für die Teilnahme an der Politik der Helvetik auf das
Gesetz Solons, dass im Bürgerkriege kein Bürger unbeteiligt bleiben
dürfe.16' Um A. Stapfer zu ehren, sucht Fellenberg Namen der
Antike und nennt ihn einmal einen Aristoteles, einmal einen Anachar-
sis 17'. Selbst der «philosophische Bauer» musste zu einem «Socrate

14) I. Iselin, a.a.O. S. 78—89 (§§ 27—29).
13) Wenn, zum Unterschied von der antiken Betrachtungsweise im 18. Jahrhundert

der Gedanke des Fortschritts die Geschichtsanschauung beherrschte, so bedeutet

dies wohl eine Erweiterung der antiken Geschichtsschreibung, nicht aber einen
Widerspruch zu ihr. Denn im Fortschritte sah man ja nicht eine Wesensveränderung
des Menschen, sondern eine Entfaltung der vom Schöpfer von allem Anfang in ihn
gelegten Kräfte.

16) Rengger, Kleine Schriften, S. 15.
17) Aus Ph. E. Fellenbergs Briefwechsel, herausgeg. von A. Rufer, Rorschach

1945, S. 6.



68

rustique» gestempelt werden, bevor er Weltberühmtheit erlangen
konnte.18'

Die grösste Wirkung von allen antiken Gestalten übte auf das
Zeitalter wohl Sokrates aus. An ihm vor allem entwickelte sich das

neue Persönlichkeitsbewusstsein. An Sokrates lehnten sich Thoma-
sius und Wolff an bei ihrem Kampf um die Befreiung der Vernunft
von der Herrschaft des Dogmas. In Iselins Geschichte der Menschheit

steht er da als die Zentralfigur der ganzen Antike. Die ganze
Geistesentwicklung des Jahrhunderts lässt sich an der Auseinandersetzung

mit Sokrates darstellen. Jede neue Stufe dieser Entwicklung
sah ihn wieder von einer anderen Seite und nahm ihn für ihre
Anschauungen in Beschlag, man könnte mit einem Pradadox sagen:
als höchste Autorität im Kampfe gegen die Autorität. Vor allem
war Sokrates das leuchtende Vorbild und die glänzendste Beglaubigung

aller derjenigen, die für die sittliche Autonomie des
Menschen eintraten.19' Denn Sokrates gab durch seine Persönlichkeit
den unwiderlegbaren Beweis, dass auch ohne Einwirkung eines
Glaubens an jenseitige Vergeltung, aus der reinen Übereinstimmung
des vernünftigen Menschen mit sich selbst eine Lebenshaltung
gewonnen werden konnte, in welcher das sittliche Ideal restlos mit
der Wirklichkeit zur Deckung gebracht wird.

Gegen Ende des Jahrhunderts wurde diese Vorbildlichkeit des

Sokrates immer bedeutsamer. In der ersten Hälfte des Jahrhunderts
hatte sich die Aufklärungsbewegung, soweit sie aufbauend wirkte,
mehr mit der Aufstellung rationalistischer Ideale und Ziele und mit
der Ausbreitung rationaler Bildung befasst. Chrakteristisch dafür
waren die sogenannten «Moralischen Wochenschriften». Das
Hauptproblem der zweiten Hälfte des Jahrhunderts wurde immer mehr
die Frage, wie solche Ideale aus der ideellen Form in die Wirklichkeit

übergeführt werden konnten, d. h. es wurde versucht, von der

neugewonnenen Autonomie aus eine neue menschliche Kultur auf-

18) F. Ernst, Essais 1. Bd., S. 94.

19) Über die Bedeutung Sokrates' für das 18. Jahrhundert s. Benno Böhm,
Sokrates im 18. Jahrhundert. Leipzig 1929. Klopstock, Messias VII 390. A. Stapfer,
De philosophia Socratis. I. Iselin, Gesch. d. Menschh. I. S. 209 ff. M. Mendelssohn,
Phädon (Einleitung). — Über die allgemeine Bedeutung der Antike für das 18.
Jahrhundert am deutlichsten A. Stapfer, Rede bei Eröffnung des politischen Instituts
in Bern, 1792; Die fruchtbarste Entwicklungsmethode der Anlagen des Menschen
zufolge eines kritisch-philosophischen Entwurfs der Culturgeschichte unseres
Geschlechts, in Folge einer Apologie für das Studium der classischen Werke des Alter-
thums.



69

zubauen.20' In verschiedenen Richtungen konnten sich diese
Bemühungen bewegen. Einmal konnte sich die menschliche Energie auf
die Politik werfen, um die dem neuen Bewusstsein unerträglichen
politischen Verhältnisse umzugestalten. Dies war vor allem der
französische Weg, der dann zur Revolution führte. Die entgegengesetzte
Möglichkeit war die bewusste Gestaltung des persönlichen Lebens.
Eben hier ist Sokrates Vorbild und Anreger geworden. An ihm
entwickelte Hamann in den «Sokratischen Denkwürdigkeiten» seinen
Geniebegriff. Sokrates wurde somit auch der Initiator des Sturm
und Drangs, der die rationalistische Allgemeingültigkeit menschlicher

Ideale wieder aufhob. Der Sturm und Drang bedeutete zwar
eine einseitige — obwohl z. T. berechtigte — Auflehnung der
Persönlichkeit gegen jede Autorität, auch diejenige des allgemeinen
Vernunftgesetzes. Doch war er nur möglich auf Grund des

voraufgegangenen Sturzes der alten Autoritäten und er blieb insofern der
Haltung des Jahrhunderts treu, als er mit der Forderung der Zeit
nach menschlicher Autonomie bis zum äussersten Ende ging, indem
er das Recht der Persönlichkeit, in jedem Falle mit sich selbst
übereinzustimmen, auch gegen das Vernunftgesetz wahren wollte. Das
grösste Beispiel für diesen Weg der Selbstverwirklichung ist das
Leben Goethes, welcher in dem als «Klassik» bezeichneten Reifungs-
prozess die Verbindung der selbständig gewordenen Persönlichkeit
mit dem allgemeinen Gesetz wieder suchte und fand. Auf dem
Gebiete philosophischen Denkens ist diese Wiedervereinigung von
Schiller in den Briefen über die ästhetische Erziehung vollzogen
worden. Die Zeit ist überreich an Persönlichkeiten von stärkster
Selbsterziehung, welche die menschliche Autonomie nicht nur
theoretisch anerkannten, sondern sie auch in ihrer eigenen
Lebensgestaltung zu einer restlosen, jeden Augenblick bestimmenden
Verwirklichung führten. Eine eingehende Untersuchung und Verglei-
chung solcher bewusst gestalteter Lebensläufe könnte vielleicht zur
Herausarbeitung eines bestimmten, für die Zeit charakteristischen
Typus des Lebenslaufes führen.21'

Als dritte, die beiden anderen verbindende Gestaltungsaufgabe

20) Auf den Einschnitt in der Mitte des Jahrhunderts macht schon Monnard
aufmerksam in der Fortsetzung von Müllers Schweizer Geschichte. Bd. 12, S. 44
weist er auf die neu einsetzenden Reformversuche besonders im Schulwesen hin,
S. 70 auf das neu entstehende Vereinswesen.

21) Lamprecht, Deut. Gesch., Bd. 9, S. 81. Dieser bewussten Lebensführung
entspricht übrigens eine verfeinerte Fähigkeit, das Individuelle bei anderen
wahrzunehmen, wie sie in den zahlreichen Biographien der Zeit zutage tritt.



70

steht zwischen der politischen und der persönlichen die pädagogische.

In der Mitte des Jahrhunderts beginnen mit den sogenannten

«Philanthropinen» die unzähligen pädagogischen Versuche und
Experimente, die ihre reifste und letzte Ausgestaltung in den
Unternehmungen Pestalozzis und Fellenbergs gefunden haben. Während

in Frankreich das Zeitproblem mehr von der politischen Seite
angefasst wird, sind die pädagogischen Ideen und Versuche mehr
das Werk des deutschen und schweizerischen Geisteslebens.22' Was
aber alle diese so mannigfaltigen und verschiedenartigen
Bestrebungen gemeinsam haben, ist der Wille, dem Menschen die
Herrschaft über sein eigenes Schicksal in die Hand zu geben und ihm
zu ermöglichen, dass er es aus eigener Kraft gestalte. Weniger in
den Grundanschauungen schieden sich die Geister als in der
Methode, die sie für die Vereinigung von Ideal und Wirklichkeit für
angemessen hielten, und durch die grössere oder geringere Tiefe,
mit der sie das gemeinsame Ideal aufzufassen imstande waren.23'

Nach diesen Vorbemerkungen sind wir soweit gerüstet, dass wir
an die Betrachtung des Verhältnisses Fellenbergs zu seiner Zeit
herantreten können.

22) Lamprecht Bd. 9 S. 109. Über die pädagogischen Anregungen der
Helvetischen Gesellschaft, die übrigens auch immer auf die Vorbildlichkeit der Antike
hinweisen s. Morell, Die Helvetische Gesellschaft.

23) Die Gemeinsamkeit der Ziele bei Alt- und Neugesinnten ist wohl am klarsten

dargestellt bei A. Rengger, Über die politische Verketzerungssucht, 1793.
Abgedruckt in den Verhandlungen der helvetischen Gesellschaft.


	Das Menschenbild der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

