
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 40 (1949-1950)

Heft: 1

Artikel: Weltanschauung und Lebensplan des jungen Philipp Emanuel
Fellenberg : ein Beitrag zur Geistesgeschichte des ausgehenden 18.
Jahrhunderts

Autor: Wartburg, Wolfgang von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-371004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-371004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltanschauung und Lebensplan

des jungen Philipp Emanuel Fellenberg

Ein Beitrag zur Geistesgeschichte

des ausgehenden 18. Jahrhunderts

Von

Wolfgang von Wartburg





Inhalt

I. Einleitung 55

II. Das Menschenbild der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 60

III. Fellenberg und seine Zeit 71

IV. Fellenbergs Weltanschauung und Lebensplan 79

V. Die Brautwerbung 99





I. Einleitung

Eines der bedeutendsten und eigenartigsten aus der Gedankenwelt

des 18. Jahrhunderts hervorgegangenen Unternehmen ist das
Lebenswerk Ph. E. Fellenbergs: der mit einem landwirtschaftlichen
Musterbetrieb verbundene Erziehungsstaat von Hofwil. Wie in
einem Brennpunkte vereinigten sich in den Bestrebungen des Gründers

von Hofwil nicht nur die Bildungsideale, sondern auch die
ganze Lebensstimmung und innere Haltung seiner Zeit.
Nachstehende Untersuchungen, welche sich mit Fellenberg beschäftigen
sollen, verfolgen ein doppeltes Ziel. Erstens stellen sie einen
Versuch dar, aus der Interpretation einiger Schriften Fellenbergs dessen

Verhältnis zur Ideenwelt seiner Zeit, das Herauswachsen seiner
Bestrebungen aus dieser Ideenwelt und zugleich seinen eigenen
persönlichen Anteil daran, das Mass und das Wesen seiner Eigenständigkeit

zu erfassen. — Eine Betrachtung der Ideenwelt Fellenbergs
führt uns in natürlicher Weise auf die Frage nach deren materieller
Verwirklichung. Unsere zweite Aufgabe wird also eine Untersuchung
der praktischen Lebensgestaltung Fellenbergs sein. Es soll damit
zugleich ein Beitrag zur allgemeinen Charakteristik der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts gegeben werden. Das Gesicht einer geschichtlichen

Periode ist nicht nur durch ihre Ideen und ihre Probleme
bestimmt. Ein wesentliches Merkmal scheint uns auch die
Lebensführung ihrer repräsentativen Persönlichkeiten zu sein, in welcher
sich die Ideen der Zeit zu bewähren haben.

Es kann sich natürlich nicht darum handeln, im Rahmen dieser
Arbeit die zwei aufgestellten Probleme — Fellenbergs Beziehungen
zur Ideenwelt der Zeit und Fellenbergs Lebensgestaltung — durch
das ganze Leben Fellenbergs zu verfolgen. Es kommt uns darauf an,
die Untersuchung so weit zu führen, dass das Grundsätzliche sichtbar

wird. Wir greifen zu diesem Zwecke einen bestimmten Augenblick

aus Fellenbergs Leben heraus, denjenigen Zeitpunkt nämlich,
wo er seine Bildung abgeschlossen, seine Grundsätze gefestigt und
den Plan seines künftigen Le'bens ausgearbeitet hatte, sein 23., 24.

Lebensjahr. In diesem Zeitpunkt ist die Persönlichkeit Fellenbergs
vielleicht am deutlichsten zu fassen, da er damals seine ganze
bisherige Lebenserfahrung in einem auf gründliche Selbsterkenntnis
und feste Grundsätze gebauten, schriftlich formulierten Lebensplane
zusammenfasste, der seinerseits den Keim aller späteren Wirksam-



56

keit enthielt. Als ersten charakteristischen Schritt auf dem Wege
der Verwirklichung dieses Planes werden wir die unmittelbar auf
seine Abfassung folgende Brautwerbung Fellenbergs in unsere
Untersuchungen einbeziehen.

Bei der Komplexität der Aufgabe erhebt sich nun zuerst die
Frage nach dem richtigen Ausgangspunkt. Es seien daher einige
Bemerkungen über Methode und Gesichtspunkt, unter denen das

gestellte Problem betrachtet werden soll, erlaubt. — Der Historiker,
der an eine geschichtliche Persönlichkeit herantritt, sieht zunächst
eine doppelte Aufgabe vor sich. Einerseits hat er die Persönlichkeit
als ein einmaliges Wesen in seiner unwiederholbaren Eigenart zu
verstehen und begreiflich zu machen. Anderseits aber muss sie
als Erscheinung ihrer Zeit erfasst und in den Zusammenhang mit
der Sphäre, in der sie lebte, hineingestellt werden. Die Auseinandersetzung

zwischen der Persönlichkeit und der Gefühls- und
Gedankenwelt der Zeit, die Spannung zwischen der Individualität und
ihrer geistigen und materiellen Umwelt bilden ein Hauptproblem
biographischer Untersuchungen. Auf dieser Ebene der Betrachtung
wird eine Biographie gewissermassen als biologisches Phänomen
behandelt. Es treten dabei vor allem die Faktoren der Vererbung, der
persönlichen, angeborenen Charakterzüge auf der einen, die
Einflüsse des Milieus auf der andern Seite in den Vordergrund.

Doch offensichtlich lässt diese Betrachtungsweise wesentliche
Faktoren noch unberücksichtigt. Mit der Erkenntnis der Spannung
zwischen Individuum als biologischer Erscheinung und Umwelt ist
das Problem der Persönlichkeit noch nicht erschöpft. Es ist eine
Eigenheit des 18. Jahrhunderts, dass eine Beschäftigung mit
Persönlichkeiten dieser Zeit den modernen Betrachter immer wieder
zwingt, über die angegebenen Gesichtspunkte hinaus nach anderen,
für diese Epoche geeigneten Kategorien des Verständnisses zu
suchen. Kaum eine Zeit kann die Unzulänglichkeit bloss biologischer
Geschichtsbetrachtung eindrücklicher dartun als das 18. Jahrhundert.

Zunächst einmal muss der moderne Betrachter mit Bewunderung

— vielleicht auch mit einer leisen Wehmut — feststellen, dass
diese Zeit etwas hatte, was unserer Gegenwart gründlich abhanden
gekommen ist: sie glaubte an die Existenz eines festen Maßstabes

zur Beurteilung aller menschlichen Dinge, und wer ihn nicht schon
selbst zu besitzen glaubte, war doch redlich und unermüdlich
bestrebt, ihn zu suchen, war jedenfalls felsenfest überzeugt, dass alle
Menschen sich zu einer und derselben Wahrheit bekennen müssten,
wenn sie nur tief und aufrichtig genug nach ihr suchen würden. Die



57

repräsentativen Persönlichkeiten der Zeit hätten also beide
Kategorien als unzulänglich abgelehnt: weder hätten sie eine Beurteilung
ihrer selbst als reines, eigengesetzliches Individuum zugelassen, noch
die Zeit- und Milieubedingtheit ihrer Anschauungen und ihrer
Haltung anerkannt. Der höchste Maßstab, den die Zeit selbst an sich
anlegte, war ein bewusst absoluter, allgemein menschlicher, und sie
fordert damit, da eine historische Erscheinung in erster Linie aus
sich selbst erklärt werden muss, dazu auf, sie ebenfalls an diesem
absoluten Maßstabe zu messen. Die Anerkennung der Gültigkeit
allgemeinmenschlicher Werte und das Bestreben sie zu finden und zu
verwirklichen, gab dem 18. Jahrhundert sein eigenes, unverwechselbares

Gepräge, seine Lebensstimmung und seine grossartige Einheit.
Weder der persönliche Charakter des Individuums noch die
zeitbedingten Umweltverhältnisse wurden als etwas schlechthin
Gegebenes anerkannt, sondern beide einem Höheren, Absoluten unterstellt,

als besondere Ausdrucksform des Absoluten beurteilt und
bewertet. Die Auseinandersetzung zwischen Mensch und Umwelt
wurde so zu einem Mittel, das beiden gemeinsame Absolute zur
Erscheinung zu bringen. — Dies ist der eine Gesichtspunkt, unter den
wir die Betrachtung über Fellenberg zu stellen haben.

In enger Beziehung hiemit steht ein zweiter Gesichtspunkt, der

uns, wie der erste, über die bloss biologische Betrachtungsweise
hinausführt. Es ist eine unbestreitbare, wenn auch rätselhafte
geschichtliche Tatsache, dass die Quote der ausserordentlichen
Begabungen, oder allgemeiner, die menschlichen Temperamente
überhaupt, über die Zeiten sehr ungleich verteilt sind, dass sich ein
Charakterzug in der einen, ein anderer in einer anderen Zeit
summiert und ihr das Gepräge aufdrückt. Keine Epoche nun ist reicher
gesegnet mit genialen Persönlichkeiten von ausgeprägt individuellem

Charakter als das 18. Jahrhundert. Auffälliger jedoch ist die
Tatsache, dass trotz dieser unerhörten Mannigfaltigkeit und
Verschiedenheit individueller Charaktere sich durch das ganze
Zeitalter, wie wir eben gesehen haben, ein einheitlicher Strom hindurchzog,

ein gemeinsames Ziel dem ganzen Zeitalter vorschwebte.
Es genügt in keiner Weise, diese Erscheinung bloss aus dem

weitreichenden Einfluss grosser Bahnbrecher oder aus gegenseitiger
Nivellierung der Anschauungen zu erklären oder sich mit dem Hinweis

auf den Zufall zu begnügen. Man kann sich bei der Beschäftigung

mit Gestalten des 18. Jahrhunderts des Eindruckes nicht
erwehren, dass gerade die Grössten schon von Geburt eine innere
Verwandtschaft mit ihrer Umwelt mitgebracht hätten, als ob zwischen



58

ihnen und ihrer Umwelt eine Art Urverwandtschaft oder «prästa-
bilierte Harmonie» bestanden hätte. Zwischen der Gedankenwelt
des einzelnen und derjenigen der Allgemeinheit der Gebildeten
scheint das Verhältnis bestanden zu haben, dass der einzelne
diejenigen Fragen als ureigene, persönliche Probleme erlebte und
verarbeitete, die gleichzeitig die grossen Zeitfragen waren. So hat
Goethe, besonders in seiner Jugend, deshalb bei seinen Zeitgenossen
so reichen Widerhall gefunden, weil er aus seiner persönlichen
Entwicklung heraus gerade das aussprach, was das Bedürfnis der Zeit
forderte. Am auffälligsten ist das Beispiel Rousseaus, dessen Erlebnis

im Walde von Vincennes geradezu einer «persönlichen
Offenbarung des Zeitgeistes» gleichkommt. Die Frage, die Rosseau selbst
bis ins Tiefste erregte, war zugleich die, durch deren Behandlung
er weltberühmt wurde. Ähnliches wäre von Pestalozzi zu sagen. Keiner

hat Tieferes und Grundsätzlicheres über die soziale Frage der
Zeit zu sagen gehabt als er, und doch hat keiner von den Grossen

weniger aus bereits vorhandenem Gedankengute übernommen. Aus
der Korrespondenz zwischen A. Rengger und K. Escher lässt sich
ersehen, wie die beiden versuchen, aus dem Grundsatze der Gleichheit
einen neuen Staat theoretisch aufzubauen, wobei die Anregung zwar
aus der politischen Literatur der Zeit stammt, das Grundmotiv aber
in dem rein persönlichen Bedürfnis liegt, das soziale Leben nach

von der eigenen Vernunft anerkannten Grundsätzen zu gestalten.1'
Und Schiller sagte von sich selbst: «Ich möchte nicht gern in einem
andern Jahrhundert leben und für ein anderes gearbeitet haben.
Man ist ebensogut Zeitbürger, als man Staatsbürger ist.»2' Auch in
engeren Verhältnissen lässt sich Ähnliches feststellen. So kam den
wissenschaftlich fundierten Reformbestrebungen der aristokratischen

«Agronomen» von der Seite des Volkes der «philosophische
Bauer» Jakob Guyer entgegen. Hierher gehört auch die Erscheinung,
dass das «pädagogische Zeitalter» einen unerschöpflichen Reichtum
aufweist nicht nur an pädagogischen Theorien, sondern vor allem
auch an pädagogischen Talenten wie Wehrli, Th. Müller, J. J. Bodmer,

Lerse, Ch. G. Salzmann, Rochow, Tobler. — Jeder bedeutende
Mensch scheint innerhalb der ganzen Zeitbewegung seine ganz
bestimmte Funktion zu haben. Für jede verfahrene Situation bereitet
das Zeitalter den Ausweg vor, indem es zur richtigen Zeit denjenigen

1) S. F. Wydler, Leben und Briefwechsel von Albrecht Rengger, Zürich 1847,
1. Bd., S. 209 ff.

2) Schiller, Die ästhetische Erziehung des Menschen, 2. Brief.



59

erscheinen lässt, der das Problem zu lösen oder der ins Stocken
geratenen Gedankenentwicklung neue Wege zu zeigen vermag.

Drei Dinge sind also als charakteristische Merkmale unserer
Epoche festzuhalten. Erstens ist sie gesegnet mit einer unerhörten
Zahl ausgeprägter Persönlichkeiten. Zweitens erscheint trotz der
Mannigfaltigkeit der individuellen Charaktere und ihrer persönlichen

Bedürfnisse die ganze europäische Menschheit, soweit sie
bewusst an der Bildung der Zeit Anteil hat, von einem gemeinsamen
Streben nach einem gemeinsamen Ziele erfüllt. Die persönlichen
Probleme des Einzelnen stehen im Einklang mit denjenigen des

ganzen Zeitalters. Drittens wird dieses gemeinsame Ziel nicht als

ein zeitbedingtes, sondern als ein absolutes, als das Ziel der Menschheit

schlechthin gedacht und empfunden. Dies zuletzt Gesagte
könnte nun allerdings auch für die früheren religiösen Vorstellungen

von der Bestimmung der Menschheit geltend gemacht werden.
Das Neue und Einzigartige an den Vorstellungen des 18. Jahrhunderts

aber ist, dass sie nicht mehr überlieferter religiöser Autorität
entstammen, sondern Ergebnisse wissenschaftlicher oder philosophischer

Erkenntnis, praktischer Lebenserfahrung oder angeborenen
Lebensgefühls sind oder sein wollen. Lessing sagt in seiner Erziehung

des Menschengeschlechts; «Was die Erziehung bei dem
einzelnen Menschen ist, ist die Offenbarung bei dem ganzen Menschen-
geschlechte.» (§ 1) Aber: «Erziehung gibt dem Menschen nichts,
was er nicht auch aus sich selbst haben könnte: Sie gibt ihm das,

was er aus sich selbst haben könnte, nur geschwinder und leichter.
Also gibt auch die Offenbarung dem Menschengeschlechte nichts,
worauf die menschliche Vernunft, sich selbst überlassen, nicht auch
kommen würde: sondern sie gab und gibt ihm die wichtigsten dieser
Dinge nur früher» (§ 4). Die Vorstellungen über das Ziel der Menschheit

sind nicht mehr Gegenstand des Glaubens oder des Gehorsams,
sondern des Wissens und der inneren oder äusseren Erfahrung. Die
Bestimmung der Menschheit wird ihr nicht mehr von aussen
gegeben, sie liegt in der Natur des Menschen selbst.

In diese Verhältnisse fügt sich nun auch die Persönlichkeit
Fellenbergs ein. Es wird im folgenden zu zeigen sein, wie auch Fellenberg

zu den Persönlichkeiten gehört, welche eine bestimmte
Zeitaufgabe als persönliche Lebensaufgabe ergreifen, die damit das Bild
der Zeit erst vollständig machen — und wie er anderseits als echter
Sohn seiner Zeit gerade in der Verwirklichung überpersönlicher
Ziele zugleich den Weg sucht, um seine eigenen Anlagen in der
vollständigsten Weise zu entfalten.



II. Das Menschenbild der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts

Um die Stellung Fellenbergs innerhalb seiner Zeit genau um-
reissen zu können, haben wir vorerst einen Blick auf die Ideen und
die Bildungsmächte seiner Zeit zu werfen. — Es ist offensichtlich
ein gewagtes Unterfangen, den Ideengehalt einer Zeit, ihre geistige
Atmosphäre in einer knappen Übersicht zusammenfassen zu wollen.
Schematisierungen und Vereinfachungen sind dabei unvermeidlich.
Doch geht aus dem im ersten Abschnitt Gesagten hervor, dass eine
solche Übersicht nicht unmöglich ist, waren doch die Zeitgenossen
selbst sich einer Übereinstimmung wenigstens in ihrer Zielsetzung
bewusst. So lässt sich, trotz der Mannigfaltigkeit z. T. sich
widersprechender Strömungen ein Kern von Vorstellungen herausschälen,
der den führenden Geistern der Zeit gemeinsam, der für die
praktische Lebensführung und Lebensstimmung auch derjenigen
massgebend war, die gedanklich ihre eigenen, von der grossen
Heerstrasse abliegenden Wege gingen.

Zu dem, was im folgenden zusammenfassend über das Weltbild
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts gesagt werden soll, sind
vorgängig noch zwei Einschränkungen zu machen. Erstens umfasst
die Übersicht vor allem den deutschen Kulturkreis, obwohl vieles
natürlich auch für das ganze Europa seine Gültigkeit behält. Eine
Gesamtübersicht über Europa erforderte eine noch grössere
Verallgemeinerung oder dann eine Differenzierung nach den verschiedenen

europäischen Kulturvölkern. Zweitens ist es eine selbstverständliche

Voraussetzung, dass neben den damals modernen Anschauungen

die traditionellen ihre Bedeutung nicht verloren hatten,
sondern weiterhin ein kräftiges Dasein führten. Unsere Übersicht
wird sich auf die damals modernen, gewissermassen «zeitgemässen»,
«fortschrittlichen» Ideen beschränken. Diese gingen bewusst oder
unbewusst mit den traditionellen mannigfaltige Verbindungen ein,
so dass oft Altes in neuem und Neues in altem Gewände erscheint
und die beiden Elemente überhaupt nicht scharf zu trennen sind.

Mit diesen Einschränkungen könnte man das damals gültige
Weltbild, wenn man nicht, um Missverständnisse zu vermeiden auf
einen Namen verzichten will, am ehesten als Idealismus bezeichnen.
Seine klarste und grundsätzlichste Ausgestaltung hat es in den Ge-



61

dankengebäuden eines Kant, Herder oder Schiller oder in den
klassischen Werken Goethes gefunden. Schon die Nennung Herders und
Kants im selben Zusammenhang zeigt, wie gross die Spannweite dieser

Weltanschauung sein konnte.3' Als ihren Kern könnte man
dasjenige bezeichnen, was nach Abzug der Differenzen zwischen diesen
zwei erbitterten Gegnern als gemeinsame Gedankengrundlage übrig
bleibt.

Im Mittelpunkt dieses Weltbildes stand als erste allgemeingültige

Vorstellung das Bild des Menschen als eines gottgeschaffenen,
ewigen, unzerstörbaren Wesens. Von diesem Menschenbild ging alles
andere aus, mit ihm muss eine Darstellung der Bildung der Zeit
beginnen. Das Bewusstsein der Gottähnlichkeit und Unsterblichkeit
erscheint in seiner ausgeprägtesten Form etwa in Herders Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit oder in den letzten
Szenen des Faust. Pestalozzi gründete seine ganze Lebensarbeit auf
das Vertrauen auf den göttlichen Funken im Menschen.4' Der nüchterne

Praktiker A. Rengger schreibt im März 1786 an seinen Vater:
«Ich bin gewiss, dass kein Tropfen Kenntnis oder Weisheit, den ich
aus dem grossen Weltmeere der Natur geschöpft habe — auch durch
Ewigkeiten nicht — verrinnen wird in meiner Seele; wenn auch
Form und Gestalt dessen, was ich hier lernte und mir auszubilden
suchte, als unbrauchbar mag zerschlagen werden, wird doch das
Wesen derselben wieder aufgehen in einer verklärten Form. Nichts
was wahr, gut und gross für hienieden gethan wird, ist verlorne
Arbeit für droben; dessen tröste sich, wer zu früh aufstehen muss vom
Gastmahle des Lebens.»5' Chr. G. Salzmann, Leiter der Erziehungsanstalt

Schnepfenthal, den Fellenberg sehr hoch schätzte und dessen
Schriften er schon in Colmar eifrig las, schreibt in «Der Himmel
auf Erden»: «Wer sich den Himmel auf Erden verschafft, der
braucht keines Beweises für den künftigen Himmel; er fühlt, er
weiss es, dass das Schicksal, welches wir Tod nennen, weiter gar
nichts als die Geburt zu einem neuen Leben sey.» (S. IV.) Die Idee
der Unsterblichkeit war also nicht eine Angelegenheit bloss der
Dichtung oder der Philosophie, sondern der Lebenspraxis. Sie blieb
nicht bloss theoretische Überzeugung, sondern wurde zur eigentlichen

Triebfeder, zur stärksten Lebensmacht für die Tätigkeit der

3) Vgl. Th. Litt, Kant und Herder, Leipzig 1930.

4) «Das Menschliche in unserer Natur wird nur durch das Göttliche, das in ihr
liegt, wahrhaft entfaltet.» Lenzburger Rede über die Idee der Elementarbildung.
1809.

5) Wydler a. a. O. S. 10.



62

Menschen. Sie bestimmte die Stellung des Menschen innerhalb von
Natur, Welt und Gesellschaft. Aus ihr leiten sich Grundsätze und
Pflichten des Menschen ab.

Die Fälligkeit, durch die der Schöpfer den Menschen ausgezeichnet

hat, ist die Vernunft. Es war in dem Begriffe Vernunft im 18.

Jahrhundert jedoch unendlich viel mehr enthalten als blosse
Rationalität. Die Vernunft erschien durch die ganze Welt ergossen als
deren erhaltendes Prinzip, gleichsam als Erscheinungsform oder
Wirkungsweise des Schöpfers selbst. Sie war zugleich Beweis und
Erkenntnismittel für die wesenhafte Harmonie der Welt, welche
für das Zeitalter — natürlich in mannigfaltigen Abstufungen — ein
selbstverständliches Grunderlebnis war. Als menschliche Fähigkeit
bedeutete die Vernunft einerseits ein Teilhaben an der welttragenden

Kraft selbst, die Möglichkeit, in der Erkenntnis den ursprünglichen

Schöpfungsakt nachzuerleben. Als Prinzip des Handelns
bedeutete sie die Fähigkeit, Ideale zu bilden, d. h. die Harmonie der
Welt auch in der menschlichen Gemeinschaft zu verwirklichen.

Was der Mensch als Möglichkeit in sich trägt, wird ihm zur
Aufgabe, sobald er es erkannt hat. Aus der Erkenntnis der im Besitze
der Vernunft eingeschlossenen Vervollkommnungsfähigkeit ergibt
sich das Ideal einer zukünftigen Vollkommenheit und die Pflicht,
an der Herbeiführung des Idealzustandes zu arbeiten.6' Das ist auch
der eigentliche Sinn des Fortschrittsgedankens des 18. Jahrhunderts.
Sein ursprünglicher Inhalt war Vervollkommnung des Menschen,
die Ordnung der Gesellschaft als eines Kosmos und deren Eingliederung

in den grösseren Kosmos des Universums. Die Fortschrittsidee
ist somit zugleich individualistisch und sozial, beides in untrennbarer

Einheit. Denn die zu erstrebende Vollkommenheit liegt in der
Herrschaft von Vernunft und Tugend, die ihrerseits untrennbar
zusammengehören. Sowohl Vernunft wie Tugend haben zum Inhalt
ihres Strebens die Herstellung der Harmonie, die Vernunft durch
Erkennen, die Tugend durch Handeln. Handeln und Erkennen aber
sind beide unvollkommen und stehen ausserhalb der wirklichen
Harmonie, wenn sie nicht fortwährend vereinigt werden. So ist es

ein Grundgedanke der Zeit, dass Vervollkommnung des eigenen

6) Über die Idee der Vervollkommnung vgl. Lessing, Erziehung des
Menschengeschlechts, besonders §§ 81—85. Der Nachweis des «Fortganges der Menschheit
von der äussersten Einfalt zu einem immer höheren Grade von Licht und
Wohlstand» war die leitende Idee I. Iselins in seiner Geschichte der Menschheit (Über
die Geschichte der Menschheit 17794, S. XXIII), wobei er diesen «Fortgang»
ausdrücklich als Ergebnis der Forschung, nicht als vorgefasste Meinung erklärte.



63

Selbst identisch sei mit der Arbeit an der Vervollkommnung der
Gesellschaft. Handeln in der Welt und Fortbildung der eigenen
Persönlichkeit bedingen sich gegenseitig wie Flut und Ebbe. Das eine
findet in Wahrheit nicht statt, wo nicht auch das andere betätigt
wird. Dieses Streben nach Vervollkommnung war nicht bloss
theoretische Angelegenheit. Der Gedanke einer zu erstrebenden
Vollkommenheit war, auch wenn das Ziel unerreichbar erschien, die
wahre Triebfeder der praktischen Lebensführung bis ins tägliche
Leben und in die politischen Unternehmungen derjenigen, die die
Ideen der Zeit in sich aufgenommen hatten. Diese aber blieben nicht
das Privilegium weniger auserwählter Geister, sondern durchdrangen

gegen Ende des Jahrhunderts eine immer breiter werdende
Schicht von Gebildeten. So entscheidet sich z. B. die Wahl des
Berufes bei dem seiner Aufgabe bewussten Menschen nach dem
Gesichtspunkte, wie er sich am besten in die — noch zu begründende
— Harmonie des Ganzen hineinstellt. In Bodmers «Discourse der
Mahlern» (1721) erscheint zum erstenmal der Gedanke, der junge
Mensch müsse seinen eigenen Charakter studieren und kennen,
bevor er sich zu einem Berufe entscheide oder den Vater über sich
entscheiden lasse.7' Auf der anderen Seite wurde der Beruf immer
zugleich als ein Bildungsmittel des Menschen betrachtet und behandelt.

Das Ziel war und blieb bei jeder Tätigkeit der Mensch selbst,
die allseitige Bildung seiner Kräfte und Anlagen, der Beruf blieb
das Mittel, das Ziel zu erreichen.8'

Für unzählige Menschen wurde es so zu einem unüberwindlichen

Bedürfnis, ohne Rast an der eigenen Entwicklung zu arbeiten.

Selbstbeobachtung und Mitteilung an Freunde waren dazu die
Mittel. Keine Zeit ist so reich an wertvollen und bedeutenden
Tagebüchern und Briefwechseln. Über alle Vorgänge des eigenen Innern
wollte man sich Rechenschaft geben. Nichts kann anderseits mehr
zur Bereicherung und Korrektur des eigenen Wesens beitragen als
Gedanken- und Gefühlsaustausch mit Gleichgesinnten. Erster
Ausdruck dieses Bedürfnisses und zugleich der erste Anreger in dieser

7) 14. Discours.
8) Vgl. den Brief Renggers an seinen Vater, in dem er den Übertritt von der

theologischen zur medizinischen Fakultät begründet: «Meine Gründe für
Standesänderung beruhen auf der Maxime, nach der jeder Beruf sollte beurteilt werden,
ich meine den Grundsatz, dass das Mass von Wirkung und Einfluss auf das Wohl
der Menschen, das man in einem Berufe zu erlangen hoffen kann, die Wahl des

letzteren bestimmen sollte.» (Wydler a. a. O. S. 8, Brief vom 18. 3.1785). Rousseaus
Emile soll ein Handwerk lernen, denn «je lui veux donner un rang qu'il ne puisse
perdre, un rang qui l'honore dans tous les temps; je veux l'elever ä l'etat d'homme».



64

Beziehung waren in der Schweiz wieder die «Discourse der
Mahlern». Als das eigentliche Hauptanliegen der Zeit muss daher die
Erziehung erscheinen. I. Iselin meint: «Die Erziehung ist die grösste
Wohltat, welche der Mensch dem Menschen gewähren kann.
(denn Erziehung heisst) Unsterbliche zur Glückseligkeit
vorzubereiten.»'' Das 18. Jahrhundert wurde das pädagogische Zeitalter par
excellence. Es hat für die Erziehung gedanklich so Dauerhaftes
geschaffen wie die Antike für die Philosophie. Ihr traute man die
Kraft zu, die Welt einem goldenen Zeitalter entgegenzuführen und
lenkte daher auf sie die ganze Aufmerksamkeit. Wie für den
einzelnen der Satz galt «der Mensch kann was er will»10', so war der
Glaube weit verbreitet, dass man aus dem Menschen durch Erziehung

alles machen könne. Daraus ergab sich aber die ernst genommene

Verpflichtung, alles zu tun, um das Beste aus ihm zu machen.
Aus diesen Voraussetzungen ist auch die Stimmung der Zeit zu

verstehen. Das Bewusstsein göttlichen Ursprungs, der Glaube an die
innere Harmonie der Welt, der wohl erschüttert, aber nie besiegt
werden konnte, erzeugte ein Gefühl des Geborgenseins und
Eingebettetseins im Schosse eines Weltalls, das von der unendlichen
Güte des grossen «Vaters» durchdrungen ist. Das Erlebnis des Einsseins

mit Gott und Natur, bei voller Erhaltung der persönlichen
Selbständigkeit, das im Mittelalter nur wenigen Auserwählten
gegeben war, schien sich jetzt, durch seine Ausbreitung etwas verweltlicht

und vergröbert, über die ganze gebildete Menschheit ausgiessen
zu wollen. Eine Stimmung fast religiöser Begeisterung verband
immer weitere Kreise. Doch nährte es sich nicht mehr an religiösen
Vorstellungen, sondern an den wissenschaftlichen und philosophischen

Leistungen des Menschen selbst. Der Mensch, mit allen seinen
Rätseln und Reichtümern, war noch nicht aus dem wissenschaftlichen

Weltbild ausgestossen, er stand immer noch, wenn auch z. T.

nur gefühlsmässig, im Mittelpunkt jeder Weltanschauung. Für eine
kurze Zeit waren die beiden, so schwer zu vereinigenden Elemente,
ohne welche ein menschenwürdiges Dasein nicht möglich ist, die
Fähigkeit zur Begeisterung für Überpersönliches und das Bewusstsein

menschlicher Autonomie, zur Grundstimmung der gebildeten
Menschheit geworden.

So verstehen wir es, wenn uns aus allen Büchern, Schriften, Briefen

dieser Periode ein Dankgesang auf die Herrlichkeit der Welt

9) I. Iselin a. a. O. S.88.

10) Salzmann. S. Bibl. pädagog. Klassiker Bd. 29 S. XLIV.



65

entgegentönt. Ein tiefes Glücksgefühl durchströmt die Zeit, das aus
dem Bewusstsein gespeist wird, dass die Menschheit ihre wahre
Bestimmung erkannt habe und ihr unaufhaltsam entgegengehe. Man
hat diese Stimmung Optimismus genannt. Der Ausdruck ist zu klein
und ausserdem irreführend. Optimismus ist ein meist ungerechtfertigtes,

oberflächliches Vertrauen darauf, dass die Dinge von
selbst einen guten Verlauf nehmen werden. Die Zeit selbst hatte für
ihren eigenen Gefühlszustand den Ausdruck «Glückseligkeit». Die
Glückseligkeit des 18. Jahrhunderts ist ein Glücksgefühl, das darin
besteht, sich in der Welt, im Universum geborgen zu wissen und
zugleich das Bewusstsein haben zu dürfen, an der Vervollkommnung

des Universums selbst als kleiner Mitschöpfer mitwirken zu
können. Es sind in ihm zwei Elemente vereinigt: das Vollbewusst-
sein einer herrlichen Gegenwart, die aber gerade dadurch so
wunderbar erscheint, dass sie in eine noch herrlichere Zukunft zu führen

verspricht, wenn man sich des Glückes der Gegenwart würdig
zu erweisen vermag. Dieses Gefühl führte die Zeitgenossen zusammen,

es begründete Freundschaften, wie deren nie so viele geschlossen

worden sind und nie so tiefe Wirkungen hervorgerufen haben.
Die Freundschaft hatte wieder wie in der Antike den Sinn der
gegenseitigen Erziehung. Das Bewusstsein gemeinsamen Strebens
fand seinen Ausdruck in Gesellschaften und über ganz Europa sich
verbreitenden Freundschaftsbeziehungen, der sogenannten
«Gelehrtenrepublik». In der Schweiz nahm diese Verbrüderung besonders

mannigfaltige Formen an. Das grösste Beispiel dafür ist die
Helvetische Gesellschaft.

Die «Glückseligkeit» des 18. Jahrhunderts konnte die verschiedensten

Färbungen haben und sich an den verschiedensten
Gegenständen entzünden: an dem Bewusstsein moralischen Verhaltens, an
der Betrachtung der Natur, an der Erkenntnis wissenschaftlicher
Wahrheit. So schrieb Rengger seinem Vater 1786: «Das über alles
selige Gefühl der Ordnung, Licht und Ruhe in Kopf und Herz ist
und bleibt doch immer der einzige Maßstab alles menschlichen
Wohlseins, so dass ich gar keinen Sinn dafür habe, wie man noch
einen andern schätzen kann.»11' Gleichzeitig schreibt sein ehemaliger

Zögling, der junge Fellenberg aus Colmar nach einer
Geographiestunde, er könne nicht verstehen, wie seine Mitschüler bei der
Schilderung Islands kalt bleiben. «In mir erweckte die Vorstellung
der Vulkane und Quellen die angenehmsten Empfindungen. Sie er-

11) Wydler, a. a. O. S. 10.



66

innerte mich an die Güte und Allmacht Gottes und an den Dank,
den ich ihm für seine Guttaten schuldig bin. Ich konnte mir das
Glück vorstellen, das wir nach einem tugendhaften Leben geniessen
werden, wenn wir vollkommen glücklich vereint, ihm würdiger danken

können. Die Vorstellung ist unbeschreiblich. Kein reineres
Vergnügen gibt es, als das, das man aus der Betrachtung der Natur
schöpft. Ich kann nicht müde werden, die angenehmen Gefühle und
erquickenden Gedanken zu kosten.»12' Man sieht, dass die Zeitstimmung

leicht eine etwas geniesserische und epikuräische Färbung
annimmt. Man verweilt gerne in dem Gefühle von der Allmacht
Gottes, um es voll zu «kosten». Ein andermal heisst es sogar: «Wie
elend sind die Menschen, die diese Freuden nicht schmecken.»13'
Trotzdem darf die «Glückseligkeit» des 18. Jahrhunderts niemals
mit bloss subjektiver Zufriedenheit verwechselt werden. Im Tiefsten

strömte sie aus dem Gefühl der Harmonie des einzelnen mit
der Welt, «Welt» im natürlichen wie im gesellschaftlichen Sinne.
Dieses Gefühl der Harmonie war die zeitgemässe Form religiösen
Empfindens, es bedeutete den Zeitgenossen, gleichgültig auf
welchem Wege man dazu gelangte, Berührung mit dem Göttlichen. Es

ist deshalb auch nicht denkbar ohne das klare Licht einer wachen
Vernunft und das Bewusstsein, sich auf dem Wege der «Tugend»
zu befinden. Am deutlichsten spricht sich hierüber I. Iselin aus, wo
er über die Glückseligkeit und ihren Zusammenhang mit der
Harmonie der Welt handelt. «So wird erst durch seine Verhältnisse
gegen die Gottheit, erst durch seine Einflüsse in die Glückseligkeit
der Menschen und in die Vollkommenheit des Ganzen der Natur
der Mensch veredelt und zu seiner wahren Würde erhoben.» «Das

Licht, die Ordnung und die Stärke, welche in dem Innern der Seele

herrschen, und ihre Harmonie mit den wohltätigen Absichten der
Schöpfung machen den Menschen jeden Gegenstand nach seinen
mannigfachen Verhältnissen richtig erkennen, schätzen und lieben.»
«Die Grösse der Glückseligkeit eines Wesens wird also durch das
Mass des Lichtes und des Wohlwollens bestimmt, welche es beseelen...

Der erleuchtetste und der tugendhafteste Geist wird also auch
der glückseligste sein. Er wird die vollkommenste Erkenntnis des

Wahren mit der vollkommensten Ausübung des Guten vereinigen.

12) Fellenberg an seine Mutter, 12. 3.1786, Brief im Fellenberg-Archiv, Depositum

im Bundesarchiv Bern (im folgenden zitiert als F. A.).
13) F. A. Fellenberg an seine Mutter, s. d. Vgl. dazu das Buch Ch. G. Salzmanns

«Der Himmel auf Erden», wo er in einem Kapitel von 58 Seiten «Von der
Glückseligkeit, die aus der Betrachtung der Werke Gottes entspringt» spricht (S. 235 ff.).



67

Seine Seele wird auf alles, was sie umgibt, Ströme von Licht, von
Anmut, von Jugendfrische ausgiessen, und der Widerschein der
Heiterkeit und Freude, welche sie auf andere verbreitet hat, wird den
Glanz verstärken, der sie umstrahlt und die Wonne erhöhen, die sie
beseeliget.»14'

Auf dem Bewusstsein, in Harmonie mit den Weltgesetzen einem
höchsten, allgemeingültigen menschlichen Ideale entgegenzugehen
beruht auch die innere Verwandtschaft des 18. Jahrhunderts mit
der Antike. Wer Vorbilder für die neue, bewusste Lebensgestaltung
oder eine Bestätigung für die Möglichkeit das Ideal zu verwirklichen
suchte, fand die Erfüllung in der Antike. Die Stoa lieh dem 18.
Jahrhundert ihre Terminologie, die antiken Republiken wurden
Vorbilder der gesuchten absoluten Gesellschaft, Sokrates der eigentliche

Archetypus des ganzen Zeitalters, das man auch das sokra-
tische genannt hat. In der klassischen Bildung fanden die Gebildeten
der Zeit einen Vereinigungspunkt und eine gemeinsame Basis für
jede Art des Gedankenaustausches. Am deutlichsten tritt die
Verwandtschaft mit der Antike in der Geschichtsschreibung zu Tage.
Wie die alten Geschichtsschreiber suchten auch die des 18.
Jahrhunderts in den geschichtlichen Erscheinungen Offenbarungen eines
ewigen menschlichen Grundcharakters. Wie die antiken, so enthielten

auch ihre Darstellungen zugleich moralisches Urteil über das

Dargestellte und Ansporn und Beispiel für die Lebenden.15' Daher
sind auch Antikisierungen der Gegenwart dem Zeitalter geläufig.
In J. Müller sah die Schweiz ihren «Tacitus», in Zürich ihr «Athen»,
in S. Gessner ihren «Theokrit», in Haller ihren «Cato», in F. U.
Balthasar ihren «Sokrates». Rengger beruft sich in seiner Rechtfertigung

für die Teilnahme an der Politik der Helvetik auf das
Gesetz Solons, dass im Bürgerkriege kein Bürger unbeteiligt bleiben
dürfe.16' Um A. Stapfer zu ehren, sucht Fellenberg Namen der
Antike und nennt ihn einmal einen Aristoteles, einmal einen Anachar-
sis 17'. Selbst der «philosophische Bauer» musste zu einem «Socrate

14) I. Iselin, a.a.O. S. 78—89 (§§ 27—29).
13) Wenn, zum Unterschied von der antiken Betrachtungsweise im 18. Jahrhundert

der Gedanke des Fortschritts die Geschichtsanschauung beherrschte, so bedeutet

dies wohl eine Erweiterung der antiken Geschichtsschreibung, nicht aber einen
Widerspruch zu ihr. Denn im Fortschritte sah man ja nicht eine Wesensveränderung
des Menschen, sondern eine Entfaltung der vom Schöpfer von allem Anfang in ihn
gelegten Kräfte.

16) Rengger, Kleine Schriften, S. 15.
17) Aus Ph. E. Fellenbergs Briefwechsel, herausgeg. von A. Rufer, Rorschach

1945, S. 6.



68

rustique» gestempelt werden, bevor er Weltberühmtheit erlangen
konnte.18'

Die grösste Wirkung von allen antiken Gestalten übte auf das
Zeitalter wohl Sokrates aus. An ihm vor allem entwickelte sich das

neue Persönlichkeitsbewusstsein. An Sokrates lehnten sich Thoma-
sius und Wolff an bei ihrem Kampf um die Befreiung der Vernunft
von der Herrschaft des Dogmas. In Iselins Geschichte der Menschheit

steht er da als die Zentralfigur der ganzen Antike. Die ganze
Geistesentwicklung des Jahrhunderts lässt sich an der Auseinandersetzung

mit Sokrates darstellen. Jede neue Stufe dieser Entwicklung
sah ihn wieder von einer anderen Seite und nahm ihn für ihre
Anschauungen in Beschlag, man könnte mit einem Pradadox sagen:
als höchste Autorität im Kampfe gegen die Autorität. Vor allem
war Sokrates das leuchtende Vorbild und die glänzendste Beglaubigung

aller derjenigen, die für die sittliche Autonomie des
Menschen eintraten.19' Denn Sokrates gab durch seine Persönlichkeit
den unwiderlegbaren Beweis, dass auch ohne Einwirkung eines
Glaubens an jenseitige Vergeltung, aus der reinen Übereinstimmung
des vernünftigen Menschen mit sich selbst eine Lebenshaltung
gewonnen werden konnte, in welcher das sittliche Ideal restlos mit
der Wirklichkeit zur Deckung gebracht wird.

Gegen Ende des Jahrhunderts wurde diese Vorbildlichkeit des

Sokrates immer bedeutsamer. In der ersten Hälfte des Jahrhunderts
hatte sich die Aufklärungsbewegung, soweit sie aufbauend wirkte,
mehr mit der Aufstellung rationalistischer Ideale und Ziele und mit
der Ausbreitung rationaler Bildung befasst. Chrakteristisch dafür
waren die sogenannten «Moralischen Wochenschriften». Das
Hauptproblem der zweiten Hälfte des Jahrhunderts wurde immer mehr
die Frage, wie solche Ideale aus der ideellen Form in die Wirklichkeit

übergeführt werden konnten, d. h. es wurde versucht, von der

neugewonnenen Autonomie aus eine neue menschliche Kultur auf-

18) F. Ernst, Essais 1. Bd., S. 94.

19) Über die Bedeutung Sokrates' für das 18. Jahrhundert s. Benno Böhm,
Sokrates im 18. Jahrhundert. Leipzig 1929. Klopstock, Messias VII 390. A. Stapfer,
De philosophia Socratis. I. Iselin, Gesch. d. Menschh. I. S. 209 ff. M. Mendelssohn,
Phädon (Einleitung). — Über die allgemeine Bedeutung der Antike für das 18.
Jahrhundert am deutlichsten A. Stapfer, Rede bei Eröffnung des politischen Instituts
in Bern, 1792; Die fruchtbarste Entwicklungsmethode der Anlagen des Menschen
zufolge eines kritisch-philosophischen Entwurfs der Culturgeschichte unseres
Geschlechts, in Folge einer Apologie für das Studium der classischen Werke des Alter-
thums.



69

zubauen.20' In verschiedenen Richtungen konnten sich diese
Bemühungen bewegen. Einmal konnte sich die menschliche Energie auf
die Politik werfen, um die dem neuen Bewusstsein unerträglichen
politischen Verhältnisse umzugestalten. Dies war vor allem der
französische Weg, der dann zur Revolution führte. Die entgegengesetzte
Möglichkeit war die bewusste Gestaltung des persönlichen Lebens.
Eben hier ist Sokrates Vorbild und Anreger geworden. An ihm
entwickelte Hamann in den «Sokratischen Denkwürdigkeiten» seinen
Geniebegriff. Sokrates wurde somit auch der Initiator des Sturm
und Drangs, der die rationalistische Allgemeingültigkeit menschlicher

Ideale wieder aufhob. Der Sturm und Drang bedeutete zwar
eine einseitige — obwohl z. T. berechtigte — Auflehnung der
Persönlichkeit gegen jede Autorität, auch diejenige des allgemeinen
Vernunftgesetzes. Doch war er nur möglich auf Grund des

voraufgegangenen Sturzes der alten Autoritäten und er blieb insofern der
Haltung des Jahrhunderts treu, als er mit der Forderung der Zeit
nach menschlicher Autonomie bis zum äussersten Ende ging, indem
er das Recht der Persönlichkeit, in jedem Falle mit sich selbst
übereinzustimmen, auch gegen das Vernunftgesetz wahren wollte. Das
grösste Beispiel für diesen Weg der Selbstverwirklichung ist das
Leben Goethes, welcher in dem als «Klassik» bezeichneten Reifungs-
prozess die Verbindung der selbständig gewordenen Persönlichkeit
mit dem allgemeinen Gesetz wieder suchte und fand. Auf dem
Gebiete philosophischen Denkens ist diese Wiedervereinigung von
Schiller in den Briefen über die ästhetische Erziehung vollzogen
worden. Die Zeit ist überreich an Persönlichkeiten von stärkster
Selbsterziehung, welche die menschliche Autonomie nicht nur
theoretisch anerkannten, sondern sie auch in ihrer eigenen
Lebensgestaltung zu einer restlosen, jeden Augenblick bestimmenden
Verwirklichung führten. Eine eingehende Untersuchung und Verglei-
chung solcher bewusst gestalteter Lebensläufe könnte vielleicht zur
Herausarbeitung eines bestimmten, für die Zeit charakteristischen
Typus des Lebenslaufes führen.21'

Als dritte, die beiden anderen verbindende Gestaltungsaufgabe

20) Auf den Einschnitt in der Mitte des Jahrhunderts macht schon Monnard
aufmerksam in der Fortsetzung von Müllers Schweizer Geschichte. Bd. 12, S. 44
weist er auf die neu einsetzenden Reformversuche besonders im Schulwesen hin,
S. 70 auf das neu entstehende Vereinswesen.

21) Lamprecht, Deut. Gesch., Bd. 9, S. 81. Dieser bewussten Lebensführung
entspricht übrigens eine verfeinerte Fähigkeit, das Individuelle bei anderen
wahrzunehmen, wie sie in den zahlreichen Biographien der Zeit zutage tritt.



70

steht zwischen der politischen und der persönlichen die pädagogische.

In der Mitte des Jahrhunderts beginnen mit den sogenannten

«Philanthropinen» die unzähligen pädagogischen Versuche und
Experimente, die ihre reifste und letzte Ausgestaltung in den
Unternehmungen Pestalozzis und Fellenbergs gefunden haben. Während

in Frankreich das Zeitproblem mehr von der politischen Seite
angefasst wird, sind die pädagogischen Ideen und Versuche mehr
das Werk des deutschen und schweizerischen Geisteslebens.22' Was
aber alle diese so mannigfaltigen und verschiedenartigen
Bestrebungen gemeinsam haben, ist der Wille, dem Menschen die
Herrschaft über sein eigenes Schicksal in die Hand zu geben und ihm
zu ermöglichen, dass er es aus eigener Kraft gestalte. Weniger in
den Grundanschauungen schieden sich die Geister als in der
Methode, die sie für die Vereinigung von Ideal und Wirklichkeit für
angemessen hielten, und durch die grössere oder geringere Tiefe,
mit der sie das gemeinsame Ideal aufzufassen imstande waren.23'

Nach diesen Vorbemerkungen sind wir soweit gerüstet, dass wir
an die Betrachtung des Verhältnisses Fellenbergs zu seiner Zeit
herantreten können.

22) Lamprecht Bd. 9 S. 109. Über die pädagogischen Anregungen der
Helvetischen Gesellschaft, die übrigens auch immer auf die Vorbildlichkeit der Antike
hinweisen s. Morell, Die Helvetische Gesellschaft.

23) Die Gemeinsamkeit der Ziele bei Alt- und Neugesinnten ist wohl am klarsten

dargestellt bei A. Rengger, Über die politische Verketzerungssucht, 1793.
Abgedruckt in den Verhandlungen der helvetischen Gesellschaft.



III. Fellenberg und seine Zeit

Philipp Emanuel Fellenberg (1771—1844) ist zweifellos einer
der markantesten Vertreter der geschilderten Geistesrichtung.
Beide Elemente der Zeit sind in ihm zu voller Entfaltung gekommen:

ein ausgesprochenes Bewusstsein persönlicher Würde,
sittlicher Autonomie und persönlicher Eigenart und anderseits der
unentwegte Wille, das Persönliche mit dem allgemeinen Gesetz in
Übereinstimmung zu bringen. Fellenberg gehört damit in gewissem
Sinne zum Kreise der deutschen Klassiker, was sich u. a. darin
ausspricht, dass Goethe bei der Schilderung der pädagogischen Provinz
Hofwil vor Augen hatte.24' Selten haben sich persönliches Temperament,

Gedankenrichtung der Zeit und allgemein menschliche
Entwicklungsgesetze in so harmonischer und vollkommener Art getroffen

wie in Fellenberg. Für wenige Menschen gilt in so hohem Masse,

was wir von vielen Gestalten des 18. Jahrhunderts sagen können:
dass sie in dem Augenblick geboren sind, der ihrer persönlichen
Entwicklung die grössten Entfaltungsmöglichkeiten bot, dass sie mit
derjenigen Ideenrichtung zusammentrafen, die auch ihrem eigenen
Temperament entsprach. Was als Schicksal von aussen an ihn herantrat,

trieb wie selbstverständlich die Entwicklung vorwärts, die die
angeborenen Kräfte Fellenbergs selbst forderten.

Ort, Zeit und Verhältnisse, in denen Fellenberg geboren wurde,
hätten nicht günstiger sein können. Sein Vater nahm als Angehöriger

des Patriziates und bedeutender Gelehrter eine angesehene
Stellung in Bern ein. Er sass im Grossen Rate, war von 1779—1786
Vogt von Schenkenberg, 1788—1798 Mitglied der höchsten
Behörde der Republik, des Kleinen Rates. So wuchs Fellenberg in
grossen äusseren Verhältnissen auf, die seinem Geiste früh reiche
Nahrung boten. Er konnte Aussicht haben, einst selbst an der
Regierung des grössten Stadtstaates nördlich der Alpen Anteil zu
erhalten. Ein besonderes Glück war es für Fellenberg, dass seine
Eltern zu den fortgeschrittenen Geistern der Zeit gehörten. Seit der
Mitte des Jahrhunderts hatte sich Bern der Aufklärungsbewegung
geöffnet. Die höhere Gesellschaft war in einem geistigen Erwachen
begriffen, das sie dazu befähigte, die von aussen hereindringenden
Ideen von Freiheit, Menschenbeglückung, Fortschritt, allgemeiner

24) K. Muthesius, Goethe und Pestalozzi, Kap. 8, Die pädagogische Provinz.



72

Menschenverbrüderung aufzunehmen und aus ihnen Antriebe zu
Reformen zu gewinnen. Der Vater Fellenbergs stand selbst im
Mittelpunkt aller Reformbestrebungen. Mit jugendlicher Begeisterung,
wie sie dem Zeitalter überhaupt eigen war, schwärmte er für
allgemeine Gleichheit, «Beförderung der Glückseligkeit» und
Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft durch Verbreitung von
Licht und Wahrheit. «Les progres de notre bonheur sont propor-
lionnes ä ceux de nos lumieres» schrieb er an I. Iselin. Charakteristisch

für die Zeit, die in Philosophie und Menschlichkeit immer
zugleich den gefühlsmässigen Genuss suchte, ist sein Ausruf: «Ah,
qu'il serait doux de voir se reunir tous les philosophes!» Er
beschränkte sich aber nicht auf das passive Aufnehmen der Ideen,
sondern nahm tatkräftig Anteil an allen Reformbestrebungen. Diese
bestanden vorerst hauptsächlich im Sammeln der Gleichgesinnten
zur Arbeit an der Verbreitung der Aufklärung. So gründete Vater
Fellenberg selbst in Bern die Patriotische Gesellschaft25', wurde
Mitglied der Helvetischen Gesellschaft und 1786 ihr Präsident. Über
ganz Europa erstreckten sich seine Werbearbeit und seine
Beziehungen. So war er persönlich bekannt mit Wieland, Helvetius,
Diderot, Turgot, Mirabeau. Herder und Beccaria standen in Beziehung

zu der Patriotischen Gesellschaft. Fellenberg gehörte zu den
Bernern, die zu Rousseau wallfahrten, als er sich in Neuenburg
aufhielt, und für ihn hatte er eine Begeisterung, die sich auf den Sohn
übertrug. Rousseau wurde in der Familie nur Jean Jacques genannt.

So war der Vater Fellenbergs wohl imstande, dem Sohne die
Augen für die Mängel der Zeit zu öffnen und ihn selbst in die
Gedankenwelt der Zeit einzuführen. Durch ihn und durch seine
Zugehörigkeit zum Patriziat hatte der Sohn die Möglichkeit, mit den
bedeutendsten Männern in persönliche Berührung zu kommen, wie
er denn schon als Knabe durch seinen Vater mit Pestalozzi bekannt
wurde. Auch seine Mutter wirkte in ähnlicher Weise auf ihn ein.
Sie weckte in ihm die Liebe zur geplagten Menschheit und zu
republikanischer Freiheit. — Die elterliche Erziehung wurde ergänzt
durch den Unterricht A. Renggers, eines der reinsten und klarsten
Vertreter der schweizerischen Aufklärung. Rengger vertrat gegenüber

dem noch aristokratischen Reformer D. Fellenberg schon die
fortgeschrittene Richtung der «Patrioten», die im Gegensatz zu
denjenigen, die sich mit einer moderneren Erziehung der Aristokratie

25) S. W. F. v. Mülinen, Daniel v. Fellenberg. u. d. Patriot. Gesellsch. Neuj. bl.
des hist. Vereins des Kantons Bern 1901.



73

begnügten, schon die Notwendigkeit einer gründlichen Volksbildung
einsahen.26'

Zeitlebens hat Fellenberg seinen Eltern sowie Rengger die
grösste Dankbarkeit bewahrt.27' Er bezeugt immer wieder, dass er
die ihm zuteil gewordene Erziehung als eine unbegreifliche Gnade
der Vorsehung betrachten müsse. Seine Äusserungen zeigen alle, wie
er die Ideen, aber auch die ganze Stimmung der Zeit vollständig in
sich aufgenommen hat, wie sie ihm zur zweiten Natur geworden
sind. Die ganze Überschwänglichkeit in der Hoffnung auf ein
goldenes Zeitalter, das Gefühl für die Harmonie der Welt, das Bedürfnis

nach Freundschaft, nach Austausch von Gedanken und
Gefühlen, das unermüdliche Briefeschreiben, das Bemühen um
Selbsterkenntnis, die Begeisterung für Freiheit und Gleichheit, alles was
den Geist der Zeit ausmacht, findet sich auch bei Fellenberg
wieder.28' Was ihn aber zu einem Vertreter seiner Zeit von selbständiger

Bedeutung macht, ist seine bis ins letzte bewusste Art der
Lebensgestaltung, in der er versucht, die Ideale der Zeit restlos in
Wirklichkeit überzuführen. Fellenberg schliesst sich als einer der
bedeutendsten an die Reihe der grossen bewussten Selbsterzieher
des 18. Jahrhunderts. Sein Lebenslauf erhält dadurch — mit allen
Einschränkungen selbstverständlich, die durch persönliches Temperament

und Begrenztheit der Möglichkeiten des Einzelmenschen
bedingt sind — für die Zeit typische Bedeutung, er wird zu einer
Art sichtbar gewordenen Zeitgeistes, zu einem charakteristischen
Merkmal der Zeit, das in seiner Bedeutung gleichwertig neben Werken

der Kunst oder der Politik steht.
Doch zu dieser bewussten Selbstgestaltung, seinem eigensten

Werke, haben Fellenberg die Verhältnisse den Weg nicht geebnet.
Im Gegenteil: schwere Kämpfe und Auseinandersetzungen mit den
Kräften und auch mit den Versuchungen seiner Umwelt sind ihm
nicht erspart worden, und wie so mancher Grosse musste er seine
Ideen und seine Lebenshaltung der Umgebung gleichsam abtrotzen.
Dies gilt nun, scheinbar paradoxerweise, trotz der eingangs betonten

Übereinstimmung von persönlichem Temperament und
Zeitideen. Wir möchten, um das Verhältnis deutlicher zu machen, drei
Sphären innerhalb der Umwelt Fellenbergs unterscheiden. Die erste
ist das Vaterhaus, die Familie. Durch die Bildung und die Bezie-

26) Vgl. die anonyme Zuschrift Renggers an die Helvetische Gesellschaft 1786

über einen helvetischen Volkskalender, in der er auch schon auf Pestalozzi hinweist.
27) Fellenberg über Rengger s. Wydler a. a. O. S. 5 ff.
28) S. Rufer, Fellenbergs Briefwechsel und die S. 16 zitierte Briefstelle.



74

hungen seiner Eltern kam Fellenberg, wie wir gesehen haben, in
Berührung sowohl mit den Ideen wie mit den führenden Persönlichkeiten

der Zeit. Aber eines konnte ihm die Familie nicht geben,
was seinem nur das Unbedingte anerkennenden Charakter unab-
weisliches Bedürfnis war: das Vorbild einer unbedingten,
kompromisslosen Verwirklichung. Er beklagt sich selbst darüber, dass seine
Eltern, für die er immer allerhöchste Achtung und Liebe zeigte, ihm
doch in diesem letzten Bedürfnis nicht voll Genüge tun konnten,
dass sie ihn während einer gewissen Epoche seiner Entwicklung,
trotzdem sie weitherzig genug waren, ihm Freiheit zur Wahl seines

Weges zu lassen, doch nicht verstanden.
Die zweite Sphäre, innerhalb welcher die erste eingeschlossen

liegt, bilden die äusseren politischen und sittlichen Verhältnisse der
Schweiz und insbesondere Berns. Diese Verhältnisse stiessen Fellenberg

ab mit einer Gewalt, die oft bis zum Ekel ging. Gerade im
Gegensatz zu der nach seinem Gefühl frivolen und verkommenen
äusseren Umgebung entwickelte Fellenberg die ungeheure Konsequenz

seiner eigenen Haltung. Aber diese Umgebung hatte auch ihre
Versuchungen. Fellenberg spürte die Kraft in sich, auf dem Wege
der Karriere, den seine Altersgenossen einschlugen, mit Leichtigkeit

bis zu den höchsten Gipfeln zu steigen. Im Verzicht auf diesen
Weg liegt auch eine Überwindung eigener Gelüste.

Sowohl die Familie wie die politische Umwelt werden aber von
einer noch umfassenderen, dritten Sphäre umschlossen, als welche
die geistige Atmosphäre der Zeit zu betrachten ist. Sie enthielt die
im vorigen Abschnitt gekennzeichneten Ideen und die ihnen
zugrunde liegende Stimmung und Gesinnung. Mit dieser Sphäre kam
Fellenberg in Berührung durch den Verkehr mit den führenden
Geistern der Zeit und durch das Studium der zeitgenössischen
Philosophie. Dies ist nun diejenige Sphäre, mit der sich Fellenberg in
Einklang fühlte und der er selbst einen neuen Ton von solcher
Macht einfügte, dass er die Harmonie noch voller erklingen liess,
als sie ohne ihn erklungen wäre.

Der erste grosse Wendepunkt im Leben Fellenbergs war der
Aufenthalt in dem Erziehungsinstitut Pfeffels in Colmar 1785/86. Hier
erwachte er zur selbständigen Persönlichkeit und wurde sich des

Gegensatzes zu seiner näheren Umgebung bewusst. Nach seiner
Rückkehr erwirkte er von seinen Eltern die Erlaubnis, seine
Weiterbildung in eigene Hände zu nehmen und unterzog sich nun während
zehn Jahren einer Selbsterziehung von unerhörter Härte, Energie
und Intensität. Teils studierend, teils arbeitend oder beobachtend



75

durchwanderte er die Schweiz und Deutschland. Sowohl die höchsten

philosophischen Ideen der Zeit wie die materiellen
Existenzbedingungen der niedrigsten Gesellschaftsstufen wollte er durch
eigenes Studium oder eigene Anschauung kennenlernen, um für
seine Lebensaufgabe in jeder Beziehung gerüstet zu sein. So machte
er sich auf der einen Seite gründlich bekannt mit der Gedankenwelt

von Kant, Herder, Rousseau, Pestalozzi, Fichte, um nur die
wichtigsten zu nennen. Auf der anderen Seite verschaffte er sich
einen ebenso gründlichen Einblick in die sozialen Verhältnisse aller
Gesellschaftsschichten und ihre Mängel und Bedürfnisse.

Das Gedankenleben Fellenbergs wird so zu einem getreuen Spiegel

der Bildung seiner Zeit. Doch wenn auch Grundsätze und Ideen
Fellenbergs der bereits vorhandenen Bildung der Zeit entstammen,
so sind sie doch so gründlich angeeignet und so intensiv durchdacht,

dass sie zu seinem vollen Eigentum geworden sind. Ähnliches
lässt sich nun von dem Lebenslaufe Fellenbergs selbst sagen. Durch
seine energische Loslösung von der Vormundschaft der Familie und
seine Arbeit der Selbsterziehung erfüllt Fellenberg auf seine eigene,
persönliche Art und Weise ein Entwicklungsgesetz, das der ganzen
abendländischen Menschheit eigen ist. Der naturgemässe Lebenslauf
des abendländischen Menschen enthält im grossen gesehen drei Stufen.

Die erste ist die Kindheit, die Zeit unbewussten Wachstums im
Schosse der Familie. Die zweite Periode ist diejenige der Wanderschaft,

der Weitläufigkeit, wo sich der Mensch, der bisher ein
Geschöpf der Natur und der Umwelt war, zu einem Geschöpf seiner
selbst macht und sich zugleich die Kenntnis der Welt, in der er zu
leben hat, aneignet. Als dritte Stufe folgt die Beschränkung und
Konzentrierung auf eine bestimmte Tätigkeit, den Beruf, das
Lebenswerk. Dieser Lebenslauf erscheint in den mannigfaltigsten
Gestalten. Im Mittelalter erscheint er geradezu als soziale Ordnung in
der Stufenfolge von Page, Knappe und Ritter, oder in der Folge
von Lehre, Wanderschaft und Meisterschaft bei den Handwerkern.
Der Schweizer hatte die Möglichkeit, die zweite Stufe als Söldner
zu absolvieren, der Kaufmannssohn oder der junge Patrizier als

Offizier in fremden Diensten. Andere Metamorphosen dieses

Entwicklungsrhythmus sind die Wanderzeit des Studenten oder die
modernen Jugendbewegungen. Bei Fellenberg sind die drei Stufen
so ausgeprägt wie bei kaum einem Menschen: zuerst die Jugend in
glücklicher Geborgenheit in der Familie; dann die Wanderjahre, die
1786 mit einer fast gewaltsamen Plötzlichkeit und Bewusstheit
einsetzten und von etwa 1793 an in ein Vorbereiten der eigenen Le-



76

bensaufgabe übergehen; 1799, nach dem Fall der alten Eidgenossenschaft

dann das ebenso bewusste Ergreifen einer ganz bestimmten
Lebensaufgabe, an der Fellenberg bis zu seinem Tode festgehalten
und mit heiligem Eifer fortgearbeitet hat. So entspricht der Lebenslauf

Fellenbergs zwar dem Typus des allgemeinmenschlichen
Lebenslaufes, wie seine Gedanken diejenigen seiner Zeit widerspiegeln.

Aber die allgemeinen Probleme und den typischen
Lebensrhythmus erlebt Fellenberg so persönlich und intensiv, wie wenn
er der erste und einzige Mensch wäre, der daran Anteil hat, und
er gibt durch sein feuriges Temperament und die Energie, die
unerbittliche Strenge und die originelle Form der Durchführung allem
Allgemeinen einen einmaligen und persönlichen Charakter.

Mitten in die Zeit intensivster, geradezu fanatischer Selbstbildung

fiel der Ausbruch der französischen Revolution, ein für
Fellenberg wie für alle Gebildeten der Zeit aufwühlendes Ereignis. Es

schien, als ob das Ideal menschlicher Freiheit und Brüderlichkeit,
auf das die Gedanken aller Besten gerichtet waren, jetzt Wirklichkeit

werden sollte. Jeder Mensch war aufgerufen, seine eigenen
Kräfte zu sammeln, sie zu prüfen und das Seine zur Lösung des
Zeitproblems beizutragen. Zum persönlichen Bedürfnis nach einer
Tätigkeit im Dienste der Menschenbeglückung trat somit noch der
äussere Antrieb und zugleich die beglückende und die Kräfte
anspornende Aussicht, dass die ungeahnt rasche und tiefgehende
Umwälzung aller Verhältnisse einer solchen Tätigkeit bisher
unbekannte Möglichkeiten des Erfolges bieten würde.

Die Hoffnung auf ein rasch eintretendes goldenes Zeitalter
wurde allerdings bald enttäuscht durch die Ausartung der Revolution

in Terror und blutige Anarchie. Diese Enttäuschung bedeutete
für alle bisherigen Anhänger der revolutionären Ideen eine eigentliche

Charakterprüfung.29' Es fragte sich, ob Ideen, die zu solchen
Ergebnissen führten, nicht im Grunde falsch sein müssten. Die
wenigsten kamen schon damals zu einem solchen Resultat. Wer aber
trotz der Ausartung der Revolution an ihren Ideen festhielt, musste

29) Über die Wirkung der Revolution s. Alfred Stern, Der Einfluss der
französischen Revolution auf das deutsche Geistesleben. Über die menschliche Wirkung
der Revolution s. Einleitung der Memoiren der Frau Roland (Deutsche Ausg. 1844,
S. VI) «Die französische Revolution, deren Ausschweifungen noch immer benützt
werden, um alle vom Herkömmlichen abweichenden Ideen in Misskredit zu bringen,

hat gerade dadurch der Menschheit den wesentlichsten Dienst geleistet, dass sie

den einzelnen Veranlassung ward, aus den Kreisen, die Gewohnheit und Selbstsucht

um jeden zieht, herauszutreten und sie zu grösster Kraftentwicklung zwang».



77

diese in zwei Richtungen vertiefen. Erstens musste er sich des
Unterschieds zwischen Ideal und Wirklichkeit bewusst werden. Die
naive Annahme, dass das Ideal mittels einiger Dekrete verwirklicht
werden kann, musste sich umwandeln in die reifere Anschauung,
dass das Ideal nur Richtpunkt sein kann. Damit werden wir auf den
zweiten Punkt geführt. Eine Zeit, die sich nirgends mit dem
Zufälligen begnügte, die alle Erscheinungen auf das Grundsätzliche
zurückzuführen strebte, konnte sich nicht mit der blossen Tatsache
des Scheiterns der Revolution begnügen. Die Ursachen müssten wieder

im Grundsätzlichen gesucht werden: im Wesen des Menschen
oder in der allgemeinen Gesetzlichkeit des politischen Lebens,
welche auch die logische Notwendigkeit des Scheiterns der
übertriebenen Hoffnungen erwies. So wurde gerade die Enttäuschung
über den Verlauf der Revolution zum stärksten Ansporn, alle Kräfte
zum Kampfe für das Gute anzuspannen. Die Frage, wie das Ideal
verwirklicht werden kann, musste von neuem die Geister beschäftigen,

und neue Wege und Antworten wurden notwendig.
Ausserdem zog mit der Entartung der Revolution auch die

Gefahr für die Schweiz herauf, dass sie der zum Raubtier gewordenen
französischen Republik zur Beute fallen könnte. Fellenberg war
einer der ersten, die diese Gefahr klar erkannten und zugleich den

einzigen Weg wiesen, auf dem eine Rettung möglich gewesen wäre:
den Weg der Reformen, durch die die Schweiz nicht nur Frankreich

den Vorwand für einen Angriff genommen hätte, sondern auch
die eigenen Kräfte für einen etwa doch noch notwendigen Widerstand

hätte mobilisieren können. Mit dem ganzen Feuereifer seiner
Persönlichkeit setzte sich Fellenberg für diese Aufgabe ein.
Unermüdlich war er bemüht, die «Freunde der Wahrheit» zu sammeln,
die Gleichgesinnten zusammenzuschliessen und die Möglichkeiten
einer durchgehenden Reform zu besprechen. Entscheidenden Erfolg
haben diese Bemühungen nicht gehabt. Um so bedeutsamer sind sie
als Schritte der Reifung und der persönlichen Durchbildung Fellenbergs.

Doch die schwerste Prüfung stand Fellenberg noch bevor im
Erlebnis des Zusammenbruchs von 1798. Er hatte alles getan, ihn zu
verhindern, oder, wenn er unabwendbar war, ihn doch zu einem
der alten Eidgenossenschaft würdigen heroischen Untergang werden
zu lassen. Keiner hat den Sturz tiefer empfunden als Fellenberg. Er
wurde davon betroffen im Alter von 27 Jahren, in einem Alter also,
da äussere Schicksalsschläge noch heftiger wirken als später, da

aber doch schon die Reife vorhanden ist, sie völlig zu verarbeiten



78

und in Kraft umzuwandeln. Es ist ein Alter, in dem häufig
entscheidende Entschlüsse gefasst werden. Goethe kam mit 27 Jahren
nach Weimar, Herder nach Bückeburg. Beide haben damit ihrem
Leben die entscheidende Richtung gegeben. Eine ähnliche Bedeutung

haben die Jahre 1798/99 für Fellenberg. Was bisher theoretisch
für ihn schon feststand, dass nämlich der Wert des Menschen allein
auf seinem inneren Wesen beruht, dass er unabhängig ist von allem
Äusseren, dass er nur auf das zählen kann, was er selbst schafft und
ist, das wurde durch den Zusammenbruch persönliches Erlebnis. Die
Unzuverlässigkeit aller äusseren Stützen, theoretisch längst erkannt,
hatte sich in der Wirklichkeit erwiesen. Die Frucht dieses Erlebnisses

ist die Gründung von Hofwil, durch die Fellenberg nun, nachdem

ein Wirken im Grossen sich als unfruchtbar erwiesen hatte,
seinen eigenen Beitrag zur Lösung der Zeitfragen zu geben dachte.

Die Hofwiler Unternehmung ist das gemeinsame Ergebnis der
Lebenserfahrung Fellenbergs, seines persönlichen Charakters und
der Bildungsideale seiner Zeit. Die ersten Keime dazu müssen also
da zu suchen sein, wo Fellenberg sich seiner eigenen Fähigkeiten
und deren Grenzen bewusst geworden war und zugleich die
Zeitideen völlig in sich aufgenommen hatte, d. h. gegen Ende der
Studien- und Wanderjahre. Bei einer Persönlichkeit von der Bewusstheit

und Konsequenz Fellenbergs kann es nicht anders sein, als dass
sie sich über ihre Stellung in der Welt in unermüdlicher und
unerbittlicher Denkarbeit volle Klarheit zu schaffen versucht und dass

sie sich ihre Aufgaben nur auf Grund selbsterworbener Welt- und
Selbsterkenntnis stellt, wenn sie aber einmal gestellt sind, dann
unerschütterlich daran festhält und sich gegen jeden Widerstand
durchzukämpfen bereit ist. — In der Tat können wir verfolgen, wie
Fellenberg etwa in seinem 23. Jahre beginnt, die Summe seiner
bisherigen Existenz zu ziehen und seine Zukunftspläne auszubauen.
Die Auseinandersetzung mit der Umwelt und dem eigenen Charakter

wird immer grundsätzlicher, bis er seine Stellung in der Welt
nach allen Richtungen und für alle Zukunft festgelegt hat. Diesen
Zukunftsplänen haben wir uns nun zuzuwenden.



IV. Fellenbergs Lebensplan

Aus den Jahren 1794 und 1795 liegen einige Schriften vor, die
uns die Entstehung von Fellenbergs Lebensplan anschaulich machen.
Es sind Schriften, die Fellenberg an wenige auserwählte Vertraute
richtete und die eine vollständige Übersicht über seine
Weltanschauung und Lebensziele enthalten. Im März 1794 schrieb er
zwei Briefe an einen ungenannten Freund, der über seine Reife
staunte und von ihm zu lernen wünschte. Im Mai und September
1795 schrieb er zwei Aufsätze nieder, betitelt «Reflexion sur le
bonheur domestique», die er seiner Freundin Mme de Corcelle
vorlegte.30'

Betrachten wir zunächst die Briefe von 1794. Drei Gegenstände
sind es, die Fellenberg da behandelt: erstens sein vergangenes
Leben, zweitens die Lehren, die er aus seinen Erfahrungen gezogen hat
und die sein Lebensziel bestimmen, und drittens die Wege, auf
denen er nach gründlichem Abwägen der eigenen Fähigkeiten zu
diesem Ziele zu gelangen trachtet. Die Stellung Fellenbergs zu seinem
bisherigen Leben wird uns später noch zu beschäftigen haben. Hier
soll uns zunächst seine Zielsetzung beschäftigen. Auf den ersten
Blick hat sie, wenn man sie mit den in seiner Zeit geltenden Ideen
zusammenstellt, nichts Auffälliges. Als sein letztes Ziel erklärt
Fellenberg «le perfectionnement moral», als die höchste Pflicht
«l'amour de la vertu». Gleich der erste Schritt über das Allgemeine
hinaus aber enthüllt den Kern des Fellenbergischen Temperaments
und weist auf die Grundstimmung, die über dem ganzen Tun und
Leben Fellenbergs steht. Als Mittel zu der Vervollkommnung nennt
er «l'activite qu'on deploie pour ses semblables. En s'oubliant soi-
meme on travaille pour soi.» Wir fassen hier vielleicht die Stelle im
Charakter Fellenbergs, welche die Bewunderung und Anhänglichkeit,

die ihm seine Umgebung entgegenbrachte, selten zu voller
Liebe werden liess. Der Zweck der grossartigen und unermüdlichen
Tätigkeit, die Fellenberg im Dienste der Menschheit entfaltete,
blieb vielleicht zu sehr die bewusste Förderung eigener
Selbstvervollkommnung, so dass er immer wieder zu Widerspruch und Kritik

30) Alle vier Schriften im F. A., die Briefe von 1794 sind Beilagen zu dem Briefe
vom 3.2.1796 an Frl. Tscharner, seine spätere Frau (Kopien). Die Aufsätze von
1795 finden sich im Faszikel «Reflexions sur le bonheur domestique».



80

reizte, da sich die ihm Anvertrauten nicht bloss als Selbstzweck,
sondern immer zugleich als Mittel zur persönlichen «Vervollkommnung»

ihres Wohltäters behandelt fühlten. Anderseits muss
anerkannt werden, dass Fellenberg einen heroischen und nie
ermüdenden Kampf zur Überwindung einer einseitigen Ichbezogenheit
führte, der aber nur den tiefer Sehenden, wie Th. Müller, erkennbar
war, die deshalb deutlich zwischen dem irdisch Leidenschaftlichen
und Unvollkommenen in Fellenberg und dem Ideal, das um seine

Verwirklichung rang, unterschieden.31'

Es kommt nun zunächst darauf an, diejenige konkrete Tätigkeit
zu suchen, die am sichersten den Weg der Vervollkommnung führen
wird. Mit der grössten Gewissenhaftigkeit prüft Fellenberg diese
Frage und kommt dann zu einem recht eigenartig anmutenden
Schlüsse. «Par des meditations longtemps müries», sagt er, habe er
sich überzeugt, dass zunächst die seinem Temperament angemes-

31) Dieser Zug war es auch, der Gotthelf von Fellenberg zurückstiess. In dem
Briefe an Th. Müller vom 8.2.1839 schreibt er: «Bewundern würde ich ihn wie
wenige, wenn es ihm gelungen wäre, mit seiner Aufgabe (der Erziehung) sich selbst
heraufzuziehen auf die Höhe, dass mit der Kraft die Milde sich gepaart und seiner
Konsequenz die Liebe den Weg gebahnt hätte. Aber F. stählte nur seine
Naturanlagen, und das Element, welches einzig wahrhaft menschlich bindet und bildet,
suchte er nicht — die Liebe. Daher die in diesen Kreisen nie aufhörenden Kämpfe
(gemeint sind die Zwistigkeiten innerhalb der Institute von Hofwil), daher das

beständige Hinaufrollen des Steines, der immer wieder zurückfällt, das heisst, nicht
in Bezug auf das entsumpfte Land, das bleibt vortrefflich, nicht in Bezug auf die
erbauten Räume, die sind grossartig zweckmässig, aber in Bezug auf die Menschen,
die in diesen Räumen walten oder aufwachsen sollen. Unermüdlich wälzt Herr F.
den Stein, und unerbittlich, ich möchte fast sagen unmenschlich tritt Herr F. nieder,
was er sich hemmend im Wege glaubt; und ich möchte sagen, fast dämonisch braucht
er Menschen zu seinen Zwecken, unbekümmert, welches Los ihrer warten werde,
wenn er sie gebraucht.» Gotthelf, Volksausgabe von Vetter, Ergänzungsband zu
Band 1—10, S. 125. Oder im Nekrolog in seinem Kalender: «Wohl selten fand der
Tod einen, der so viel geschaffen, mit eiserner Kraft das Geschaffene erhalten und
regiert hatte wie F. Er beugte die Natur seinem Willen (Aber:) Wie er den
Boden entsumpfte, wollte er die Menschheit entsumpfen, vergass aber zuweilen den
Unterschied zwischen beiden, dass im Menschen ein Wille lebt, während der Boden
eine unvernünftige Kreatur ist...» — Vgl. das Urteil Th. Müllers, seines langjährigen

Mitarbeiters in Hofwil: «Ich habe von jeher die Doppelnatur Ihrer
ausserordentlichen Individualität in meinem Innern zu trennen gesucht. Über die eine
Seite Ihres Wesens schweige ich; denn ich bin nicht zum Richter über Sie bestellt,
Über die andere, durch welche Sie der Geschichte angehören, steht mir eher ein
Urteil zu.» Zit. nach K. R. Pabst, Th. Müller, 2. Band, S. 10. Aarau 1862. — Schon in
den Briefen Fellenbergs von der Schweizer Reise 1793 fällt es auf, wie er oft die
Menschen danach beurteilt, was sie für ihn bedeuten können. Sätze wie «Cet homme

me sera d'une grande ressource» sind nicht selten.



81

sene Sphäre der Wirksamkeit nur im Familienleben zu finden sei.
«La base de mon bonheur seront d'heureuses relations domestiques.»
So wird sein Brief zu einer Art von «proffession de foi sur le
mariage». Denn damit die Ehe die ihr zugewiesene Aufgabe erfüllen
kann, müssen an sie die höchsten Anforderungen gestellt werden.
Es kommt darauf an, dass sie in erster Linie auf geistiger und
seelischer Übereinstimmung beruhe und nur nach reifster Prüfung und
mit vollem Bewusstsein ihres Sinnes eingegangen werde. «Je veux
epouser des qualites personnelles. Je cherche une personne dont
le cceur soit bien ne dont le bon sens sache distinguer le beau et
le bien qui ait la sante du corps qui entretient celle de 1'äme
Le succes du mariage depend de l'union etablie par la persuasion et
la conviction commune.» Aber Fellenberg denkt nicht etwa daran,
sich für immer von der Welt in ein Idyll zurückzuziehen. Der Sinn
der Ehe, wie er sie versteht, liegt in folgendem: «en remplissant mes
devoirs particuliers je me prepare ä ne pas manquer aux obligations
publiques». Ja, Fellenberg denkt zu diesem Zeitpunkt noch an
eigentliche politische Tätigkeit. Daher vernachlässigt er auch
äussere Bedingungen nicht: «Je cherche une femme dont la fortune
et les relations m'aideraient dans ma carriere politique.» Aber auch
in der öffentlichen Tätigkeit ist es nicht der Erfolg, der Fellenberg
lockt, sondern die sittliche Befriedigung, welche im Dienste der
Menschheit geleistete Arbeit schenkt. Diese Befriedigung erlangt
nur der, der sie in der Tätigkeit selbst sucht und sich von allem
Äusseren unabhängig macht. «II faut se rendre independant des
hommes et des choses.» Das Mittel dazu ist «le contentement que
donne la vertu et la religion».

Wir sehen in dem 23jährigen Fellenberg eine abgeschlossene
Persönlichkeit vor uns, von festen, aus eigener Lektüre, Erfahrung
und Gedankenarbeit gewonnenen Grundsätzen. Sie entsprechen dem
stoischen Ideal, welches das 18. Jahrhundert, ins Christliche
umgedeutet, wieder aufgenommen hat, nach dem die «Glückseligkeit»
des Menschen in der Unabhängigkeit von allem Äusseren und der
Gestaltung des eigenen Wesens gesucht wird. Erstaunlich könnte ein
derartiges Ideal bei einem Menschen von 23 Jahren erscheinen,
zumal da es sich! nicht um eine Lesefrucht, sondern um selbsterarbeitete

Gedanken handelt. Und in der Tat geht Fellenberg ein wesentlicher

Zug der Jugendlichkeit ab: die Fähigkeit unmittelbarer
Hingabe an die Gegenwart. Bei allen Überlegungen bezieht er schon
eine ferne Zukunft ein und hat zugleich einen Erfahrungsreichtum
zur Verfügung, der demjenigen eines 50jährigen gleichkommt. Die-



82

ser Reichtum ergibt sich nicht aus einer aussergewöhnlichen
Mannigfaltigkeit des äusseren Schicksals, sondern ist das Ergebnis einer
aussergewöhnlichen Intensität und Leidenschaft der Erkenntnis, die
rastlos arbeitet und bei jeder kleinsten Beobachtung bis zum Grund
ihres Wesens bohrt.

Die frühe Reife Fellenbergs erweist sich vor allem in der Illu-
sionslosigkeit, dem Realismus, der die Darstellung des Ideals
begleitet. «Je ne reve pas un äge d'or. La perfection ne se trouve que
chez l'etre supreme.» Aber dies ist nicht die Resignation der
Enttäuschung oder erlahmter Kräfte, sondern die männliche Resignation

der Selbsterkenntnis, der Erfahrung und der Einsicht in die
Reichweite und Grenze der eigenen Kräfte. Es ist also eine
Resignation, die zur Quelle wahrer Tatkraft und Glückseligkeit —
wenn wir diesen Ausdruck des 18. Jahrhunderts beibehalten wollen
— wird. «II ne faut pas trop attendre de nous. Les esperances frus-
trees sont les ennemis de notre bonheur.» Was man aber tun könne
und solle, ist «menager les moyens de surpasser les esperances». Die
Einsicht in die Unvollkommenheit von Welt und Mensch führt zu
dem mutigen Entschluss: «Je veux tout faire pour compenser les

imperfections humaines et adoucir les amertumes que je prevois.»
Gerade die Erkenntnis der Unvollkommenheit der Welt ist der
stärkste Ansporn zu unermüdlicher Tätigkeit. Nur unausgesetzte
Willensanstrengung kann den Menschen, der das Ideal nicht zu
erreichen vermag, wenigstens dauernd auf dem Wege dazu festhalten.
Tätigkeit ist für Fellenberg der Kern des Lebens, daran hat er
geradezu fanatisch festgehalten, aber eine Tätigkeit, die stets von der
«vertu» gelenkt und auf sie gerichtet bleibt.

In den zwei Schriften aus dem Jahre 1795 führt Fellenberg seine
Gedankenarbeit weiter, und zwar in zwei Richtungen. Erstens
erfahren seine persönlichen Ziele eine immer grundsätzlichere,
schliesslich bis ins Metaphysische reichende Begründung. Zweitens
arbeitet er das zunächst nur angedeutete Lebensziel zu einem bis
ins einzelne gehenden Lebensplan aus, den er später schrittweise
und konsequent in die Wirklichkeit übergeführt hat. — Diese zwei
Aufsätze legte Fellenberg seiner älteren Freundin Mme de Corcelle
vor. Sie war eine der wenigen Persönlichkeiten, die Fellenberg von
Anfang an verstanden, denen er deshalb seine innersten Gedanken
offenbarte. Trotzdem er ein fast masslos zu nennendes Bedürfnis
hatte, seine Gedanken und Gefühle niederzuschreiben und mitzuteilen,

so wählte er doch seine Leser sorgfältig aus. Denn nichts
hasste Fellenberg so sehr wie grosse Worte, denen nicht unmittelbar



83

die Tat folgte. Nur wer geneigt war, aus Verständnis und Vertrauen
zu seiner Persönlichkeit seine Gedanken ernst zu nehmen, wurde
gewürdigt, sie zu erfahren. Auch in dem Bedürfnis der schriftlichen
Mitteilung trifft sich eine ganz persönliche Anlage Fellenbergs mit
einer Erscheinung der Zeit. Schon der 16jährige in Colmar kennt
kein grösseres Vergnügen als nach Hause zu schreiben und keine
grössere Enttäuschung als das Ausbleiben von Briefen. Doch behält
seine Art sich mitzuteilen eine ganz ausgeprägt persönliche Note.
Trotzdem kaum ein Gedanke geäussert wird, der nicht der Zeit
geläufig ist, steht kein Satz in den Schriften Fellenbergs, der nicht aus
allerinnerster Überzeugung stammt und persönlich erarbeitet und
durchempfunden ist. Immer spricht aus seinen Schriften das Königliche

seines Charakters, das Pestalozzi so grossen Eindruck gemacht
hat. Sie teilen mit aus einem übermächtig sprudelnden Quell von
Gedanken, aus der Überfülle eines heissen Herzens, eines kochenden

Innern, aber sie bitten nicht um Bereicherung durch den
andern, sie bitten nur um Berichtigung, Abkühlung zu starken Feuers
oder um Bestätigung und Bestärkung in schon fest gefassten
Ansichten.

Auch die Verwandtschaft mit dem antiken Geist, die der ganzen
Zeit eigen war, erscheint bei Fellenberg nicht als Nachahmung oder
blosses Mitschwingen in einer allgemeinen Bewegung, sondern als
innerster Ausdruck der eigenen Persönlichkeit. Das zeigt sich z. B.
darin, dass Fellenberg in der französischen Sprache ein seinem Wesen

angemessenes Instrument der Gedankenmitteilung fand. Das
Französische hat er nicht etwa von Kind auf besessen. Er hat es mit
ziemlicher Mühe lernen müssen, wie seine Briefe aus Colmar zeigen.
Noch aus Sempach (1787) schreibt er seinem Vater deutsch, wenn
er ihm Wesentliches zu sagen hat und verspart das Französische,
das er übungshalber auch verwendet, auf weniger wichtige Gelegenheiten.

Seitdem sich aber Fellenberg der Eigenform seiner Existenz
bewusst geworden war, brauchte er zur Äusserung seiner tiefsten
Gedanken die französische Sprache. Es ist dies um so bemerkenswerter,

als der innere Gehalt seiner Bildung, abgesehen von
Rousseau, mehr aus deutschem als aus französischem Kulturgebiet
stammt. Doch scheint ihm das Französische mit seiner antithetischen

Struktur und seiner Eignung zur Formulierung von Maximen
grössere Möglichkeiten geboten zu haben als das Deutsche. Es atmet
noch den Geist seiner lateinischen Mutterkultur, den Fellenberg
ganz in sich aufgenommen hatte. Die vorliegenden Schriften zeigen,
dass Fellenberg den Geist der französischen Sprache vollkommen



84

erfasst hat. Trotzdem er im einzelnen noch spät Fehler machte,
waren Satzbau und Gedankenführung ganz dem französischen
Sprachgeist angepasst. Das Französische wurde Fellenberg zu einem
modernen Latein. Mit Recht nennt ihn Gotthelf einen «Mann von
römischem Willen».32'

Gegenüber den Briefen von 1794 bedeutet die erste Schrift an
Mme de Corcelle 33' schon eine bedeutende Erweiterung und Vertiefung.

Wir fassen kurz ihre Hauptgedanken zusammen, um dann zu
der grössten und aufschlussreichsten letzten Schrift überzugehen.
Fellenberg stellt an den Anfang die Frage, wo im Irdischen die
echte Glückseligkeit zu finden sei. Er beantwortet sie selbst mit dem
bekannten, dem antiken Stoizismus entsprechenden Gedanken:
nicht in der Karriere, nicht in der Ehre, nicht in sinnlichen
Genüssen, nicht im Reichtum sei sie zu finden, sondern allein in der
Tugend («vertu»). Das erste Anliegen des Menschen ist also, den
richtigen Weg zur Tugend zu finden. «La supreme sagesse est de

menager les situations ä nous attacher ä la vertu, de nous preserver
des tentations.» Hier erscheint nun ein Gedanke, der dann
Ausgangspunkt zur Gründung von Hofwil geworden ist: das einfache,
natürliche Landleben sei am ehesten geeignet, den Menschen auf
dem Wege der Tugend und Glückseligkeit festzuhalten, ihn seiner
wahren Bestimmung entgegenzuführen. Fellenberg folgt hier der
Betrachtungsweise seiner Zeit, indem er die Arbeit in erster Linie
auf ihren sittlichen Gehalt hin prüft. Arbeit, besonders Landarbeit,
wurde ja später das Hauptmittel nicht nur der praktischen, sondern
der menschlichen Erziehung in Hofwil. Die Hochschätzung des

Landlebens entspricht der Rousseauschen Anschauung von der we-
sensmässigen Zusammengehörigkeit von Natur und Tugend. Doch
handelt es sich bei Fellenberg wieder nicht um eine Theorie. Er sagt
ausdrücklich, dass nicht nur sittliche Forderung, sondern das eigene
Temperament ihn zum einfachen Landleben führen.

Damit aber das Landleben die ihm zugedachte Aufgabe ganz
erfüllen kann, muss es im Kreise einer Gemeinschaft, einer Familie
gelebt werden. Denn: «mon bonheur depend de ce que je puis faire
pour celui des autres». Er wiederholt hier die schon im Briefe von
1794 geäusserten Ansichten über die Ehe. «C'est dans le mariage
que je desire que je vois le meilleur moyen de reussir. De bonnes
relations domestiques sont le berceau de toute vertu, Ia sphere la

32) Zit. aus dem S. 30, Amn. genannten Brief.
33) Über die Persönlichkeit Mme de Corcelles konnte bisher Näheres nicht

ermittelt werden.



85

plus propre pour les exercer et les etendre, la barriere la plus forte
contre le vice, les meilleures jouissances que la providence a mises
ä notre portee.» «Quoi de plus charmant que de devenir sans cesse
meilleur l'un par l'autre.» Fellenberg sieht es geradezu als eine ihm
von der Vorsehung bestimmte Mission an — «une täche qui m'est
imposee» — die Möglichkeit einer Verwirklichung des «bonheur
domestique» durch das Beispiel zu beweisen. Mit poetischem
Schwung schildert er das idyllische Landleben, das er sich erträumt.
Ohne Bedürfnisse wird er leben, gesichert vor jeglichem Unglück
durch einfache Gewohnheiten, Lektüre, Musik, Arbeit in der freien
Natur, Verkehr mit Freunden, vor allem durch einen geregelten
Tageslauf, und die Arbeit der Erziehung seiner Kinder, die zu der
Vollkommenheit geführt werden sollen, die er selbst nicht hat
erreichen können. Dieses Leben wird ihn vor dem «Orkan der
Leidenschaften» schützen, vor denen allein er sich fürchtet, während «jeu»
und «ambition» bereits überwundene Gegner sind.

Fellenberg ist sich wohl bewusst, dass er hier Ideale vertritt,
die einerseits illusorisch erscheinen, insofern er sich ein Idyll
ausmalt, das nicht zu realisieren ist, die anderseits für einen Menschen
von seinen Fähigkeiten zu eng gefasst erscheinen. Gegen beides
weiss er sich zu verteidigen. Dass er seine Ziele vorläufig auf einen
engen Kreis einschränkt, erklärt er aus der schon bekannten männlichen

Resignation der Selbst- und Welterkenntnis. «II ne faut fixer
ni trop haut ni trop bas ses goüts et ne jamais perdre de vue la vertu.»
Der 24jährige sieht in der ihm vorschwebenden Lebensweise das Mittel,

die Mühsale des Lebens — «les peines de la vie» — zu ertragen.
Anderseits sieht er in täglicher Pflichterfüllung eine Aufgabe, die
nicht weniger Kraft erfordert als öffentlich auftretender Heroismus,

zu dem er sich ebenfalls fähig fühlte. Das Leben, das er sich

vornimmt, enthält zugleich wahre Grösse. «II vaut mieux meriter
toujours l'estime des hommes que quelquefois leur admiration.»
Demjenigen, der gegenüber der Ausführbarkeit seiner Pläne skeptisch

ist, gedenkt er nicht mit Worten, sondern mit der Tat zu
antworten.

Was Fellenberg hier als menschliches Ideal aufstellt, ist aber
nicht nur der Weg zur persönlichen Glückseligkeit. Es ist zugleich
sein Weg, um die Pflichten gegenüber der Allgemeinheit und Gott
zu erfüllen. Denn eine private, von dem Leben des Kosmos
abgesonderte Glückseligkeit ist ein der Zeit und Fellenberg undenkbarer
Gedanke. Darüber gibt die zweite an Mme de Corcelle gerichtete
Schrift Auskunft.



86

Die umfassendste und interessanteste der genannten Schriften
ist die letzte und umfangreichste, der 2. Teil der «Reflexions sur le
bonheur domestique». Denn hier offenbart Fellenberg die
Überlegungen und Erfahrungen, die ihn zu seinen Überzeugungen
geführt haben. Er will damit seiner Leserin zeigen, worauf sich die
Festigkeit seiner Grundsätze stützt, wie seine Anschauungen in ihm
gewachsen sind. Aus jedem Satze spricht eine Persönlichkeit von
unerhörtem Feuer und eiserner Konsequenz. Zugleich gibt uns die
Schrift ein anschauliches Bild von der Stellung Fellenbergs zu seiner
Zeit und zu seiner bernischen Umgebung.

Wir erhalten hier also eine, wenn auch kurz gefasste,
Selbstbiographie Fellenbergs. Er unterscheidet in seinem bisherigen
Leben drei Perioden. Zunächst schildert er den Bildungsweg seiner
Jugend. Grossartig ist es zu sehen, wie Fellenberg von seinem
absoluten Standpunkt aus seine erste Erziehung als verfehlt betrachten
muss, aber gleichzeitig gerade aus dieser Erfahrung die grösste Kraft
und Energie zu schöpfen sucht. Durch eigene Geistes- und
Willenstätigkeit gibt er seinem vergangenen Leben den Sinn, den es durch
sich selbst nicht hat und zwingt, was äusserlich auseinanderzufallen
droht, zu einer inneren Einheit zusammen. Die Darstellung der
Jugend beginnt mit dem Satze: «J'ai eprouve quels obstacles s'opposent
a notre perfectionnement n'ayant pu disposer de ma jeunesse avec
la müre conscience des devoirs qu'impose une perfectibilite infinie
aux etres qui en sont doues. Je veux sauver le reste de ma vie de la
tyrannie de l'ignorance et des caprices.» Wir sehen hier bereits die
innere Anlage zu den Hofwiler Erziehungsanstalten und ihrer strengen

Zeitausfüllung: was Fellenberg an sich erfahren hatte, Verlust
und Vergeudung wertvoller Zeit, das sollte anderen erspart werden.
Bitter beklagt er sich über die Art der Erziehung, die er hat
erdulden müssen. Statt dass ihm wahres religiöses Gefühl geweckt
wurde, wurde er geplagt mit Katechismus und Predigtbesuch. Noch
jetzt fällt es ihm, der das höchste Glück darin findet, Gott in der
Natur zu empfinden, schwer, ihn auch in der Kirche zu verehren.
Ähnlich ging es ihm mit der lateinischen Sprache. Das Vokabelnlernen

stiess ihn derart ab, dass er noch jetzt einen inneren Widerstand

überwinden muss, um die von ihm so verehrten lateinischen
Schriftsteller zu lesen. Fellenberg hat am eigenen Leibe erfahren
müssen, was in den Augen der Zeit das grösste Übel war: das Aus-
einanderreissen von Leben und Geist durch eine falsche — man
sagte damals «pedantische» — Erziehung, welche beide Teile, Geist
und Leben, schädigt und zu einer Karrikatur ihrer selbst werden



87

lässt. Es war damit Fellenberg schon durch sein Schicksal die
Aufgabe gestellt, die seiner innersten Wesensart entsprach: Geist und
Leben wiederzuvereinigen.

Diese Arbeit musste Fellenberg aber selbst an sich leisten. Sie

beginnt mit dem 16. Jahre: «A l'äge de la reflexion je dus commen-
cer par faire table rase pour pouvoir entamer ma culture. Un de-

goüt me repoussait de tout ce dont on m'avait occupe. Mais il n'y
avait de perdu que le temps.» Der Einschnitt ist auch äusserlich
markiert durch den Aufenthalt in Colmar. «Avant mon sejour ä

Colmar mon pere s'est plaint du peu d'assiduite et de progres que
je faisais. Maintenant il s'inquiete de l'ardeur avec laquelle je täche
de reparer les torts du passe.» Es ist dies der Augenblick, da Fellenberg

zur selbständigen Persönlichkeit erwacht und im Gegensatz zu
seiner Umgebung sein Selbstbewusstsein entwickelt. Ganz auf sich
selbst gestellt will er sich seine eigene geistige Form geben, eine
Form, die ihn befähigt, die einfachsten wie die höchsten Aufgaben
des Lebens mit gleicher Tüchtigkeit zu erfüllen. «Tous les conseils
et directions ne servent qu'ä me retenir. Je sentais avec une vio-
lence extreme qu'il fallait ou me suffire ä moi-meme ou renoncer
ä tout ce qui pouvait me satisfaire. Dans i'amertume d'un cceur
Messe je resolus de rompre pour reussir tous les liens qui s'y oppo-
saient.»

Diese zunächst kompromisslose Trennung von seiner bisherigen
Bildung und Leitung brachte Fellenberg für mehrere Jahre in einen
scharfen Gegensatz zu seinen Eltern und seiner Umgebung. Während

er in seinem Zimmer studierte «avec l'enthousiasme d'un
martyr», wurde er von der Aussenwelt zum Misanthropen gestempelt,
als Phantast bemitleidet oder verspottet. Gesellschaft suchte er
wenig. «Je ne voulais perdre aucun moment pour l'etude.» Die
ununterbrochene Anstrengung und der ständige aufreibende Kampf mit
der Umgebung zehrten an seiner Gesundheit. Doch scheint es ihm
geradezu Bedürfnis gewesen zu sein, sich aufzureiben. Es gehörte
dies ebensosehr zu der Selbstbildung wie der Inhalt seines Studiums.
Eine Zeitlang wurde er geradezu Vegetarier. Um seinen Kopf klar
zu halten, verzichtete er auf alle warmen Getränke und ass lange
Zeit nur noch in Wasser gekochte Pflaumen. «Je ressens encore la
suite de ces folies.»34' «Je n'etais plus qu'un fanatique ivre de la
gloire de perir pour la verite et pour la vertu. Je trouvais de l'honneur

ä etre ecrase par les obstacles. Je ne doutais plus que je ne

34) Zitiert aus einem Brief an Frl. Tscharner, s. d. (1786), F. A.



88

fusse destine ä succomber et je n'avais plus en vue que l'exemple
de Jesus-Christ et la perfection de l'eternite.»

Bis zum Willen zum Martyrium hatte sich der Bildungswille
Fellenbergs gesteigert. Doch hier kam es zu einer zweiten Krise und
Wendung. Die Natur Fellenbergs war doch zu stark, um den
Anstrengungen zu unterliegen. Nicht der Untergang, aber eine grosse
Erschöpfung trat ein. Fellenberg erlebte auf seine persönliche Weise
in seinem 22., 23. Jahre die Periode schmerzlicher innerer Zerrissenheit,

die viele Menschen in diesem Alter durchmachen müssen. «Une
melancolie vint terminer la seconde epoque de ma vie. C'etait une
espece de lacune dans mon existance raisonnable pendant laquelle
je vegetais dans le desespoir le plus affreux sans trouver de sujets
de reproches ä me faire. C'est du sort de l'humanite, de la vertu que
je me trouvais accable, je me regardais comme isole dans l'univers,
n'ayant que la Divinite pour temoin impartial de mes sentiments,
de mes pensees et de mes actions C'est d'elle que je me promet-
tais justice.» Es ist der Augenblick in der Entwicklung des
Menschen, in dem ihn der naturhafte, der Jugend eigene Enthusiasmus
verlässt und die selbstverständliche Geborgenheit in der Welt ihn
nicht mehr zu halten vermag. Etwas wie ein wohltätiger Schleier
fällt vor den Augen des Menschen. Er sieht dieselbe Welt vor sich
wie vorher, aber ihre Konturen sind deutlicher und härter geworden,

die Wärme und das Licht, womit sie uns umgeben hatte, haben
sich aus ihr zurückgezogen, und der Mensch ist aufgefordert, ihr
sein eigenes Licht und seine eigene Wärme zu geben, wenn sie ihn
weiterhin mit dem Enthusiasmus erfüllen soll, der einem wahrhaft
menschlichen Dasein unentbehrlich ist. Es ist somit der Augenblick,
da das Wirken nach aussen nicht nur zu einer materiellen Notwendigkeit

wird, sondern auch zu einer Forderung der innermenschlichen

Entwicklung, also der Augenblick, da der Mensch aus der
idealistischen Weltschau in die realistische übergeführt und damit
vor die Prüfung gestellt wird, ob er den der Jugend durch die Natur
geschenkten Idealismus auch in die Zeit des Realismus hinüberretten

kann.
Fellenberg stellt diese «Geburt des Realismus» als eine Wirkung

der Zeit dar, die er nicht weiter erklärt. «Enfin un jour moins
obscur reparut, je commencais ä me dessaisir de mes pretentions
ridicules et ä prendre mes forces pour mesure de mes nouveaux
plans.» Wir sehen, von den zwei Komponenten dieser menschlichen
Entwicklungsstufe, dem drohenden Erlöschen der jugendlichen
Begeisterungsfähigkeit und dem Auftauchen der Wirklichkeit als for-



89

dernder Macht erlebt Fellenberg nur die zweite. Von einer Erschütterung

der idealen Seite ist gar nicht die Rede. Dagegen tritt ihm
mit unvermittelter Plötzlichkeit, wie eine Naturgewalt, die
Wirklichkeit entgegen, und zwar zunächst in der Erkenntnis der
Begrenztheit der eigenen Kräfte. Zugleich aber führt ihn diese
Erkenntnis zu einem Entschluss, den er seiner Art entsprechend
unverzüglich in die Tat umzusetzen sucht. Es erscheint ihm plötzlich,
«au fond de l'Allemagne», die Notwendigkeit, neben der inneren
auch die äussere Selbständigkeit zu erlangen. Er beschliesst, zu
diesem Zwecke zu heiraten und kehrt ohne Säumen aus Deutschland
nach Bern zurück. Doch der Plan scheitert, zu seinem Glück, wie er
sagt, am Nein, das ihm bei der ersten Werbung entgegentritt. Fellenberg

entschliesst sich nun, seine Hoffnungen auf eine Verbindung
mit Margarete Tscharner zu richten, die ihm schon in früheren Jahren

Eindruck gemacht hat. Doch muss er mit der Werbung warten,
bis sie das erforderliche Alter erreicht hat.

Aber es handelt sich nicht um ein untätiges Warten. Es setzt
eine unermüdliche Gedankenarbeit ein, in der sich Fellenberg über
sein Verhältnis zur Wirklichkeit und seine Zukunftspläne Klarheit
zu schaffen sucht. Da diese Zukunftspläne bis in alle materiellen
Einzelheiten sich aus der Weltanschauung Fellenbergs herleiten,
betrachten wir zunächst diese Weltanschauung, vor allem das
Menschenbild, wie es sich in der Schrift an Mme de Corcelle darstellt.
Aus Selbsterkenntnis, Welterfahrung und philosophischer Besinnung
ergibt sich Fellenberg eine Weltanschauung, in der auch seine eigene
Persönlichkeit eine, zunächst bloss gedanklich, absolut festgelegte
Stellung gewinnt. So sagt er im Anschluss an die Klage über die in
der Jugend verlorene Zeit: «je serais ingrat si je ne rendais gräces
au ciel du profit que je tire des experiences que j'ai faites. Je con-
nais mes forces assez pour n'en plus abuser, et les dangers qu'on
court dans le monde ou la providence m'a place pour que je ne
neglige plus d'en garantir et moi et tous ceux sur lesquels je pour-
rai avoir de l'influence.» «Je suis reste heureux depuis les folies de

ma jeunesse, et fidele ä la carriere que je me suis tracee.»
Es folgt nun eine Darstellung dieser Welt, «ou la providence m'a

place». Es ist die Welt, in der die materiellen Interessen herrschen,
und von der er sich zutiefst abgestossen fühlt. «En general on com-
mence par gagner du pain et puis l'on ne vit que pour gagner du

superflu qui ne satisfait que les sens. Sans jouir de la vie l'on se

prepare sans cesse des moyens de jouissances qui nous echappent
avec la vie. Pauvres mortels, qui sacrifiez aux interets materiels vos



90

veritables interets, ceux de la raison et de la vertu, je ne puis que
vous plaindre en restant fidele ä mon Systeme.» Wie aber wird der
behandelt, der die wahren Interessen der Menschheit vertritt?
«Nous vivons dans un monde oü il suffit de vouloir etre vertueux
pour passer pour un sot et un fat.» Ein besonders düsteres Bild
entwirft er von den korrupten Zuständen in Bern. Unmöglich ist es,

an dieser Politik des «esprit de corps» teilzunehmen und öffentliche

Karriere zu machen, ohne selbst in einem Sumpf von Heuchelei,

Schmeichelei, Diplomatie, Protektion, Rücksicht auf menschliche

Schwächen zu versinken.
Völlig unvereinbar mit dem wirklichen Menschen erscheint das

Menschenbild, das Fellenberg in seinem Inneren trägt und das er
zugleich in der Philosophie der Zeit wiederfindet. Es ist das Bild
des Menschen als ewigen, gottgeschaffenen Wesens, dessen erste
Pflicht und grösstes Glück die Selbstvervollkommnung auf dem
Wege der Tugend und der Vernunft ist. Sowohl in den Gedanken
wie in der Ausdrucksweise lehnt sich hier Fellenberg deutlich an
Herders «Ideen zur Geschichte der Menschheit» an. Wie Herder
erklärt er, gerade die unendliche Mannigfaltigkeit, die innerhalb
der Menschheit herrscht, sei der offensichtliche Beweis für ihre
Fähigkeit zu unendlicher Vervollkommnung. Dieselbe Gattung vermag
einmal einen Cretin, dann einen Newton, einmal einen Nero, dann
einen Sorkates hervorzubringen. Die menschliche Natur passt sich
allen Klimaten und Zonen der Erde an. Zwei Folgerungen müssen
aus dieser Tatsache gezogen werden. Erstens ist mit der Fähigkeit
der Vervollkommnung untrennbar die Gefahr der Dekadenz
verbunden. Diese Gefahr fühlt Fellenberg in sich selbst. Es gilt die
geeigneten Mittel zu finden, um ihr entgegenzutreten. Fellenberg ist
von der Überzeugung der Zeit durchdrungen, dass der Mensch durch
äussere Einflüsse im Guten wie im Bösen entscheidend beeinflusst
werden kann. «Je ne me trouve pas seulement l'ouvrage de la
nature, je suis aussi mon propre ouvrage et celui de mes semblables,
de la societe. Les circonstances, vu la faiblesse qui fait notre
partage pendant notre carriere terrestre, ont une si grande influence
que le plus important pour notre vocation morale est l'art de les
maitriser. Tel homme, avec les meilleurs dispositions, des que les
circonstances mettraient en Opposition ses interets avec ceux de la
raison et de la vertu, aurait bien de la peine ä rester fidele ä ces
dernieres Je sens trop le danger pour ne pas Feviter.» Schon von
Colmar aus versprach Fellenberg freiwillig seinen Eltern, nie
Voltaire zu lesen, damit dieser keinen Einfluss auf ihn gewinnen könne.



91

Es kommt also im Leben darauf an, diejenigen Situationen zu
suchen, an denen sich die menschlichen Fähigkeiten entfalten können,

die anderen zu meiden. «II ne faut rien negliger afin de tourner

sans cesse ces avantages (la perfectibilite) ä notre plus grand
profit.» Eine eigenartige Mischung von zielbewusster Willenskraft
und Misstrauen in die eigenständige Sicherheit dieser selben
Willenskraft. Es kommt daher zweitens darauf an, einen sicheren Richtpunkt

zu finden! Dieser kann nur dadurch gewonnen werden, dass

man ständig das wahre Wesen des Menschen im Auge behält und
sich seines göttlichen Ursprungs und der daraus folgenden Pflichten

bewusst bleibt. «. il est de notre devoir de ne jamais perdre
de vue l'eternite de notre existence qui nous donne une vocation
que les bornes de nos facultes actuelles ne laisseraient pas soupgon-
ner. La Bonte infinie nous ayant donne la perfectibilite ce serait
impiete, crime de lese-humanite, ingratitude de ne pas compter sur
une progression infinie de nos forces. Bon fils, frere, ami, je serai
aussi bon epoux, bon citoyen. A mesure que mes forces s'etendront
soit pendant ma vie terrestre soit dans des epoques futures de mon
existence, je reculerai les bornes de mon activite et de mes jouis-
sances. En deca de l'ideal qu'on ne peut atteindre il n'y a point de

terme ä mes efforts ni aux progres de ma perfectibilite et de mon
bonheur.»

Bevor Fellenberg seine konkreten Pläne vorlegt, überblickt er
noch einmal alle Möglichkeiten, die sich vor ihm auftun. Der erste
Weg ist derjenige der Wahrheit, Tugend und Vernunft. Er gewährt
«les delices d'une conscience pure». Sollten die Stürme der
Leidenschaften ihn doch noch erreichen, so wäre auf diesem Wege in der
Religion ein letzter Zufluchtsort zu finden. Ein wunderbarer
Ausblick steht am Ende dieser Laufbahn: «Apres une vie bien employee,
dont les fruits me rejouiront dans l'eternite, je vois un coucher de

l'astre du jour qui promet le plus beau lever. A mon reveil j'aurai
fait un pas d'autant plus grand dans l'immense carriere qui ne se

terminera qu'au supreme ideal, au comble de la perfection infinie,
qui n'est autre que la Divinite elle-meme.»

Der entgegengesetzte Weg wäre: «se jeter dans la cohue de la
populace des intrigants». Auch auf diesem Wege traut sich Fellenberg

zu, das Höchste zu erreichen. «Je serais un jouet illustre de
la fortune.» Und sollte alles missraten, so bliebe doch der Trost des

Misanthropen, das zu hassen, was die andern besitzen und die
teuflische Freude, das ausgestreute Gift weiterwirken zu sehen. «Je me
detourne avec horreur de ce tableau.»



92

Bleibt noch der Weg der Mitte: «etre indulgent envers le mal

pour mieux pouvoir le combattre». Dies ist der eigentlich gefährliche

Weg. Jeder denkende Mensch sieht ein, dass das Leben ein
ständiger Kampf ist zwischen vertu und vice. Viele Menschen stürzen

sich mit dem besten Willen in den offenen Kampf mit dem
Übel. Um ihm beizukommen, müssen sie aber Kompromisse machen,
sich verstellen, sich den Gewohnheiten der verkommenen Gegenwart

anpassen, und unvermerkt frisst sich das Übel in ihnen selbst
fest. «Pour obtenir du bien il faut conniver avec beaucoup de mal.

Le premier pas dans le vice est le dernier dans la vertu.» Als
eindrücklichstes Beispiel für dieses Schicksal nennt Fellenberg
seinen eigenen Vater. Mit welchem Enthusiasmus hat er sich in seiner
Jugend für Fortschritt und Aufklärung eingesetzt! Er ist nur noch
der Schatten seiner selbst, seitdem er gezwungen ist, in der Politik
Berns Rücksichten zu nehmen, die seiner eigenen Natur widersprechen.

Fellenberg zittert bei dem Gedanken, dass auch seiner Schwester

bei der letzten Wahl die Gefahr drohte, als politisches Handelsobjekt

verwendet zu werden. «Quel serait mon sort si j'en laissais
la direction ä mes parents! II suffit de parcourir la carriere publique
de Berne pour se corrompre et se rendre malheureux. Je ne veux
pas de ce sort.»

Es bleibt also für Fellenberg nur der erste Weg, der der
kompromisslosen Wahrheit und Tugend gangbar. Er ist sich aber klar
darüber, dass auch hier Gefahren lauern: die Gefahr, sich vom
Leben abzuwenden und unfruchtbar zu werden, oder sich in einem
aussichtslosen Kampfe mit der verdorbenen Welt ohne Nutzen für
sich und andere aufzureiben, oder schliesslich trotz guten Willens
doch zu erlahmen. Sowohl aus den Ideen der Zeit wie aus der eigenen
Erfahrung hat Fellenberg die Überzeugung, dass der Mensch ein
äusserst zartes und durch äussere Einflüsse bestimmbares Wesen
ist. Auch wer das Wesen und die wahre Bestimmung der Menschheit
erfasst hat, ist keineswegs sicher vor Versuchungen und Rückfall in
Trägheit oder Knechtschaft der Leidenschaft und des Ehrgeizes.
Auch in sich fühlt Fellenberg diese Gefahren. Entsprechend der
Vorschrift des Evangeliums, Versuchungen zu meiden, sagt er: «Je
sens trop le danger pour ne pas l'eviter. Apres ce que j'ai eprouve
ä Berne je suis decide ä ne plus y faire le brave et ä ne plus m'ex-
poser aux tentations pour la gloire de les vaincre Comment
echapperait-on par la voie ordinaire au moule Bernois? Qui vit con-
tinuellement parmi des ours finit par devenir ours.» Fellenberg ist
also weit entfernt von der selbstverständlichen inneren Sicherheit



93

eines Lessing, der nach dem Ausspruch Goethes es sich erlauben
durfte, seine Würde wegzuwerfen, da er imstande war, sie jeden
Augenblick wieder zu ergreifen.

Es genügt also keineswegs, das Ziel der Menschheit zu kennen,
es genügt auch nicht, sich mit Fanatismus in den Kampf für das
Gute zu stürzen. Dabei ist meist nur Lächerlichkeit, höchstens das

Martyrium zu erwerben, und Fellenberg sagt selbst: «Je n'ambi-
tionne pas le role d'un Don Quichote.» Das Wesentliche ist, dass das
Gute in der Welt zur Wirksamkeit komme. Der Kämpfer für das
Gute muss sich daher als der beste Praktiker erweisen, er muss
zeigen, dass er in Wirklichkeit sich selbst und die Welt tiefer versteht
und mächtiger beherrscht als der blosse Routinier. Es kommt daher
alles darauf an, dass der Mensch, der für Tugend und Vernunft
leben will, seine eigenen Fähigkeiten und zugleich die Bedürfnisse
der Zeit und seiner Mitmenschen genau kenne und sich in den
Besitz der Mittel bringe, sie zu befriedigen. Er muss, in Kenntnis der
menschlichen Schwächen, diejenige Tätigkeit suchen, in der er seine
Fähigkeiten am besten entwickeln kann und die ihn am besten vor
Versuchungen schützt.

Zur Begründung der eigenen Wahl gibt Fellenberg hier eine
knappe, aber eindrückliche Selbstschilderung. Schöpferisches
Genie, sagt er, finde er nicht in sich. Aber eine Leidenschaft für
Gerechtigkeit und Wahrheit, die er selbst Fanatismus nennt. «Je suis

en entier ä tout ce que j'entreprends. Dans des cas decisifs je serais
insensible pour tout danger et il n'y aurait pas de milieu entre la
mort et le succes.» Diese Leidenschaftlichkeit könnte ihm zum
Verhängnis werden, wenn er ihr nicht die Nahrung entzieht. «J'ai peine
ä dompter ces passions et elles me jetteraient dans des exces si je
ne me tragais pas d'avance une carriere que je serais prepare de

poursuivre d'un pas ferme, si je ne me mettais pas en garde contre
les erreurs de l'ambition. Sans cela je n'oserais pas repondre de
moi Mes buts resteraient bons, mais je risquerais d'etre entraine
ä tous les moyens d'y parvenir. J'aurais tant de facilite de reussir
dans l'intrigue qu'il faut en prevenir le besoin.» Anderseits fühlt er
sich restlos glücklich in den einfachsten Verhältnissen, sei es im
Kreise der Familie oder in der Beschäftigung des Landmannes. Aus
diesen Gründen betrachtet er als den ihm angemessenen Weg den
Aufbau einer ländlichen Existenz. Das Landleben soll ihn vor
Versuchungen schützen, es soll ihm die Möglichkeit bieten, seine Fähigkeiten

voll zu entfalten. Es wird ihm ermöglichen, sein Leben seinen
Idealen entsprechend zu gestalten, ohne sich gleichzeitig im un-



94

fruchtbaren Kampfe mit den geistigen und physischen Widerständen

der Umwelt aufzureiben.
Aber wie wir schon in den früheren Schriften gesehen haben,

denkt Fellenberg dabei nicht an ein Abwenden vom Leben. Auch
dies wäre für ihn ein Abweg des Egoismus. Das Leben, das er auf
dem Lande zu führen gedenkt, soll ihn fähig machen, später gereift
in den Dienst des Vaterlandes zu treten, ja es ist eigentlich selbst
schon der höchste Dienst, den er dem Vaterlande und der Menschheit

zu leisten vermag. An den Männern guten Willens, die sich in
Bern bei der ersten Gelegenheit in den politischen Kampf stürzten,
um darin in Kürze ihren Enthusiasmus und ihre ursprünglichen
Absichten zu verlieren, rügte er vor allem, dass sie sich nicht genügend
Zeit Hessen, um ihre Weltanschauung voll ausreifen zu lassen, so
dass sie in der Flut der Routine und der Kompromisse ihren eigenen
Kern gar nicht zu finden vermochten. So fasst Fellenberg den
Entschluss, bis zu seinem 35. Jahre sich zu keinem öffentlichen Amte
gebrauchen zu lassen. Bis dahin will er sich dem Leben in der
Familie, im Kreise gleichgesinnter Freunde, und den Studien widmen.
Im 35. Jahre will er dann auf Grund des Erreichten und der
eingetretenen Umstände den weiteren Weg bestimmen.

Ausführlich schildert Fellenberg nun das Leben, das er bis zu
diesem Zeitpunkte zu führen gedenkt. Wir sehen hier deutlich die
Umrisse der späteren Hofwiler Anstalten. Die Grundlage seiner
Tätigkeit wird die Landwirtschaft sein. Aber nur die Grundlage,
denn die landwirtschaftliche Tätigkeit soll abwechseln mit Studien,
Familienleben, Erziehungsarbeit. Da die eigenen Kräfte nicht
ausreichen, um auf dem Wege zur Vollkommenheit das Bestmögliche
zu erreichen, wird er gleichgesinnte Menschen um sich versammeln.
Die Familie wird nur der engste Kreis einer grösseren Gesellschaft
sein. Mit seinen Freunden zusammen will er in einem anschaulichen
Beispiel zeigen, wie es dem Menschen auch in der unvollkommenen
Welt möglich ist, ein sicheres Haus der Glückseligkeit aufzubauen.
«Je fournirai l'exemple des meilleurs arrangements et du plus
grand bonheur domestique. Notre premiere täche sera l'amelioration
morale de tous.» Auch die äusseren Formen der Gesellschaft sind
bereits festgelegt. Sie wird aus zwei Gruppen bestehen, den «amis»
und den «domestiques». Die «domestiques» sind als Zöglinge der
«amis» zu betrachten, unter deren Obhut und Aufsicht sie stehen
bis zu dem Zeitpunkt, da sie selbst zum Range von «amis» erhoben
werden können. Die Gesellschaft hat ihre Verfassung. Als Legislative

wird ein «conseil domestique» amtieren. Die Exekutive wird



95

unter alle Teilnehmer verteilt, indem jeder sein Amt und seine
Arbeit zu verrichten hat. Ebenso geordnet soll der Tageslauf sein.
«Une activite soutenue etant la condition essentielle du perfection-
nement moral et du bonheur, personne ne restera sans täche
süffisante.» Eine Andacht und Lektüre moralischen Inhalts beginnen
das Tagewerk. Nach dem Frühstück wird sich jeder an seine ihm
speziell obliegende Aufgabe machen. Alle ursprünglichen Tätigkeiten

des menschlichen Lebens sollen hier repräsentiert sein: Landbau,

Handwerk, Erziehung, wissenschaftliches Studium, Wohltätigkeit
nach aussen. Für sich selbst sieht Fellenberg sechs Stunden

Studium vor. Für den Rest des Tages wird die Tätigkeit durch den
conseil domestique bestimmt werden. Fellenberg nennt Tanz, Musik,

Lektüre, geistige und körperliche Übungen. Jeder Teilnehmer
der Gesellschaft hat übrigens die Pflicht, wie Rousseaus Emile, ein
«nützliches» Handwerk zu lernen — «un metier utile». Für sich
wählt Fellenberg die Drehbank und das Tischlerhandwerk. Neue
Gebäude sollen nach Möglichkeit von der Gesellschaft selbst errichtet
werden, die sich zu einer eigentlichen kleinen Musterrepublik
entwickeln kann.

Als Kern des ganzen Unternehmens tritt schon hier die
Erziehungsaufgabe in den Vordergrund. Die ganze Strenge der
Überwachung, wie sie später die Fellenbergischen Institute auszeichnete,
ist schon in diesem ersten Plane zu erkennen. Nie sollen die
Zöglinge aus den Augen gelassen werden, auch bei Tische nicht. Es

spricht sich ein wahrer Erziehungsfanatismus aus in der Hoffnung,
die Kinder zu den Stufen der Vollkommenheit zu führen, die
Fellenberg selbst nicht zu erreichen glaubt. «Je formerai mes enfants
ä cette täche et nous aurons la joie de nous voir multiplies dans nos
enfants tels que nous aurions voulu etre.» Als obersten Grundsatz
dieser Erziehung nennt Fellenberg «le devoir sacre de traiter chaque
homme comme son propre but, qui ne doit jamais servir seulement
comme moyen».

Dem ganzen Plan liegt folgende Überlegung zu Grunde: «II en
est de la vertu comme de la musique: il faut joindre ä la theorie la
pratique la plus constante pour reussir. L'exercice continuel d'un
art en fait comme une seconde nature. L'habitude de bien penser,
de bien agir et sentir fera de la vertu une habitude comme celle de
danser en mesure.» Das Problem von Schillers Briefen über die
ästhetische Erziehung, ein Mittel zu finden, um dem Menschen das

Sittengesetz zur zweiten Natur werden zu lassen, wird hier von der
praktischen Seite angefasst. Eine Gruppe von Menschen soll in eine



96

Umgebung gebracht werden, in der sie einerseits vor den
Versuchungen der äusseren Welt bewahrt werden, anderseits die Wohltaten

eines auf Sittlichkeit gegründeten Lebens in eigener Erfahrung

kennenlernen sollen, so dass ihre persönlichen Wünsche und
Ziele schliesslich völlig mit den Forderungen der Sittlichkeit zur
Deckung kommen. Sittlichkeit soll zur Gewohnheit werden. Zu den
Menschen, die in dieser Art erzogen werden sollen, zählt Fellenberg
nicht zuletzt sich selbst. «Les delices de la bienfaisance sont inap-
preciables. Je les recherche pour extirper en moi l'egoisme inherent
ä la nature humaine. Pour tourner en seconde nature les habitudes
contraires ä cet egoisme j'emploierai ma fortune et mon travail en
faveur de mes semblables. Je contracterai des engagements qui me
forceront ä le sacrifier afin de le faire finalement par habitude.»

In diesem Unternehmen sieht Fellenberg seine eigentliche
Mission. «Cette carriere est la seule oü je puisse reussir et je suis le
seul qui y puisse reussir.» In dem konsequenten Innehalten der
Linie, die er sich vorgezeichnet hat, sieht Fellenberg auch das beste
Mittel, die wahre menschliche Haltung, den Enthusiasmus zu
bewahren. «On m'accuse d'etre enthousiaste: tous mes efforts tendent
ä le rester. Si j'ai trouve l'art d'y reussir, comme je m'en flatte, ce
serait de quoi me glorifier veritablement. Apres une vie active et
heureuse mes derniers jours seront benis par la recolte de ses doux
fruits. La vieillesse ne m'empechera pas de m'elancer dans les de-

meures de l'eternite encore mieux anime de l'enthousiasme qu'on
me reproche. (On croit trop souvent) la poursuite de notre but
impossible parce qu'on n'emploie pas les moyens convenables.»

Trotzdem Fellenberg seinen Lebensplan erst vorläufig, bis zum
35. Lebensjahre festgelegt hat, ist doch damit die Richtung für sein

gesamtes Leben schon gegeben. Der 24jährige fühlt sich reif genug,
die Folgen seiner Entschlüsse bis ins Alter vorauszufühlen. Dies

gibt dem Leben Fellenbergs eine grossartige Einheit, die es auch bis
zuletzt bewahrt hat. Noch in den letzten Schriften blickt er auf
seine Jugend zurück und findet alles bestätigt, was er damals
erhofft und erstrebt hatte.

Trotz äusserlicher Absonderung soll nun das Unternehmen ein
Beitrag zur Lösung der sozialen und sittlichen Zeitfragen sein.

Selbsterziehung und selbstloses Wirken nach aussen sind für Fellenberg

eigentlich ein und dieselbe Tätigkeit, in zwei verschiedenen
Wirkungen betrachtet. Schon hier, lange vor der Ausführung seiner
Pläne, ist er fest überzeugt, dass er gerade durch diese scheinbare
Absonderung von der Welt den grössten Beitrag zur Lösung der



97

Zeitfragen zu geben hat, dass darin seine eigentliche Mission
besteht. Denn was die Welt am meisten braucht, ist «un exemple de
vie exemplaire, la vertu accompagnee du bonheur domestique. II ne
faut pas tant des genies que des hommes solidement moraux, assez
independants et courageux pour forcer le bien malgre tous les obs-
tacles et toutes les usurpations etablies.» Es soll der Beweis geliefert
werden, dass das wahre Glück nicht nur in der Theorie, sondern in
der materiellen Wirklichkeit nur durch eine Haltung erlangt werden

kann, die sich an den höchsten menschlichen Idealen orientiert.
Zum Schlüsse geht dann Fellenberg noch auf die damalige

politische Situation ein, die ihm schwere Sorgen bereitet. Wenn es in
Bern nicht zu Reformen kommt, sagt er, dann wird die Revolution
unvermeidlich sein. Nichts zeigt eindrücklicher die Ernsthaftigkeit
der Pläne Fellenbergs und die Wirkungskraft, die er ihnen zutraute,
als die Ansicht, dass ein Unternehmen wie das beschriebene das
beste Mittel wäre, Reformen in Staat und Gesellschaft vorzubereiten.

In dieser Hinsicht setzt Fellenbergs Plan die Reformpläne eines
F. U. Balthasar, J. J. Bodmer, Füssli oder seines eigenen Vaters fort,
die alle ebenfalls ins Zentrum die Erziehungsfrage gestellt hatten.
Fellenbergs Plan aber unterscheidet sich in zweierlei Hinsicht
entscheidend von den früheren. Erstens waren diese auf lange Sicht
gemacht worden, ohne die Absicht und Aussicht auf sofortige
Verwirklichung. Sie hatten auch nicht unmittelbare Wirkung bezweckt,
während Fellenberg den Anstoss zu einer energischen und eingreifenden

Umwälzung geben wollte. Zweitens hatten die älteren
Vorschläge — ausser dem Unternehmen von Haldenstein — mit der
Unterstützung des Staates gerechnet. Fellenberg dagegen hatte eine
rein persönliche Unternehmung im Auge. Der Staat hatte ja in der
Schweiz gegenüber den Forderungen der Zeit versagt und ein
Aufraffen von dieser Seite war nicht zu erwarten. So musste denn ein
einzelner aus eigener Initiative eingreifen. Es entspricht guter
Schweizer Art, wenn Fellenberg nicht an eine im Grossen angelegte
Aktion dachte, sondern an ein energisches Wirken im Kleinen, von
dem er dann Ausstrahlungen auf das Ganze erhoffte.

Dass Fellenberg auch die allgemeine Staatsreform unter der
Leitung eines hervorragenden einzelnen nicht als ausserhalb des
Bereiches des Möglichen liegend ansah, zeigen die letzten Seiten seiner
Schrift. Er führt hier aus, wie die notwendigen Reformen in Bern
schon längst hätten durchgeführt werden können, wenn Bern nur
einen Mann gehabt hätte, der allgemeine Achtung besessen und
zugleich die wahren Prinzipien verfochten hätte. Aber auch für den



98

Fall des nationalen Unglücks wäre ein solcher Mann von unschätzbarem

Werte. «Dans le cas que nous ne puissions pas echapper aux
malheurs il n'y aurait qu'un merite moral ä toute epreuve qui y
pourrait porter remede. II en imposerait ä la malveillance par son
autorite et il guiderait l'ignorance au port de l'ordre et des bonnes
lois.» Die Vermutung ist wohl nicht abwegig, dass Fellenberg daran
dachte, durch sein Unternehmen und die moralische Autorität, die
es ihm verschaffen sollte, selbst dieser Mann des Schicksals zu werden.

So hatte Fellenberg mit 24 Jahren die Haltung gefunden, die
ihn durch das Leben leiten sollte. Alle seine Handlungen wird er
nun sub specie aeternitatis betrachten und doch keinen Augenblick
das Mögliche aus den Augen verlieren. Sowohl der Idealismus in der
Zielsetzung wie der nüchterne Realismus in der Verwendung der
Mittel haben ihre philosophische Begründung erhalten. Das Ideal
der Vervollkommnung bleibt Richtpunkt und Maßstab, doch die
einzelnen Handlungen richten sich nach der nüchternen Erkenntnis
der eigenen Fähigkeiten und der Bedürfnisse der Umwelt. Erstaunlich

ist bei Fellenberg weniger die idealistische Haltung als der
damit verbundene Realismus, die lebendige und sinnvolle Vereinigung
von Metaphysik und praktischer Lebensführung, die Einordnung
jedes Kleinsten in den Zusammenhang mit dem ganzen Universum.
Bei Fellenberg steht ein Gedanke am Anfang des tätigen Lebens als

Lebensprogramm, der bei andern Menschen Erfahrungsergebnis
eines langen Lebens ist: dass jede menschliche Handlung, die aus
echter Wahrheitsliebe und aus dem sittlichen Kern der Persönlichkeit

entspringt, ein Schritt auf der Leiter einer unendlichen
Entwicklung ist und damit schon selbst ein Element der Ewigkeit
enthält.



V. Die Brautwerbung

Dass es Fellenberg ernst war mit seinen Grundsätzen, zeigt sein
Vorgehen bei der Begründung eines Hausstandes. Sowenig wie
irgendeine Angelegenheit überliess er diese dem Zufall oder dem
Schicksal. Die Ehe war für ihn, wie wir gesehen haben, ein Mittel,
seine Berufung auf Erden zu erfüllen. Mit dem Ernst, der Bewusst-
heit und der Energie, die ihm eigneten, ging er deshalb an diese

Aufgabe heran und er war der Mann, das Schicksal auch in diesem
Falle zu zwingen. Doch soll damit nicht gesagt sein, dass die Gründung

eines Hausstandes bloss eine kühle Verstandesangelegenheit
gewesen sei. Blosse Verstandesangelegenheiten gibt es für Fellenberg

überhaupt nicht. Alles was er tut und denkt, ist durchglüht von
Feuer und Leidenschaft. Ein Phänomen, das die Menschen immer
wieder in Staunen versetzt oder ihr ungläubiges Lächeln veranlasst
und das sich doch immer wieder als menschliches Urphänomen
erweist, kommt bei Fellenberg in seltener Reinheit zur Erscheinung:
dass Enthusiasmus und Leidenschaft sich nicht auf materielle Güter
werfen, sondern auf ein vorgestelltes Ideal.

Zuerst galt nun der Enthusiasmus Fellenbergs der «idealen Ehe
als solcher». Erst nachdem er deren Idealbild voll ausgebildet hatte,
entzündete sich die Leidenschaft zu dem geliebten Wesen, das er
für würdig befunden, mit ihm das Beispiel einer solchen vollkommenen

Ehe darzuleben. In dem Briefe an den ungenannten Freund
von 1794 gibt er eine Darstellung dieses Ideals einer Ehe, die
zugleich ein Mittel zu sittlicher Entwicklung sein soll. «Je veux epou-
ser des qualites personnelles. Je cherche une personne dont le
cceur soit bien ne, de sentiments humains, dont le bon sens sache
distinguer le beau et le bien, qui eut la sante du corps qui entre-
tient celle de l'äme, d'un exterieur agreable, embleme de la vertu.

Le succes du mariage depend de l'union etablie par la persuasion
et la conviction commune. L'estime reciproque est la fleur de la
vie II importe d'etre unis par les convenances essentielles, mais
aussi de ne pas negliger les goüts personnels tres indifferents. Les
qualites les plus respectables ont besoin des apparences pour etre
aimables». Da es schwer sei, in vorgerücktem Alter seine Gewohnheiten

noch zu ändern, ist es wichtig, sich früh kennenzulernen. «(II
importe de se connaitre) avant de contracter le mariage et de mo-
difier de cote et d'autre ce qui pourrait en influencer le succes.»



100

Vorbedingung für das Gelingen ist also vollkommenes gegenseitiges

Verständnis und unbestechliche Aufrichtigkeit. Schon die
Werbung soll deshalb den Stempel der Aufrichtigkeit tragen. «J'evite-
rai la maniere ordinaire de faire la cour Je ne donnerai pas ä

ma fiancee des esperances qui apres se trouveraient vaines. Je ne
veux la gagner que par la verite. Ma galanterie singuliere sera la
pierre de touche (pour la sincerite de son attachement). Elle
n'apprendra pas au depens d'autres que j'ai de l'esprit. Elle jugera
de mon bon sens par ce que je lui dirai des jouissances de la vertu.
La prodigalite ne me fera pas paraitre genereux. Je prouverai par
l'esprit d'ordre quels sont les moyens de l'etre. Je la menerai aussi

aux lieux de l'indigence pour lui donner l'occasion de soulager la
misere.»

Fellenberg ist sich klar bewusst, dass er schon als Brautwerber
zum Pädagogen wird. Er sieht auch deutlich die Gefahren, die dieses

Verhalten birgt, vor allem die Gefahr, als «Pedant» zu erscheinen.

Das Wort verwendet Fellenberg selbst. Aber es kommt ihm
darauf an, von Anfang an keine irgendwie geartete Illusion
aufkommen zu lassen, eine Vereinigung nur auf gegenseitige Kenntnis
und Gemeinsamkeit der Ziele aufzubauen. «Ma compagne devra
choisir librement. J'ai le droit de rester fidele ä mes principes mais

pas celui d'en faire des lois ä d'autres.» Am liebsten würde er den
Eltern seiner Braut vor der Werbung ein genaues Bild aller seiner
Eigenschaften geben, damit sie ihn gründlich kennen und aus
Einsicht entscheiden können. Doch hält er es für besser, wenn andere
ihn beobachten und beurteilen, da er fürchtet, die Eigenliebe könnte
seine Selbstdarstellung fälschen.

Es spricht aus diesen Ansichten ein dem 18. Jahrhundert eigenes
Vertrauen in die Einsicht und die Allmacht des Verstandes. Es war
damals geradezu ein Gemeinplatz, dass man sich kennen und
durchschauen solle, bevor man heirate, und dass Übereinstimmung in
Denken und Fühlen die Voraussetzung eines glücklichen
Zusammenlebens sei.35' Oft ist diese Ansicht bloss der Ausdruck eines
seichten, oberflächlichen Rationalismus, der sich nur deshalb ganz
auf die Vernunft verlässt, weil er nicht imstande ist, das Irrationale
überhaupt zu sehen. Doch wenn auch Fellenberg dem Wortlaut
nach nicht anders spricht als der flache Rationalist der Zeit, so hat
man doch niemals bei ihm den Eindruck, es spreche ein Mensch, für
den die Welt keine Probleme enthält, die nicht dem Alltagsverstand

35) Discours der Mahlern. 2. Gespräch.



101

zugänglich wären. Schon dadurch ist Fellenberg vor flachem
Rationalismus bewahrt, dass die Herrschaft der Vernunft bei ihm nie ein
bequemer Dauerzustand ist, sondern immer das Ergebnis gewaltiger
Auseinandersetzungen mit der eigenen Leidenschaftlichkeit. Fellenberg

misstraut daher auch immer bis zu einem gewissen Grade
seinem eigenen Urteil und ruft die Hilfe anderer an, die ihn korrigieren

sollen.
Dazu kommt, dass die Wahrheit und Gerechtigkeit bei Fellenberg

selbst Gegenstand der Leidenschaft ist und nie blosser Gegenstand

der Betrachtung. Dies ist ein Zug, der Fellenberg — bei aller
Verschiedenheit im Temperament — in eine Linie mit denjenigen
Gestalten stellt, deren Urbild Sokrates ist. Wie Sokrates war Fellenberg

bereit, sogar der Märtyrer der Vernunft zu werden und zu
beweisen, dass das höchste Interesse der Menschheit, die Übereinstimmung

mit den Gesetzen der ihr eigenen Vernunft, imstande ist, sich
sieghaft gegen alle irdischen Widerstände zu behaupten. —
Entscheidend ist aber folgendes: wenn Fellenberg vernünftige
Selbsterkenntnis zur Grundlage jeder menschlichen Tätigkeit macht, so
meint er damit nicht bloss die Erkenntnis der augenblicklich in
einem Menschen vereinigten Eigenschaften. Fellenberg hat ein ihn
nie verlassendes Bewusstsein eines höheren Ichs (das Goethe die
Entelechie nannte). Selbsterkenntnis ist ihm nie nur Erkenntnis des

zufälligen empirischen Ichs, sie ist immer zugleich ein Griff nach
dem höheren Ich, ein Versuch, das höhere, ewige Ich zu erfassen
und das noch unvollkommene empirische Ich zu ihm hinaufzuheben.36'

Eine Gefährtin, die seinem Ideal entsprach, fand Fellenberg in
der damals 17jährigen Margarete Tscharner, von ihren Verwandten
Gritli genannt. — Bevor Fellenberg um Margarete Tscharner warb,
war die Frage der Heirat schon zweimal an ihn herangetreten. Das
erste Mal hatte er selbst den Entschluss gefasst zu heiraten, um sich,
wie uns aus dem letzten Abschnitt bekannt ist, von seinep Eltern
unabhängig zu machen. Zu seinem Glück kam eine Verbindung
damals nicht zustande. Noch fasste er die Ehe nicht in dem Sinne auf,
der ihn später leiten sollte. «Autrefois je voulais me marier pour
pouvoir etudier, aujourd'hui je veux etudier pour pouvoir rendre
heureux les autres», bekennt er selbst im Briefe vom März 1794.

36) Vgl. dazu Schiller: «Jeder individuelle Mensch... trägt der Anlage und
Bestimmung nach einen reinen idealischen Menschen in sich, mit dessen
unveränderlicher Einheit in allen seinen Abwechslungen übereinzustimmen die grosse
Aufgabe seines Daseins ist.» Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 4. Brief.



102

Das zweite Mal waren es seine Eltern, die ihn zum Heiraten
überreden wollten. Aber diesmal lehnte Fellenberg ab, da die
vorgesehenen Partien seinen Anschauungen, seinem «System», wie er es

nannte, nicht entsprachen. So schreibt er in dem eben genannten
Brief auch, er hätte Gelegenheit gehabt, mehrere «parties avanta-
geuses» zu machen, doch müsse er darauf verzichten, da sie seinen
Forderungen nicht entsprächen. Schon am 26. April 1793 schrieb er
an seine Mutter: «Par rapport ä un etablissement, il faut que je
vous observe que je crois qu'il ne peut actuellement me convenir de

me marier de si tot. Ni amourachement ni esperance, quelque
brillante qu'elle pourrait etre, ne me detournera de la carriere que
je dois remplir si je dois etre content et heureux. Elle consiste ä me
perfectionner ä tous egards moi-meme. Ce n'est que par lä que je
puis gagner l'avantage d'une influence bienfaisante sur d'autres et
ce n'est que cette derniere qui est capable de me procurer le sort
auquel j'aspire Vous jugez bien de ce que je viens de vous de-
clarer si pour un mariage avantageux je m'y laisserais gener; ce
dernier ne pourrait me convenir qu'autant qu'il serait entierement
favorable ä mes vues essentielles.»37'

Am 12. Januar 1796 erscheint zum erstenmal in der Korrespondenz

Fellenbergs der Name von Gritli Tscharner — mit diesem in
der Familie gebräuchlichen Namen werden wir sie von nun an nennen

— bezeichnenderweise in einem Briefe an seine Eltern, in dem
er diese bittet, genaue Erkundigungen über das Mädchen einzuziehen.38'

Das damals 17jährige Mädchen, das Fellenberg zu seiner
Lebensgefährtin auserkoren hatte, war die Tochter Beat Emanuel
Tscharners, der Pestalozzi das Urbild zu Landvogt Arner in Lienhard

und Gertrud geliefert hatte. Tscharner war seit 1793 Landvogt
in Aigle. Fellenberg befand sich im Frühjahr 1796 in Vevey, während

in Aigle, gelegentlich auch zu einem Besuche nach Vevey
herüberkommend, Gritli Tscharner weilte. Von Vevey aus sind die
Briefe geschrieben, welche Fellenbergs Werbung an Gritli
herantrugen.

31) Rufer, a. a. O. S. 18 f.
38) Quelle für das Folgende ist, wo nichts anderes angegeben, das Faszikel der

Briefe Fellenbergs an seine Braut im F. A. — Das Wenige über Margarete v. Tscharner

Bekannte mitgeteilt in «Margaretha von Fellenberg, geb. Tscharner, die Gattin
Philipp Emanuel von Fellenbergs, 1778—1839», von Dr. phil. Helene von Lerber.
Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde, 1944. Von ihrer Jugend ist

nur bekannt, was Fellenberg selbst darüber in einem Briefe an seine Braut verrät.
Brief vom 28.1.1796, F. A.



103

Die Werbung um Gritli war die erste grosse Gesinnungsprobe
für Fellenberg und sie entwickelte sich bald zu einer harten
Prüfung. Nicht langsam tastend, auch nicht hofierend trat er an Gritli
heran. Ohne Umschweife erklärte er ihr seine Absichten und offenbarte

ihr alle hohen Ideen und Ansprüche, die sich damit verbanden.

Freimütig erklärte er, ihre Verbindung solle nicht ein Geschäft
zwischen den Eltern sein, sondern rein aus gegenseitiger Neigung
entspringen. Ob diese dauernden Bestand haben könne, werde man
erst beurteilen können, wenn sie sich gegenseitig bis auf den Grund
kennen werden. Durch Schilderung seiner Denkweise hofft Fellenberg

Gritlis Freundschaft zu gewinnen, da er sie zu verdienen
glaubt, gibt ihr aber zugleich zu erkennen, welche Ansprüche er an
ihre Bildung und Gesinnung stellt. Von ihr verlangt er dieselbe
Aufrichtigkeit und Offenheit. Er bittet sie, seine Briefe ihren Eltern
nicht zu zeigen. Er wünscht zuerst mit ihr zu besprechen, ob ihre
Bedürfnisse und Anschaungen genügend übereinstimmen, um eine
Heirat zu rechtfertigen. Dann erst soll mit den Eltern geredet —
oder aber alles verschwiegen werden.

In den folgenden Wochen überschüttete Fellenberg Gritli
geradezu mit Briefen, Bekenntnissen und Selbstdarstellungen. Seine
Freundin Mme de Corcelle, der einzige Mensch, der ihn nach seiner
Aussage ganz verstand, wurde für die intimeren Dienste in
Anspruch genommen. Sie hatte Gritli die Selbstdarstellungen Fellenbergs

zu ergänzen und zu kommentieren, damit jede Möglichkeit
eines Missverständnisses oder einer Illusion beseitigt werde. Unter
den Briefen Fellenbergs an seine spätere Frau liegt auch ein Schriftstück,

das eine Charakterisierung Fellenbergs enthält, die ihrer
intimen Kenntnis seines Charakters nach zu schliessen von Frau
de Corcelle stammen muss. Die Anspielung auf Schriften Fellenbergs,

die sich im Besitze der Schreiberin befinden, und andere
Briefstellen erheben diese Vermutung zur Gewissheit. Es wird da
neben der Bekanntschaft mit vielen ausgezeichneten Männern
Frankreichs und Deutschlands besonders das selbstlose Einstehen
Fellenbergs für andere Menschen zu seinen Gunsten hervorgehoben.
Die Zuneigung eines verdorbenen 17jährigen Mädchens habe er
benutzt, sie zu «bessern». Auf eine vorteilhafte Partie habe er
zugunsten eines Freundes verzichtet. Bezeichnend für Fellenberg ist,
dass er seine Wohltaten im geheimen übte. Wer nicht zu ihrer
Durchführung nötig war, der erfuhr nichts davon. Selbst Frau
de Corcelle kann deshalb nur mitteilen, dass er mehreren Freunden
entscheidend geholfen habe, ohne sich zu nennen. Auch seine Fehler



104

werden genannt: er sei der Hypochondrie unterworfen, besonders
in der Stadt. Trotz grosser Sensibilität sei er äusserlich kalt. «II est
sensible, mais il ne flechit que devant la raison et la bonte.»
Überhaupt sei er schwer zu durchschauen, da er nur schwer aus sich
herausgehe. Nur wenige kennen ihn daher ganz. Wir sehen, dass die
Beschränkung auf einen ganz bestimmten Kreis von Tätigkeit und
Freundschaft Fellenberg zu einer zweiten Natur geworden war, dass

er über den Kreis, den er sich selbst gewählt hatte, bewusst nicht
hinausging. Es heisst auch, dass er ihn erst verlassen würde, wenn
der Ruf der Öffentlichkeit an ihn ergehen sollte. Frau de Corcelle
rät nun Gritli, sich genau zu «sondieren», ob sie sich der Lebensweise

Fellenbergs anbequemen könne. Denn nur wer seinen
Ansichten aus Überzeugung zustimmt, kann mit ihm zusammenleben.
Als Tyrann zu erscheinen wäre ihm unerträglich. Anderseits sei er
empfänglich für alle Freundlichkeiten und habe alle Eigenschaften
eines guten Hausherren.

Gritli scheint nun Fellenberg dieses Schreiben mitgeteilt zu
haben. Denn er bemüht sich in seinem nächsten Brief, es zu berichtigen,

da nur die reine Wahrheit zwischen ihnen herrschen solle.
Mme de Corcelle habe ihn zu vorteilhaft geschildert. Seine Freunde
hätten ihn überhaupt durch ihr Lob verdorben, so dass er keinen
Widerspruch mehr ertragen könne und die Vorurteile und
Gebräuche der Menschen rücksichtslos verletze. Dann rechtfertigt er
seinen Plan, auf dem Lande zu leben: «J'ai un goüt extreme pour
Ia simplicite. J'aime la frugalite pour tous les plaisirs excepte ceux
de la morale et de l'entendement.» Es folgt dann eine Reihe
Mitteilungen über mehr äusserliche Gebrechen, die aber alle seinen
fanatischen Studien zuzuschreiben sind: Hypochondrie, die er für
eine Wirkung physischer Ursachen hält, schlechte Augen, Unfähigkeit

zu sitzender Lebensweise. Er schliesst den Brief mit einer
Entschuldigung, dass er sich über solche Dinge verbreite, doch die
Wahrheit zwinge ihn dazu. Er müsse den Illusionen, die Mme de
Corcelle geweckt haben könnte, den Boden entziehen.

Am 2. Februar geht er so weit, dass er Gritli geradezu vor sich

warnt, da er ihr Glück seiner Neigung vorziehe. Zugleich mit der
Darstellung des eigenen Charakters und des Zukunftsbildes äussert
sich auch die pädagogische Leidenschaft, die bei Fellenberg
untrennbar mit jeder anderen Leidenschaft verbunden war. In einem
der ersten Briefe sagt er: «Je suis loin de vous croire sans defaut.
C'est surtout les dispositions que j'apprecie et ce qu'on en peut
faire Vous etes aussi peu faite que moi pour le sort du vui-



105

gaire. II vous faut un mari qui puisse vous mener ä bon port.
(Es folgt die Darstellung des bekannten Zieles.) Vous etes faite
pour realiser ce reve. Mais on n'apprend ä marcher qu'en tombant.
Veuillez accepter mes soins pour votre culture, vous serez dedom-
magee de vos sacrifices. Vous commencerez par quelques peines, mais
vous gagnerez de nouvelles sources de jouissances ne connues que par
quelques privilegies (qui vous procureront) un veritable avant-goüt
des delices Celestes.»39' In demselben Briefe gibt er in einem PS eine
Schilderung seines eigenen Zustandes: «L'emportement de mon cceur
fait galoper ma plume.» Der unentschiedene Zustand nehme ihm
Schlaf und Appetit, da er seinem Charakter widerspreche. Doch
unvermerkt gleitet er — bezeichnenderweise — wieder in seine
moralischen Ideen über: das Unglück werde er besser ertragen können als
andere «en homme qui connait la vertu et le sort de l'humanite. Je

vous reponds de ma raison. Elle Femportera toujours sur mes pas-
sions. Tout passe vite dans cette vie hormis la vertu et ses fruits.
Si mon existence terrestre doit etre un fardeau, je saurai le porter
seul. Je prouverai que je saurai me passer du bonheur.»

Das junge Mädchen wird nicht wenig überrascht gewesen sein
von der ungewöhnlichen, so stürmischen und anspruchsvollen und
doch so bewussten und planmässigen Werbung des um acht Jahre
älteren Mannes. So wird man es wohl in erster Linie, als einen Akt
der Selbstverteidigung erklären können, wenn Gritli Fellenberg
zunächst durch abweisende Kälte in Distanz hielt. Doch mag auch der
weibliche Machttrieb mitgespielt haben, der es sich nicht versagen
konnte, mit dem Werbenden eine Zeitlang zu spielen. Denn es war
offensichtlich, dass Fellenberg, sobald er sich entschlossen hatte,
um Gritli zu werben, sich grenzenlos in sie verliebte. Schon im
ersten Brief schreibt er, was für ein Unglück ein Abschlag für ihn
wäre. Bezeichnenderweise fügt er bei: er würde dieses Unglück zu
seiner sittlichen Vervollkommnung zu verwenden wissen, denn
wenn er ihre Liebe vielleicht auch nicht erwerben könne, so wolle
er doch auf jeden Fall ihrer würdig sein.40'

39) Brief Ende Januar 1796, PS 30. Januar. — Dass solche pädagogischen
Absichten einem schon lange eingewurzelten Grundsatz Fellenbergs entsprachen, zeigt
eine Stelle aus einem Briefe aus Chur an seine Eltern vom 27. 8.1793: «Salis ne
differe le temps de son mariage que pour former sa future, je ferais de meme ä sa

place.» F. A.
40) Fellenberg hatte zwar Gritli schon von Jugend auf gekannt und von jeher

sie für die Zierde von Bern (la fleur de notre jeunesse) gehalten. Doch dass erst in
letzter Zeit dieser Keim einer Jugendliebe zur verzehrenden Flamme sich entfacht
hatte, zeigen verschiedene Stellen seiner Korrespondenz. Am 28. 2. schreibt er ihr,



106

Es folgten nun für Fellenberg schwere Wochen. Zum ersten
Male war er an einen Menschen herangetreten, den er verehrte, der
aber seine eigene Natur und seine eigenen Gesetze hatte, die nicht
zum vornherein mit seinen Wünschen und Grundsätzen
übereinstimmten. Bisher hatte Fellenberg das Fremde entweder verachtet
oder von sich ferngehalten. Das war nun hier nicht möglich. Fellenberg

musste nun etwas ihm Neues lernen: sich einem fremden Willen

zu fügen, den Entscheid eines fremden Willens abzuwarten. Und
das fiel ihm ausserordentlich schwer. Er war mit dem Anspruch an
Gritli herangetreten, sie nach seinem Bilde zu formen. Doch scheint
sie diese Vormundschaft nicht ohne weiteres angenommen zu
haben. Fellenberg musste ausdrücklich auf seine Absicht verzichten.
Statt sich zu ihrem Mentor zu machen, schreibt er in einem nicht
datierten Briefe, wolle er jetzt von ihr lernen und sich bessern. Auch
auf die Verheimlichung der Korrespondenz vor den Eltern muss er
verzichten. Doch verlangt er, dass seine Briefe sonst niemand
gezeigt werden. Diese Forderung des Geheimnisses ist wohl mehr als
blosse Scheu, die Angelegenheiten seines Inneren preiszugeben. Die
Neigung zum Geheimnis hängt eng mit dem Grundcharakter Fellenbergs,

ja mit einem Zuge der Zeit selbst zusammen, war doch das

Geheimnis auch eine Bedingung vieler damaliger wohltätiger
Gesellschaften, wie auch der «moralischen Gesellschaft», deren Mitglied
Daniel Fellenberg war. Auch sein Wirken für die Mitmenschen hüllte
Fellenberg in den Schleier des Geheimnisses. Es ist dies ein Ausdruck
des Sinnes für Ordnung und Gerechtigkeit — im platonischen Sinne:
dass jedem nur werden solle, was ihm zustehe, und dass vor der
Forderung der Verwirklichung des objektiv Guten Interesse und
Ruhm des Einzelnen zurückzutreten habe, entsprechend etwa dem
Grundsatze der von Vater Fellenberg gegründeten «patriotischen
Gesellschaft»: «l'obscurite pour les individus, la gloire pour la

societe», wobei nur das Wort «societe» durch «raison et vertu» zu
ersetzen wäre. Die Neigung zum Geheimnis entspringt also weder
romantischem Geschmack noch der Angst vor der Öffentlichkeit.
Sie ist ein Bestandteil aristokratischer Lebensform, die auch in der
Vertraulichkeit eine feste Rangordnung einhält. So verlangt Fellenberg

auch, dass ihm gegenüber verschwiegen werde, was Mme de
Corcelle über ihn gesagt hat, da es nicht für ihn bestimmt sei.

seit dem letzten Frühling hätte sie bemerken können, was in ihm vorging: «les

mouvements de mon coeur dont je ne fus presque plus le maitre». Er verrät zugleich,
dass er seine Schwester zu Hilfe genommen habe und dass einige ihrer Briefe in
Wirklichkeit von ihm seien.



107

Doch das Einlenken Fellenbergs war umsonst. Gritli blieb kalt;
es scheint, dass sie während eines Zusammentreffens auf einem Ball
sogar Geschmack daran fand, auf mädchenhafte Weise ihren
Liebhaber zum besten zu halten, ihn durch Spott und verächtliche
Behandlung zum äussersten zu bringen. Doch Fellenberg war nicht so
leicht von seinem Vorhaben abzubringen. Trotzdem ihm Gritli das
Schreiben gelegentlich förmlich verbot, fuhr er fort, sie mit Briefen

zu überschütten. Mit rückhaltloser Offenheit gibt er ihr die
Darstellung seines eigenen Charakters, seiner Tugenden — ohne falsche
Bescheidenheit, und seiner Schwächen — ohne sie im geringsten zu
beschönigen. Im leidenschaftlichen Bemühen um die reine Wahrheit

bittet er Frau de Corcelle, sein Selbstporträt zu ergänzen, und
ist dann doch wieder ängstlich besorgt, sie könnte Gritli eine
Vorstellung von ihm geben, die über der Wahrheit läge. Keine Illusion
soll ihren Entscheid beeinflussen, sowenig wie der Druck oder der
Rat der Eltern. Unermüdlich ist er, ihr in immer neuen Wendungen
das Ideal darzustellen, das er vor Augen hat, und ihr zu zeigen,
welche Aufgabe ihr zugedacht ist. Auch verheimlicht er ihr nie, wie
er über sie selbst denkt. Nicht etwa eine genaue Kenntnis ihres
Charakters sei es, was ihn anziehe, aber ein aus der Tiefe sprechendes

Gefühl sage ihm, dass er sich in ihrem Charakter nicht täusche.
Ein furchtbares Erlebnis war es für Fellenberg, dass dieses

Gefühl durch das Verhalten Gritlis erschüttert zu werden drohte. Mitte
Februar hielt Fellenberg die Spannung der Unsicherheit nicht mehr
aus. Ein Brief, der in drei Etappen vom 19. bis 21. Februar geschrieben

ist, stellte Gritli vor die Entscheidung. Aufschlussreich ist es,
die drei Tage des Briefes als Stufen einer inneren Entwicklung zu
verfolgen. Man kann hier das Kochen und Arbeiten der Gedanken
und Gefühle mit Händen greifen, und wieder bewährt sich die
Festigkeit und Konsequenz von Fellenbergs Charakter. Man sieht, wie
er in einer heroischen Anstrengung sich in die Hand nimmt, von
seinen eigenen Gefühlen innerlich distanziert und schliesslich sich

von ihnen befreit.
In düsterer Entschlossenheit gibt er Gritli im ersten Teil des

Briefes vom 19. Februar zu verstehen, dass er das Spiel nicht länger
ertrage. Wenn sie sein Zutrauen damit beantworte, dass sie mit ihm
spiele, dann seien sie nicht füreinander bestimmt. Er habe sich
bereits aus dem erträumten Glücke herausgerissen und mit dem
Gedanken des Verzichts vertraut gemacht. Nur solange habe er die
Leidenschaft herrschen lassen, als sie mit der Vernunft im Einklang
schien. Er lässt aber Gritli keinen Zweifel darüber, dass er seinen



108

Prinzipien auf jeden Fall treubleiben und eine Verbindung nur
eingehen werde, wenn er wirklich ihre Neigung besitze. Darüber
verlangt er kategorisch volle Gewissheit. Noch niemals habe er jemand
vergeblich um Vertrauen gebeten. Sie setze seine Neigung schweren
Prüfungen aus.

Der Briefteil vom 19. Februar stellt Gritli vor die Alternative
des Ja oder Nein. Er ist in Stil und Gehalt Ausdruck des

gegenwärtigen Gefühls. Fellenberg spricht hier fast ausschliesslich von
seinem eigenen Zustand und fordert Entscheidung. Am 20. hat er
bereits gegenüber dem Verhältnisse zu Gritli den Abstand der
Objektivität gefunden. Er besinnt sich auf seinen eigenen Charakter
und warnt sie vor einem Fehlentscheid, d. h. er warnt sie vor sich
selbst. Die inneren Stürme der letzten Tage hätten ihn reifer
gemacht und gelehrt, was für Folgen eine Verbindung ohne Neigung
haben musste. «Car le feu de mon caractere ne permet pas de con-
trarier impunement mes sentiments Je ne sais pas separer la
pratique de la theorie.» Wird sie ihn abweisen, so wird er dankbar
sein für die heilsame Übung und Erfahrung. Nimmt sie ihn aber an,
so wird er ihrer um so würdiger sein, als er die blosse Leidenschaft
überwunden hat. Dann wiederholt er seine Aufforderung zu
reiflicher Überlegung und unverzüglicher Entscheidung, in Worten, in
denen die ganze Bitterkeit der durch den Willen äusserlich bezwungenen

Stimmung noch mitschwingt. «Vous m'avez rendu defiant —-

sentiment qui me repugne. Je ne trouve plus de larmes. Je suis
decide ä terminer cet etat. II me faut tout ou rien. Voyez avec quel
abandon je me montre ä vous tel que je suis. Ce sera pour la der-
niere fois si vous persistez ä ne pas repondre. Je regarderai le silence
comme un refus total.»

Der zweite Briefteil ist Ausdruck der Persönlichkeit, insofern
sie verantwortlich ist für die irdische Lebensführung. Am 21.
Februar hat Fellenberg auch Abstand gewonnen vom persönlichen
Schicksal und stellt die ganze Frage unter den höheren Gesichtspunkt

der Verantwortung vor der Ewigkeit. «Avant de me devoir ä

mes passions je me dois ä la raison et ä la vertu. J'ai des obligations
sacrees envers moi-meme et ceux qui s'interessent ä moi et surtout
celle que m'impose la capacite que je me trouve de faire le bien
dans la sphere que m'assigne la Providence. Je suis responsable de

Femploi que j'aurai fait de cette capacite. Mon premier soin doit
etre de la conserver et de l'augmenter et je n'ose plus continuer ä

me detruire. Comment pourriez-vous estimer un homme dont la
conduite renverserait ses principes?»



109

Wir sehen eine stufenweise Erweiterung und Erhöhung des

Standpunktes. Im ersten Teil spricht Fellenberg als leidende und
fordernde Persönlichkeit aus der Stimmung des gegenwärtigen
Augenblicks. Im zweiten Teil wird bereits die Vernunft massgebend,
insofern sie Folgerungen aus den eben gemachten Erfahrungen
zieht, so dass die Verantwortung1 für die Gestaltung des ganzen
Lebens die gegenwärtigen Stimmungen und Wünsche, wenn auch mit
Mühe, in den Hintergrund zwingt. Im dritten Teil endlich spricht
aus Fellenberg wieder diejenige Kraft, die sein ganzes Leben in
Wirklichkeit beherrscht: die ewige Persönlichkeit als Glied einer
umfassenden kosmischen Weltordnung.

Selten ist wohl ein so junges Mädchen vor eine derartige
Entscheidung gestellt worden. Über das, was in ihrem Innern vor sich
ging, wissen wir nichts. Wir können die inneren Kämpfe des armen
Kindes nur ahnen, das so grausam zu einer für ihr Leben endgültigen

Entscheidung gezwungen wurde, ohne zuvor die Zeit der
ungebundenen Jugend voll auskosten zu dürfen. Da Gritli ihre Eltern
ins Vertrauen gezogen hatte und diese mit der Verbindung mit
Fellenberg einverstanden waren, hatte sie sich jedes Vorwandes für
weiteres Schweigen beraubt. Beide Entschlüsse enthielten tödliche
Gefahr: wies sie Fellenberg zurück, dann hatte sie vielleicht nicht
nur ihr Glück verscherzt, sondern auch die Aufgabe, die ihr, wie
sie von Fellenberg belehrt wurde, von der Vorsehung gestellt war,
verfehlt. Denn Fellenberg war der Mann, sein Wort zu halten und
auf eine abgetane Sache nicht mehr zurückzukommen. Nahm sie

jedoch seine Werbung an, ohne Sicherheit, seinen hohen Ansprüchen

genügen zu können, dann drohte ihr ein Leben, dem die Hölle
vorzuziehen gewesen wäre. Hatte doch Fellenberg selbst sie gewarnt:
«Le feu de mon caractere ne permet pas de contrarier impunement
mes sentiments.» Auf jeden Fall war es eine Entscheidung, die nicht
nur das gegenwärtige Leben, sondern bis ins Metaphysische hinein
den ewigen Kern ihres Wesens berührte. — Ein Aufschub aber war
nicht möglich, da Fellenberg erklärte, er würde ein weiteres Schweigen

als Ablehnung auffassen.
Was von Gritli verlangt wurde, war, dass sie aus sich selbst, auf

Grund einer bis auf den Grund gehenden Selbsterkenntnis, ohne
Hilfe der Eltern, ohne Rat irgendeines anderen Menschen einen
Entschluss fasste, der ihre ganze Zukunft festlegte, über dessen

Konsequenzen ihr Fellenberg die Augen geöffnet und alle Illusionen
genommen hatte. Es zeigt sich hier wieder, wie Fellenberg das

zeitgenössische pädagogische Prinzip der Verselbständigung des Men-



110

sehen gleichsam zum persönlichen Temperament geworden ist.
Schon durch die Art seines Auftretens, abgesehen von allen
bewussten pädagogischen Absichten, wirkt Fellenberg überall, wo er
auftritt, als Erzieher, und zwar als Erzieher zur Selbständigkeit und
Selbstgestaltung des eigenen Lebens — und wäre es auch durch das
Hervorrufen von Widerstand gegen zu hohe ideale Forderungen.
Zum vornherein vermeidet Fellenberg geradezu fanatisch alles
Beeinflussen des andern mit Mitteln der Macht oder der Überredung.
Einzig und allein die absolute Wahrheit soll entscheiden. Die
Einwirkung Fellenbergs besteht darin, dass er die andern geradezu
zwingt, diese Wahrheit zu erkennen und dass er sie dazu auffordert,
durch das Wort oder das Beispiel, im Falle Gritlis sogar durch ein
regelrechtes Ultimatum, ihr Leben unbedingt nach dieser erkannten
Wahrheit zu richten.

Ein Mensch, der so wie Fellenberg im Prinzipiellen lebt, nimmt
auch keine Rücksicht auf den Faktor der Zeit. Keine sieben Wochen
war es her, dass er zum erstenmal die Absicht geäussert hatte, um
Gritli zu werben. Und schon verlangte er von ihr die Entscheidung.
Er hatte ihr ja sein ganzes Wesen offenbart, seine Grösse wie seine
Schwächen gezeigt. Wozu brauchte sie noch Bedenkzeit? Seine
Grundsätze standen ja für ewig fest, sein Charakter war mit ihnen
untrennbar verbunden. Neues konnte deshalb ein längeres Warten
nicht mehr ans Licht bringen. Fellenberg selbst war gewohnt, sobald
er eine Notwendigkeit erkannt hatte, unverzüglich die entsprechende

Handlung folgen zu lassen. Dasselbe forderte er auch von
den andern. Nicht die in der Zeit reifende Erfahrung war ihm das

Mittel, zu seinen Entschlüssen zu kommen, sondern die energische
Denkarbeit, die in einem Augenblick aus den Prinzipien das Richtige

herausschält, zu dem andere, wenn überhaupt, nur im Laufe
jahrelanger Erfahrung kommen oder durch Zufälle oder äussere
Nötigungen gezwungen werden. Wer nicht so zu handeln wusste, den
konnte Fellenberg nur verachten. Man versteht es, dass die späteren
Zöglinge Fellenbergs ihn rückhaltlos verehrten und achteten, dass

aber der Respekt vor ihm oft grösser war als die Liebe. Man
versteht es auch, dass die Unbedingtheit seiner Ansprüche oft zu Härten

führte, die ihm dann zur Last fielen und bei dem Beurteiler das
Ideale seiner Bestrebungen in den Hintergrund drängten oder gar
völlig verdunkelten. Nur Persönlichkeiten, die in ähnlicher Weise
fähig waren, das Ideale im Menschen als reale Macht anzuerkennen,
waren geeignet, Fellenberg ganz zu erkennen. Es gibt keinen
stärkeren Beweis für die Echteit des Fellenbergschen Idealismus als



111

die Tatsache, dass ein Mann wie Th. Müller trotz wiederholter
persönlicher Reibungen mit Fellenberg sich immer wieder zu ihm
zurückfand. Denn Müller wusste zu unterscheiden zwischen dem Ideal
Fellenbergs, dem er rückhaltlos zu dienen bereit war, da es auch
das Seinige war, und der oft schroffen und harten, ja tyrannischen
Äusserungen dieses selben Idealismus.

Alles dies musste Gritli vor Augen haben, als sie sich zu ihrem
Ja durchrang; es erreichte Fellenberg am 25. Februar in Wildenstein,

wohin er mittlerweile hatte verreisen müssen. In einem Briefe
überschwänglichen Glücks, wie noch keiner aus der Feder Fellenbergs
geflossen war, in dem er sie zum erstenmal mit Du anredete, antwortete

er der «amie de mon cceur». Im zweiten Briefe schon erhob er sich
in Ironie über das Vergangene. Über seine Zudringlichkeit und
Heftigkeit meint er nun: «Est-ce un mal de famille de ne pouvoir parier

comme il faut qu'ä quatre Heues de distance?» In beinahe
unerschöpflicher Fülle fliessen nun die Briefe an Gritli. Fellenberg
wird nicht müde, ihr die Zukunft auszumalen, oder besser: sie in
Gedanken bereits aufzubauen. Das Leitmotiv ist dabei: «Rien n'est
desormais au dessus de nos forces morales. L'heroisme moral, ne
dependant que de nous, sera notre partage Ma vie entiere n'a
ete jusqu'ici que combats contre ce qui s'opposait ä mon ideal. L'em-
pire des sens et le caprice de mes semblables me crontrariaient. C'est
ä toi que je dois la victoire essentielle.» Seine liebste Beschäftigung
ist jetzt das innere Gespräch mit seiner Braut, das sogleich die Form
brieflicher Mitteilung annimmt. Aus Bern, wo sich Fellenberg seit
dem März geschäftehalber aufhielt, während seine Braut im Waadtland

geblieben war, schrieb er am 9. April: «Je prends la plume
pour arreter cette plenitude d'äme, de sentiments, de bonheur. Mais
helas! Ce n'est qu'un jeu de l'imagination. Quand pourrai-je en rea-
lite te dire combien je t'aime? J'embrasserai l'image de toutes
les vertus. J'en deviendrai meilleur. Nous presenterons ensemble ä

Dieu l'hommage de ses enfants favorises. Notre union sera un
nouveau gage que nous nous vouons ä jamais ä la vertu. La grande famille
humaine pourra nous regarder comme ses meilleurs soutiens et bien-
faiteurs, ne füt-ce que par l'exemple que nous donnerons si les

circonstances ne nous permettent rien de plus. Les talents et le
genie ne fönt pas le veritable heroisme mais la disposition de

l'äme qui trouve trop etroites les limites de notre sphere actuelle et
qui fait faire des efforts pour les reculer ou les rompre. Cette
disposition ne t'est pas etrangere quoiqu'elle puisse encore dormir.
J'ose te promettre que ton parfait reveil n'est pas eloigne pourvu



112

que tu ne quittes plus la main fidele et constante ä toute epreuve
que je te tends. II n'y a rien de preferable ä la connaissance de

notre dignite que nous acquerons par une existence morale indepen-
dante de toute chance de fortune, de tout ce qui est sujet aux
changements ou ä la destruction L'egoisme des reptiles terrestres
sera ecrase sous nos pieds dans la poussiere qui fait son element.

Nous participerons aux jouissances de la Divinite en la represen-
tant dans la pratique. La verite, la justice, lä vertu seront les moyens
par lesquels nous acquerrons le bonheur Voila des elements de

grandeur qui sont ä la portee de tout etre moral. II ne faut qu'un
certain degre d'energie pour atteindre l'heroisme qui fait le but de

nos vceux... II n'y a rien lä qui tombe aux yeux du vulgaire. A
mesure qu'on a une existence plus conforme aux destinees de Fhuma-
nite Fon a moins besoin de celle qui vegete dans l'opinion et ne
reste qu'un jeu ephemere. La veritable grandeur ne se met pas en
peine des apparences, aussi peu que le veritable savoir. Mais eile
n'existe pas moins reellement et delicieusement.»

Das Glücksgefühl Fellenbergs bereichert sein ganzes Wesen.
Neben den bekannten Tönen hören wir aus den Briefen nun plötzlich
neue: Scherz, Lachen, Witz, Ironie.41' Erst jetzt kommt Fellenberg
eigentlich zum echten Briefstil, wie ihn das 18. Jahrhundert in so

liebenswürdiger Weise ausgebildet hat. Bisher schrieb er, soweit es
sich nicht bloss um geschäftliche Angelegenheiten handelte,
entweder in konventionellen Formeln oder dann wurden seine Briefe
zu Abhandlungen. Jetzt schreibt er unter der Eingebung des Augenblicks.

Ungeduld, Ärger über die langweiligen Geschäfte, das Leiden
der Trennung, das Glück, an seine Braut denken und sie verehren
zu dürfen, Erlebnisse des Alltags, alles erscheint in bunter Mischung.
Doch immer bleibt im Hintergrund das Ideal sichtbar, das allem
seinen Sinn und jeder Stimmung ihren Grundgehalt gibt. Mit einem
Wort: Fellenberg schreibt jetzt als echter Briefschreiber «ce que le
cceur me diete pour la meilleure amie», und zwar «dans le langage
de la nature».

41) Als Beispiele für Ironie möchten wir folgende Stellen anführen: Vom Ritte
nach Bern schreibt er: «Votre bucephale (das Pferd, das ihm der Vater Gritlis
geliehen hatte) m'apprend par ses caprices qu'on ne peut etre distrait quand on
s'eloigne de ce qu'on aime.» Da sich Gritli zuerst gegen das Duzen sträubte, drohte
er ihr, er werde sie in die «Feuille d'avis» setzen unter «objets egares» (30. März).
Dann: «Moi je reviens ä ma bonne mere Nature: je ne puis parier au pluriel ä une
personne si unique, ä laquelle je suis attache meme par ses defauts. Je ne saurais

que devenir si eile se multipliait... Tu as lieu d'etre jalouse, non de tes semblables,
mais de mes ecritures financieres» (2. April).



113

In dem Briefe vom 11. April fällt mitten aus den persönlichen
Mitteilungen heraus auch einmal ein Streiflicht auf die Verhältnisse
in Bern. Diese bestärken Fellenberg von neuem in allen seinen
Anschauungen und Entschlüssen. «(Par notre vie) nous commanderons
des jouissances que personne ne pourra nous ravir, des plaisirs plus
solides que cet eternel tourbillon dont le fond est fait de misere et
de chagrin. Je suis frappe du deluge d'ennui dans lequel se noie
notre pauvre beau monde.» Überall sei Unruhe über den bernischen
Vermögen drohende Verluste. Keinen Menschen habe er gefunden,
der wirklich zufrieden sei. Bedenklich sei vor allem das Benehmen
der Leute, die durch die letzten Ereignisse finanzielle Einbussen
erlitten haben. Jetzt sehe er allmählich «le dessous des cartes». «Rien
de plus affligeant, rien de plus instructif.» Die Flut des Verderbens
sei unaufhaltbar —¦ gemeint ist der politische Umsturz. Um so

berechtigter erscheint der Entschluss, sich abseits zu halten und da
eine Hilfe von Grund auf vorzubereiten. Das Landleben, das er
erwählt habe, sei nicht als ein blosses Vegetieren gedacht, sondern als
der natürliche und göttliche Beruf, in dem sich zwei Vorbedingungen

eines wahrhaft menschlichen Lebens vereinigen: «L'innocence
de Fäge d'or» und «les premiers echelons du perfectionnement.»
Dann fährt er fort: «Nous ne sommes pas faits pour nous trainer
dans la fange de la corruption La veritable porte du monde mo-
ral, difficile ä trouver et ä franchir, une fois passee, une immense
carriere se presente ä nous. Les evenements que je prevois
prouveront bientot que nous n'avons pas de temps ä perdre». Er
bittet Gritli, den Inhalt des Briefes zu verschweigen, da er das

Wortemachen hasse. Wer seine Ansichten höre, würde ihn für «fat»
halten. Das gilt auch von der Mutter Gritlis. «Pour toi je ne t'en-
visage plus que comme la meilleure partie de moi-meme, ma con-
fidente intime, depositaire de mes sentiments. Les lumieres de Fun
detruiront les erreurs de l'autre.» Doch auch sie bittet er, mit dem
Urteil über ihn noch zurückzuhalten, bis er durch die Tat die
Ernsthaftigkeit seiner Absichten beweisen könne.

Wenn auch Fellenberg durch das Glück ruhiger geworden war,
so hatte sich doch sein Temperament keineswegs verändert. In der
ungestümen Forderung, die Hochzeit schon im April zu feiern, brach
es mit aller Gewalt wieder durch. Die grosse Frühjahrswäsche bei
Tscharners drohte die Hochzeit zu verzögern.42' In seinem Unmut
ruft Fellenberg aus: «Sont-ils donc de glace?» Nur mit Widerwillen
hatte er sich nach Bern begeben, wo er vorher verschiedene Dinge

42) Sie konnte dann doch Ende April noch stattfinden. S. Lerber a. a. O. S. 219,



114

zu regeln hatte. Mit Feuereifer stürzte er sich dort in die Geschäfte,
um von ihnen frei zu werden. Kaum ein Brief, der nicht «in Eile»
geschrieben wäre, und doch folgen sie sich beinahe von Tag zu Tag,
so dass Fellenberg selbst über sich lächeln muss: «quelle epitre»,
«Quel deluge de lettres». Auch die Trennung von seiner Braut ist
ihm schier unerträglich. Um so grimmiger treibt er seine Geschäfte
vorwärts. So entschuldigt er sich am 2. April für seine schlechte
Schrift mit folgenden Worten: «Chaque moment distrait de mes
affaires me creve quasi de regrets de l'etre de toi. (Ces regrets) sont
des eperons qui me fönt galoper aussi en m'entretenant avec toi.»
Auch darin zeigt sich sein Temperament, dass er brennend nach
Antworten verlangt. Er ist noch nicht gewohnt, sich in seinen
Gefühlen und Erwartungen nach andern zu richten. Er sagt zwar, Gritli
solle nur schreiben, wenn sie selbst dazu das Bedürfnis habe. Aber
er kann seine Ungeduld doch nicht verbergen, wenn Briefe
ausbleiben.

Bei alledem vergisst Fellenberg auch nicht die Weiterbildung
Gritlis, die er in die Hand genommen hat, und nie unterbricht er
die moralische Belehrung und die Empfehlungen von Lektüre. Schon
im zweiten Briefe nach ihrer Zusage verspricht er ihr «Paul et
Virgine» vorzulesen. Ihre Bemerkungen über «Numa» geben ihm
Gewissheit, dass sie seinen Anforderungen entsprechen werde.43'

Auch eine eigene Schrift will er ihr vorlesen, allem Anschein nach
ist es die oben besprochene Schrift über «Le bonheur domestique».
Einmal schreibt er ihr, es freue ihn, sie sich vorzustellen, wie sie
über der Lektüre sitze, die er ihr gegeben hat. So ist es verständlich,
dass es auch jetzt nicht an Missverständnissen und Verstimmungen
zwischen Fellenberg und seiner Braut fehlt. Es scheint, dass die
Form, in der Fellenberg seine Forderungen an sie stellte, ihr wohl
oft zu anspruchsvoll waren, oder dass sie persönlich zu sehr hinter
der Idee verschwand, die sich Fellenberg von der vollkommenen
Frau machte und nach der er sie formen wollte. Aus allen Briefen
Fellenbergs strömt ein Gefühl der Auserwähltheit, dem Gritli
vielleicht nicht immer zu folgen vermochte. Ihr Leben soll nicht nur
persönliches Glück erbauen, sondern ein Element der Weltordnung
werden durch das Beispiel, das Fellenberg mit ihr zusammen geben
will. Man versteht, dass Gritli sich zuweilen zurückhaltend äusserte,

43) Numa Pompilius, Prosaepos von Florian (1786), Nachahmung von Fene-
Ions Telemaque, ziemlich fade, mit Rokokopastoralen ausgeschmückte und als
moralisches Vorbild gedachte Ausgestaltung der Geschichte des zweiten römischen
Königs.



115

dass sie sich nicht zutraute, alle Forderungen Fellenbergs zu
erfüllen, dass sie sich vielleicht auch gelegentlich gegen allzu deutliche

Äusserungen der Bevormundung auflehnte, so etwa gegen
Sätze wie «je suis content de toi».44' Leider sind ihre Briefe an
Fellenberg nicht erhalten. Aber aus denjenigen Fellenbergs geht mit
genügender Klarheit hervor, dass solche Fragen zwischen ihnen
besprochen wurden. Schliesslich musste Fellenberg sogar auf das Du
verzichten und eine Herstellung des gestörten Einverständnisses auf
eine mündliche Aussprache versparen.

Durch diese inneren Rückschläge aber wurde Fellenberg wieder
auf sich selbst zurückgeworfen und musste sich erneut über seine
Motive Rechenschaft geben, so dass uns seine Gedanken in immer
neuen Formen entgegentreten und zugleich sich das Charakterbild
Fellenbergs immer mehr rundet. So weckt das Ausbleiben von Briefen

seiner Braut Mitte April schon wieder sein ernstes Misstrauen.
Er gibt ihr eine Motivierung seiner Ungeduld aus seinem Charakter,
die zugleich einen Vorwurf enthält. Die Notwendigkeit der Natur
anerkenne er, da sie von Gott komme, niemals aber «le caprice des
hommes. Toutes les fois que la pitie ou le mepris ne m'engagent pas
ä y ceder je me ferais plutot casser la tete que de m'y soumettre».
Deshalb hat er Mühe, beim Ausbleiben von Briefen nicht Verdacht
zu fassen. «J'ai beau raisonner, mon imagination a pris le mords. Je
suis ä plaindre plutot qu'ä blämer. Ma sensibilite, la vivacite de

mon imagination, la violence de mes sentiments dependent aussi peu
de moi que je ne me les suis donnes.» Die Vernunft habe nur über
seine Handlungen die Herrschaft. Dies genüge aber nicht für das

irdische Glück. «II faut mettre de Fagrement dans Ie perfectionne-
ment. Depuis que je te connais je suis susceptible de craintes et
j'eprouve ce feu qui me devorerait si je le nourrissais sans succes.»45'

Im nächsten Brief gibt er ihr eine Belehrung über die Pflicht,
Versprechen zu halten, d. h. in diesem Falle, Briefe zu schreiben. Am
Schlüsse muss er sich wieder für seine Forderungen entschuldigen
und sucht mit den Worten «ne te mets pas en peine de ce que je
t'ai ecrit» ihnen etwas von ihrer Härte zu nehmen.

44) Brief vom 17. April.
45) Brief vom 13. April. Das brennende Verlangen nach brieflicher Mitteilung

ist ein tief eingewurzelter Charakterzug Fellenbergs, der schon in der Korrespondenz

aus Colmar zu erkennen ist. In seinen späteren Briefen an seine Eltern kann
er oft ein Gefühl tiefer Beleidigung kaum verbergen, wenn die Antworten auf seine
Briefe nicht pünktlich eintreffen und nicht ausführlich genug sind. S. F. A., Faszikel
«Reise von 1793».



116

Auch hier zeigt sich wieder, wie bei Fellenberg alle Gedanken
und Handlungen aus einer einheitlichen Weltanschauung entspringen.

Jede Frage führt ihn unausweichlich immer wieder auf
dieselben Grundprobleme zurück, jede sucht er aus dem Mittelpunkt
seiner Anschauungen heraus zu lösen. So dehnen sich auch die
Beschwerden über das Ausbleiben von Antworten immer wieder zu
langatmigen moralischen Belehrungen aus. Es kommt oft dabei
Fellenberg selbst zum Bewusstsein, dass seine Art der
Menschenbehandlung etwas Tyrannisches hat. So bittet er seine Braut am
14. April, sie solle es ihm sagen, wenn er sie mit seinem Vielschreiben

belästige. Doch auch diese Bemerkung wird sogleich wieder in
Zusammenhang mit seiner moralischen Grundhaltung gebracht: er
verlange vollkommene Aufrichtigkeit, Schmeichelei verschlage bei
ihm nichts. «La franchise est la clef de l'art de vivre heureux avec
moi. J'aime mieux un ennemi droit qu'un ami faux. Les menagements

sont contraires ä Ia vraie amitie, je n'en veux pas.» Dann
folgt eine ausserordentlich aufschlussreiche Selbstcharakterisierung.
Fellenberg sagt, er scheine vielleicht kleinlich, wenn man sein
Verhalten seinen Lehren gegenüberstelle. «Quelques courriers qui
manquent me mettent en peine. II faudrait connaitre les passions
chez un homme qui a du feu pour trouver la reponse Je plain-
drais un homme qui serait ä ma place sans agitations. Les passions
sont les nerfs de notre äme pendant l'epoque terrestre de notre
existence. Le trop en est bien preferable au trop peu, surtout avec
une trempe qui se fortifie aux epreuves. Sans ce nerf il ne reste que
de Ia boue.» Nicht auf glatter See zeige sich das Können des

Piloten, sondern im Sturme. — Doch schickte Fellenberg den Brief
in dieser Form noch nicht ab. Er schien ihm immer noch nicht klar
genug zu sein. Er empfand selbst die Härte seiner Forderungen,
zugleich aber war er auch von ihrer Berechtigung überzeugt. Diese
konnte aber nur aus der Gesamtheit seiner Anschauungen begründet

werden. So hätte er am liebsten bei jeder Trübung des Verhältnisses

seine ganze Philosophie von neuem vorgetragen. Das war nun
natürlich nicht möglich. Doch musste wenigstens alles gesagt werden,

was zur Klärung der vorliegenden Frage notwendig war. So

fügte er am 15. April dem bereits geschriebenen Teil des Briefes
noch einen Teil an, in dem er sich wieder über seine Ansichten über
das Verhältnis von Mann und Frau und über seine Ziele ausspricht.
Er sagt da, er habe eine Ansicht von der Würde der Frau, die er
sonst bei niemand gefunden habe. Sie besitze, wie der Mann,
Eigenschaften, die dem andern Teile nicht erreichbar seien. Erst die Ge-



117

meinschaft von Mann und Frau könne das volle menschliche Ideal
verwirklichen. Diese Gemeinschaft erst würde ihm daher auch
ermöglichen, seine Bestimmung als Mensch und als Bürger zu erfüllen.
Er müsse daher auf ihren vollen Erfolg bedacht sein und könne sich
erst über die Zukunft beruhigen, wenn ihm seine Braut Beständigkeit

bewiesen habe. Dann folgt eine erstaunliche Bemerkung: Nur
zwei Frauen habe er bisher getroffen, die so sind, wie er sie sich
denkt, ausser Gritli —¦ Frau Roland!

Es lässt sich gegenwärtig nicht sicher feststellen, wie Fellenbergs
Vorstellung von Frau Roland entstanden ist. Möglich wäre, dass er
ihre 1795 zum ersten Male erschienenen Memoiren schon gekannt
hätte. Dass ein persönliches Zusammentreffen während der Schweizer

Reise von Frau Roland im Jahre 1787 zugrunde liegt, ist kaum
anzunehmen, aber doch als Möglichkeit nicht auszuschliessen. Sicher
ist jedoch, dass Fellenberg bei seinem Pariser Aufenthalt Anfang
1795 mit den überlebenden Girondisten, den Freunden der 1793

Hingerichteten zusammentraf, mit denen ihn eine starke
Ideengemeinschaft verband. In der girondistischen Haltung sah Fellenberg

den wahren republikanischen Geist verkörpert. Durch die
Girondisten wird er auch mit dem Wesen und der Gedankenwelt von
Frau Roland bekanntgemacht worden sein.

Die Begeisterung Fellenbergs für Frau Roland ist ein
ausserordentlich bezeichnender Zug, der ein helles Licht auf seine geistige
Haltung wirft. Es seien uns daher einige abschliessende Worte über
diese bedeutende Frau erlaubt, die in mancher Beziehung wie ein
weibliches Gegenstück zu Fellenberg erscheint. — Die Zeit der
französischen Revolution war noch fähig, in historischen Ereignissen
und Gestalten — auch der Gegenwart — den symbolischen Gehalt
wahrzunehmen, ihn ernstzunehmen und die zufällige Einzelheit
zum Mythos zu erheben. Frau Roland war durch ihre edle und reine
Erscheinung, die harmonische Verbindung von weiblicher
Natürlichkeit und Aufgehen im Leben für die Idee der vollkommenen
Republik, nicht zuletzt durch ihren mutigen Tod auf dem Schaf-
fot zur sichtbaren Verkörperung altrömischen republikanischen
Geistes geworden. Ihre Helden und Vorbilder fand sie in Plutarch
und in Rousseau. «Plutarque m'avait disposee pour devenir re-
publicaine; il avait eveille cette force et cette fierte qui en fönt
le caractere. II m'avait inspire le veritable enthousiasme des ver-
tus publiques et de la liberte. Rousseau me montra le bonheur
domestique auquel je pouvais pretendre et les ineffables delices que
j'etais capable de goüter.» Ähnlichkeiten des Charakters, des Bil-



118

dungs- und Lebensganges mit demjenigen Fellenbergs sind nicht zu
verkennen. Es zeigt sich bei ihr dieselbe urwüchsige Neigung zu
Heroismus und asketischer Tugend, dieselbe Leidenschaft
ununterbrochener Tätigkeit, sei es durch Studium oder Betätigung sittlicher
Prinzipien, derselbe unbedingte Wille, sich nur selbstgewählten und
von der Vernunft anerkannten Entscheidungen zu unterziehen.
Auch die Notwendigkeit, die eigene, nur der Tugend verpflichtete
Persönlichkeit gegen eine kompromissbereite und versucherische
Umwelt zu behaupten, findet sich bei ihr wieder. Als ihr Vater sie

unbedingt verheiraten wollte und auf die Gefahr hinwies, dass sich
alle Freier schliesslich verlaufen könnten, wenn sie nicht rechtzeitig

wählte, da antwortete sie mit einem Satze, der mit einer geringen
Abwandlung in einem der ersten Briefe Fellenbergs an seine Braut
steht: «Ich würde mich an der Ungerechtigkeit, die mir das Glück
versagte, dadurch rächen, dass ich es zu verdienen suchte.»46' Auch
die Periode freiwilligen asketischen Lebens bei Wasser und Gemüse
findet sich bei ihr. Besonders nah rückt sie an Fellenberg heran
durch die bewusste Art und Weise, in der sie sich mit der Frage
der Wahl ihres Mannes beschäftigte. «Depuis quatorze ans jusqu'ä
seize, je voulais un homme poli; depuis seize jusqu'ä dix-huit, je
voulais un homme d'esprit; depuis dix-huit un vrai philosophe.»
Wie Fellenberg hatte Frau Roland geradezu den Willen zum
Martyrium, und ihr eigenes Verhalten ist nicht ohne direkten Einfluss
auf ihr Ende gewesen, da sie es vermied, Paris rechtzeitig zu
verlassen, weil sie sich nichts vorzuwerfen habe. Dies war es, was Oels-

ner bewegte, als er schrieb: «Ihre Seelenruhe, welche bei der Nachricht

vom Abfalle der Federierten unerschüttert und trotz der
Gefahren, wovon ich sie bedroht sah, die nämliche blieb, flösste mir
für diese beiden Personen (Frau Roland und ihren Mann) tiefe, mit
Wehmut vermischte Ehrfurcht ein. Vielleicht irre ich nicht zu glauben,

dass sich in Madame Roland der Ehrgeiz eines grossen Herzens
nach der gefahrvollen Gelegenheit sehnt, über Wilde die Allmacht
weiblicher Superiorität zu versuchen.»47' Wie Condorcet und die
Girondisten blieb sie bis zum letzten Augenblick standhaft. Im Kerker

schrieb sie ihre prächtigen Memoiren. Auch sie gehört zu den
sokratischen Gestalten, die keinen Unterschied zwischen Idee und
Wirklichkeit vertragen, die lieber untergehen, als von ihrem Wege
abzuweichen, und damit beweisen, dass die höchste Wirklichkeit der
Geschichte die Idee ist. Man begreift, dass sich Fellenberg für diese

46) Memoiren der Frau Roland, Übersetzung, Constanz 1844, S. 145.

47) Memoiren der Frau Roland. Einleitung S. XLVII.



119

Frau begeisterte. Diejenige revolutionäre Partei, der er sich
verwandt fühlte, waren ja die Girondisten, deren Inspiratorin Frau
Roland gewesen war. Wie sie den Girondisten als sichtbare Verkörperung

republikanischen Geistes erschien, so stellte sie durch ihre
Lebenshaltung und ihre edle Erscheinung Fellenberg ein auf die
Erde herabgestiegenes Idealbild der von ihm angestrebten
Lebensgestaltung vor Augen.


	Weltanschauung und Lebensplan des jungen Philipp Emanuel Fellenberg : ein Beitrag zur Geistesgeschichte des ausgehenden 18. Jahrhunderts
	...
	...
	Einleitung
	Das Menschenbild der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
	Fellenberg und seine Zeit
	Fellenbergs Lebensplan
	Die Brautwerbung


