
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung

Autor: Moser, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Valerius Anshelms
Staats- und Geschichtsauffassung

Von Franz Moser

Die Chronik des Valerius Anshelm ist die grösste und gehaltvollste

in der glänzenden Beihe der offiziellen bernischen
Stadtchroniken, und keine andere Schweizerstadt hat eine so grossartige
Tradition.

Anshelms Vorgänger war Diebold Schilling gewesen; ihm war
die grosse Zeit der Burgunderkriege zugefallen, und das grosse
Thema hatte auch sein Werk gehoben. Er hatte sich von ihm tragen
lassen, ohne ihm doch zu genügen. Schilling war innerlich und
äusserlich nicht frei. Die hohe Politik barg gefährliche Geheimnisse
und leichte Angriffspunkte, welche die Regierung zu bewahren
suchte. Sein Werk wurde einer offiziellen Zensur unterzogen und
gibt daher in allen Fällen das Licht von oben weiter und vertuscht
das Unbequeme, Uneingestandene.

Anshelms Chronik entbehrt des einenden Gegenstandes; ihr
Stoff ist eine unübersichtliche, tief erregte, ja qualvolle Übergangszeit,

in der sich alte Formen zersetzten und neue Keime sprossten;
es war wohl die hohe Zeit der alten Eidgenossenschaft, die Zeit der
grössten äusseren Machtstellung und innerer Städteblüte, doch ein
Goldenes Zeitalter war es nicht. Wir sehen die grössten Beobachter
dieser Zeit nicht begeistert, sondern kopfschüttelnd, mahnend,
pessimistisch ihrer Zeit den Spiegel vorhalten. Anshelm tat dies frei
von Bedenken und Menschenfurcht. Er muss ein Mann von starkem
Rückgrat gewesen sein, dass er sich auch gegen seine gnädige Obrigkeit

und Brotherrschaft behaupten konnte, die wohl Gründe gefunden

hätte, das Werk zu zensieren. Denn Anshelm wagte es, die
offizielle Chronik zu verbessern, in gegensätzlicher Beleuchtung nochmals

zu erzählen und auch sonst an der bernischen Politik und den
bernischen Verhältnissen beredte Kritik zu üben. Die geistige Freiheit

des Humanisten lebte in ihm, verschwistert mit der Freiheit
eines reformierten Christenmenschen. Denn die Reformation hatte
von neuem der Zeit einen Schwerpunkt und ein neues religiöses und
moralisches Wertsystem gegeben, auf das die fruchtbaren Ergebnisse

humanistischer Wissenschaft sich beziehen Hessen.



274

Aber Anshelms Freiheit lebte auch von der Gunst der Zeit. Als
dann Michael Stettier schrieb und 1626/27 sein Chronicon herausgab,

war diese köstliche Freiheit wieder untergegangen. Stettier war
ein Zeitgenosse der Gegenreformation und des beginnenden Absolutismus;

beide Konfessionen hatten Kampfstellungen bezogen, die
zu verlassen Verrat war. Das Verhältnis zwischen Volk und Obrigkeit

war kälter geworden. 1613 hatten in Bern die Volksanfragen
aufgehört. Es war schwierig geworden, Burger von Bern zu werden,
und selbst die regimentsfähigen Burger wurden allmählich durch
eine beschränktere Zahl tatsächlich im Begiment vertretener
Familien verdrängt. Wie Anshelm die begnadete Zeit geistiger Freiheit

gegenüber dem Staate nützt, sichert ihm unser besonderes
Interesse.

Anshelm schrieb als Berner, Humanist und Beformator. Aus
Rottweil stammend, studierte er in Krakau und Tübingen, ist aber
auch in Lyon nachgewiesen. Er wurde Bakkalaureus und kam
zuerst 1505 als Schulmeister nach Bern, 1508 wurde er Stadtarzt. Sein
erstes Geschichtswerk, ein lateinisches Kompendium der
Weltgeschichte, wurde 1540 bei Apiarius gedruckt, während seine grosse
Berner Geschichte bis 1825/1833 ungedruckt blieb. Im Jahre 1525
musste er wegen unbedachter reformatorischer Äusserungen seiner
Frau aus Bern weichen und ging nach Bottweil; erst nach dem Siege
der Reform in Bern wurde er zurückberufen und mit der
Fortsetzung der Stadtchronik betraut. Er kann also gleichsam als ein
Märtyrer der Beformation angesehen werden, zu deren führenden
Geistern in Bern er gehört. Von da an fühlte sich Anshelm ganz als

Berner; Rottweil hatte sich ihm als «Stiefmutter» erwiesen, und
wenn auch sein älterer Sohn dort blieb, zeugen doch gewisse
Äusserungen von der völligen Entfremdung Anshelms von seiner
ursprünglichen Vaterstadt.

Wenn Anshelm die annalistische Form der Geschichtschreibung
wählt, so befindet er sich nicht nur in Übereinstimmung mit den
Anfängen der Historie, sondern schliesst sich auch den grossen
klassischen lateinischen Vorbildern Livius und Tacitus an. Seine

Sprache, die voll gewagter Konstruktionen bald Cicero, bald Tacitus
nachahmt, ist manchmal mehr Latein als Deutsch, und doch von
einer Kraft, die den Sprachschöpfer verrät, der mit den Quellen
seines Volkstums in steter Verbindung lebt. Nationale Gesinnung
ist ein Zug des Humanismus, wie auch die subjektive Haltung und
persönliche Kritik, Verdammung und Ruhm. Die Landessprache



275

wird kunstmässiger Behandlung würdig befunden. Gelegentlich
durchbricht der Chronist die annalistische Darstellung zugunsten
zusammenhängender Erzählungen (z. B. des Jetzerhandels) oder
persönlich gefärbter Erklärungen. Vor allem hat er in einer ausführlichen

Einleitung sich über den Sinn der Geschichtschreibung, seine
besondere Aufgabe und Absicht ausgesprochen, und in einer «Efe-

rung» legt er seine von Diebold Schilling abweichende Auffassung
nieder.

Er bringt vorerst die herkömmlichen Begründungen der
Geschichtschreibung vor: die verderbte Natur des durch den Sündenfall

gefallenen Menschen, das kurze Gedächtnis, der Buhm der
Herrscher, der Stadt oder der Vorfahren, die Nützlichkeit der Lehren

aus der Geschichte; aber er geht tiefer, die Geschichte wird
zum Tribunal. Das Amt, Geschehenes und Geratenes aufzuschreiben,
wurde seit je den ältesten und obersten Priestern anvertraut. Das
ersieht man aus den Zeitbüchern der Juden, Babylonier, Inder,
Ägypter und Römer, welche bis auf diesen Tag die glaubwürdigsten
sind; aber diejenigen der Griechen, wiewohl beredt und schön, sind
um mutwilliger Dichtung willen jenen an Vertrauenswürdigkeit und
Wahrheit nicht zu vergleichen (S. 1). Es geht also einzig um die
Wahrheit, nicht um Schönheit. Vergangenes zu wissen, durch die
Schrift, also historisches Bewusstsein, unterscheidet den Menschen
vom Tier (S. 2). Der egoistischen Menschennatur entgegen werden in
einer rechten Chronik das Gemeinschaftsleben und der Gemeinsinn
gepflanzt und gepflegt (S. 3). Gebot und Verbot, Belohnung und
Strafe werden durch Exempel zu der Nachkommen Lehre und
Warnung, Nachfolge oder Flucht fleissig aufgeschrieben, besonders Dinge,
«so zum regiment gehörent» (S. 3). Anshelm begründet so den
Primat der politischen Geschichte; es ist daher viel Material für seine
Staatsauffassung, aber wenig für eine Kulturphilosophie aus seinem
Werk zu gewinnen. — Man soll direkt aus der Geschichte lernen.
Aus ihr soll der Sohn, wie der weise Sokrates sagt, seines edlen
Vaters Tugend erwerben und sie dann mit eigener Tugend vermehren

und erhöhen (S. 3). In diesem Sinne wird sogar ein moralischer
Fortschritt gefordert. Stellen aus Hiob und Jeremias erhärten
denselben Gedanken und verbinden ihn mit dem christlichen Anliegen,
die Wege Gottes zu erforschen, aus den geschehenen Dingen aller
Dinge Schöpfer zu erkennen, seine Wege und sein Gericht zu
erfragen. So wollte es auch der Auftrag des Rates der Stadt Bern,
dem Anshelm mit Gottes Hilfe zu genügen suchte (S. 4). Anshelms
Vorsatz ist, eine Chronik zu «predigen» (S. 56). Doch eine Chronik



276

dieser Art zu schreiben, ist in dieser Welt gefährlich und braucht
moralischen Mut. Die Wahrheit bleibt nicht nur unbeachtet, ja sie
wird verfolgt (S. 54, 55); es schreibt niemand eine Chronik, dem
Gott nicht die Gnade verleiht, der Wahrheit Kreuz nicht zu scheuen
noch zu fliehen (S. 56).

Die Reformation hat Anshelm vor allem von ihrer moralischen
Seite erlebt und ergriffen. Dogmatische Fragen berührt er kaum,
wie ein von theologischem oder philosophischem Geiste Erfüllter
wohl getan hätte. So lässt sich z. B. aus seinem Bericht über das

Beligionsgespräch zu Marburg nicht entnehmen, dass er sich für
Luthers oder Zwingiis Auffassung des Abendmahls ereifert hätte
(V 381). Hingegen lässt er sein moralisches Urteil ausgiebig walten.
Man darf wohl — mit Vorbehalt einer gewissen Einseitigkeit —
von einer moralistischen Auffassung der Geschichte sprechen.
Sittlichkeit ist der höchste Wert, nicht Erkenntnis, nicht einmal Glauben

oder Konfession. Das Ideal liegt noch in der Vergangenheit.
Unzählige Male werden die Väter, die «alten, tiuren Eidgnossen»
und ihr Beispiel angerufen. Anshelm hat die Reformation vor allem
um der dringenden sittlichen Erneuerung willen begrüsst.

Wenn Anshelm etwa behauptet, keines der Kinder und Enkel des

Bruders Klaus sei ohne Leibes- oder Vernunftbresten befunden worden

(I 320), so ist dies eine Behauptung, deren Unrichtigkeit er wohl
hätte erfahren können; er schreibt es aber nicht aus gehässiger
Tendenz und knüpft keine antikatholische Polemik daran (ausser dass

er andeutet, dass die Wunderwerke und Zeichen «vermeintlich»
durch Bruder Klaus geschehen seien), sondern er meint, Gott habe
es so verfügt, damit die Nachkommen sich nicht ihres Vaters Heiligkeit

getrösten oder überheben, sondern gedenken sollten, dass der
Herr von jedem seines eigenen Pfunds Gewinn und eigenen Öls

Licht fordere. Anshelm anerkennt vielmehr ausdrücklich die
Heiligkeit des Bruders Klaus und ruft ihn wiederholt als Mahner auf.

Der Burgunderkrieg, der nach Anshelms Meinung hätte
vermieden werden können, «geriet dismals wol, dan der almächtig Got
wolt des hochmütigen fürsten hochmuot durch ein nider volk
demütigen und hinnemen» (I 84).

Gott gibt und nimmt, wem und wann er will, erhöht und
erniedrigt, wen und wenn er will (I 7 n. Jes. Sirach). So sind auch böse
und gute Regenten von Gott gegeben (I 8). Alles Geschick kommt
direkt aus Gottes Hand. Es ist dem Geschichtschreiber nicht
aufgegeben, lange Kausalketten aufzuweisen. Gottes Gebote aber gelten



277

absolut. Die Bedingtheiten durch Rasse, Volkscharakter, Boden und
Klima, wie sie durch die Aufklärung und Herder in die
Geschichtswissenschaft eingeführt worden sind, fallen für die christliche
Anschauung Anshelms selbstverständlich dahin. Die geschichtlichen
Entscheidungen fallen in Gott oder im freien Willen des Menschen.
Aber auch die Lenkung der menschlichen Geschicke durch die
Gestirne, wie sie in der Renaissance viel Glauben fand, wird abgelehnt
als eine Idee witziger Narren (I 7). Die christliche Anschauung ist
aber auch pessimistisch. Der gefallene Mensch vermag aus eigener
Kraft nur Verwirrung anzurichten und immer tiefer zu fallen. Das
Gute in der Welt unterliegt dem Schlechten, das immer mehr die
Oberhand gewinnt. «Die Welt nimmt zwar täglich zu an Art und
Tugend und doch leider, wie sich augenscheinlich erweist, viel mehr
an List und Laster» (I 54). Die Welt will betrogen sein, und ihr
grösster Feind ist die Wahrheit. Nur der Langmütigkeit Gottes
verdankt sie ihre Fortdauer. Der Mehrteil der Regenten ist böse (I 55).
Am Beispiel Mailands wurde den Zeitgenossen die Unbeständigkeit
der Welt erschreckend klar. Seine Fürsten erfuhren wie der
Geringste die Macht des Schicksals: «Der Vater verraten und der Sohn
verkauft» (IV 158, II 300, IV 137). Einzig Luthers Auftreten wird
mit dem Jubel «glücksame nüwe weit!» begrüsst (IV 137). Eine
starke Jenseitigkeit überschattet den Ausblick auf die Geschichte
dieser Welt.

Nach seiner Einleitung über das Chronikschreiben im allgemeinen

stellt Anshelm seiner Arbeit «etliche menschlicher Vernunft
gemeine Mittel» voran, «dadurch eine lobliche Stadt Bern und alle
Regiment ufwachsend und bstond oder abnemend und zergond»
(I 4). Es sind «Wisheit» und «Stärke». Aber beide müssen
unzertrennlich miteinander gehen; denn Weisheit ohne Stärke wird als
weibisch und kindisch verachtet; «Witz in des Armen Taschen und
der Weiber gilt nichts»; Stärke aber ohne Weisheit wird von Guten
und Bösen als tyrannisch und tierisch gehasst und geflohen. Diese
Tugenden lehrte Piaton und suchte Lykurg mit seiner Verfassung
zu pflanzen (I 3 u. 6). Weisheit gebiert Gerechtigkeit, diese Gleich-
mässigkeit, diese Gemeinsinn, dieser Liebe, diese Gehorsam, dieser
Ordnung, diese Einmütigkeit, diese Stärke, diese Arbeit, diese Reichtum,

Ehre und Ruhe. Wo diese Früchte aber nicht mit festen, weisen

Gesetzen aufrecht erhalten werden, und da auf dieser Welt
alles umschlägt, steigt und fällt, entsteht und vergeht, so schlägt dieser

Kreislauf der Tugenden um ins Gegenteil, und es gebären Reich-



278

tum, Ehre und Ruhe Hochmut, dieser Ungerechtigkeit, diese «Vor-
teiligkeit», diese Eigennutz, dieser Neid, dieser Ungehorsam, dieser
Unordnung, diese Zwietracht, diese Schwäche, diese Müssiggang,
dieser Armut, Schand und Verderben. Wo aber Gott die Gefallenen
wieder aufrichten will, da zeitigt die Armut Demut, die Gottesfurcht,

die Weisheit und alle Tugenden (I 7, III 437 wiederholt).
Bern aber ist sichtlich durch Gottes Güte mit diesen Tugenden
begabt zur Grösse gediehen. Anderswo (IV 157) erscheint mit Nachdruck

«einhellige Ufrechtigkeit» der Obern in jedem Begiment als
der feste Grund guten Gehorsams. Als Zweck des Staates muss also

gelten die Aufrechterhaltung der Gerechtigkeit und der andern
Tugenden mittels Weisheit und Stärke, gegründet in festen, weisen
Satzungen. Diese Satzungen bewahren den Menschen vor dem
angedrohten Verderben, wie ein Damm oder eine Krücke nach dem
Bilde Calvins. Es scheint eine demütige, ist aber eine entscheidende
Aufgabe, die dem Staate damit zugewiesen wird, und wir werden
verstehen, dass aus seiner religiösen Begründung sehr weitgehende,
expansive Staatszwecke folgen.

Welches sind die Triebfedern menschlichen Handelns, die daher
auch den Sinn historischen Geschehens mitbestimmen? Der Christ
lebt und wirkt mit einem Wort gesagt zur höhern Ehre Gottes. Die
Humanisten setzten unter antikem Einfluss weitgehend den Buhm
dieser Welt an die oberste Stelle; sie verteilten mit hohem Selbst-
bewusstsein zeitlichen und ewigen Ruhm an die Helden der Vor-
und Mitwelt. Auch Valerius Anshelm wäre kein so guter und be-

wusster Humanist gewesen, hätte ihm dies Wort nicht häufig auf der
Zunge gelegen. So haben die Eidgenossen «vorhin in eignen Kriegen,
da si mit guoter Ghorsame hond Er und Guot, Land und Lüt
gewunnen und irer redlichen Vordren Achtung so hoch und wit er-
häpt, dass ir Schatt und Nam in aller Welt me hat gölten, dan
nachmalen irer Nachfaren mit Pensionen überschütt Macht und
Tat» (I 108). Aber der Chronist lehnt den Ruhm als Ziel und
Belohnung menschlicher Taten ab: Weltruhm unterliegt der Unbeständigkeit

alles Irdischen, Neid oder blosser Zufall können ihn rauben;
so haben die französischen Geschichtschreiber die Verdienste der
treuen Eidgenossen in Karls VIII. Italienzug ganz vergessen.
Bezeichnenderweise redet Anshelm über den Ruhm gern mit französischen

Beispielen. Selbst Karl VIII. habe mehr Schelte als Lob
verdient, habe er doch für die Zukunft unendlichen Schaden
verursacht, und ihm selbst blieb bloss «vollbrachter und schnell ver-



279

schiner Tat loser und luftiger Name» (II 14). Ruhm und Gewinn
sind der blutigen Opfer nicht wert. Das Urteil über die italienischen
Kriege steht zusammengefasst in dem Sprichwort «Lamparten ist
der Tütschen und Franzosen Kilchhof. Hat sich biss gon Napols
erstreckt, wil dannocht schier zuo eng sin» (II 16, ähnlich IV 144).
Kriegen ist immer mit goldenem Netz fischen (V 299). Allein der
englische König hat sein Glück erkannt und mit den Franzosen
(1512) Frieden geschlossen; die Eidgenossen hätten das auch tun
sollen (III 336).

Solche pazifistisch anmutende Worte sind bei Anshelm häufig.
Er ist Pazifist, wenn das heisst, die Sittlichkeit in das Gebiet der
grossen Politik einführen zu wollen, das bisher davon ausgenommen
zu sein scheint. Die Ablehnung der Burgunderkriege enthält
dasselbe Moment, und da er glaubt, die Eidgenossen werden allein
durch Pensionen und Reislauf in die europäischen Kriege
verwickelt, zeigt sich der Chronist in allen Fällen auf Seiten einer
Friedens- und Neutralitätspolitik. Er scheint — dies allerdings mit Bezug
auf innere Kämpfe, den Waldmannhandel — nicht zu glauben, dass

überhaupt Gutes durch Gewalt erzeugt werden könne (I 348 f).
Doch als ein Mensch mit seinem Widerspruch hat Anshelm auch
Sprüche, die schlecht ins Bild eines Pazifisten passen. Moderne
Pazifisten scheinen ja nach allgemeiner Meinung dem Prinzip absoluter

Gewaltlosigkeit und dem Frieden um jeden Preis zu huldigen.
Wenn eigene Tendenzen in Frage stehen, etwa sein Hass gegen die
französischen Werbungen, lässt sich Anshelm so weit fortreissen,
sich der Misshandlung französischer Gesandten zu freuen (III 40).
Dem Bären sei, sagt er einmal (I 53), «der Vigenden Jebung bass

denn fule Buow erschossen». Krieg, bei den Alten eine Übung
männlicher Tugend, dass daraus die Freien und Edlen erwuchsen,
ist nach und nach zu einer unverschämten Schule aller Untugenden
und Laster, ja zu einer überaus grimmigen Plage degeneriert, durch
die Gott die Sünde straft (I 115).

Territoriale Expansion ist dem Sohne des 15. Jahrhunderts noch
selbstverständlich. Die Waadt, das grosse Ziel der bernischen Politik,

ist eine Art Irredenta, «der uralten Eidgnoschaft uralte
Landmark, gegen Sunnennidergang reichend, nämlich das Land zwischen
dem Läbrer-gebürg und dem Rotten, von Erlach und Murten an bis

gon Jenf an die Bruk, darin uss Keiser Julii Anzeig das Ort Orban,
item und derselben Eidgnossen Hoptstat Aventica, iez genemt Wi-
belspurg, welche Mark, iezund (1475) redlicher Ursachen ingenomen,

der Stier wol hätte mögen und sollen zuo gmeiner Hand, ouch



280

vil bass und füglicher behalten, dan ussert siner Mark übers Lam-
partisch Gebürg uss husen; aber es was im nit gelegen, wan iezundan
der nüwen Kouflüten Sin stuond nit wie der alten, so der Kouflüten
unbekant waren, uf gmein Land und Lüt, sunder uf eignem Guot
und Gelt ze gwinnen und ze haben» (I 98 f). Bitter wird der neue
Krämersinn getadelt, der statt Land und Leuten zu gemeinen Handen

Gut und Geld zu eigenem Nutzen vorzieht. Auch nach der
Schlacht bei Dornach sei eine Gelegenheit, Eroberungen zu machen,
ungenützt verstrichen (II 234). Doch, eine Warnung und ein Trost,
den bernische Staatsmänner wohl oft mit sorgenschwerem Sinne
gelesen haben: «Dann bi dem Wisen es nit ein mindere Tugent ist, Ge-

wunnes behalten, denn gwinnen» (I 53).
Welche Form des Staates entspricht wohl der Grund-Forderung

der Weisheit und Stärke am besten? Unsystematisch wie er ist,
spricht sich der Chronist nicht geradezu darüber aus, doch gibt es

Anhaltspunkte. Grundsätzlich darf kein Herrscher selbstherrlich
über dem Staate stehen; das Gesetz muss in gleicher Weise über
Obere und Untertanen herrschen (I 8). Doch es gibt, trotz der
geforderten «Glichmässigkeit» (I 7) keine moderne Gleichheit. Die
ständische Schichtung mit ihren Bechten und Vorrechten ist noch
selbstverständlich. Der Geburtsadel wird anerkannt; aber dass man
aus Schreibern, Schindern und Kaufleuten um des Geldes willen
Edelinge macht, und dabei den alten gebornen Adel verderben lässt,
das erregt Anshelms Tadel (I 35). Grundlage und Recht des Adels
ist Tugend; der neue Briefadel aber beruht auf der zunehmenden
Macht des Geldes, Anshelms bestgehasstem Feind (III 473 f, I 416,
I 36). Der Adel ist zum Regiment berufen, und dem Adel nahe
stehen die Gelehrten: «die Edlen und die Gelehrten» werden (I 67)
in einem Atemzuge als die natürliche Umgebung des Königs
genannt; denn auch das Königtum wird in aristokratisch beschränktem

Sinne verstanden. Die Stelle über Ludwig XL von Frankreich
(I 67—70) gibt Anshelms Überzeugungen wohl am deutlichsten wieder,

ein grandios-düsteres Bildnis: «Des trüwen Rats, ouch schuldigen

Danks ungeacht, huob diser Küng Ludwig XL von Stund an,
nach eignem Sin, einem unadelichen Tyrannen glich (an), ze her-
schen, unachtpar, lichtvertig, ouch frömd Lüt lieben, ufwerfen und
rieh machen; aber die Fürsten, ouch sinen Brüoder, die Edlen und
die Gelerten, mit nüwen Aendrungen, Ufsätzen und Verbotten also

vast trängen und verachten, dass sines Richs die fürnemsten Fürsten

und sin Brüoder in mit ir Macht zuo Paris belägreten, anzeigend

und hoch erklagende, wie der Küng das Land und die Fürsten



281

ungwonlicher mauss beschwäre und trucke, allen Adel verachte,
alle Ding on Parlament, on Bat, on Gsatz, on Recht, allein nach
sinem Willen handlete, sinen Stat uf Kriegslüt und unedel Schmeichler

sezte, die den gebornen Fürsten und Edlen glich machte; also
dass den Fürsten kein Friheit noch Achtung me über sie, alles vol
Verrätteri und Betrug, und niemand sin Leben sicher sin; um lichten

Argwon oder Verleidung vil getöt oder vertriben werdid; dass

Fich und Gwild me Friheit haben, wan die Menschen; den Küngk-
lichen und die järlichen Pensionen den Fürsten abgebrochen,

unnüzen und unverdienten Lüten ussgeschüt werden wolle, und
werde dahin kommen, dass allein uf einem, on Mauss und Ordnung,
alle Ding standid.» Verletzt ein König die angebornen Rechte des
Adels und die Gesetze, so ist er ein Tyrann. Denn Unedlen gebührt
der Platz beim König nicht. Von Fürsten spricht Anshelm selten
Gutes. Er hat eine aristokratische Ratsregierung im Sinn — das alte
Bern ist ja sein Ideal. Sie scheint die Staatstugenden der Gerechtigkeit,

«Glichmässigkeit» und «Gmeinsame» besser zu verbürgen.
Dass er sich einen aristokratischen Batssaal vorstellt, in dem
«Glichmässigkeit» und «Gmeinsame» herrschen, zeigt treffend ein
merkwürdiger Verfassungsvorschlag — der einzige, den wir finden können

—, den er in eine «Ermahnung wider Geiz und Zwietracht»
III 473 f, bes. 476) kleidet: Er preist die Weisheit des athenischen
Ostrakismos am Beispiel Aristeides-Themistokles und macht gleich,
anlässlich des ihn tief bewegenden Könizer Aufruhrs von 1513, die
Anwendung auf den Berner Staat; denn: «Es ist in gmeinem Bat
unlidlich, dass under Glichen einer oder zwen allein witzig, allein
gwaltig, und wie man's zuo Bern Latinisch nempt, fac totum etc.,
wöllid sin. On Zwifel, wenn in den vergangnen Sachen der alt
Venner Wyler bi dem grössern und bass geachten Teil, so in Stat
und Land den Kronenmärkt hassten, und der nüw Venner Ditlinger
bi den Kronenkrämeren nit so starken Anhang hätten gehäpt, und
zuovor sich im Rat hättid mögen verglichen und vertragen, so wäre
eine from, loblich Stat Bern der Ufruor und ewigen Schadens en-
brosten und vertragen bliben. Darum, in Betrachtung semlichs
Uebels, so ist aller Fliss und Ernst anzekeren, dass in gmeinem Re-

giment bi Bäten Glichmässikeit und Einträchtikeit gesuocht und
gehalten werde.» Kraft dieser Tugenden sind die Griechen neben
dem persischen Kaisertum in höchstem Ruhm und Namen gestanden,

und vermöchten auch die Eidgenossen, stillschweigend
verstanden, neben den mächtigen Herrschern der Zeit in Ehren zu
bestehen. «Dis hie beschechne Ermanung, uss ergangner Ufruor



282

verursachet, sol keinen Verdries bringen. Dan so alles Glük und
Unglük fürnemlich uss dem Hopt entspringt und daruss in alle Glider

flüst, so mag da nit zuo vil Ermanung und Warnung beschechen.
Es ist ouch ein Tugent, ab Schaden, ab Ermanung und Warnung
fürsichtig werden.»

Demokratische und aristokratische Staatsformen wurden aus der
Antike begründet; aus dem Alten Testament wurde im Gegensatz
dazu die göttliche Berechtigung des Königtums abgeleitet. Valerius
Anshelm zeigt überall gern seine klassische Bildung und zitiert in
diesem Zusammenhang nur griechische Beispiele und Theoretiker,
Aristides und Themistokles, Kimon und Epaminondas, Lykurg und
Piaton. Die unter sich gleichmässige Ratsregierung, in der sich keiner

über das alles beherrschende Gesetz erhebt, ist sein Ideal.

Die Regierungsgewalt stammt von Gott; die Obrigkeit, und zwar
die gute wie die böse, ist von Gott eingesetzt; daher ihre erhabene
Stellung. Über ihr stehen Gott und das Gesetz; doch nach unten
sind ihre Rechte und Befugnisse sehr ausgedehnt. Der religiösen
Begründung entspricht ein patriarchalisches Verhältnis zwischen
gottesfürchtiger Obrigkeit und frommen Untertanen: «Wöllid ouch,
wie frommen Obren, so söllid si, wie frommen Undertanen wol
geburt und zuostat, alwegen tuon. Hiemit so werde und möge ein
fromme Stat Bern bi ir althargebrachtem Lob und Er, Achtung und
Macht beston und bliben» (II 213). Erste Untertanenpflicht ist
Gehorsam. Dann aber schützt die Regierung die Untertanen in ihrer
Freiheit und in ihrem Wohlstand, aber auch in ihrem Seelenheil,
und daraus folgt eine besondere Machtfülle der Obrigkeit: «Dan ir
wise, frome Oberkeit, nach Goz Bevelch und ires Ampz Pflicht, nüt
anders fürnam zehandlen, wan das da zuo gemeinem Wolstand iro
und iren Undertanen an Lib und Sei, ouch gegen Got und der Welt
dienen und reichen solt, da vernüftigen, from Undertanen nüt Lob-
lichers und Nützers, dan ghorsamlich Losen, Glowen und Volgen;
ouch wol ansehen und nimer vergessen, wie ein löbliche Stat Bern
iewelten har ire Undertanen nit zwungen noch trungen, sundern
uss armem Zwang und Trang in riche Friheit gesetzt, darin trüew-
lich geschirmt hat und glüklich erhalten; und ouch hiemit hantliche
Macht und Bichtum überkomen; das aber der geil, entjochet Ochs

nit bedenkt, sunder nach eigensinniger Toubsucht, als ob kein Joch
me vor, stossend, scharrend, prüelend fürfart, niemands verschonende,

bis er mit Seilen und Sparren in harters Joch, wie Becht,
wider ingejochet, siner Toubsucht Schaden und schuldiger Ghor-



283

same Nuz erlernt und erkent, wie das vergangene und volgende
Exempel bezügend» (V 257). Ein anderer Vergleich heisst: «Ein
Gmeind ist ein sorglich, ungestiem Weter, ein unberitten, unzemp-
ter Hengst» (I 353). Von verbindlichen Rechten des Volkes ist nicht
die Rede, doch ein demütig gedachtes Klage- oder Beschwerderecht
wird ihm zugebilligt, wie ja gerade Bern damals häufig die
Meinungen und Wünsche des Landvolkes erforschte. Diese Berufung
von Landvertretern und Volksanfragen nennt Anshelm weise und
fürsichtig (II 213). Er steht nicht an, selbst in so schweren Fällen
wie 1513, dem Volke weitgehend recht zu geben. Ursache des
Aufruhrs war, wie zumeist, Zwietracht und Streit unter den Obern und
Ratsherren, «heimschs Gwalts und frömds Gelts Gitikeit», die
Missachtung der treuen, nützlichen Räte des Volkes (III 442 f.). Man
merkt, die Unzufriedenheit des Volkes stimmt weitgehend mit
Anshelms eigener Meinung über Reislauf, Pensionen usw. überein, eine
Erhebung widerstreitet aber seiner staatstheoretischen Überzeugung.

Die Regierung ist nicht dem Volk, sondern einzig Gott gegenüber

verantwortlich. Die Religion allein tritt als Garantin für die
loyalen Beziehungen zwischen Obrigkeit und Untertanen ein. Die
Ursachen, die Aufruhr verursachen können, sind moralischer Natur:
«Sin selbs Unerkantnüss und Vergessenheit», «Uebermuot und Git,
Schmeichler, Nid, widerwärtiger Anhang und Parti» oder «die ver-
wist, undultig, der Friung und Nüwerung begirige Gmeind» nach
antikischer Formulierung (I 349). Anshelm sieht im Könizer
Aufruhr eine entscheidende Wendung in der bernischen Geschichte,
deren Wichtigkeit mit allen Mitteln zu betonen er nicht unterlässt.
Mehrfach, noch zu 1525, 1528 und 1531, erinnert er daran und stellt
das Wort «Küniz» dem Namen des Bruders Klaus zur Seite als
beschwörende Mahnrufe (IV 126, 127); denn wenn auch der Aufruhr
glimpflich beruhigt worden war, so war doch ein Zwiespalt zwischen
Begierung und Volk zutage getreten, Berns stärkste Ringmauer
zerbrochen (III 446), an seiner hohen Achtung und Herrlichkeit ewiger
und unwiederbringlicher Schade da entsprungen (III 452), kein
grösserer Schade je zugestossen (III 464).

Strengere Urteile fällt der Chronist über den Bauernkrieg von
1525. Hier ist sein Heiligstes, das Evangelium, in Gefahr, und etwas
von jener Angst Luthers um sein Werk tritt an den Tag und hat
Anshelm direkt beeinflusst, bietet er doch lange Auszüge aus
lutherischen Schriften. Es schwingt aber auch das uneingestandene Wissen

mit, dass die Bauern dem Evangelium und dem reformatorischen
Geiste nicht in Wahrheit entfremdet waren. Wenn die «12 Artikel»



284

sich «auf göttliches und natürliches Recht wider ungöttliche und
unnatürliche Beschwerungen» berufen, streitet Anshelm ihnen dieses

Recht nicht ab. Die Erhebung der Bauern ist die Strafe Gottes
über die «Purenschinder», die gar in einem Atemzug mit «sunderlich

Puren- und Luterschen Vienden» bezeichnet werden (V 100).
Die unchristliche Rache der Herren wird getadelt, die glückliche
Beilegung des Konflikts im Elsass, Breisgau und der Nordschweiz
begrüsst (V 103), Bern und die Eidgenossen werden zu ihrer
Haltung beglückwünscht. Bern hat im Amt Schenkenberg durch
Schiedsleute den Vogt härter geschätzt als die Bauern und diese

vorbeugend zur Einreichung von Klagen aufgefordert (V 99, 106 f).
Die grösste Strenge zeigen die Urteile über die Reformationsaufstände

von 1528. Es waren Aufstände gegen das Evangelium
selbst, ohne mildernde wirtschaftliche Umstände, ohne den
vielleicht missverstandenen evangelischen Geist, doppelt unberechtigt,
als die Regierung mit Vernunft und Mass regiert hatte. Hier endlich
streitet Anshelm den Untertanen grundsätzlich jedes Widerstandsrecht

ab: Gott lässt keinen Aufruhr, «obwohl die Urhab recht», un-
gerochen, lässt der Chronist den Hauptmann und Schultheissen
Johann von Erlach den Haslern erklären (V 312, dasselbe aus Luther
zit. V 39). «Es ist ein grosse Torheit, ja ein tüfelsche Vermessenheit,
wo die Undertanen, so zehören und zevolgen schuldig, irer Oberkeit,

— insunders so die uf Got und gemein Nuz sieht, mit Rat und
Recht vernünftiklich handlet, wie dan hie flissig beschechen, — nit
Gehorsam, Frid, Er und Eid übersehen, uf sich selbs und frömde
Rät buwen, und damit gwislich Goz und götlicher Oberkeit Ungnad,
Zorn und Straf uf sich wirdigen, billichend und ladend» (V 267).
Man beachte immerhin die verklausulierte Ausdrucksweise. Böser
Wille steckt hinter dem Nichtverstehen des Evangeliums (V 266,
281 f.), Milde und Gnade sind daher hier nicht am Platz; Gott wollte
die Oberländer «mit Bühe züchtigen» (V 272). Von hier aus fällt
auch ein verdammendes Urteil auf den «tirannischen, ja
teuflischen» deutschen Bauernkrieg zurück, aus dem die Übergabe auf
Gnade und Ungnade «erlernt» (V 311), ja sogar auf den Könizer
Aufruhr, der zu gelind gestraft worden sei (V 257); aber die
greulichen Strafen wurden nicht wiederholt, «dan hie von gmeinsam-
lich verordneter Oberkeit kein Tiranni gehört solt werden» (V 311).
Die Ablehnung der Tyrannei ist ebenso stark wie die Ablehnung
des Aufruhrs.



285

Die Religion war Anshelms innigstes Anliegen; er reagierte am
empfindlichsten auf die Störung der Beziehungen zwischen Begierung

und Volk anlässlich der Einführung der evangelischen Lehre.
Das Verhältnis zwischen Kirche und Staat — ein wesentliches
Problem jedes christlichen Staatslebens — trat mit der Reformation in
ein neues Stadium der Entwicklung. Das Mittelalter hatte in
Anlehnung an Augustin und Thomas einerseits den Staat aus
unbedingtem Spiritualismus heraus verworfen, um ihm eine bloss
dienende Rolle unter der Herrschaft der göttlichen Institution der
Kirche anzuweisen, anderseits hatte das Reich, germanischem
Rechte folgend und durch die römische Kaiseridee verstärkt, die
Weltherrschaft gefordert und nur freiwillig, weil es auch ein christliches

Reich sein wollte und sollte, der geistlichen Gewalt seinen
weltlichen Arm angeboten. Man pflegte den Kampf unter dem aus
Lukas 22, Vers 36—38 hergeleiteten Bilde von den zwei Schwertern
sich klarzumachen und auszufechten. Kaiser und Papst sind von
Gott eingesetzt, der Kaiser mit dem weltlichen, der Papst mit dem
geistlichen Schwert belehnt. Über ihr gegenseitiges Verhältnis
entbrannte der Streit. Der Kaiser und die kaiserliche Partei interpretierte:

Gott habe beide Schwerter direkt an den Kaiser beziehungsweise

an den Papst gegeben, wie Christus auch lehrte, dem Kaiser
zu geben, was des Kaisers, und Gott was Gottes sei. Die päpstliche
Partei aber beanspruchte den Primat des geistlichen Schwertes, wie
der Geist den Körper regiere, das Beich sei dem Stuhle Petri
übergeben worden und werde vom Papst dem Kaiser bloss verliehen.
Darüber tobten die Ghibellinen- und Guelfen-Kämpfe, die Anshelm
noch zu seiner Zeit beunruhigten, so dass er die Parteinamen der
Gwelf und Gibel, als sie 1516 in Bern wieder auftauchten, schleunigst
durch Schultheiss und Rat verbieten liess und sich damit ein grosses
Verdienst zuschrieb (I 27 u. IV 180). Luther stand dem Staat innerlich

gleichgültig gegenüber und mahnte in der Randglosse des
Septembertestaments von 1522 zu derselben Stelle bei Lukas, hinfort
sei allein das geistliche Schwert, das Wort Gottes, zu fassen. Zwingli
deutete die zwei Schwerter völlig um und verstand die Schwerter
als das Alte und Neue Testament. Bei Anshelm fehlt eine Anspielung

darauf, doch begnügte sich sein politischer Geist nicht mit
Luthers Gleichgültigkeit; er anerkannte mit Zwingli und Calvin des

Staates göttliche Einsetzung. Die Kämpfe zwischen Kaiser und
Papst werden in den kurzgefassten Eingangskapiteln der Chronik
mit anhaltender stärkster antipäpstlicher Tendenz vorgetragen. Der
Vers «Roma dedit Petro, Petrus diadema Rodolpho» tönt im Zu-



286

sammenhang als Zeugnis päpstlicher Überhebung (I 21). Wo
Anshelm das Papsttum mit mehr als blosser Schelte angreift, tut er es

um seiner Verweltlichung willen, aus moralischen Gründen und im
Streit um die Rechtfertigung; er verabscheut, dass der Papst wie
irgend ein weltlicher Fürst von seinem Kabinett aus weltliche, feine
und skrupellose Politik spinnt, dass er gegen Christen Krieg führt
und sich mit dem Türken verbindet, um Christen auf des Türken
Schlachtbank zu treiben. Beide, der Papst und der Türke, sind der
blinden Welt zur Strafe da. Die Reformen Gregors VII. tragen
diesem den Titel «des Entchrists Mordaxt» ein, und das Dogma, dass
der Papst über Evangelien und Konzilien stehe, nennt Anshelm
«des Entchrists Hauptbüchsen» (I 18—20). Er bezweifelt ironisch
«ob echter Got eines Stathalters bedarf?» (III 393).

Die Berner Regierung pflegte lange vor der Reformation tiefe
Eingriffe in die kirchlichen Rechte vorzunehmen, und zwar mit
vollem Bewusstsein, und Anshelm verzeichnet solches mit Schadenfreude

(V 201) oder doch mit voller Billigung; knappe Bemerkungen

wie «nutzlich», «notwendig», «loblich» zeigen es an. Doch gab
dasselbe Bern sich ehrlich als gehorsame Tochter der Kirche, holte
sich anfangs noch die Erlaubnis zur Beform des Klosters Interlaken
und liess sich, was Anshelm höchlich tadelt, durch den Bischof von
Lausanne vom Pensionenbriefe von 1503 lösen durch Segnung und
Losspruch der knienden Gemeinde. So konkret setzte noch jene Zeit
den Staat mit der Burgerschaft gleich. So wie der einzelne Bürger
konnte also auch der Staat sündigen und absolviert werden.

Durch dieses Eingreifen in die Sphäre der Kirche, das durch die
Reformation zu einer vollkommenen Übernahme grosser bisher
kirchlicher Betätigungen und Rechte wurde, erweiterte sich die
Machtsphäre des Staates ganz ungemein. Genf und Zürich sind unter

dem Eindruck der übermächtigen Persönlichkeiten ihrer
Reformatoren zu wahren Theokratien geworden; in Bern überragte keine
reformatorische Gestalt die Staatsführung. Was der Bat zur Straffung

der Sittenzucht vorkehrte, fand Anshelms Billigung. Er
empfahl seinerseits mit Piaton eine staatliche Bevormundung über
Geizige und Verschwender (V 140). Er spricht sich aber nirgends
theoretisch über das Verhältnis des Staates zur reformierten Kirche
aus. Das bei den Reformierten enge Verhältnis des Staates zur
Kirche schlägt, wo ein starkes kirchliches Haupt fehlt, zugunsten
des Staates aus, und so kam es in Bern. Von Rät und Burgern gingen

die Reformationsordnungen aus; sie beriefen den Landessyno-
dus aus der Geistlichkeit ihres Gebietes; sie gründeten die neuen



287

Wohlfahrtseinrichtungen. Anshelm, ein politischer und moralischer
Charakter, kein jenseitiger und theologischer, findet das richtig und
belädt dafür die Obrigkeit, wie wir gesehen haben, mit der
Verantwortlichkeit, die die Kehrseite der ihr zugebilligten Macht bedeutet.

Zu den Zeiten, die Anshelm erlebte und schilderte, ging das
ideale Heilige Reich in die Brüche wie die allgemeine katholische
Kirche. Als Spur jenes alten Universalgedankens müssen wir es
ansehen, wenn Rom noch als die Hauptstadt des Reiches gilt (V 208).
Das Reichsbewusstsein lebte noch bei den Eidgenossen und besonders

in Bern. Im Auftrag des Beiches griff Bern nach Anshelm in
Savoyen ein (1496, II 47). Praktisch waren die Eidgenossen aber
dem Reiche entfremdet und behandelten den Kaiser, von traditionellen

Ehrenbezeugungen und Vorbehalten abgesehen, wie einen
andern Fürsten. Dass ein Anshelm von Rottweil dem Reiche keine
grössere Bevorzugung zudenkt, verwundert doch einigermassen.
Auch die altpersischen Herrscher und der Sultan werden übrigens
Kaiser genannt. Höhepunkt der freundlichen Stimmung gegenüber
dem Reich ist wohl die Kaiserwahl Karls V.

Anderer Art ist der Begriff der deutschen Nation, des deutschen
Stammes und Namens, der deutschen Sprache. Die Humanisten
pflegten dieses Nationalgefühl. Viele Äusserungen Anshelms
bezeugen diesen deutschen Stolz, oft verbunden mit oder ausgedrückt
durch eine Verachtung welscher Art (z. B. die Gegenüberstellung
von tütscher Tapferkeit und welscher Kramerei und Bettlerei (I 92).
Aber Feindschaft gegen Frankreich, seine Pensionen und seine
Wühlarbeit in der Eidgenossenschaft ist die Wurzel mancher
gehässigen Bemerkung, die man zuerst als Ausdruck der Treue gegenüber

dem Reich aufzufassen geneigt ist.
Untersuchen wir z. B. die Darstellung des Schwabenkriegs auf

die zugrunde liegenden Vorstellungen vom Verhältnis zwischen
Reich und Eidgenossen. Als Kriegsgründe finden wir die politischen
Einzelstreitfragen und die Schimpfworte. Aber noch während des

Krieges wird die Verbindung mit dem Reich ausdrücklich, aber
bloss theoretisch, gewahrt. König Maximilians Beschuldigungen der
Eidgenossen nennt Anshelm bloss viel Geschrei und wenig Wolle
(II 182). Er bedauert, dass man keine Eroberungen, also auf Kosten
des Reichs, gemacht habe (II 234), dies obschon er den Krieg als

vom Teufel angerichtet erklärt hatte. Auch in Anshelms Bewusstsein

war der alte Reichsbegriff durch die realen Gegebenheiten der
Politik in ein Schattendasein gedrängt worden.



288

Die staatsrechtliche Struktur der Eidgenossenschaft zeichnet
sich in Anshelms Chronik zuverlässig ab. Mit der Genauigkeit eines
juristisch und politisch Geschulten wägt der Chronist die Ausdrücke
und gibt er den Rechtsgang an. Wie behutsam ist der Ausdruck,
wenn er Zürich als «obristen Ort» anerkennt, und wie genau wird
der Gang einer Mahnung durch das verwickelte Gespinst der
eidgenössischen Bünde dargestellt! (IV 80, II 108). Nicht unbestritten
waren die Titel Solothurns und Freiburgs als Orte; Anshelm
anerkennt sie von Anfang an als solche, der Auffassung Berns
folgend, das ja an ihrer Aufnahme ein Hauptverdienst hatte. Er scheint
eine engere Verbindung zwischen Bern, Freiburg, Solothurn und
anderen westlichen Städten noch für rechtskräftig zu halten (V 304,
368). Zum Problem des Zentralismus oder Föderalismus, das damals
im Stanser Verkommnis seinen zeitlichen Austrag fand, gibt
Anshelm keinen weitern bemerkenswerten Kommentar, als dass er in
hohen Tönen die Weisheit Bruder Klausens preist. Die Einführung
des Mehrheitsprinzips für Tagsatzungsbeschlüsse, die Bern eine
Zeitlang verfocht, findet Anshelms Beifall, doch seit den Anfängen
der Reformation unterstützt er noch eifriger die evangelische
Minderheit. «Es was ein gross Gericht Gots, dass einer Stat Bern, wie
ouch andrer Orten, frome Gmeinden iren Schaden (wegen des
französischen Bündnisses und der Pensionen) durch vil Enpfinden wol
erkanten, aber dem ufgemuzten listigen Tüfeli, so da hies: ,vom
Mer nit sundren', nit dorsten sagen wie Zürich: ,gan hindersich, du

eigennütziger Sathan! — Es stat geschriben: du solt nit volgen dem
Mer, dass du Uebels tüegist.' Uns gevalt, dass unsere wisen, fromen
Obren sich nit von dem Mer der alten Pünden und Sachen, so

gmeiner Eidgnoschaft und uns zuo Lob, Er und Nuz erschossen,
aber von dem Mer deren Pünden und Sachen, so wenigen zuo
eignem Nuz dis egemelt pensionisch Tüfeli hilft, aber einer Eidgnoschaft

und uns an Lib, Sei, Er und Guot Verdörbung und Schaden
bringen, flissig absündrid» (IV 523 f.). Ein unverbrüchliches Prinzip

ist ihm der Anschluss an die Mehrheit und die Geltung ihrer
Beschlüsse also nicht; die moralischen Gebote stehen darüber. Hätten

doch die Beformatoren ihr Werk aufgeben müssen, wenn sie
sich einer Mehrheit hätten fügen sollen. Er bemerkt das auch selbst:
«Bern wolt nit abziehen, wenn alle Ort einhällig, und ouch das Mer
das Minder bunde; dardurch Zürich ouch uss dem Evangelio in Fran-
zesischen Pund gebunden wäre worden» (IV 409).



289

Anshelm hatte, wie wir sahen, ein Gefühl für die natürlichen
Gebietsgrenzen eines Staates; für die administrative oder gar
wirtschaftliche Einheit eines Staatsgebietes konnte er zu seiner Zeit
noch kein Bedürfnis empfinden. Wirtschaftliche Tatsachen
interessieren ihn innerlich nicht; so gewissenhaft er die einschlägigen
Verordnungen des Berner Bats aufzeichnet, er gibt sie ohne
Kommentar wieder und bringt sie in keinen Zusammenhang, so dass ein
Kapitel über Wirtschaftspolitik oder ähnliches nicht geschrieben
werden kann. Seine Abneigung gegen das Geld, besonders das
fremde Geld, das allmählich alles durchdrang, gegen Geldadel,
Geldpolitik, ist eine der stärksten Tendenzen seiner Chronik. Die
einseitig moralisierende Auffassung gereicht dem Werke sogar zum
Nachteil, da sie manche Gründe und Triebkräfte leicht verkennt.
Man sollte meinen, die Pensionen der Diesbach-Partei seien einzig
verantwortlich für die Burgunderkriege, die Reisläuferei und die
französischen und päpstlichen Gelder für die italienischen Kriegszüge.

Auch darin zeigt er sich stark durch Zwingiis Autorität
gebunden. Seine «Predigt» erschöpft sich aber nicht in der Moral.
Anshelm ist ein Kind seiner Zeit, doch im Besitze ihrer Bildung, die
nicht nur einen weiten Horizont umspannt, sondern auch in die
Tiefe reicht.




	Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung

