Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung
Autor: Moser, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-370995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Valerius Anshelms
Staats- und Geschichtsauffassung

Von Franz Moser

Die Chronik des Valerius Anshelm ist die griosste und gehalt-
vollste in der glinzenden Reihe der offiziellen bernischen Stadt-
chroniken, und keine andere Schweizerstadt hat eine so grossartige
Tradition.

Anshelms Vorginger war Diebold Schilling gewesen; ihm war
die grosse Zeit der Burgunderkriege zugefallen, und das grosse
Thema hatte auch sein Werk gehoben. Er hatte sich von ihm tragen
lassen, ohne ihm doch zu geniigen. Schilling war innerlich und &us-
serlich nicht frei. Die hohe Politik barg gefihrliche Geheimnisse
und leichte Angriffspunkte, welche die Regierung zu bewahren
suchte. Sein Werk wurde einer offiziellen Zensur unterzogen und
gibt daher in allen Fillen das Licht von oben weiter und vertuscht
das Unbequeme, Uneingestandene.

Anshelms Chronik entbehrt des einenden Gegenstandes; ihr
Stoff ist eine uniibersichtliche, tief erregte, ja qualvolle Ubergangs-
zeit, in der sich alte Formen zersetzten und neue Keime sprossten;
es war wohl die hohe Zeit der alten Eidgenossenschaft, die Zeit der
grossten dusseren Machtstellung und innerer Stadtebliite, doch ein
Goldenes Zeitalter war es nicht. Wir sehen die grossten Beobachter
dieser Zeit nicht begeistert, sondern kopfschiittelnd, mahnend, pes-
simistisch ihrer Zeit den Spiegel vorhalten. Anshelm tat dies frei
von Bedenken und Menschenfurcht. Er muss ein Mann von starkem
Riickgrat gewesen sein, dass er sich auch gegen seine gnadige Obrig-
keit und Brotherrschaft behaupten konnte, die wohl Griinde gefun-
den hitte, das Werk zu zensieren. Denn Anshelm wagte es, die offi-
zielle Chronik zu verbessern, in gegensitzlicher Beleuchtung noch-
mals zu erzihlen und auch sonst an der bernischen Politik und den
bernischen Verhilinissen beredte Kritik zu iiben. Die geistige Frei-
heit des Humanisten lebte in ihm, verschwistert mit der Freiheit
eines reformierten Christenmenschen. Denn die Reformation hatte
von neuem der Zeit einen Schwerpunkt und ein neues religioses und
moralisches Wertsystem gegeben, auf das die fruchtbaren Ergeb-
nisse humanistischer Wissenschaft sich beziehen liessen.

18



274

Aber Anshelms Freiheit lebte auch von der Gunst der Zeit. Als
dann Michael Stettler schrieb und 1626/27 sein Chronicon heraus-
gab, war diese kostliche Freiheit wieder untergegangen. Stettler war
ein Zeitgenosse der Gegenreformation und des beginnenden Absolu-
tismus; beide Konfessionen hatten Kampfstellungen bezogen, die
zu verlassen Verrat war. Das Verhialtnis zwischen Volk und Obrig-
keit war kilter geworden. 1613 hatten in Bern die Volksanfragen
aufgehiort. Es war schwierig geworden, Burger von Bern zu werden,
und selbst die regimentsfahigen Burger wurden allmihlich durch
eine beschranktere Zahl tatsichlich im Regiment vertretener Fa-
milien verdriangt. Wie Anshelm die begnadete Zeit geistiger Frei-
heit gegeniiber dem Staate niitzt, sichert ihm unser besonderes In-
teresse.

Anshelm schrieb als Berner, Humanist und Reformator. Aus
Rottweil stammend, studierte er in Krakau und Tiibingen, ist aber
auch in Lyon nachgewiesen. Er wurde Bakkalaureus und kam zu-
erst 1505 als Schulmeister nach Bern, 1508 wurde er Stadtarzt. Sein
erstes Geschichtswerk, ein lateinisches Kompendium der Welt-
geschichte, wurde 1540 bei Apiarius gedruckt, wihrend seine grosse
Berner Geschichte bis 1825/1833 ungedruckt blieb. Im Jahre 1525
musste er wegen unbedachter reformatorischer Ausserungen seiner
Frau aus Bern weichen und ging nach Rottweil; erst nach dem Siege
der Reform in Bern wurde er zuriickberufen und mit der Fort-
setzung der Stadtchronik betraut. Er kann also gleichsam als ein
Mairtyrer der Reformation angesehen werden, zu deren fithrenden
Geistern in Bern er gehort. Von da an fiihlte sich Anshelm ganz als
Berner; Rottweil hatte sich ihm als «Stiefmutter» erwiesen, und
wenn auch sein ilterer Sohn dort blieb, zeugen doch gewisse Ausse-
rungen von der volligen Entfremdung Anshelms von seiner ur-
spriinglichen Vaterstadt.

Wenn Anshelm die annalistische Form der Geschichtschreibung
wihlt, so befindet er sich nicht nur in Ubereinstimmung mit den
Anfingen der Historie, sondern schliesst sich auch den grossen
klassischen lateinischen Vorbildern Livius und Tacitus an. Seine
Sprache, die voll gewagter Konstruktionen bald Cicero, bald Tacitus
nachahmt, ist manchmal mehr Latein als Deutsch, und doch von
einer Kraft, die den Sprachschépfer verrit, der mit den Quellen
seines Volkstums in steter Verbindung lebt. Nationale Gesinnung
ist ein Zug des Humanismus, wie auch die subjektive Haltung und
personliche Kritik, Verdammung und Ruhm. Die Landessprache



275

wird kunstmassiger Behandlung wiirdig befunden. Gelegentlich
durchbricht der Chronist die annalistische Darstellung zugunsten zu-
sammenhédngender Erzahlungen (z. B. des Jetzerhandels) oder per-
sonlich gefarbter Erklarungen. Vor allem hat er in einer ausfiihr-
lichen Einleitung sich iiber den Sinn der Geschichtschreibung, seine
besondere Aufgabe und Absicht ausgesprochen, und in einer «Efe-
rung» legt er seine von Diebold Schilling abweichende Auffassung
nieder. : oy
Er bringt vorerst die herkommlichen Begriindungen der Ge-
schichtschreibung vor: die verderbte Natur des durch den Siinden-
fall gefallenen Menschen, das kurze Gediachinis, der Ruhm der
Herrscher, der Stadt oder der Vorfahren, die Niitzlichkeit der Leh-
ren aus der Geschichte; aber er geht tiefer, die Geschichte wird
zum Tribunal. Das Amt, Geschehenes und Geratenes aufzuschreiben,
wurde seit je den iltesten und obersten Priestern anvertraut. Das
ersicht man aus den Zeitbiichern der Juden, Babylonier, Inder,
Agypter und Romer, welche bis auf diesen Tag die glaubwiirdigsten
sind; aber diejenigen der Griechen, wiewohl beredt und schon, sind
um mutwilliger Dichtung willen jenen an Vertrauenswiirdigkeit und
Wahrheit nicht zu vergleichen (S.1). Es geht also einzig um die
Wahrheit, nicht um Schonheit. Vergangenes zu wissen, durch die
Schrift, also historisches Bewusstsein, unterscheidet den Menschen
vom Tier (S. 2). Der egoistischen Menschennatur entgegen werden in
einer rechten Chronik das Gemeinschaftsleben und der Gemeinsinn
gepflanzt und gepflegt (S.3). Gebot und Verbot, Belohnung und
Strafe werden durch Exempel zu der Nachkommen Lehre und War-
nung, Nachfolge oder Flucht fleissig aufgeschrieben, besonders Dinge,
«so zum regiment gehorent» (S. 3). Anshelm begriindet so den Pri-
mat der politischen Geschichte; es ist daher viel Material fiir seine
Staatsauffassung, aber wenig fiir eine Kulturphilosophie aus seinem
Werk zu gewinnen. — Man soll direkt aus der Geschichte lernen.
Aus ihr soll der Sohn, wie der weise Sokrates sagt, seines edlen
Vaters Tugend erwerben und sie dann mit eigener Tugend vermeh-
ren und erhohen (S. 3). In diesem Sinne wird sogar ein moralischer
Fortschritt gefordert. Stellen aus Hiob und Jeremias erhirten den-
selben Gedanken und verbinden ihn mit dem christlichen Anliegen,
die Wege Gottes zu erforschen, aus den geschehenen Dingen aller
Dinge Schopfer zu erkennen, seine Wege und sein Gericht zu er-
fragen. So wollte es auch der Auftrag des Rates der Stadt Bern,
dem Anshelm mit Gottes Hilfe zu geniigen suchte (S. 4). Anshelms
Vorsatz ist, eine Chronik zu «predigen» (S. 56). Doch eine Chronik



276

dieser Art zu schreiben, ist in dieser Welt gefidhrlich und braucht
moralischen Mut. Die Wahrheit bleibt nicht nur unbeachtet, ja sie
wird verfolgt (S. 54, 55); es schreibt niemand eine Chronik, dem
Gott nicht die Gnade verleiht, der Wahrheit Kreuz nicht zu scheuen
noch zu fliehen (S. 56).

Die Reformation hat Anshelm vor allem von ihrer moralischen
Seite erlebt und ergriffen. Dogmatische Fragen beriihrt er kaum,
wie ein von theologischem oder philosophischem Geiste Erfiillter
wohl getan hitte. So ldsst sich z. B. aus seinem Bericht iiber das
Religionsgesprach zu Marburg nicht entnehmen, dass er sich fiir
Luthers oder Zwinglis Auffassung des Abendmahls ereifert hitte
(V 381). Hingegen lasst er sein moralisches Urteil ausgiebig walten.
Man darf wohl — mit Vorbehalt einer gewissen Einseitigkeit —
von einer moralistischen Auffassung der Geschichte sprechen. Sitt-
lichkeit ist der hochste Wert, nicht Erkenntnis, nicht einmal Glau-
ben oder Konfession. Das Ideal liegt noch in der Vergangenheit.
Unzdhlige Male werden die Viter, die «alten, tiuren Eidgnossen»
und ihr Beispiel angerufen. Anshelm hat die Reformation vor allem
um der dringenden sittlichen Erneuerung willen begriisst.

Wenn Anshelm etwa behauptet, keines der Kinder und Enkel des
Bruders Klaus sei ohne Leibes- oder Vernunftbresten befunden wor-
den (I 320), so ist dies eine Behauptung, deren Unrichtigkeit er wohl
hitte erfahren konnen; er schreibt es aber nicht aus gehassiger Ten-
denz und kniipft keine antikatholische Polemik daran (ausser dass
er andeutet, dass die Wunderwerke und Zeichen «vermeintlich»
durch Bruder Klaus geschehen seien), sondern er meint, Gott habe
es so verfiigt, damit die Nachkommen sich nicht ihres Vaters Heilig-
keit getrosten oder iiberheben, sondern gedenken sollten, dass der
Herr von jedem seines eigenen Pfunds Gewinn und eigenen Ols
Licht fordere. Anshelm anerkennt vielmehr ausdriicklich die Hei-
ligkeit des Bruders Klaus und ruft ihn wiederholt als Mahner auf.

Der Burgunderkrieg, der nach Anshelms Meinung hitte ver-
mieden werden konnen, «geriet dismals wol, dan der almichtig Got
wolt des hochmiitigen fiirsten hochmuot durch ein nider volk de-
miitigen und hinnemen» (I 84).

Gott gibt und nimmt, wem und wann er will, erhéht und er-
niedrigt, wen und wenn er will (I 7 n. Jes. Sirach). So sind auch bose
und gute Regenten von Gott gegeben (I 8). Alles Geschick kommt
direkt aus Gottes Hand. Es ist dem Geschichtschreiber nicht auf-
gegeben, lange Kausalketten aufzuweisen. Gottes Gebote aber gelten



277

absolut. Die Bedingtheiten durch Rasse, Volkscharakter, Boden und
Klima, wie sie durch die Aufklirung und Herder in die Geschichts-
wissenschaft eingefiihrt worden sind, fallen fiir die christliche An-
schauung Anshelms selbstverstindlich dahin. Die geschichtlichen
Entscheidungen fallen in Gott oder im freien Willen des Menschen.
Aber auch die Lenkung der menschlichen Geschicke durch die Ge-
stirne, wie sie in der Renaissance viel Glauben fand, wird abgelehnt
als eine Idee witziger Narren (I 7). Die christliche Anschauung ist
aber auch pessimistisch. Der gefallene Mensch vermag aus eigener
Kraft nur Verwirrung anzurichten und immer tiefer zu fallen. Das
- Gute in der Welt unterliegt dem Schlechten, das immer mehr die
Oberhand gewinnt. «Die Welt nimmt zwar téglich zu an Art und
Tugend und doch leider, wie sich augenscheinlich erweist, viel mehr
an List und Laster» (I 54). Die Welt will betrogen sein, und ihr
grosster Feind ist die Wahrheit. Nur der Langmiitigkeit Gottes ver-
dankt sie ihre Fortdauer. Der Mehrteil der Regenten ist bose (I 55).
Am Beispiel Mailands wurde den Zeitgenossen die Unbestindigkeit
der Welt erschreckend klar. Seine Fiirsten erfuhren wie der Ge-
ringste die Macht des Schicksals: «Der Vater verraten und der Sohn
verkauft» (IV 158, II 300, IV 137). Einzig Luthers Auftreten wird
mit dem Jubel «gliicksame niiwe welt!» begriisst (IV 137). Eine
starke Jenseitigkeit iiberschattet den Ausblick auf die Geschichte
dieser Welt.

Nach seiner Einleitung iiber das Chronikschreiben im allgemei-
nen stellt Anshelm seiner Arbeit «etliche menschlicher Vernunft
gemeine Mittel» voran, «dadurch eine lobliche Stadt Bern und alle
Regiment ufwachsend und bstond oder abnemend und zergond»
(I 4). Es sind «Wisheit» und «Starke». Aber beide miissen unzer-
trennlich miteinander gehen; denn Weisheit ohne Stirke wird als
weibisch und kindisch verachtet; «Witz in des Armen Taschen und
der Weiber gilt nichts»; Stirke aber ohne Weisheit wird von Guten
und Bosen als tyrannisch und tierisch gehasst und geflohen. Diese
Tugenden lehrte Platon und suchte Lykurg mit seiner Verfassung
zu pflanzen (I 3 u. 6). Weisheit gebiert Gerechtigkeit, diese Gleich-
missigkeit, diese Gemeinsinn, dieser Liebe, diese Gehorsam, dieser
Ordnung, diese Einmiitigkeit, diese Stiarke, diese Arbeit, diese Reich-
tum, Ehre und Ruhe. Wo diese Friichte aber nicht mit festen, wei-
sen Gesetzen aufrecht erhalten werden, und da auf dieser Welt
alles umschligt, steigt und fillt, entsteht und vergeht, so schlagt die-
ser Kreislauf der Tugenden um ins Gegenteil, und es gebédren Reich-



278

tum, Ehre und Ruhe Hochmut, dieser Ungerechtigkeit, diese «Vor-
teiligkeit», diese Eigennutz, dieser Neid, dieser Ungehorsam, dieser
Unordnung, diese Zwietracht, diese Schwiche, diese Miissiggang,
dieser Armut, Schand und Verderben. Wo aber Gott die Gefallenen
wieder aufrichten will, da zeitigt die Armut Demut, die Gottes-
furcht, die Weisheit und alle Tugenden (I 7, III 437 wiederholt).
Bern aber ist sichtlich durch Gottes Giite mit diesen Tugenden be-
gabt zur Grosse gediehen. Anderswo (IV 157) erscheint mit Nach-
druck «einhellige Ufrechtigkeit» der Obern in jedem Regiment als
der feste Grund guten Gehorsams. Als Zweck des Staates muss also
gelten die Aufrechterhaltung der Gerechtigkeit und der andern Tu-
genden mittels Weisheit und Stirke, gegriindet in festen, weisen
Satzungen. Diese Satzungen bewahren den Menschen vor dem an-
gedrohten Verderben, wie ein Damm oder eine Kriicke nach dem
Bilde Calvins. Es scheint eine demiitige, ist aber eine entscheidende
Aufgabe, die dem Staate damit zugewiesen wird, und wir werden
verstehen, dass aus seiner religiosen Begriindung sehr weitgehende,
expansive Staatszwecke folgen,

Welches sind die Triebfedern menschlichen Handelns, die daher
- auch den Sinn historischen Geschehens mitbestimmen? Der Christ
lebt und wirkt mit einem Wort gesagt zur hohern Ehre Gottes. Die
Humanisten setzten unter antikem Einfluss weitgehend den Ruhm
dieser Welt an die oberste Stelle; sie verteilten mit hohem Selbst-
bewusstsein zeitlichen und ewigen Ruhm an die Helden der Vor-
und Mitwelt. Auch Valerius Anshelm wire kein so guter und be-
wusster Humanist gewesen, hatte ihm dies Wort nicht haufig auf der
Zunge gelegen. So haben die Eidgenossen «vorhin in eignen Kriegen,
da si mit guoter Ghorsame hond Er und Guot, Land und Liit ge-
wunnen und irer redlichen Vordren Achtung so hoch und wit er-
hipt, dass ir Schatt und Nam in aller Welt me hat golten, dan
nachmalen irer Nachfaren mit Pensionen iiberschiitt Macht und
Tat» (I 108). Aber der Chronist lehnt den Ruhm als Ziel und Be-
lobnung menschlicher Taten ab: Weltruhm unterliegt der Unbestin-
digkeit alles Irdischen, Neid oder blosser Zufall kénnen ihn rauben;
so haben die franzosischen Geschichtschreiber die Verdienste der
treuen Eidgenossen in Karls VIII. Italienzug ganz vergessen. Be-
zeichnenderweise redet Anshelm iiber den Ruhm gern mit franzo-
-sischen Beispielen. Selbst Karl VIII. habe mehr Schelte als Lob
verdient, habe er doch fiir die Zukunft unendlichen Schaden ver-
ursacht, und ihm selbst blieb bloss «vollbrachter und schnell ver-



279

schiner Tat loser und luftiger Name» (II 14). Ruhm und Gewinn
sind der blutigen Opfer nicht wert. Das Urteil iiber die italienischen
Kriege steht zusammengefasst in dem Sprichwort «Lamparten ist
der Tiitschen und Franzosen Kilchhof. Hat sich biss gon Napols er-
streckt, wil dannocht schier zuo eng sin» (II 16, dhnlich IV 144).
Kriegen ist immer mit goldenem Netz fischen (V 299). Allein der
englische Konig hat sein Gliick erkannt und mit den Franzosen
(1512) Frieden geschlossen; die Eidgenossen hitten das auch tun
sollen (III 336).

Solche pazifistisch anmutende Worte sind bei Anshelm hiufig.
Er ist Pazifist, wenn das heisst, die Sittlichkeit in das Gebiet der
grossen Politik einfithren zu wollen, das bisher davon ausgenommen
zu sein scheint. Die Ablehnung der Burgunderkriege enthilt das-
selbe Moment, und da er glaubt, die Eidgenossen werden allein
durch Pensionen und Reislauf in die europiischen Kriege ver-
wickelt, zeigt sich der Chronist in allen Fillen auf Seiten einer Frie-
dens- und Neutralititspolitik. Er scheint — dies allerdings mit Bezug
auf innere Kampfe, den Waldmannhandel — nicht zu glauben, dass
iiberhaupt Gutes durch Gewalt erzeugt werden konne (I 348 f).
Doch als ein Mensch mit seinem Widerspruch hat Anshelm auch
Spriiche, die schlecht ins Bild eines Pazifisten passen. Moderne Pa-
zifisten scheinen ja nach allgemeiner Meinung dem Prinzip abso-
luter Gewaltlosigkeit und dem Frieden um jeden Preis zu huldigen.
Wenn eigene Tendenzen in Frage stehen, etwa sein Hass gegen die
franzosischen Werbungen, ldsst sich Anshelm so weit fortreissen,
sich der Misshandlung franzésischer Gesandten zu freuen (III 40).
Dem Biren sei, sagt er einmal (I 53), «der Vigenden Jebung bass
denn fule Ruow erschossen». Krieg, bei den Alten eine Ubung
minnlicher Tugend, dass daraus die Freien und Edlen erwuchsen,
ist nach und nach zu einer unverschimten Schule aller Untugenden
und Laster, ja zu einer iiberaus grimmigen Plage degeneriert, durch
die Gott die Siinde straft (I 115).

Territoriale Expansion ist dem Sohne des 15. Jahrhunderts noch
selbstverstindlich. Die Waadt, das grosse Ziel der bernischen Poli-
tik, ist eine Art Irredenta, «der uralten Eidgnoschaft uralte Land-
mark, gegen Sunnennidergang reichend, namlich das Land zwischen
dem Librer-gebiirg und dem Rotten, von Erlach und Murten an bis
gon Jenf an die Bruk, darin uss Keiser Julii Anzeig das Ort Orban,
item und derselben Eidgnossen Hoptstat Aventica, iez genemt Wi-
belspurg, welche Mark, iezund (1475) redlicher Ursachen ingeno-
men, der Stier wol hitte mogen und séllen zuo gmeiner Hand, ouch



280

vil bass und fiiglicher behalten, dan ussert siner Mark iibers Lam-
partisch Gebiirg uss husen; aber es was im nit gelegen, wan iezundan
der niiwen Koufliiten Sin stuond nit wie der alten, so der Koufliiten
unbekant waren, uf gmein Land und Liit, sunder uf eignem Guot
und Gelt ze gwinnen und ze haben» (I 98 f). Bitter wird der neue
Kréamersinn getadelt, der statt Land und Leuten zu gemeinen Han-
den Gut und Geld zu eigenem Nutzen vorzieht. Auch nach der
Schlacht bei Dornach sei eine Gelegenheit, Eroberungen zu machen,
ungeniitzt verstrichen (II 234). Doch, eine Warnung und ein Trost,
den bernische Staatsminner wohl oft mit sorgenschwerem Sinne ge-
lesen haben: «Dann bi dem Wisen es nit ein mindere Tugent ist, Ge-
wunnes behalten, denn gwinnen» (I 53).

Welche Form des Staates entspricht wohl der Grund-Forderung
der Weisheit und Stirke am besten? Unsystematisch wie er ist,
spricht sich der Chronist nicht geradezu dariiber aus, doch gibt es
Anhaltspunkte. Grundsatzlich darf kein Herrscher selbstherrlich
ither dem Staate stehen; das Gesetz muss in gleicher Weise iiber
Obere und Untertanen herrschen (I 8). Doch es gibt, trotz der ge-
forderten «Glichmissigkeit» (I 7) keine moderne Gleichheit. Die
stindische Schichtung mit ihren Rechten und Vorrechten ist noch
selbstverstandlich. Der Geburisadel wird anerkannt; aber dass man
aus Schreibern, Schindern und Kaufleuten um des Geldes willen
Edelinge macht, und dabei den alten gebornen Adel verderben lisst,
das erregt Anshelms Tadel (I 35). Grundlage und Recht des Adels
ist Tugend; der neue Briefadel aber beruht auf der zunehmenden
Macht des Geldes, Anshelms bestgehasstem Feind (III 473 f, I 416,
I 36). Der Adel ist zum Regiment berufen, und dem Adel nahe ste-
hen die Gelehrten: «die Edlen und die Gelehrten» werden (I 67)
in einem Atemzuge als die natiirliche Umgebung des Konigs ge-
nannt; denn auch das Konigtum wird in aristokratisch beschriank-
tem Sinne verstanden. Die Stelle iiber Ludwig XI. von Frankreich
(I 67—70) gibt Anshelms Uberzeugungen wohl am deutlichsten wie-
der, ein grandios-diisteres Bildnis: «Des truwen Rats, ouch schul-
digen Danks ungeacht, huob diser Kiing Ludwig XI. von Stund an,
nach eignem Sin, einem unadelichen Tyrannen glich (an), ze her-
schen, unachtpar, lichtvertig, ouch fromd Liit lieben, ufwerfen und
rich machen; aber die Fiirsten, ouch sinen Bruoder, die Edlen und
die Gelerten, mit niiwen Aendrungen, Ufsdtzen und Verbotten also
vast trangen und verachten, dass sines Richs die fiirnemsten Fiir-
sten und sin Bruoder in mit ir Macht zuo Paris beldagreten, anzei-
gend und hoch erklagende, wie der Kiing das Land und die Fiirsten



281

ungwonlicher mauss beschwire und trucke, allen Adel verachte,
alle Ding on Parlament, on Rat, on Gsatz, on Recht, allein nach
sinem Willen handlete, sinen Stat uf Kriegsliit und unedel Schmeich-
ler sezte, die den gebornen Fiirsten und Edlen glich machte; also
dass den Fiirsten kein Friheit noch Achtung me uber sie, alles vol
Verritteri und Betrug, und niemand sin Leben sicher sin; um lich-
ten Argwon oder Verleidung vil getot oder vertriben werdid; dass
Fich und Gwild me Friheit haben, wan die Menschen; den Kiingk-
lichen (— — —) und die jarlichen Pensionen den Fiirsten abgebro-
chen, unniizen und unverdienten Liiten ussgeschiit werden wolle, und
werde dahin kommen, dass allein uf einem, on Mauss und Ordnung,
alle Ding standid.» Verletzt ein Konig die angebornen Rechte des
Adels und die Gesetze, so ist er ein Tyrann. Denn Unedlen gebiihrt
der Platz beim Konig nicht. Von Fiirsten spricht Anshelm selten
Gutes. Er hat eine aristokratische Ratsregierung im Sinn — das alte
Bern ist ja sein Ideal. Sie scheint die Staatstugenden der Gerechtig-
keit, «Glichmaissigkeit» und «Gmeinsame» besser zu verbiirgen.
Dass er sich einen aristokratischen Ratssaal vorstellt, in dem «Glich-
missigkeit» und «Gmeinsame» herrschen, zeigt treffend ein merk-
wiirdiger Verfassungsvorschlag — der einzige, den wir finden kon-
nen —, den er in eine «Ermahnung wider Geiz und Zwietracht»
111 473 £, bes. 476) kleidet: Er preist die Weisheit des athenischen
Ostrakismos am Beispiel Aristeides-Themistokles und macht gleich,
anlisslich des ihn tief bewegenden Konizer Aufruhrs von 1513, die
Anwendung auf den Berner Staat; denn: «Es ist in gmeinem Rat
unlidlich, dass under Glichen einer oder zwen allein witzig, allein
gwaltig, und wie man’s zuo Bern Latinisch nempt, fac totum etec.,
wollid sin. On Zwifel, wenn in den vergangnen Sachen der alt
Venner Wyler bi dem grossern und bass geachten Teil, so in Stat
und Land den Kronenmarkt hassten, und der niiw Venner Ditlinger
bi den Kronenkrimeren nit so starken Anhang hitten gehdpt, und
zuovor sich im Rat hittid mogen verglichen und vertragen, so wire
eine from, loblich Stat Bern der Ufruor und ewigen Schadens en-
brosten und vertragen bliben. Darum, in Betrachtung semlichs
Uebels, so ist aller Fliss und Ernst anzekéren, dass in gmeinem Re-
giment bi Ridten Glichmaissikeit und Eintriachtikeit gesuocht und
gehalten werde.» Kraft dieser Tugenden sind die Griechen neben
dem persischen Kaisertum in héchstem Ruhm und Namen gestan-
den, und vermochten auch die Eidgenossen, stillschweigend ver-
standen, neben den michtigen Herrschern der Zeit in Ehren zu
bestehen. «Dis hie beschechne Ermanung, uss ergangner Ufruor



282

verursachet, sol keinen Verdries bringen. Dan so alles Gliik und
Ungliik fiirnemlich uss dem Hopt entspringt und daruss in alle Gli-
der fliist, so mag da nit zuo vil Ermanung und Warnung beschechen.
Es ist ouch ein Tugent, ab Schaden, ab Ermanung und Warnung
fiirsichtig werden.»

Demokratische und aristokratische Staatsformen wurden aus der
Antike begriindet; aus dem Alten Testament wurde im Gegensatz
dazu die gottliche Berechtigung des Konigtums abgeleitet. Valerius
Anshelm zeigt uiberall gern seine klassische Bildung und zitiert in
diesem Zusammenhang nur griechische Beispiele und Theoretiker,
Aristides und Themistokles, Kimon und Epaminondas, Lykurg und
Platon. Die unter sich gleichmissige Ratsregierung, in der sich kei-
ner iiber das alles beherrschende Gesetz erhebt, ist sein Ideal.

Die Regierungsgewalt stammt von Gott; die Obrigkeit, und zwar
die gute wie die bose, ist von Gott eingesetzt; daher ihre erhabene
Stellung. Uber ihr stehen Gott und das Gesetz; doch nach unten
sind ihre Rechte und Befugnisse sehr ausgedehnt. Der religiosen
Begriindung entspricht ein patriarchalisches Verhiltnis zwischen
gottesfiirchtiger Obrigkeit und frommen Untertanen: «Wéllid ouch,
wie frommen Obren, so sollid si, wie frommen Undertanen wol ge-
biirt und zuostat, alwegen tuon. Hiemit so werde und moge ein
fromme Stat Bern bi ir althargebrachtem Lob und Er, Achtung und
Macht beston und bliben» (II 213). Erste Untertanenpflicht ist Ge-
horsam. Dann aber schiitzt die Regierung die Untertanen in ihrer
Freiheit und in ihrem Wohlstand, aber auch in ithrem Seelenheil,
und daraus folgt eine besondere Machtfiille der Obrigkeit: «Dan ir
wise, frome Oberkeit, nach Goz Bevelch und ires Ampz Pflicht, niit
anders fiirnam zehandlen, wan das da zuo gemeinem Wolstand iro
und iren Undertanen an Lib und Sel, ouch gegen Got und der Welt
dienen und reichen solt, da verniiftigen, from Undertanen niit Lob-
lichers und Niitzers, dan ghorsamlich Losen, Glowen und Volgen;
ouch wol ansehen und nimer vergessen, wie ein lobliche Stat Bern
iewelten har ire Undertanen nit zwungen noch trungen, sundern
uss armem Zwang und Trang in riche Friheit gesetzt, darin triiew-
lich geschirmt hat und gliiklich erhalten; und ouch hiemit hantliche
Macht und Richtum uberkomen; das aber der geil, entjochet Ochs
nit bedenkt, sunder nach eigensinniger Toubsucht, als ob kein Joch
me vor, stossend, scharrend, priielend fiirfart, niemands verscho-
nende, bis er mit Seilen und Sparren in harters Joch, wie Recht,
wider ingejochet, siner Toubsucht Schaden und schuldiger Ghor-



283

same Nuz erlernt und erkent, wie das vergangene und volgende
Exempel bezigend» (V 257). Ein anderer Vergleich heisst: «Ein
Gmeind ist ein sorglich, ungestiem Weter, ein unberitten, unzemp-
ter Hengst» (I 353). Von verbindlichen Rechten des Volkes ist nicht
die Rede, doch ein demiitig gedachtes Klage- oder Beschwerderecht
wird ithm zugebilligt, wie ja gerade Bern damals haufig die Mei-
nungen und Wiinsche des Landvolkes erforschte. Diese Berufung
von Landvertretern und Volksanfragen nennt Anshelm weise und
fiirsichtig (II 213). Er steht nicht an, selbst in so schweren Fillen
wie 1513, dem Volke weitgehend recht zu geben. Ursache des Auf-
ruhrs war, wie zumeist, Zwietracht und Streit unter den Obern und.
Ratsherren, <heimschs Gwalts und fromds Gelts Gitikeit», die Miss-
achtung der treuen, niitzlichen Rite des Volkes: (III 442 f.). Man
merkt, die Unzufriedenheit des Volkes stimmt weitgehend mit Ans-
helms eigener Meinung iiber Reislauf, Pensionen usw. iiberein, eine
Erhebung widerstreitet aber seiner staatstheoretischen Uberzeu-
gung. Die Regierung ist nicht dem Volk, sondern einzig Gott gegen-
iiber verantwortlich. Die Religion allein tritt als Garantin fir die
loyalen Beziehungen zwischen Obrigkeit und Untertanen ein. Die
Ursachen, die Aufruhr verursachen konnen, sind moralischer Natur:
«Sin selbs Unerkantniiss und Vergessenheit», «Uebermuot und Git,
Schmeichler, Nid, widerwiartiger Anhang und Parti» oder «die ver-
wist, undultig, der Friung und Niiwerung begirige Gmeind» nach
antikischer Formulierung (I 349). Anshelm sieht im Konizer Auf-
rubr eine entscheidende Wendung in der bernischen Geschichte,
deren Wichtigkeit mit allen Mitteln zu betonen er nicht unterlisst.
Mehrfach, noch zu 1525, 1528 und 1531, erinnert er daran und stellt
das Wort «Kiiniz» dem Namen des Bruders Klaus zur Seite als be-
schworende Mahnrufe (IV 126, 127); denn wenn auch der Aufruhr
glimpflich beruhigt worden war, so war doch ein Zwiespalt zwischen
Regierung und Volk zutage getreten, Berns stiarkste Ringmauer zer-
brochen (III 446), an seiner hohen Achtung und Herrlichkeit ewiger
und unwiederbringlicher Schade da entsprungen (III 452), kein
grosserer Schade je zugestossen (IIT 464).

Strengere Urteile fillt der Chronist iiber den Bauernkrieg von
1525. Hier ist sein Heiligstes, das Evangelium, in Gefahr, und etwas
von jener Angst Luthers um sein Werk tritt an den Tag und hat
Anshelm direkt beeinflusst, bietet er doch lange Ausziige aus luthe-
rischen Schriften. Es schwingt aber auch das uneingestandene Wis-
sen mit, dass die Bauern dem Evangelium und dem reformatorischen
Geiste nicht in Wahrheit entfremdet waren. Wenn die «12 Artikel»



284

sich «auf gottliches und natiirliches Recht wider ungottliche und
unnatiirliche Beschwerungen» berufen, streitet Anshelm ihnen die-
ses Recht nicht ab. Die Erhebung der Bauern ist die Strafe Gottes
iiber die «Purenschinder», die gar in einem Atemzug mit «sunder-
lich Puren- und Luterschen Vienden» bezeichnet werden (V 100).
Die unchristliche Rache der Herren wird getadelt, die gliickliche
Beilegung des Konflikis im Elsass, Breisgau und der Nordschweiz
begriisst (V 103), Bern und die Eidgenossen werden zu ihrer Hal-
tung begliickwiinscht. Bern hat im Amt Schenkenberg durch
Schiedsleute den Vogt hirter geschatzt als die Bauern und diese
vorbeugend zur Einreichung von Klagen aufgefordert (V 99, 106 f).

Die grosste Strenge zeigen die Urteile iitber die Reformations-
aufstinde von 1528. Es waren Aufstinde gegen das Evangelium
selbst, ohne mildernde wirtschaftliche Umstinde, ohne den viel-
leicht missverstandenen evangelischen Geist, doppelt unberechtigt,
als die Regierung mit Vernunft und Mass regiert hatte. Hier endlich
streitet Anshelm den Untertanen grundsitzlich jedes Widerstands-
recht ab: Gott lisst keinen Aufruhr, «obwohl die Urhab recht», un-
gerochen, lasst der Chronist den Hauptmann und Schultheissen Jo-
hann von Erlach den Haslern erklaren (V 312, dasselbe aus Luther
zit. V 39). «Es ist ein grosse Torheit, ja ein tiifelsche Vermessenheit,
wo die Undertanen, so zehoren und zevolgen schuldig, irer Ober-
keit, — insunders so die uf Got und gemein Nuz sicht, mit Rat und
Recht verniinftiklich handlet, wie dan hie flissig beschechen, — nit
Gehorsam, Frid, Er und Eid ubersehen, uf sich selbs und fromde
Rdt buwen, und damit gwislich Goz und gotlicher Oberkeit Ungnad,
Zorn und Straf uf sich wirdigen, billichend und ladend» (V 267).
Man beachte immerhin die verklausulierte Ausdrucksweise. Boser
Wille steckt hinter dem Nichtverstehen des Evangeliums (V 266,
281 f.), Milde und Gnade sind daher hier nicht am Platz; Gott wollte
die Oberlinder «mit Riihe ziichtigen» (V 272). Von hier aus fallt
auch ein verdammendes Urteil auf den «tirannischen, ja teufli-
schen» deutschen Bauernkrieg zuriick, aus dem die Ubergabe auf
Gnade tnd Ungnade «erlernt» (V 311), ja sogar auf den Konizer
Aufruhr, der zu gelind gestraft worden sei (V 257); aber die greu-
lichen Strafen wurden nicht wiederholt, «dan hie von gmeinsam-
lich verordneter Oberkeit kein Tiranni gehort solt werden» (V 311).

Die Ablehnung der Tyrannei ist ebenso stark wie die Ablehnung
des Aufruhrs. ‘

5



285

Die Religion war Anshelms innigstes Anliegen; er reagierte am
empfindlichsten auf die Storung der Beziehungen zwischen Regie-
rung und Volk anlésslich der Einfithrung der evangelischen Lehre.
Das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat — ein wesentliches Pro-
blem jedes christlichen Staatslebens — trat mit der Reformation in
ein neues Stadium der Entwicklung. Das Mittelalter hatte in An-
lehnung an Augustin und Thomas einerseits den Staat aus unbe-
dingtem Spiritualismus heraus verworfen, um ihm eine bloss die-
nende Rolle unter der Herrschaft der gotilichen Institution der
Kirche anzuweisen, anderseits hatte das Reich, germanischem
Rechte folgend und durch die romische Kaiseridee verstirkt, die
Weltherrschaft gefordert und nur freiwillig, weil es auch ein christ-
liches Reich sein wollte und sollte, der geistlichen Gewalt seinen
weltlichen Arm angeboten. Man pflegte den Kampf unter dem aus
Lukas 22, Vers 36—38 hergeleiteten Bilde von den zwei Schwertern
sich klarzumachen und auszufechten. Kaiser und Papst sind von
Gott eingesetzt, der Kaiser mit dem weltlichen, der Papst mit dem
geistlichen Schwert belehnt. Uber ihr gegenseitiges Verhiiltnis ent-
brannte der Streit. Der Kaiser und die kaiserliche Partei interpre-
tierte: Gott habe beide Schwerter direkt an den Kaiser beziehungs-
weise an den Papst gegeben, wie Christus auch lehrte, dem Kaiser
zu geben, was des Kaisers, und Gott was Gottes sei. Die papstliche
Partei aber beanspruchte den Primat des geistlichen Schwertes, wie
der Geist den Korper regiere, das Reich sei dem Stuhle Petri iiber-
geben worden und werde vom Papst dem Kaiser bloss verliehen.
Dariiber tobten die Ghibellinen- und Guelfen-Kimpfe, die Anshelm
noch zu seiner Zeit beunruhigten, so dass er die Parteinamen der
Gwelf und Gibel, als sie 1516 in Bern wieder auftauchten, schleunigst
durch Schultheiss und Rat verbieten liess und sich damit ein grosses
Verdienst zuschrieb (I 27 u. IV 180). Luther stand dem Staat inner-
lich gleichgiiltig gegeniiber und mahnte in der Randglosse des Sep-
tembertestaments von 1522 zu derselben Stelle bei Lukas, hinfort
sei allein das geistliche Schwert, das Wort Gottes, zu fassen. Zwingli
deutete die zwei Schwerter vollig um und verstand die Schwerter
als das Alte und Neue Testament. Bei Anshelm fehlt eine Anspie-
lung darauf, doch begniigte sich sein politischer Geist nicht mit
Luthers Gleichgiiltigkeit; er anerkannte mit Zwingli und Calvin des
Staates gottliche Einsetzung. Die Kimpfe zwischen Kaiser und
Papst werden in den kurzgefassten Eingangskapiteln der Chronik
mit anhaltender stiarkster antipidpstlicher Tendenz vorgetragen. Der
Vers «<Roma dedit Petro, Petrus diadema Rodolpho» tont im Zu-



286

sammenhang als Zeugnis pipstlicher Uberhebung (I 21). Wo Ans-
belm das Papsttum mit mehr als blosser Schelte angreift, tut er es
um seiner Verwelilichung willen, aus moralischen Griinden und im
Streit um die Rechtfertigung; er verabscheut, dass der Papst wie
irgend ein weltlicher Fiirst von seinem Kabinett aus weltliche, feine
und skrupellose Politik spinnt, dass er gegen Christen Krieg fiihrt
und sich mit dem Tiirken verbindet, um Christen auf des Tiirken
Schlachtbank zu treiben. Beide, der Papst und der Tiirke, sind der
blinden Welt zur Strafe da. Die Reformen Gregors VII. tragen die-
sem den Titel «des Entchrists Mordaxt» ein, und das Dogma, dass
der Papst tiber Evangelien und Konzilien stehe, nennt Anshelm
«des Entchrists Hauptbiichsen» (I 18-—20). Er bezweifelt ironisch
«ob echter Got eines Stathalters bedarf?» (III 393).

Die Berner Regierung pflegte lange vor der Reformation tiefe
FEingriffe in die kirchlichen Rechte vorzunehmen, und zwar mit
vollem Bewusstsein, und Anshelm verzeichnet solches mit Schaden-
freude (V 201) oder doch mit voller Billigung; knappe Bemerkun-
gen wie «nutzlich», «notwendig», «loblich» zeigen es an. Doch gab
dasselbe Bern sich ehrlich als gehorsame Tochter der Kirche, holte
sich anfangs noch die Erlaubnis zur Reform des Klosters Interlaken
und liess sich, was Anshelm hochlich tadelt, durch den Bischof von
Lausanne vom Pensionenbriefe von 1503 16sen durch Segnung und
Losspruch der knienden Gemeinde. So konkret setzte noch jene Zeit
den Staat mit der Burgerschaft gleich. So wie der einzelne Biirger
konnte also auch der Staat siindigen und absolviert werden.

Durch dieses Eingreifen in die Sphire der Kirche, das durch die
Reformation zu einer vollkommenen Ubernahme grosser bisher
kirchlicher Betdtigungen und Rechte wurde, erweiterte sich die
Machtsphire des Staates ganz ungemein. Genf und Ziirich sind un-
ter dem Eindruck der iibermiachtigen Personlichkeiten ihrer Refor-
matoren zu wahren Theokratien geworden; in Bern iiberragte keine
reformatorische Gestalt die Staatsfithrung. Was der Rat zur Straf-
fung der Sittenzucht vorkehrte, fand Anshelms Billigung. Er
empfahl seinerseits mit Platon eine staatliche Bevormundung tber
Geizige und Verschwender (V 140). Er spricht sich aber nirgends
theoretisch iiber das Verhiltnis des Staates zur reformierten Kirche
aus. Das bei den Reformierten enge Verhiltnis des Staates zur
Kirche schligt, wo ein starkes kirchliches Haupt fehlt, zugunsten
des Staates aus, und so kam es in Bern. Von Rat und Burgern gin-
gen die Reformationsordnungen aus; sie beriefen den Landessyno-
dus aus der Geistlichkeit ihres Gebietes; sie griindeten die neuen



287

Wohlfahrtseinrichtungen. Anshelm, ein politischer und moralischer
Charakter, kein jenseitiger und theologischer, findet das richtig und
beladt dafiir die Obrigkeit, wie wir gesehen haben, mit der Verant-
wortlichkeit, die die Kehrseite der ihr zugebilligten Macht bedeutet.

Zu den Zeiten, die Anshelm erlebte und schilderte, ging das
ideale Heilige Reich in die Briiche wie die allgemeine katholische
Kirche. Als Spur jenes alten Universalgedankens miissen wir es an-
sehen, wenn Rom noch als die Hauptstadt des Reiches gilt (V 208).
Das Reichsbewusstsein lebte noch bei den Eidgenossen und beson-
ders in Bern. Im Aufirag des Reiches griff Bern nach Anshelm in
Savoyen ein (1496, IT 47). Praktisch waren die Eidgenossen aber
dem Reiche entfremdet und behandelten den Kaiser, von traditio-
nellen Ehrenbezeugungen und Vorbehalten abgesehen, wie einen
andern Fiirsten. Dass ein Anshelm von Rottweil dem Reiche keine
grossere Bevorzugung zudenkt, verwundert doch einigermassen.
Auch die altpersischen Herrscher und der Sultan werden iibrigens
Kaiser genannt. Hohepunkt der freundlichen Stimmung gegeniiber
dem Reich ist wohl die Kaiserwahl Karls V.

Anderer Art ist der Begriff der deutschen Nation, des deutschen
Stammes und Namens, der deutschen Sprache. Die Humanisten
pflegten dieses Nationalgefiihl. Viele Ausserungen Anshelms be-
zeugen diesen deutschen Stolz, oft verbunden mit oder ausgedriickt
durch eine Verachtung welscher Art (z. B. die Gegeniiberstellung
von tiitscher Tapferkeit und welscher Krimerei und Bettlerei (192).
Aber Feindschaft gegen Frankreich, seine Pensionen und seine
Wiihlarbeit in der Eidgenossenschaft ist die Wurzel mancher ge-
hassigen Bemerkung, die man zuerst als Ausdruck der Treue gegen-
iiber dem Reich aufzufassen geneigt ist. .

Untersuchen wir z. B. die Darstellung des Schwabenkriegs auf
die zugrunde liegenden Vorstellungen vom Verhilinis zwischen
Reich und Eidgenossen. Als Kriegsgriinde finden wir die politischen
Einzelstreitfragen und die Schimpfworte. Aber noch wihrend des
Krieges wird die Verbindung mit dem Reich ausdriicklich, aber
bloss theoretisch, gewahrt. Konig Maximilians Beschuldigungen der
Eidgenossen nennt Anshelm bloss viel Geschrei und wenig Wolle
(I1 182). Er bedauert, dass man keine Eroberungen, also auf Kosten
des Reichs, gemacht habe (II 234), dies obschon er den Krieg als
vom Teufel angerichtet erkldrt hatte. Auch in Anshelms Bewusst-
sein war der alte Reichsbegriff durch die realen Gegebenheiten der
Politik in ein Schattendasein gedringt worden.



288

Die staatsrechtliche Strukiur der Eidgenossenschaft zeichnet
sich in Anshelms Chronik zuverldssig ab. Mit der Genauigkeit eines
juristisch und politisch Geschulten wagt der Chronist die Ausdriicke
und gibt er den Rechtsgang an. Wie behutsam ist der Ausdruck,
wenn er Ziirich als «obristen Ort» anerkennt, und wie genau wird
der Gang einer Mahnung durch das verwickelte Gespinst der eid-
genossischen Biinde dargestellt! (IV 80, IT 108). Nicht unbestritten
waren die Titel Solothurns und Freiburgs als Orte; Anshelm an-
erkennt sie von Anfang an als solche, der Auffassung Berns fol-
gend, das ja an ihrer Aufnahme ein Hauptverdienst hatte. Er scheint
eine engere Verbindung zwischen Bern, Freiburg, Solothurn und
anderen westlichen Stiadten noch fiir rechtskriftig zu halten (V 304,
368). Zum Problem des Zentralismus oder Foderalismus, das damals
im Stanser Verkommnis seinen zeitlichen Austrag fand, gibt Ans-
helm keinen weitern bemerkenswerten Kommentar, als dass er in
hohen Tonen die Weisheit Bruder Klausens preist. Die Einfithrung
des Mehrheitsprinzips fiir Tagsatzungsbeschliisse, die Bern eine
Zeitlang verfocht, findet Anshelms Beifall, doch seit den Anfingen
der Reformation unterstiitzt er noch eifriger die evangelische Min-
derheit. «Es was ein gross Gericht Gots, dass einer Stat Bern, wie
ouch andrer Orten, frome Gmeinden iren Schaden (wegen des fran-
zosischen Biindnisses und der Pensionen) durch vil Enpfinden wol
erkanten, aber dem ufgemuzten listigen Tiifeli, so da hies: ,vom
Mer nit sundren’, nit dorsten sagen wie Ziirich: ,gan hindersich, du
eigenniitziger Sathan! — Es stat geschriben: du solt nit volgen dem
Mer, dass du Uebels tiiegist.” Uns gevalt, dass unsere wisen, fromen
Obren sich nit von dem Mer der alten Piinden und Sachen, so
gmeiner Eidgnoschaft und uns zuo Lob, Er und Nuz erschossen,
aber von dem Mer deren Piinden und Sachen, so wenigen zuo eig-
nem Nuz dis égemelt pensionisch Tifeli hilft, aber einer Eidgno-
schaft und uns an Lib, Sel, Er und Guot Verdorbung und Schaden
bringen, flissig absiindrid» (IV 523 f.). Ein unverbriichliches Prin-
zip ist ihm der Anschluss an die Mehrheit und die Geltung ihrer
Beschliisse also nicht; die moralischen Gebote stehen dariiber. Hat-
ten doch die Reformatoren ihr Werk aufgeben miissen, wenn sie
sich einer Mehrheit hétten fiigen sollen. Er bemerkt das auch selbst:
«Bern wolt nit abziehen, wenn alle Ort einhillig, und ouch das Mer
das Minder bunde; dardurch Ziirich ouch uss dem Evangelio in Fran-
zesischen Pund gebunden wire worden» (IV 409).

*



289

Anshelm hatte, wie wir sahen, ein Gefiihl fiir die natiirlichen
Gebietsgrenzen eines Staates; fiir die administrative oder gar wirt-
schaftliche Einheit eines Staatsgebietes konnte er zu seiner Zeit
noch kein Bediirfnis empfinden. Wirtschaftliche Tatsachen inter-
essieren ihn innerlich nicht; so gewissenhaft er die einschligigen
Verordnungen des Berner Rats aufzeichnet, er gibt sie ohne Kom-
mentar wieder und bringt sie in keinen Zusammenhang, so dass ein
Kapitel iiber Wirtschaftspolitik oder dhnliches nicht geschrieben
werden kann. Seine Abneigung gegen das Geld, besonders das
fremde Geld, das allmihlich alles durchdrang, gegen Geldadel,
Geldpolitik, ist eine der stirksten Tendenzen seiner Chronik. Die
einseitig moralisierende Auffassung gereicht dem Werke sogar zum
Nachteil, da sie manche Griinde und Triebkriafte leicht verkennt.
Man sollte meinen, die Pensionen der Diesbach-Partei seien einzig
verantwortlich fur die Burgunderkriege, die Reislauferei und die
franzosischen und piapstlichen Gelder fiir die italienischen Kriegs-
ziige. Auch darin zeigt er sich stark durch Zwinglis Autoritédt ge-
bunden. Seine «Predigt» erschopft sich aber nicht in der Moral.
Anshelm ist ein Kind seiner Zeit, doch im Besitze ihrer Bildung, die
nicht nur einen weiten Horizont umspannt, sondern auch in die
Tiefe reicht.

.19






	Valerius Anshelms Staats- und Geschichtsauffassung

