
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Versuch über Troxler : der Philosoph und der Staat der Regeneration

Autor: Greyerz, Hans von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versuch über Troxler
Der Philosoph und der Staat der Regeneration

Von Hans von Greyerz

Ignaz Paul Vital Troxler (1780—1866)^ ist Luzerner, er stammt
vom Lande und aus der Unterschicht. Sein Vater war Schneider in
seinem Heimatort Beromünster. Er starb früh. Troxler musste den
Weg des unbemittelten, begabten Emporkömmlings gehen. Nachdem
er die Lateinschule des heimischen Stifts und das Luzerner
Gymnasium durchlaufen, studierte er zunächst an der Universität Jena
Medizin. Gleichzeitig hörte er Philosophie bei Schelling. Vom
Empiriker wurde er hier zum Naturphilosophen, der sich sowohl
im ophthalmologischen Experiment wie in der philosophischen
Polemik zuhause fühlte. Zugleich reifte er zum bedeutenden Arzte
heran, der in Wien rasch eine ansehnliche Klientele um sich
sammelte; Beethoven, Varnhagen van Ense gehörten zu seinen Patienten

oder Freunden. Hier war sein Ruhm als der eines freien,
selbstständigen Geistes schon gemacht. Bei aller Freiheit des Geistes aber
war Troxler von einer chthonischen Heimatliebe besessen; er kehrte

1) Schriften Troxlers und ältere Literatur in: Alfred Goetz, J. P. V. Troxler
als Politiker, Diss. phil. Zürich 1915 (Schweizer Studien z. Gesch. wiss. VII. 2);
und Iduna Belke, J. P. V. Troxler. Sein Leben und sein Denken. Neue deutsche
Forschungen, Abt. Philos. VIL, Berlin 1935. — Neue Ausgaben: Fragmente,
Erstveröffentlichung aus dem Nachlasse Troxlers, hrg. Willy Aeppli, St. Gallen 1936.
—¦ J. P. V. Troxler, Vorlesungen über Philosophie, über Inhalt, Bildungsgang,
Zweck und Anwendung derselben aufs Leben. Nach der Druckausgabe von 1835,
hrg. F. Eymann, Bern 1942. — J. P. V. Troxler, Naturlehre des menschlichen
Erkennens oder Metaphysik. Nach der Druckausgabe von 1828, hrg. W. Aeppli,
Bern 1944. — Ignaz Troxler, Über Idee und Wesen der Universität in der Republik,

in: F. Strich, Schweizerische Akademiereden, Bern 1945. — J. P. V. Troxler,
Über Philosophie, Prinzip, Natur und Studium derselben (Basler Antrittsrede
1830), hrg. D.Brinkmann, Hoffmann-Bibliothek, Zürich s.d. — Dazu: R. Feller,
Die Universität Bern 1834^-1934, Bern / Leipzig 1935. — Ed. Fueter, J. P. V.
Troxler, in: Grosse Schweizer, hrg. M. Hürlimann, Zürich 1939. — Nach Drucklegung

dieses Versuchs erschienen: Peter Schneider, Ignaz Paul Vital Troxler und
das Recht. Eine Studie zum Nachweis der Bedeutung des romantischen Gedankengutes

für die Entwicklung des Schweizerischen Bundesstaates. Studien z. Staatslehre

und Rechtsphilosophie, Heft 4, Zürich 1948, 261 Seiten (mit reicher
Literatur)



106

der Mutter zuliebe in die Enge zurück und praktizierte während
längerer und kürzerer Zeiten als Landarzt in Beromünster. Fortan
blieb sein Sinn geteilt zwischen seinem Zug in die grösseren
Verhältnisse der geistigen Welt und seiner Heimatverbundenheit. Das
Verhältnis schien sich zeitweilig in glücklichem Neben- und Ineinander

von beruflichem, erzieherischem und politischem Tun
auszugleichen. Dann erregte die explosive Natur Troxlers wiederum
einen Wirbel, in dem er zu ertrinken drohte, bis in späten Jahren
die gewaltigen Gaben des philosophischen Denkers allmählich ihr
Recht errangen und seine Tätigkeit bestimmten.

Die Stationen seines äusseren Lebens sind: ab 1809/10
Beromünster, 1819 bis 1823 Luzern, wo er am Lyceum Philosophie und
Geschichte lehrte, bis er um einer politischen Publikation willen
entsetzt wurde, 1823 bis 1830 Aarau, wo er den von Zschokke
gegründeten Lehrerverein leitete, 1830/1831 Basel, wo er die
Philosophieprofessur versah, bis die Basierwirren ihn in Konflikt mit
der Stadt brachten — aus Gründen, wie es scheint, deren
Unentwirrbarkeit für Troxlers Lebensbild charakteristisch ist. Nach
erneutem Aufenthalt in Aarau und intensiver Anteilnahme an der
aargauischen Begenerationsbewegung wird er 1834 als Philosophieprofessor

an die neue Berner Hochschule berufen. In Bern
vollzieht sich allmählich jene Wendung nach innen, die ihn zum
Einsamen werden lässt. 1853 zog er sich nach Aarau zurück und
schrieb an einem fundamentalen Werk, das schliesslich doch nur
als Riesenfragment zurückblieb, als er 1866 starb.

Am 30. Juni 1834 schreibt der Zürcher Bürgermeister Hess aus
Baden im Aargau an Karl Schnell2': «Hier im Aargau steht es

besser, als ich fürchtete, und wenn Troxler ein praktischer Mensch
wäre, so könnte er gut wirken, allein er ist wie ein Sterndeuter,
er kann in den Höhen lesen und stolpert auf der Erde über jeden
Strohhalm.» Dies war, kurz bevor Troxler nach Bern berufen wurde.
Der Politiker bringt hier sein Gefühl vom Aussenseitertum des

Philosophen, der ihm bisher als Mitkämpfer gegolten hatte, deutlich

zum Ausdruck.
Welche Bichtung hatte Troxlers Denken in Philosophie und

Politik bis zu diesem Zeitpunkt eingehalten?

2) H. Bloesch, Eine politische Korrespondenz aus der Regenerationszeit, in:
Polit. Jahrbuch d. Schweiz. Eidg't. 1912, 392.



107

Aus seiner Entwicklung seit der Rückkehr aus Wien um 1810
ist folgendes hervorzuheben:

Als Arzt in Beromünster stosst er mit dem rückständigen
Medizinalwesen des Kantons Luzern zusammen. Er setzt sich für
Verbesserungen ein und wird dabei auf die Bahn der Politik getrieben.
Zur gleichen Zeit erlebt er am rasch nacheinander erfolgenden
Hinsterben seiner zwei ältesten Kinder, deren Krankheit er nicht zu
meistern vermag, die Problematik des Arztberufes. Er strebt
persönlich von diesem Beruf weg, bewahrt ihm aber einen hohen
Geltungswert in seinen Vorstellungen vom sozialen Lebenszusammenhang.

«Der Arzt ist der menschlichste Mensch.» «Der Arzt
vollendet seinen Lehrkurs nicht vor seinem Tode», heisst es in den
«Fragmenten».3'

In Zusammenhang mit der Bestauration der Kantone von 1814
bis 1815 eilt er nach Wien an den Kongress, um durch seine
persönlichen Beziehungen bei Capodistria und Wilhelm von Humboldt
um grösseres Verständnis für die liberalen Tendenzen in der
Schweiz zu werben. Er kommt damit zu spät und sieht sich so auch
auf staatspolitischem Gebiet in die Opposition zurückgeworfen.4'

So setzt er 1816 mit einer politisch-kulturellen Zeitschrift
«Schweizer Museum» einen neuen Hebel an, um zur Wirkung zu
gelangen. Nach einem Jahr geht die Zeitschrift ein. Doch bleiben
die drei Arbeiten, die Troxler darin veröffentlicht, für ihn der
Ausgangspunkt in allem weitern Denken über Politik und Staat: 1. Die
Idee des Staates und das Wesen der Volksvertretung; 2. Über die
Freiheit der Presse in allgemeiner Hinsicht und in besonderer
Beziehung auf die Schweiz; 3. Über die Grundbegriffe des Bepräsen-
tativsystems.5' Der Formulierung nach sind dies Hauptthemen des

politischen Liberalismus. Der innern Haltung nach weisen diese
Aufsätze jedoch in anderer Richtung. Die Freiheit der Presse, das

grosse Leit- und Leidensmotiv der frühen liberalen Publizistik, wird
nicht als Ableitung vom Individualrecht «sich unterrichten zu
lassen» (Art. 7 der Helvetischen Verfassung 1798) und auch nicht in
erster Linie als individuelle Freiheit der Meinungsäusserung durch
die Presse behandelt, sondern unmittelbar mit den metaphysischen
Voraussetzungen des Volksstaates verbunden. Presszwang ist «in

3) Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 296.
*) Goetz (1915), 312 ff.
5) Schweizerisches Museum, Jhrg. 1816, Aarau, Hrch. Remigius Sauerländer,

SS. 13 ff, 243 ff, 487 ff, 739 ff, 917 ff; vgl. Zusammenfassung bei Goetz (1915)
312 ff; ferner Belke (1935) 26.



108

jedem Volksstaate als Hochverrath anzusehen», da er lebensnotwendige

Öffentlichkeit, ja die res publica schlechthin zu zerstören
sucht.5"' Es prägt sich ein politisches Denken aus, das um einer
prätendierten Einheit von Volk und Geist willen auf den totalitären
Radikalismus der dreissiger Jahre vorausweist.

Von entscheidender Bedeutung ist dabei aber die Auffassung
vom Staat als einem Organismus, der weder auf Gewalt (wie bei
Hobbes und K. L. von Haller), noch auf Vertrag (wie bei Rousseau)

zurückgeführt werden könne, der vielmehr als Einheit von
Recht und Macht, die von Anbeginn und für ewig das menschliche
Leben kennzeichne, verstanden werden müsse. Eine Rückkehr
zu Aristoteles, wenn man will; aber in zwei Punkten von dessen

starrer und finaler Staatsauffassung völlig geschieden: einmal in
der Betonung der Lebendigkeit, der Unfertigkeit dieses Organismus,

in dem keine Tradition ein Endgültiges bedeuten könne, in
dem aller Zustand transitorisch sei. Und zweitens im Axiom, dass

kein Staat ein Verhältnis von Herrschaft und Knechtschaft der
Menschen unter sich anerkennen dürfe. «Die Freiheit und Gleichheit,

die ein Teil der Menschen erringen, und die Unfreiheiten und
Ungleichheiten, die ein anderer behaupten will, gehören beiden
Teilen, die nur nicht Teile sein sollten, und die einen und die
andern lassen sich nur erhalten, wenn sie im Ganzen gehörig vermittelt

werden.» Im wahren Staate müsse ein Verhältnis der Wechselwirkung,

müsse Lebenseinheit zwischen aktuell Herrschenden und
Beherrschten bestehen. Ausdruck lebendiger Wechselwirkung
solcher Art sei die Volksvertretung. Auch dieser Begriff wird nicht
liberal im Sinne des Repräsentativsystems gedeutet — obschon
Troxler unter andern Autoren gelegentlich auch Benjamin Constant
beifällig zitiert —, sondern gleichsam als wahres Formprinzip aller
Politik hingestellt. «Von jeher beruhte in der politischen Welt Alles
auf Repräsentation.»6'

In solcher Grundsätzlichkeit wurzelt Troxlers radikal-liberales
Politikertum. Die hier angedeuteten Leitsätze sind jedoch ihrer-

5a) Schweiz. Museum 1816, 495.

6) a. a. 0. 56 f: 497, vgl. 949 f: «Wie im einzelnen Menschen die seelische
Herrschaft im gleichen Organismus ein und dasselbe Leben offenbart, aus welchem
das leibliche Dasein hervorging, so ist es auch wirklich ein und dasselbe
organische Wesen, das sich nach dem alten Gesetze in bewusstloser und unwillkürlicher
Repräsentation verwirklicht hat, welches sich nach dem neuen in selbstbewusster
und freiwilliger entfalten wird, und zwar mittels des nämlichen politischen
Körpers, der des Einen Erzeugnis wie des andern Grundlage darstellt.»



109

seits Teil einer umfassenden philosophischen Lebensdeutung. Wenn
man hört, dass Troxler durch Schelling in die Philosophie eingeführt
wurde, denkt man ihn als Sonderfall eines Schweizers, der zur
philosophischen Romantik in ein positives Verhältnis gelangt ist, während

diese sonst ihre Wirkung auf die Schweizer verfehlte. Jedoch
ist es bei näherem Hinsehen auch mit Troxlers Romantik nicht so

eindeutig bestellt. Er lässt sich anregen vom idealistisch-organo-
logischen Naturbegriff des deutschen Philosophen; aber er prägt
ihn selbständig um. Vor allem nimmt er nicht teil an den
erkenntnistheoretischen Bemühungen Schellings, sondern nimmt seinen
Ausgangspunkt vielmehr in einem naiv-realistischen Erlebnis der
Organeität aller Natur —¦ wie er es auch aus der Medizin schöpfen
konnte.6'' Im Zusammenhang des organisch verstandenen Universums

der Natur sind ihm — wie Schelling — das Individuelle und
das Allgemeine in einem polaren Verhältnis vereinigt. Zwar herrscht
für sein Gefühl eine gewaltige Spannung zwischen den beiden Polen
der gattungsmässigen Einheit und der individuellen Vielheit; wie
auch zwischen Körper und Geist; aber die Pole liegen doch innerhalb

des Naturganzen, sie bilden keinen letztgültigen Dualismus.
Troxlers Naturbild ist verwandt mit jenem des Paracelsus, unendlich
kraftbetont und zusammenhangbetont. Mit Kühnheit sucht er die
Formen zu erkennen, welche die Natur selbst herausbildet, um die
polare Spannung zwischen Allgemeinem und Individuellem zu
überwinden. Troxler glaubt sie in Sprache und Zeugung gefunden zu
haben. In den «Blicken in das Wesen des Menschen» von 1812 ist
diese Ansicht für eine philosophische Anthropologie grundlegend
geworden.7' Auch noch in seinen Altersfragmenten weiht er den
zwei Grundformen des Naturgeschehens — Sprache und Zeugung —
die Kraft seines Gedankens.

Der Organismusgedanke nun durchdringt auch alle weiteren
Theoreme, die Troxler entwickelte. So sehen wir, dass jene
Staatsauffassung, die wir vorhin nach einem Aufsatz im «Schweizer
Museum» von 1816 charakterisierten, sich bruchlos seiner Gesamtkonzeption

einfügt. In gleicher Weise prägt der Organismusgedanke die
pädagogischen Anschauungen Troxlers, was sich insbesondere an
seinen Verlautbarungen zu den Aarauer Lehrvereinsprogrammen
zeigen Hesse — aber sich auch in konzentrierten Formulierungen
in den Fragmenten findet. «Pädagogik umfasst Alles», heisst es

««> Vgl. Belke (1935) 55 ff.
7) Neu hrg. E. L. Lauer, Stuttgart 1921. — Daraus ein Textstück in: Geisteserbe

der Schweiz, ausgewählt von Eduard Korrodi (1943, 2. Aufl.), 227 ff.



110

etwa. Oder «Das Kind ist Menschenkeim».8' — Ziel der Erziehung
ist — wie für Herder — die Humanität, im Sinne der allseitigen
Ausbildung aller Kräfte des Menschen.9' Erziehung kann aber nur
aus der natürlichen Gemeinschaftsverfassung ihre Normen empfangen.

Die natürliche Gemeinschaftsverfassung in nuce ist aber weder
der Staat noch die Vereinzelung des Individuums, sondern die
Familie. In der Familie sieht Troxler den Kern aller, auch der
staatlichen Gemeinschaftsbildung. Das verbindet ihn mit der
Gemeinschaftslehre seiner angestammten Konfession.

In seinem Buch von 1821, betitelt «Philosophische Bechtslehre
der Natur und des Gesetzes mit Rücksicht auf die herrschenden
Irrlehren der Liberalität und Legitimität», gibt der Philosoph eine
systematische Darstellung seiner politischen Anschauungen. Im
gleichen Jahre wurde er Präsident der Helvetischen Gesellschaft.
Im Jahre 1822 sprach er als solcher über die Frage «Worauf beruht
das Wohl unseres Vaterlandes?»10'

Welches war Troxlers Nationalbegriff? Man findet hier ein
Schwanken, wie es bei vielen Liberalen der Regeneration anzutreffen

ist. Einerseits vertritt Troxler vom Organismusbegriff her die
feurige Anerkennung der Nationaleinheit als eines organischen
Naturprodukts — freilich, ganz im Gegensatz zum liberalen Kasimir
Pfyffer, ohne primär staatlichen Akzent. Nation ist Vo/Äs-einheit.
Aber als solche hat sie doch das Recht und die Pflicht, sich staatliche

Gestalt zu geben. In den «Fragmenten» allerdings heisst es

später: «Nationalität hat nur Bedeutung für den Staat.»11' Das will
heissen: der Organismus Volk darf sich im natürlichen Zusammenhang

mit dem Organismus Menschheit nicht einseitig verselbständigen.

Das Volk als solches darf nicht seine Nationalität als Exklusivität

geltend machen. Der Staat jedoch als Form des Volkes muss
mit der Grösse «Nationalität» rechnen. Wir sehen hier ein ähn-

8) Vgl. Goetz (1915), 377 ff, bes. 380. — Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 332,
337.

9) Vgl. a. a. O., 335. — Herders Einfluss auf Troxler und seine Schüler
bedürfte besonderer Untersuchung. Vgl. Augustin Keller (Brief aus Breslau, 17. 3.

1828) zitiert von Arnold Keller, Aug. Keller (1922), 68: «Man klagt Herdern des

heimlichen Katholizismus an. Mir scheint, er sei der öffentlichste Katholik, den
es je gegeben, d. h. kein Päpstler, sondern ein wahrhaft christlicher Katholik,
ein katholischer Mensch.»

10) Vgl. O. Zinniker, Der Geist der Helvetischen Gesellschaft des 19.
Jahrhunderts, Diss. phil. Zürich (1932), 26 f; E. Ermatinger, Dichtung und Geistesleben

der dtsch. Schweiz (1933), 494.

H) Fragmente, hrg. W. Aeppli (1936) ,265, vgl. auch 317.



111

liches Bemühen um Verbindung von Weltoffenheit und National-
bewusstsein wie beim Liberalen Pfyffer. Die Wurzeln sind jedoch
verschieden: Pfyffers Haltung erwächst aus dem Gewissen des

Aufklärers, der unbeschadet des Nationalsinnes einen geistigen
Austausch unter den Völkern wünscht, damit der Universalität des Ver-
nunftideals Genüge getan werde;12' bei Troxler dagegen erwächst
sie aus dem Prinzip einer stets im grössern Ganzen sich integrierenden

föderativen Einheit aller Völker, aller Nationalkörper.
Solcher Art waren die theoretischen Überzeugungen Troxlers,

mit denen er in die Begenerationszeit eintrat.
*

Als Professor in Basel trat Troxler 1830/31 gegen die Teilnahme
der Studenten am Kampf der Stadt mit der Landschaft auf. Es ging
ihm dabei, wie er geltend machte, um die ungestörte Fortführung
der wissenschaftlichen Arbeit; zugleich war er aber offensichtlich
aufs stärkste gepackt von den demokratischen Forderungen der
Basler Landschaft. Sein Verhalten während der gegen ihn anhängig
gemachten Untersuchung — er stellte seine Lehrtätigkeit ein! —
und seine wütenden Polemiken gegen die Stadtbasier Inquisitoren
nach Freisprechung und Flucht stellen freilich eine schwere
Belastung für die Beinheit seiner ursprünglichen Absichten dar. Aber
es wäre ebenso falsch, wenn man einem so impulsiven Temperament
einfach blosse Taktik unterschieben würde, wie das der verletzte
Stadtbasier tat.13'

12) Vgl. Kasimir Pfyffer, Rede über die Folgen der neuesten Staatsreformen
in der Schweiz in Hinsicht auf Politik und Kultur; gesprochen in der Helv. Ges.
und zur Beherzigung dargelegt der Schweiz. Nation im Mai 1831, in: Sammlung
einiger kleineren Schriften Zürich 1866), 49 ff; Forderung einer «kräftigern
Zentralisation...», bes. S. 62 f: «die historische Grundlage unseres Volkslebens
fordert, die Sicherheit unserer Nationalexistenz verlangt dieses Band. Durch
dasselbe und allein durch dasselbe wird ein grosses Nationalgefühl und ein alle
verbindender Gemeingeist unter uns aufblühen.» Im Folgenden: Nationalstolz,
Vergleich mit Burgunderkriegen. Dann S. 66 u. a. «Überall wo sie [die Repräsentativverfassung!]

eingeführt ist, tritt das Volk in eine höhere Gemeinschaft mit der
geistigen Welt, in eine innige Kulturverbindung mit den civilisierten Völkern;
und aus dieser Verbindung geht, unbeschadet des nationalen Charakters [!],
jener Geist der Universalität hervor, in welchem der einseitige Pedantismus, die
engherzige Beschränktheit und die Vorurtheile der Eitelkeit ihr unvermeidliches
Grab finden.»

13) Über Troxler in Basel vgl. Goetz (1915), 390 ff; P. Burckhardt,
Geschichte der Stadt Basel (1942), 174 f: «Er wurde abgesetzt und genoss den heiss

erstrebten Ruhm des Freiheitsmärtyrers.» Dieses Urteil ist vielleicht nicht
unrichtig, wenn man es vom ironischen Beiton befreit.



112

Es darf nicht als verwunderlich empfunden werden, dass Troxler

durch die Bewegung von 1830 auf das politische Feld gerissen
wurde. Alles, was er bis jetzt gedacht und gewirkt hatte, zeigte sich

ja von vornherein aufs engste verbunden mit den in der Begene-
ration umkämpften Fragen: Er war für den Bepräsentativstaat und
für Pressefreiheit und für öffentliches Bildungswesen. Zuerst
erscheint er als ein Mitkämpfer in der Front der Liberalen, die die
Verfassungskämpfe von 1831 gewannen. Von Aarau aus gingen 1831
bis 1834 seine Schriften und Kampfrufe. Aber die Front der
«Liberalen» war etwas sehr uneinheitliches. Gerade Troxler war einer
der ersten, die von der Normallinie absprangen. Schon das Jahr
1832 brachte über der Frage der Bundesrevision die erste
Spaltung; im Jahr 1833 bezeichnet sich Troxler als «radikal». Und im
Jahre 1834 höhnt er den «wurzellosen, hohlen Liberalismus», der
in den Bund mit der «starren Barbarei» getreten sei.14' Troxlers
politische Entwicklung spiegelt also einen Prozess, der allgemeine
Bedeutung für die Schweiz, wie für ganz Europa gewinnen sollte:
das Ausbrechen des politischen Radikalismus aus dem Gehege des

girondistischen Liberalismus der 30er Jahre. Worin lag aber des

Philosophen «Radikalismus» begründet, wie begründete er ihn selbst?
Einfach genug: Die Regeneration muss von den Kantonen auch auf
den Bund übergreifen. Das Gesamtvaterland habe eine Badikal-
reform ebenso nötig wie die Kantone. Diese müsse jedoch von der
Nation, vom schweizerischen Volke gemacht werden und dürfe
nicht den Händen der Tagsatzung anvertraut werden. In dieser
Bedingung: Revision durch die Nation! liegt der Punkt, wo sich
der Radikale vom Liberalen scheidet: Pfyffer richtete zum Beispiel
seinen «Zuruf» von 1831 an den Vorort Luzern und sprach sich in
der Mairede vor der Helvetischen Gesellschaft für eine «kräftigere
Zentralisation» aus, die seitens der Einzelkantone durchzuführen
sei, d. h. eben durch die Tagsatzung. Troxler dagegen will die
Tagsatzung aufgelöst wissen und die Bevision dem schweizerischen
Verfassungsrat aus Volkswahl übertragen.15'

Im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts «hätte wohl nicht dürfen

erwartet werden, dass man die Nation so zu guter Letzt noch in
den faulen Sumpf des armseligen Juste-milieu und der Quasilegitimität

hineinstürzen würde», so ertönt es zu Beginn der Schrift von
1833, die betitelt ist: «Die eine und wahre Eidgenossenschaft im

**) «Radikal» vgl. Goetz, 416 und Anm. 37; betr. «Liberalismus» vgl. Anm. 28.
15) Vgl. Goetz 415 ff: «Troxler und die Revisionsbewegung von 1832 und

1833.»



113

Gegensatz zur Zentralherrschaft und Kantonsthümelei, so wie zum
neuen Zwitterbunde beider; nebst einem Verfassungsentwurf.»16'
Troxlers Zorn gilt der «Bundesurkunde», welche 1832 von Gallus
Jakob Baumgartner redigiert und von Pellegrino Rossi kommentiert

worden war. Nach ihrer Umgestaltung wurde sie zwar durch
die Tagsatzung angenommen, blieb aber in der kantonalen Abstimmung

von Luzern hängen. Kasimir Pfyffer, der neben Baumgartner
und Karl Schnell am ersten Entwurf selbst beteiligt gewesen war,
erklärt in seinen Erinnerungen,17' dass er sich schliesslich der
Stimme enthalten habe; und er macht später zwei Mängel der
Bundesurkunde namhaft, die seine Ablehnung begründet hätten:
Erstens hätte die Tagsatzung als Kantonsrepräsentation mit je einer
Standesstimme die Majorisierung der Volksmehrheit durch eine
Minderheit erlaubt; und zweitens sei in der Bundesurkunde kein
unbedingtes Untertanenverbot ausgesprochen worden, wodurch die
Neuenburger Frage ungelöst geblieben sei. — Diese beiden
Argumente greift Troxler im Verein mit andern ebenfalls auf, wenn er
gegen die «Juste-milieu»- und «Quasilegitimitäts»verfassung zu Felde
zieht. Viel wichtiger aber als diese staatspolitischen Motive sind ihm
grundsätzliche Erwägungen. «Die Nation will allvörderst einen
festen Rechtsboden und ein neues Vaterland haben, sie will, dass in
dem, was sie als Grundgesetz anerkennen soll, ein Prinzip walte
und durch und durch herrsche. Sie will zunächst nicht Staatenbund

noch Bundesstaat, denn die Herren wissen selbst nicht, was
das ist; sie will Eidgenossenschaft und nicht mehr oder weniger
als Eidgenossenschaft.» Im Bund der Eidgenossen von 1291
erkennt Troxler den wahren «Volksbund», den Bund für Sicherheit
und Eigentum, für Recht und Freiheit». Der Bund ist ihm dabei
«im Grunde nichts anderes als der centralisierte Egoismus oder das

wohlverstandene Interesse Aller».18' Von einem so aufgefassten
Bundesbegriff aus ergibt sich das nationale Geschichtsbild und die
politische Forderung Troxlers: Das Geschichtsbild ist in den Hauptzügen

dasselbe wie jenes des Liberalen Pfyffer: Deformierung der
anfänglichen Idealform des Bundes. Wiederherstellungsversuche
1798, 1803, 1815, wobei nur die Mediationsakte die innere Beziehung

zur Urgestalt des Bundes fand. Aber wenn die Vorstellung
16) Rapperswyl, J. B. Curti 1833, 1.

1?) Sammlung einiger kleinerer Schriften, nebst Erinnerung aus seinem
Leben (Zürich 1866), 320; dazu Ansprache im Luzerner Gr. Rat vom 13.9.1848,
a. a. 0. 136—7.

18) «Die eine und wahre Eidgenossenschaft...» 3 und 4.



114

von der Deformierung für Kasimir Pfyffer sich im undeutlichen
Wort «Aristokratisierung» erschöpfte, greift Troxler viel kräftiger
in die Entwicklungsgeschichte der Eidgenossenschaft hinein. Der
Abfall begann mit der Eroberung des Aargaus, mit der Herrschaftsbildung

also, und fand seine Krönung im verdammenswürdigen
Stanser Verkommnis, jener Umwandlung des ursprünglichen
Volksbundes in einen Staatenbund, der einer Verschwörung des Herrenbundes

gegen das Volk der Eidgenossen gleichkam. (Troxler
polemisiert hierbei auch gegen Johannes von Müller, dessen Führung
er sich sonst anvertraut.19') Von daher rühre die völlig verfehlte
Behauptung, dass sich zwei Prinzipien gegenüberstünden, die nun
durch eine Bundesrevision in Kompromiss gebracht werden müssten:

die Kantonalsouvcränität und die Nationaleinheit nämlich. Für
Troxler ist es ausgemacht, dass es nur ein Grundprinzip, nämlich
das des Bundes, gegeben hat und dass es jetzt um dessen sinnvolle
Verwirklichung geht. So statuiert er: «In der Idee und Wesenheit
einer Eidgenossenschaft liegt nun aber, dass sie ein Bundesstaat
seyn muss, und so wenig ein Staatenbund seyn kann, als sie ein
Einheitsstaat werden darf. Ein Bundesstaat ist eine Mitte und kein
Gegensatz zu einem andern Gegensatz, wie man bisher glaubte.»20'
Der Einheitsstaat von 1798 und der Staatenbund seien nur
Zersetzungen des eidgenössischen Bundesstaates, wie er von der Gründung

her in der Sache gefordert gewesen sei. Es sei «der vollkommenste

Organismus des Bundesstaates durch die Historie und Idee
der Eidgenossenschaft gegeben». «Nur das Prinzip der Volkshoheit
oder die Freiheit und Gleichheit der Gesamtheit» macht es möglich,
«dass alle Staatsbürger auch Bundesglieder seyn können». Die heiden

sogenannten Souveränitäten gehen aus demselben Prinzip hervor.

Diesem liegt die Vorstellung der Vertretung zugrunde, der
Repräsentation. Das Grundgesetz der Eidgenossenschaft wird sich,
gestützt darauf, harmonisch in den zwei Formen von Bundesverfassung

und Kantonalverfassung entfalten, nicht als Kompromiss,
sondern als reine Verwirklichung des einen eidgenössischen Prinzips.

«Der ächte Föderalismus (ist) auch die wahre Centralität»,
ruft Troxler im fulminanten Schlusswort aus.21' Entsprechend seiner
organischen Auffassung vom Volks- und Völkerleben verwirft Troxler

aber jede autarke Behandlung des schweizerischen Verfassungsproblems

und fordert vielmehr, dass man sich die glückliche Er-

19) a. a. 0. 4 und 20, 16, 19, 25.
20) a. a. O. 9 und 19.
21) a. a. 0. 24, 20.



115

fahrung der Nordamerikaner mit dem Zweikammersystem zunutze
mache. In einem eigenen Verfassungsentwurf führt er diesen
Gedanken durch.22'

Es ist leicht zu erkennen und braucht nicht besonders ausgeführt
zu werden, dass in dieser historisch-politischen Stellungnahme zum
Bevisionsproblem die organologische Betrachtungsweise ganz
konsequent angewendet wird und dass sie es ist, die Troxlers Badikalis-
mus begründet.

Der Verfassungsentwurf bietet darüber hinaus Formulierungen,
welche Troxlers Vorstellung vom Verhältnis zwischen Staat und
Kultur beleuchten. Paragraph 30 des Troxlerschen Verfassungsentwurfs

lautet: «Der Bund anerkennt die Herrschaft geistiger und
sittlicher Ideen und Grundsätze über materielle Interessen und
Kräfte. Er huldigt dem Grundsatz, dass ungestörte Entwicklung der
Menschheit in ihrem eigenen freien Bildungsgang oberster Staatszweck

sey und verzichtet auf alle Bestandsordnung und auf jede
Gesetzlichkeit, welche diesem unveräusserlichen Urrecht der
Menschen und Bürger in der christlich-schweizerischen Eidgenossenschaft

widersprechen.» — Man fühlt sich vielleicht etwas an den
vierten Artikel der Helvetischen Verfassung von 1798 erinnert, der
Sicherheit und Aufklärung zu Grundlagen des öffentlichen Wohls
erklärte und beifügte: «Les lumieres sont preferables ä Fopulence.»
Was aber dort als unverbindliche Moralität in ein formales Be-

griffsgefüge eingeflickt erscheint, das Bekenntnis zu einer
Unterscheidung von Werten, wird hier von Troxler zur fundamentalen
Zweckbestimmung des politischen Lebens erhoben. Zweierlei ist an
seiner Formulierung vorab bemerkenswert: die Betonung der Freiheit,

welche der Staat dem «Bildungsgang der Menschheit» sichern
müsse — hierin erscheint Troxler wieder als Liberaler, der dem
Totalitarismus des radikalen Strebens eine scharfe Grenze setzt! —
und zweitens die Wendung vom «Verzicht auf Bestandsordnung
und Gesetzlichkeit». Der Sache nach bedeutet dies dasselbe wie die
Forderung nach Freiheit, sucht aber überdies noch eine Gefahr zu

22) a. a. O. Anhang; Abdruck bei Goetz (1915), 451 ff, vgl. dazu 421 ff. —
Gleichzeitig mit Troxler vertrat auch Forstmeister Kasthofer, Bern, die
Übernahme des Zweikammersystems in seinem «Schweizerischen Bundesbüchli» (Burgdorf,

Langlois 1833). Neu war die Forderung nicht, vgl. Dierauer V. 104, Anm. 33;
J. Strickler, Die Verfassung von Malmaison, in: Hiltys Polit. Jbch. d. Schweiz.

Eidgt. 10 (1896), 110 ff, über Frederic Monnerons Essai sur les nouveaux
principes politiques (Lausanne 1800). — Vgl. auch Anm. 32. — Troxler gab später zu

guter Stunde die Schrift heraus: Die Verfassung der Vereinigten Staaten von
Nordamerika als Musterbild der Schweiz. Bundesreform (Schaffhausen 1848).



116

bannen, der selbst der liberale Staat erliegen könnte, die Gefahr
nämlich, dass er im Bestreben, sich dem geistigen Leben gegenüber
aufgeschlossen zu erweisen, sich selber konservativ, das Alte
schützend, gewissermassen bloss inventarisierend und denkmal-
pflegerisch verhalten könnte. Wodurch gerade der Elan der
Entwicklung gebrochen würde!

Troxler will, mit andern Worten, eine eidgenössische
Bundesordnung, in der die Ausrichtung auf ein geistiges Endziel sich darin
zum Ausdruck bringt, dass der Staat — als Kulturträger! — auf
aktive Teilnahme am Kulturleben verzichtet, genauer gesagt: dass

er sich ihm ein- und unterordnet, sich von ihm durchdringen lässt.
Dieses Grundverhältnis wird auch deutlich in der Aufeinanderfolge
zweier Artikel, die für den oberflächlichen Betrachter sich zu
widersprechen scheinen, die aber in Wirklichkeit aufeinander abgestimmt
sind: Paragraph 13: «Die Wahrheiten der christlichen Religion
nach dem Glaubensbekenntnis und der Sittenlehre der katholischen
und evangelischen Eidgenossen, das Licht, die Tugend, das Recht
sind unser höchstes Erbteil und Eigentum, Nationalgut, sollen uns
Alles weihen und heiligen zum höchsten Gottesdienst in Gesinnung
und Wandel. Das Christentum soll in unserer Republik Wahrheit
auch für das Staatsleben werden.» Und Paragraph 14 lautet: «Den
Schutz des Gesetzes geniesst jede religiöse Überzeugung, die
Religiosität aller Gemüter. Es herrscht unbedingte Glaubens- und
Gewissensfreiheit, allgemeine Duldung.» Da erscheinen positives
Bekenntnis zu den Wahrheiten der christlichen Religion und Erwartung,

dass sie auch im Staatsleben sich verwirklichen werden, mit
Toleranz gekoppelt. Scheinbar ein Widerspruch, aus der Denkweise

Troxlers jedoch ohne weiteres als Gedankeneinheit erfassbar.
Die Freiheit von jeglichem staatlichem Zwang, die Troxler für das

geistige und religiöse Leben in Anspruch nimmt, wird bewirken,
dass sich die Wahrheit des Christentums auch im Staatsleben durchsetzt.

Die Auffassung vom Organismus des eidgenössischen Lebens
als eines Ganzen, das sich nach immanenter hündischer Gesetzlichkeit

entwickelt, ist auch hier am Werk. Der Schatten eines Hegel,
gegen welchen Troxler so kräftig vom Leder zu ziehen weiss, erhebt
sich im Hintergrund dieser Vorstellungen.

Was man all dem gegenüber fragend einzuwenden hat, ist wohl
nur dies: Was versteht Troxler eigentlich unter dem Begriff des

Staates? Liegt bei seinem Kampf gegen die doppelte Souveränität,
bei seiner Auffassung vom geistigen Staatszweck und bei seiner
Erwartung, dass sich Christlichkeit und Toleranz im Staate durch-



117

dringen, nicht ein völlig verschwommenes, aufgeweichtes, ein ins
Bündische und letztlich ins Moralische rückprojiziertes Bild des
Staates vor? Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass Troxler bei
aller politischen Leidenschaft ein im Grunde apolitischer Mensch

gewesen sein mag. Ein Mensch, dem die besonderen Sensorien für
Macht und Ordnungsgewalt fehlten oder dem sie unter der
Einwirkung seines Organismus-Gedankens verkümmert waren. Denn
dieser trägt ihn in allem und leitet auch alle seine fernem Schritte.
Aber man muss gleichzeitig, wenn man die Möglichkeit konstitutioneller

Welt- und Wirklichkeitsfrümdheit zugibt, auch einräumen,
dass er trotzdem im politischen Leben unseres Landes gestanden
und darauf eingewirkt hat, und dass beides ihm eine Lebenseinheit
bedeutete: sein Denken und sein politischer Kampf. Es wäre auch
nicht das erste Mal und wohl nicht das letzte, dass «unpolitisches»
Wesen zum Politicum höherer Ordnung geworden wäre.

*
Zunächst schien nun übrigens Troxler durch sein Eingreifen in

die Bundesreformfrage bei den Parteigängern des Radikalismus als
führender Kopf an Geltung zu gewinnen. So setzte die Berner
Regierung mit Neuhaus und den Schnell grosse Hoffnungen in seine

Berufung an die neugegründete Hochschule. Neben Wilhelm Snell
und Charles Neuhaus hielt er die dritte Bede am Eröffnungstag
des 15. November 1834. Ihr Thema war «Idee und Wesen der
Universität in der Bepublik». Ihr Erfolg mag betroffenes Staunen bei
den meisten Zuhörern gewesen sein. Denn was Troxler bot, war nicht
das erwartete begeisterte Bekenntnis zur Hochschule als einer Hochburg

radikaler politischer Schulung, sondern eine sublime Abrechnung

mit den Bildungsbestrebungen der Zeit vom Standpunkt einer
gänzlich dem Geist verschriebenen Universität.23'

Ein freier sittlicher Geist von grossartiger Bedingungslosigkeit
durchweht die Rede.24' In ihrer Einleitung bietet sie einen wichtigen

Beitrag zu seinem Geschichtsbild: «Das Mittelalter... liegt noch
auf uns mit einem guten Teil seiner Macht und Schwere.» — Stehen
wir nicht noch mitten in dem Kampfe der Prinzipien, die im Mittelalter

sich entzweiten? Dehnt sich dieser Kampf nicht über Schule,

23) Vgl. Strich Akademiereden (1945), 1 ff; Goetz, 427 ff; R. Feller, Univ.
Bern (1935), 49, hinweisend auf Tagebuchnotiz des Historikers A. v. Tillier, welche
Troxlers Rede beistimmt.

2*) C. J. Burckhardt, Der Berner Schultheiss Charles Neuhaus 1796—1849,
(Diss. phil. Bern 1925), 63, bezeichnet in unbegreiflicher Weise die Rede von
Neuhaus als «weit über dem Niveau der andern Ansprachen» stehend.



118

Kirche und Staat unserer Tage aus?» Die Renaissance als
sogenannter Beginn der Neuzeit brachte wohl durch neue Erfindungen
eine Lockerung des mittelalterlichen Geistes. Aber heute erst —
durch uns — ist der entscheidende Schritt zu vollziehen, der die
Neuzeit nicht nur technologisch, sondern geistig anbrechen lässt.25'

Die Darlegung des Verhältnisses zwischen den drei Grössen
Kirche, Schule und Staat macht den zweiten Hauptpunkt der Rede
Troxlers aus. Alle drei dienen der Entwicklung des einen und
selben Menschen. Die Schule stehe dabei — nach einem Wort
Hamanns — in der Mitte zwischen Kirche und Staat; ihre Aufgabe sei,
«den Menschen zur vollen Humanität für Diesseits und Jenseits zu
entfalten». — «Die Schule der Republik will... zum Wohl und
Besten des Ganzen die Führung und Leitung des Volks durch die
Weisesten und Besten vorbereiten, doch nicht selbst eine Aristokratie

der Kapazitäten bilden, sondern alle und jede im Volk zum
Gefühl ihrer Würde und zum Gebrauch ihrer Freiheit, zur
Selbstherrschaft führen. Durch eine solche Erziehung wird das Begieren
in Kirche und Staat selbst nur auf äussere Verhältnisse beschränkt,
von eben denselben Grundprinzipien, welche auch die Erziehung
leiten, abhängig gemacht...»26' — Troxler verwahrt sich gegen den
Vorwurf der Träumerei oder Schwärmerei. Wenn es auch nicht um
die ideale Forderung Piatos gehe, dass die Wissenden herrschen
sollen, so doch um die praktische Forderung, dass die Herrschenden

wissen sollen. Er erhebe keine doktrinäre Forderung auf
Unterwerfung von Kirche und Staat unter die Philosophie. Aber eine
unabdingbare Forderung sei die Sicherung des menschlichen Geistes

gegen jede Abhängigkeit von Kirche und Staat. Am allermeisten
gelte dies für die Hochschule.

Hier wendet sich der Redner einem Blick auf die geschichtliche
Entwicklung der Universitäten zu, der ihm bestätigt, dass bei ihrer
Entstehung nicht die öffentliche Hand, sondern der frei sich
organisierende Bildungstrieb ausschlaggebend gewesen sei. So weist er,
das ist der dritte Punkt, den wir hier herauszuheben haben, jede

25) Vgl. E. Gagliardi, H. Nabholz, J. Strohl, Die Universität Zürich und ihre
Vorläufer, Bd. III der Festschrift, hrg. v. Erziehungsrat (Zürich 1938), 214 f:
Hinweis auf Eröffnungsrede von Lorenz Oken bei der Einweihung der Zürcher
Universität vom 29. April 1833: sie ging in einem Lobpreis der Buchdruckerkunst
als epochaler Erfindung auf. — Vgl. Troxler über «Freiheit der Presse» in Schweiz.
Museum 1816, 247: «Die Buchdruckerkunst ist nicht als eine bloss zufällige
Erfindung des menschlichen Verstandes, sondern als eine Morgengabe der
Vorsehung anzusehen»; dazu Goetz (1915) 322 f.

26) Strich, Akademiereden (1945), 6—7.



119

Abzweckung der Universität auf politische oder berufliche
Ausbildungsziele als Verfälschung der Universitätsidee zurück. «Selbst

wenn durch solche [Spezialschulen und Dressur-JAnstalten
praktischere Theologen, routiniertere Advokaten, erfahrenere Ärzte und
geschicktere Ökonomen und Technologen erhalten werden könnten,
dürfte um diesen Preis die allgemeine Bildung und der
wissenschaftliche Geist, das Wesen und Leben der Universität, nicht
geopfert werden. Allgemeine Bildung und wissenschaftlicher Geist
sind die Seele dieses Wesens und Lebens, und das akademische
Studium muss seiner Natur und Bestimmung nach durchaus ein
philosophisches Studium sein oder werden.»27' Daraus erst wird der Sinn
für «eine Regeneration der Menschen erstehen, welche der falschen
Kultur und dem Zivilisationsverderben, die Wissenschaft und
Wirksamkeit von Gesinnung und Gesittung trennten, ein Ende
machen» wird. Was Rousseau und Pestalozzi als gewaltige Rufer in der
Wüste verlangten, ihre tiefe Kulturkritik wird dann erst erfasst
werden: «Das wahre menschliche Leben besteht in der Einheit der
geistigen mit der sittlichen Kraft...»28' In solcher Wirkung, in
solchem Wiederzusammenführen von Wissenschaft und Gesinnung,
von geistiger und sittlicher Kraft, dient die Universität dem
Gemeinwesen in höherem Sinne, als wenn sie sich zur Zweckschule
degradieren lassen muss. Indem sie und mit ihr die Schule schlechthin

«mittelst Religion, Moralität und Patriotismus» wieder belebt
wird, «können wir Schweizer wieder eine Nation werden, wie wir
nach unserer Anlage als Natur- und Kulturvolk vor Gott und Welt
zu werden berufen sind».29' So Troxlers Auffassung von Idee und
Wesen der Universität in der Republik.

«Entgegen der allgemeinen Erwartung war Troxler viel mehr

27) a. a. 0.14; vgl. Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 271: «Wenn die Philosophie

schwindet, ist's wie das Sonnenlicht, es empfinden es alle Wissenschaften.»
28) Strich, Akademiereden (1945), 14, 16, 17; in diesem Zusammenhang fällt

die Bemerkung (14—15): «Erst in unsern jüngsten Tagen ist selbst die giftige
Frucht der falschen Kultur und des tiefen Zivilisationsverderbens in unserm
Vaterlande aufgegangen, indem die grossen Augenblicke, welche die Vorsehung
Helvetien zu seiner Rettung beschieden hatte, verloren gingen, und der wurzellose

hohle Liberalismus im Bunde mit der starren Barbarei wieder fremden
Götzen opferte, die Nation aufs neue, wenn auch nicht, was eine feste
volksfreundliche Macht verhütete, wieder ganz in fremde Gefangenschaft und heimische

Knechtschaft zurückgeführt, doch noch einmal die alte Reise durch die alte
Wüste zu machen genötigt hat. Man verzeihe uns dies einzige Wort von
sogenannter [!] Politik...» Vgl. dazu: H. Sommer, Karl Schnell (1939) 138.

29) a.a.O. 15.



120

Gelehrter als Politiker», sagt Richard Feller.30' Der alte Stapfer
berichtet an Laharpe am 26. Oktober 1835 anlässlich seines letzten
Aufenthalts in Bern: Von allen Professoren der Berner Universität,
von denen man erwartete, dass sie der Universität Glanz verliehen,
erfüllte Troxler die Erwartungen am allerwenigsten. Anstatt seine
Zuhörer mit klaren, philosophischen Begriffen auf den Eintritt in
das Studium der angewandten Wissenschaften vorzubereiten,
verliert er sich in die Wolken einer halb subtilen, halb poetischen
Metaphysik, welche die Schüler in die Regionen der Hypothese geleitet,
statt ihnen zu helfen, sich in der realen Welt zurechtzufinden.31'
Und Laharpe schreibt zurück: «On m'avait dejä parle du genre
d'enseignement nebuleux de Mr. Troxler. Quelques brochures de lui
m'avaient peu satisfait, moins par ses principes politiques [!] que
par leur caractere tout metaphysique.» Und die beiden alten Hel-
vetiker tauschen noch mehrere immer schärfer klingende Apercus
über solche Metapolitik, die den Zweck der Berner Universitätsgründung

verfehle, beispielsweise die Studenten, die vom Land
kämen, abschrecke, weil sie ihnen zu hoch sei, und dadurch die
Gefahr der Heranzüchtung einer rein städtischen Bildungsclique,
einer neuen Aristokratie, in sich berge.32' — Diese Stimmen brauchen

keinen Kommentar — ausser den Hinweis, dass Stapfer
Kantianer und mit den Burgdorfer Schnell verschwägert war.33'

Troxler liess sich in seinem missionarischen Eifer für die reine
philosophische Erkenntnis nicht beirren, sondern hielt gleich im
Winter 1834/35 öffentlich Vorlesungen in der Aula «über
Philosophie, über Inhalt, Bildungsgang, Zweck und Anwendung
derselben aufs Leben». Sie erschienen 1835 im Druck und sind die
letzte rein philosophische Veröffentlichung Troxlers.34' «Es darf

30) R. Feller, Univ. Bern (1935), 80.

31) Quellen zur Schweizer Gesch. 12, 442 (orig. französ.).
32) a. a. O. 443 (27.10. 1835); 446 (31.10.1835); 448; vgl. a. a. 0. 402, Stapfer

an Laharpe vom 25. 7.1833: anerkennend über Troxlers Vorschlag auf Einführung

des Zweikammersystems, wenngleich skeptisch betr. Erfolg; Troxler «un
homme de tete et de cceur». — Troxler macht sich schon 1816 im Schweiz. Museum
(S. 744) lustig über die Abneigung jener Staatsmänner», welche es vorziehen, «auf
dem Boden des Augenscheinlichen und Handgreiflichen zu verweilen», gegen
«Metapolitik»

33) Vgl. H. Bloesch, Ph. A. Stapfer und die Brüder Schnell, Berner Tbch.
1903, 37 ff. — Über die rasch eintretende Verschlechterung im Verhältnis
zwischen den Brüdern Schnell und der Hochschule vgl. R. Feller, Univ. Bern (1935)
77 ff, H.Sommer, Karl Schnell (1939) 142 f, 147 ff.

3*) Nach der Druckausgabe von 1835 hrg. F. Eymann, Bern 1942.



121

aber die Philosophie auch nicht länger nur Gut der Schule, Dienerin
der Kirche, oder Werkzeug des Staates bleiben, sondern muss, als

Ziel alles Forschens und Grund alles Wissens, zum Gemeingut und
zur Gesamtkraft aller reiferen und gebildeteren Geister werden.
Von diesen Gesichtspunkten und Beweggründen sind wir ausgegangen,

da wir uns entschlossen, um unserer Bestimmung an der jüngst
eröffneten republikanischen Universität Genüge zu tun, die
Philosophie aus der Akademie in ein grösseres Publikum, gleichsam aus
der Aula in das Forum zu führen.» (Vorwort.) — Man könnte nur
einen Punkt aus dieser Verlautbarung herausheben, der auf eine
Veränderung in der Haltung Troxlers schliessen Hesse: dass die
Philosophie ihm auch nicht mehr — wie noch eben in der
Universitätsrede — von der Schule allein verwaltbar erscheint. Sie soll
von der Aula aufs Forum getragen werden, vom Lehrsaal hinein
ins öffentliche Leben. Das ist wie eine vorweggenommene Antwort
des Philosophen auf die Stimmen, die ihn einen Metaphysiker und
Metapolitiker zu schelten begannen. Wie denn auch der ganze
Zyklus der fünfzehn Vorlesungen in einem umfassenden Bekenntnis
zur idealistischen Politik, die für ihn zugleich christliche Politik
zu sein hat, ausmündet.

Dies letzte kommt nun in der politischen Publizistik Troxlers
nach 1835 besonders stark zur Geltung. Dass er die idealistische
Metaphysik mit steigender Betonung in Christlichkeit einmünden
liess und hiess, hat Anlass dazu gegeben, von seiner «Wendung zur
Mystik» im Laufe der dreissiger Jahre zu sprechen.35' Es wäre aber
kaum richtig, dies zugleich als eine Schwenkung und damit als ein
Schwanken in seiner grundsätzlichen Einstellung zu verstehen. In
seinem Denken stand stets die Übereinstimmung zwischen christlicher

Ethik und philosophischer Ethik sowie die Krönung der
philosophischen Metaphysik durch die evangelische Heilslehre fest.
Soweit die «Fragmente» seine späteren denkerischen Bemühungen
spiegeln, ist hierin nie eine ausgesprochene Akzentverschiebung
eingetreten.

Wenn er aber die Badener Artikel befehdete, die den Kantonalstaaten

die Herrschaft über die Kirchen gaben, wenn er 1837 die
«Theologia teutsch» neu herausgab, wenn er zum Zürcher Straussen-

35) Vgl. zuletzt Eduard Vischer, Von der Scheidung der Geister in der
aargauischen Regeneration. Festgabe für Frieda Gallati, 52. Jbch., Hist. Ver. Kanton
Glarus 1946, 261. — Belke (1935), 82, unter Zitierung der Troxlerbiographie
von Ch. Secretan in Galerie suisse, t. III., 116: «Hinwendung zu einem aus dem
Geiste der Mystik verstandenen Christentum.»



122

handel 1839 eine Schrift erscheinen Hess,36' die die unbedingte
Legitimität des christlichen Zürchervolkes in seiner Auflehnung gegen
die mythologische — von Hegel inspirierte — Jesus-Deutung eines
David Friedrich Strauss verfocht, so zeigte er sich so deutlich
anderen Geistes als der durchschnittlich religiös indifferente
Radikalismus, dass über sein Aussenseitertum entschieden war. Man
nannte ihn Mystiker, Wirrkopf. Dabei trug — genau genommen —
Troxler auch jetzt die Fahne des radikalen Dogmas von der
Volksherrschaft voran. «Es muss die Kirche in ihrer Selbständigkeit und
Freiheit hergestellt werden. Das Volk aber ist die Gemeinde, und
die geistliche Gemeinde ist die Kirche.»37' Wenn er daraufhin in
den vierziger Jahren wiederum auf der Seite der Radikalen als

Gegner des Jesuitentums auftrat, hingegen im Jahre 1850 seine
Stimme gegen den — von Feuerbach genährten — «Atheismus in
der Politik des Zeitalters»38' erhob und damit erneut ganz im
konservativen Lager zu stehen schien, so nahm man ihn als Politiker
nach dem Sinn der Zeit nicht mehr ernst. Man berief ihn zwar 1851
in die schweizerische Hochschulkommission, teilte ihn aber der
III. Sektion zu, welche das Polytechnikum vorzubereiten hatte, wo
er im Schatten von Dufour und Blanchet kaum zur Geltung kommen

konnte.39'
*

Zum Schluss bleibt nur festzuhalten, was bei aller Einheitlichkeit
des Denkens doch als Widersprüchlichkeit im Wesen dieses

Mannes sich zeigt. Über die Schwierigkeiten, die ihm und seinem
Wirken inmitten schweizerisch-bürgerlicher Gesellschaft sein eigenes

Temperament bereitete, müssen wir hinwegsehen. Nicht
hinwegsehen darf man über Lücken in seinem Wesen, die deutlich

36) Unter dem Titel: «Die letzten Dinge der Eidgenossenschaft oder [:] die
den Christen heiligen Schriften und ihr göttlicher Geist in Frage gestellt. Eine
Berufung auf den lebendigen Glauben der Gemeinde, bei Anlass der Zerwürfnisse

in Zürich wegen der theologischen Lehre von Hegel und Strauss», St. Gallen
1839. Ferner: «Ein wahres Wort über das jetzige Vaterland, mit Rücksicht auf
eine Schmähschrift namenloser Verläumder», s.d. (Luzern 1839). — Vgl. Goetz
433 ff, bes. 436.

37) «Die letzten Dinge...», 143; vgl. 149, Anm. über Trennung aller «radi-
calen, d. h. in religiöser und politischer Gesinnung wurzelhaften Eidgenossen»
von der «sogenannten liberalen Faction» im Jahre 1832.

38) «Der Atheismus in der Politik des Zeitalters und der Weg zum Heil»,
Bern 1850.

39) W. Oechsli, Geschichte der Gründung des eidg. Polytechnikums (1905),
64, 68.



123

seinen wirklichen und wirksamen Eintritt in die Politik seiner Zeit
verunmöglichten. Dass sein Staatsbegriff nicht fest genug geprägt
war, um dem Impetus seiner Bundestheologie standzuhalten, wurde
bereits vermerkt. Dass er nach seiner Anstellung an der Berner
Universität aber sich vom bernischen Staate zurückzog und nur noch
eidgenössische oder — was auffällt — von Zeit zu Zeit luzernische
oder aargauische Fragen aufgriff, muss überdies als ein Ausweichen
vor den konkreten Fragen desjenigen Staates verzeichnet werden,
in den er nach seiner eigenen organologischen Auffassung vom In-
einanderwirken kantonaler und bündischer Politik am ehesten hätte
hineinwachsen können.40'

Und ein Zweites: in keiner seiner Stellungnahmen findet sich
ein Eintreten auf soziale oder ökonomische Fragen. Dass er nicht
auf das Sozialproblem in der Industrie zu sprechen kam, liegt
allerdings in der Sache begründet; dies begann sich erst deutlich
herauszubilden. Die Einführung der Begenerationsverfassungen
hatte aber beispielsweise unter Rückgriff auf das von der Helvetik
liegengelassene Problem der Zehntablösung eine bedeutende
sozialpolitische Frage auf der Seite des Bauerntums wachgerufen. Man
denke daran, dass dies Jeremias Gotthelf 1836 zur Abfassung des

«Bauernspiegels» drängte. Troxler wird davon nicht unmittelbar
berührt. Er lässt die Frage in der christlichen Ethik aufgehen.41'

Darin verfuhr er allerdings ebenso folgerichtig im Sinne seiner
Grundsätze wie in der Stellungnahme zu andern Fragen. Solche
Grundsätzlichkeit aber mit Erfolg in die Politik zu tragen, setzte
vielleicht eine andere Eidgenossenschaft voraus, als diejenige, mit
welcher Troxler es zu tun hatte. Oder ein anderes Jahrhundert.

40) Vgl. dazu Troxler 1816 im Schweizer. Museum 523: «Es möchte nun
immerhin da der Berner und Luzerner, dort der Waadter und Aargauer auf seine
Weise hausen, schalten und walten; aber den Schweizer sollte doch Alles angehen
nnd aufregen, was vom Jura bis zu den Alpen und zwischen der Rhone und dem
Rhein geschieht, getan und gelitten wird» usw. Und 528: «Im Fall sich also Schweizer

in einem Kanton zu beklommen finden, so machen sie sich in einem andern
Luft, ...» usw.

41) Vgl. Fragmente, hrg. W. Aeppli (1936), 269—270 (Armut und Reichtum).




	Versuch über Troxler : der Philosoph und der Staat der Regeneration

