Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Versuch tber Troxler : der Philosoph und der Staat der Regeneration
Autor: Greyerz, Hans von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-370986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versuch iiber Troxler

Der Philosoph und der Staat der Regenefation

Von Hans von Greyerz

Ignaz Paul Vital Troxler (1780—1866)") ist Luzerner, er stammt
vom Lande und aus der Unterschicht. Sein Vater war Schneider in
seinem Heimatort Beromiinster. Er starb friih. Troxler musste den
Weg des unbemittelten, begabten Emporkémmlings gehen. Nachdem
er die Lateinschule des heimischen Stifts und das Luzerner Gym-
nasium durchlaufen, studierte er zunichst an der Universitit Jena
Medizin. Gleichzeitig horte er Philosophie bei Schelling. Vom
Empiriker wurde er hier zum Naturphilosophen, der sich sowohl
im ophthalmologischen Experiment wie in der philosophischen
Polemik zuhause fiihlte. Zugleich reifte er zum bedeutenden Arzte
heran, der in Wien rasch eine ansehnliche Klientele um sich sam-
melte; Beethoven, Varnhagen van Ense gehorten zu seinen Patien-
ten oder Freunden. Hier war sein Ruhm als der eines freien, selbst-
stindigen Geistes schon gemacht. Bei aller Freiheit des Geistes aber
war Troxler von einer chthonischen Heimatliebe besessen; er kehrte

1) Schriften Troxlers und iltere Literatur in: Alfred Goetz, J. P. V. Troxler
als Politiker, Diss. phil. Ziirich 1915 (Schweizer Studien z. Gesch. wiss. VII. 2);
und Iduna Belke, J. P. V. Troxler. Sein Leben und sein Denken. Neue deutsche
Forschungen, Abt. Philos. VII., Berlin 1935. — Neue Ausgaben: Fragmente, Erst-
veroffentlichung aus dem Nachlasse Troxlers, hrg. Willy Aeppli, St. Gallen 1936.
— J.P.V.Troxler, Vorlesungen iiber Philosophie, iiber Inhalt, Bildungsgang,
Zweck und Anwendung derselben aufs Leben. Nach der Druckausgabe von 1835,
hrg. F.Eymann, Bern 1942, — J.P.V. Troxler, Naturlehre des menschlichen
Erkennens oder Metaphysik. Nach der Druckausgabe von 1828, hrg. W. Aeppli,
Bern 1944. — Ignaz Troxler, Uber Idee und Wesen der Universitit in der Repu-
blik, in: F. Strich, Schweizerische Akademiereden, Bern 1945. — J. P. V. Troxler,
Uber Philosophie, Prinzip, Natur und Studium derselben (Basler Antrittsrede
1830), hrg. D. Brinkmann, Hoffmann-Bibliothek, Ziirich s. d. — Dazu: R. Feller,
Die Universitat Bern 1834—1934, Bern [ Leipzig 1935. — Ed. Fueter, J.P. V.
Troxler, in: Grosse Schweizer, hrg. M. Hiirlimann, Ziirich 1939. — Nach Druck-
legung dieses Versuchs erschienen: Peter Schneider, Ignaz Paul Vital Troxler und
das Recht. Eine Studie zum Nachweis der Bedeutung des romantischen Gedanken-
gutes fiir die Entwicklung des Schweizerischen Bundesstaates. Studien z. Staats--
lehre und Rechtsphilosophie, Heft 4, Ziirich 1948, 261 Seiten (mit reicher Lite-
ratur).



106

der Mutter zuliebe in die Enge zuriick und praktizierte wahrend
lingerer und kiirzerer Zeiten als Landarzt in Beromiinster. Fortan
blieb sein Sinn geteilt zwischen seinem Zug in die grisseren Ver-
hiltnisse der geistigen Welt und seiner Heimatverbundenheit. Das
Verhilinis schien sich zeitweilig in gliicklichem Neben- und Inein-
ander von beruflichem, erzieherischem und politischem Tun aus-
zugleichen. Dann erregte die explosive Natur Troxlers wiederum
einen Wirbel, in dem er zu ertrinken drohte, bis in spiten Jahren
die gewaltigen Gaben des philosophischen Denkers allmahlich ihr
Recht errangen und seine Tiatigkeit bestimmten.

Die Stationen seines #usseren Lebens sind: ab 1809/10 Bero-
miinster, 1819 bis 1823 Luzern, wo er am Lyceum Philosophie und
Geschichte lehrte, bis er um einer politischen Publikation willen
entsetzt wurde, 1823 bis 1830 Aarau, wo er den von Zschokke ge-
griindeten Lehrerverein leitete, 1830/1831 Basel, wo er die Philo-
sophieprofessur versah, bis die Baslerwirren ihn in Konflikt mit
der Stadt brachten — aus Griinden, wie es scheint, deren Unent-
wirrbarkeit fiir Troxlers Lebensbild charakteristisch ist. Nach er-
neutem Aufenthalt in Aarau und intensiver Anteilnahme an der
aargauischen Regenerationshewegung wird er 1834 als Philosophie-
professor an die neue Berner Hochschule berufen. In Bern voll-
zieht sich allmdhlich jene Wendung nach innen, die ihn zum Ein-
samen werden lidsst. 1853 zog er sich nach Aarau zuriick und
schrieb an einem fundamentalen Werk, das schliesslich doch nur
als Riesenfragment zuriickblieb, als er 1866 starb.

*

Am 30. Juni 1834 schreibt der Ziircher Biirgermeister Hess aus
Baden im Aargau an Karl Schnell ?: «Hier im Aargau steht es
besser, als ich fiirchtete, und wenn Troxler ein praktischer Mensch
wire, so konnte er gut wirken, allein er ist wie ein Sterndeuter,
er kann in den Hohen lesen und stolpert auf der Erde tiber jeden
Strohhalm.» Dies war, kurz bevor Troxler nach Bern berufen wurde.
Der Politiker bringt hier sein Gefithl vom Aussenseitertum des
Philosophen, der ihm bisher als Mitkdmpfer gegolten hatte, deut-
lich zum Ausdruck.

Welche Richtung hatte Troxlers Denken in Philosophie und
Politik bis zu diesem Zeitpunkt eingehalten?

2) H. Bloesch, Eine politische Korrespondenz aus der Regenerationszeit, in:
Polit. Jahrbuch d. schweiz. Eidg’t. 1912, 392.



107

Aus seiner Entwicklung seit der Riickkehr aus Wien um 1810
ist folgendes hervorzuheben:

Als Arzt in Beromiinster stosst er mit dem riickstindigen Medi-
zinalwesen des Kantons Luzern zusammen. Er setzt sich fiir Ver-
besserungen ein und wird dabei auf die Bahn der Politik getrieben.
Zur gleichen Zeit erlebt er am rasch nacheinander erfolgenden Hin-
sterben seiner zwei iltesten Kinder, deren Krankheit er nicht zu
meistern vermag, die Problematik des Arztberufes. Er strebt per-
sonlich von diesem Beruf weg, bewahrt ihm aber einen hohen
Geltungswert in seinen Vorstellungen vom sozialen Lebenszusam-
menhang. «Der Arzt ist der menschlichste Mensch.» «Der Arzt vol-
lendet seinen Lehrkurs nicht vor seinem Tode», heisst es in den
«Fragmenten».?

In Zusammenhang mit der Restauration der Kantone von 1814
bis 1815 eilt er nach Wien an den Kongress, um durch seine per-
sonlichen Beziehungen bei Capodistria'und Wilhelm von Humboldt
um grosseres Verstindnis fiir die liberalen Tendenzen in der
Schweiz zu werben. Er kommt damit zu spit und sieht sich so auch
auf staatspolitischem Gebiet in die Opposition zuriickgeworfen.?

So setzt er 1816 mit einer politisch-kulturellen Zeitschrift
«Schweizer Museum» einen neuen Hebel an, um zur Wirkung zu
gelangen. Nach einem Jahr geht die Zeitschrift ein. Doch bleiben
die drei Arbeiten, die Troxler darin veroffentlicht, fiir ihn der Aus-
gangspunkt in allem weitern Denken iiber Politik und Staat: 1. Die
Idee des Staates und das Wesen der Volksvertretung; 2. Uber die
Freiheit der Presse in allgemeiner Hinsicht und in besonderer Be-
ziechung auf die Schweiz; 3. Uber die Grundbegriffe des Reprisen-
tativsystems.”) Der Formulierung nach sind dies Hauptthemen des
politischen Liberalismus. Der innern Haltung nach weisen diese
Aufsitze jedoch in anderer Richtung. Die Freiheit der Presse, das
grosse Leit- und Leidensmotiv der frithen liberalen Publizistik, wird
nicht als Ableitung vom Individualrecht «sich unterrichten zu las-
sen» (Art. 7 der Helvetischen Verfassung 1798) und auch nicht in
erster Linie als individuelle Freiheit der Meinungsdusserung durch
die Presse behandelt, sondern unmittelbar mit den metaphysischen
Voraussetzungen des Volksstaates verbunden. Presszwang ist «in

3) Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 296.
4) Goetz (1915), 312 ff.
5) Schweizerisches Museum, Jhrg. 1816, Aarau, Hrch. Remigius Sauerlinder,

SS. 13 ff, 243 ff, 487 ff, 739 {f, 917 ff; vgl. Zusammenfassung bei Goetz (1915)
312 ff; ferner Belke (1935) 26.



108

jedem Volksstaate als Hochverrath anzusehen», da er lebensnot-
wendige Offentlichkeit, ja die res publica schlechthin zu zerstoren
sucht.’ Es prigt sich ein politisches Denken aus, das um einer pri-
tendierten Einheit von Volk und Geist willen auf den totalitiren
Radikalismus der dreissiger Jahre vorausweist.

Von entscheidender Bedeutung ist dabei aber die Auffassung
vom Staat als einem Organismus, der weder auf Gewalt (wie bei
Hobbes und K. L. von Haller), noch auf Vertrag (wie bei Rous-
seau) zuriickgefiihrt werden konne, der vielmehr als Einheit von
Recht und Macht, die von Anbeginn und fiir ewig das menschliche
Leben kennzeichne, verstanden werden miisse. Eine Riickkehr
zu Aristoteles, wenn man will; aber in zwei Punkten von dessen
starrer und finaler Staatsauffassung vollig geschieden: einmal in
der Betonung der Lebendigkeit, der Unfertigkeit dieses Organis-
mus, in dem keine Tradition ein Endgiiltiges bedeuten kénne, in
dem aller Zustand transitorisch sei. Und zweitens im Axiom, dass
kein Staat ein Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft der
Menschen unter sich anerkennen diirfe. «Die Freiheit und Gleich-
heit, die ein Teil der Menschen erringen, und die Unfreiheiten und
Ungleichheiten, die ein anderer behaupten will, gehoren beiden
Teilen, die nur nicht Teile sein sollten, und die einen und die an-
dern lassen sich nur erhalten, wenn sie im Ganzen gehorig vermit-
telt werden.» Im wahren Staate miisse ein Verhiltnis der Wechsel-
wirkung, miisse Lebenseinheit zwischen aktuell Herrschenden und
Beherrschten bestehen. Ausdruck lebendiger Wechselwirkung sol-
cher Art sei die Volksvertretung. Auch dieser Begriff wird nicht
liberal im Sinne des Reprisentativsystems gedeutet — obschon
Troxler unter andern Autoren gelegentlich auch Benjamin Constant
beifillig zitiert —, sondern gleichsam als wahres Formprinzip aller
Politik hingestellt. «Von jeher beruhte in der politischen Welt Alles
auf Reprisentation.»®

In solcher Grundsitzlichkeit wurzelt Troxlers radikal-liberales
Politikertum. Die hier angedeuteten Leitsdtze sind jedoch ihrer-

5a) Schweiz. Museum 1816, 495.

6) a.a. 0. 56 f: 497, vgl. 949 f: «Wie im einzelnen Menschen die seelische
Herrschaft im gleichen Organismus ein und dasselbe Leben offenbart, aus welchem
das leibliche Dasein hervorging, so ist es auch wirklich ein und dasselbe orga-
nische Wesen, das sich nach dem alten Gesetze in bewusstloser und unwillkiirlicher
Reprisentation verwirklicht hat, welches sich nach dem neuen in selbstbewusster
und freiwilliger entfalten wird, und zwar mittels des niamlichen politischen Kor-
pers, der des Einen Erzeugnis wie des andern Grundlage darstellt.»



109

seits Teil einer umfassenden philosophischen Lebensdeutung. Wenn
man hort, dass Troxler durch Schelling in die Philosophie eingefiihrt
wurde, denkt man ihn als Sonderfall eines Schweizers, der zur phi-
losophischen Romantik in ein positives Verhiltnis gelangt ist, wih-
rend diese sonst ihre Wirkung auf die Schweizer verfehlte. Jedoch
ist es bei naherem Hinsehen auch mit Troxlers Romantik nicht so
eindeutig bestellt. Er lisst sich anregen vom idealistisch-organo-
logischen Naturbegriff des deutschen Philosophen; aber er prigt
ihn selbstindig um. Vor allem nimmt er nicht teil an den erkennt-
nistheoretischen Bemiihungen Schellings, sondern nimmt seinen
Ausgangspunkt vielmehr in einem naiv-realistischen Erlebnis der
Organeitit aller Natur — wie er es auch aus der Medizin schopfen
konnte.*” Im Zusammenhang des organisch verstandenen Univer-
sums der Natur sind ihm — wie Schelling — das Individuelle und
das Allgemeine in einem polaren Verhiltnis vereinigt. Zwar herrscht
fiir sein Gefiihl eine gewaltige Spannung zwischen den beiden Polen
der gattungsmissigen Einheit und der individuellen Vielheit; wie
auch zwischen Korper und Geist; aber die Pole liegen doch inner-
halb des Naturganzen, sie bilden keinen letzigiiltigen Dualismus.
Troxlers Naturbild ist verwandt mit jenem des Paracelsus, unendlich
kraftbetont und zusammenhangbetont. Mit Kiihnheit sucht er die
Formen zu erkennen, welche die Natur selbst herausbildet, um die
polare Spannung zwischen Allgemeinem und Individuellem zu iiber-
winden. Troxler glaubt sie in Sprache und Zeugung gefunden zu
haben. In den «Blicken in das Wesen des Menschen» von 1812 ist
diese Ansicht fiir eine philosophische Anthropologie grundlegend
geworden.” Auch noch in seinen Altersfragmenten weiht er den
zwel Grundformen des Naturgeschehens — Sprache und Zeugung —
die Kraft seines Gedankens.

Der Organismusgedanke nun durchdringt auch alle weiteren
Theoreme, die Troxler entwickelte. So sehen wir, dass jene Staats-
auffassung, die wir vorhin nach einem Aufsatz im «Schweizer Mu-
seum» von 1816 charakterisierten, sich bruchlos seiner Gesamtkon-
zeption einfiigt. In gleicher Weise prigt der Organismusgedanke die
padagogischen Anschauungen Troxlers, was sich insbesondere an
seinen Verlautbarungen zu den Aarauer Lehrvereinsprogrammen
zeigen liesse — aber sich auch in konzentrierten Formulierungen
in den Fragmenten findet. «Padagogik umfasst Alles», heisst es

6a) Vgl. Belke (1935) 55 ff.
7) Neu hrg. E. L. Lauer, Stuttgart 1921. — Daraus ein Textstiick in: Geistes-
erbe der Schweiz, ausgewihlt von Eduard Korrodi (1943, 2. Aufl.), 227 ff.



110

etwa. Oder «Das Kind ist Menschenkeim».?) — Ziel der Erziehung
ist — wie fir Herder — die Humanitat, im Sinne der allseitigen
Ausbildung aller Krifte des Menschen.” Erziehung kann aber nur
aus der natiirlichen Gemeinschaftsverfassung ihre Normen empfan-
gen. Die natiirliche Gemeinschaftsverfassung in nuce ist aber weder
der Staat noch die Vereinzelung des Individuums, sondern die
Familie. In der Familie sieht Troxler den Kern aller, auch der
staatlichen Gemeinschaftsbildung. Das verbindet ihn mit der Ge-
meinschaftslehre seiner angestammten Konfession.

In seinem Buch von 1821, betitelt «Philosophische Rechtslehre
der Natur und des Gesetzes mit Riicksicht auf die herrschenden
Irrlehren der Liberalitdt und Legitimitét», gibt der Philosoph eine
systematische Darstellung seiner politischen Anschauungen. Im
gleichen Jahre wurde er Priasident der Helvetischen Gesellschaft.
Im Jahre 1822 sprach er als solcher iiber die Frage « Worauf beruht
das Wohl unseres Vaterlandes?»1? |

Welches war Troxlers Nationalbegriff? Man findet hier ein
Schwanken, wie es bei vielen Liberalen der Regeneration anzutref-
fen ist. Einerseits vertritt Troxler vom Organismusbegriff her die
feurige Anerkennung der Nationaleinheit als eines organischen
Naturprodukts — freilich, ganz im Gegensatz zum liberalen Kasimir
Pfyffer, ohne primir staatlichen Akzent. Nation ist Volks-einheit.
Aber als solche hat sie doch das Recht und die Pflicht, sich staat-
liche Gestalt zu geben. In den «Fragmenten» allerdings heisst es
spiter: «Nationalitit hat nur Bedeutung fiir den Staat.»') Das will
heissen: der Organismus Volk darf sich im natiirlichen Zusammen-
hang mit dem Organismus Menschheit nicht einseitig verselbstin-
digen. Das Volk als solches darf nicht seine Nationalitat als Exklu-
sivitit geltend machen. Der Staat jedoch als Form des Volkes muss
mit der Grosse «Nationalitit» rechnen. Wir sehen hier ein idhn-

8) Vgl. Goetz (1915), 377 ff, bes. 380. — Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 332,
337.

9 Vgl. a. a. 0., 335, — Herders Einfluss auf Troxler und seine Schiiler be-
diirfte besonderer Untersuchung. Vgl. Augustin Keller (Brief aus Breslau, 17.3.
1828) zitiert von Arnold Keller, Aug. Keller (1922), 68: «Man klagt Herdern des
heimlichen Katholizismus an. Mir scheint, er sei der 6ffentlichste Katholik, den
es je gegeben, d.h. kein Piapstler, sondern ein wahrhaft christlicher Katholik,
ein katholischer Mensch.»

10) Vgl. O. Zinniker, Der Geist der Helvetischen Gesellschaft des 19. Jahr-
hunderts, Diss. phil. Ziirich (1932), 26 f; E. Ermatinger, Dichtung und Geistes-
leben der dtsch. Schweiz (1933), 494.

1) Fragmente, hrg. W. Aeppli (1936),265, vgl. auch 317.



111

liches Bemiithen um Verbindung von Weltoffenheit und National-
bewusstsein wie beim Liberalen Pfyffer. Die Wurzeln sind jedoch
verschieden: Pfyffers Haltung erwichst aus dem Gewissen des Auf-
kldrers, der unbeschadet des Nationalsinnes einen geistigen Aus-
tausch unter den Volkern wiinscht, damit der Universalitiat des Ver-
nunftideals Geniige getan werde;!? bei Troxler dagegen erwichst
sie aus dem Prinzip einer stets im grossern Ganzen sich integrie-
renden foderativen Einheit aller Volker, aller Nationalkorper.

Solcher Art waren die theoretischen Uberzeugungen Troxlers,
mit denen er in die Regenerationszeit eintrat.

%k

Als Professor in Basel trat Troxler 1830/31 gegen die Teilnahme
der Studenten am Kampf der Stadt mit der Landschaft auf. Es ging.
ihm dabei, wie er geltend machte, um die ungestorte Fortfiihrung
der wissenschaftlichen Arbeit; zugleich war er aber offensichtlich
aufs stiarkste gepackt von den demokratischen Forderungen der
Basler Landschaft. Sein Verhalten wihrend der gegen ihn anhingig
gemachten Untersuchung — er stellte seine Lehrtitigkeit ein! —
und seine wiitenden Polemiken gegen die Stadtbasler Inquisitoren
nach Freisprechung und Flucht stellen freilich eine schwere Be-
lastung fiir die Reinheit seiner urspriinglichen Absichten dar. Aber
es wire ebenso falsch, wenn man einem so impulsiven Temperament
einfach blosse Taktik unterschieben wiirde, wie das der verletzte
Stadtbasler tat.!®

12) Vgl. Kasimir Pfyffer, Rede iiber die Folgen der neuesten Staatsreformen:
in der Schweiz in Hinsicht auf Politik und Kultur; gesprochen in der Helv. Ges..
und zur Beherzigung dargelegt der schweiz. Nation im Mai 1831, in: Sammlung
einiger kleineren Schriften Ziirich 1866), 49 ff; Forderung einer «kraftigern
Zentralisation...», bes. S.62 f: «die historische Grundlage unseres Volkslebens
fordert, die Sicherheit unserer Nationalexistenz verlangt dieses Band. Durch das-
selbe und allein durch dasselbe wird ein grosses Nationalgefiihl und ein alle ver-
bindender Gemeingeist unter uns aufbliihen.» Im Folgenden: Nationalstolz, Ver-
gleich mit Burgunderkriegen. Dann S. 66 u. a. «<Uberall wo sie [die Reprisentativ-
verfassung!] eingefiithrt ist, tritt das Volk in eine hohere Gemeinschaft mit der
geistigen Welt, in eine innige Kulturverbindung mit den civilisierten Vélkern;
und aus dieser Verbindung geht, unbeschadet des nationalen Charakters [!],
jener Geist der Universalitidt hervor, in welchem der einseitige Pedantismus, die
engherzige Beschrinktheit und die Vorurtheile der Eitelkeit ihr unvermeidliches
Grab finden.»

13) Uber Troxler in Basel vgl. Goetz (1915), 390 ff; P.Burckhardt, Ge-
schichte der Stadt Basel (1942), 174 f: «Er wurde abgesetzt und genoss den heiss
erstrebten Ruhm des Freiheitsmirtyrers.» Dieses Urteil ist vielleicht nicht un-
richtig, wenn man es vom ironischen Beiton befreit.



112

Es darf nicht als verwunderlich empfunden werden, dass Trox-
ler durch die Bewegung von 1830 auf das pelitische Feld gerissen
wurde. Alles, was er bis jetzt gedacht und gewirkt hatte, zeigte sich
ja von vornherein aufs engste verbunden mit den in der Regene-
ration umkimpften Fragen: Er war fiir den Reprisentativstaat und
fiir Pressefreiheit und fiir 6ffentliches Bildungswesen. Zuerst er-
scheint er als ein Mitkimpfer in der Front der Liberalen, die die
Verfassungskampfe von 1831 gewannen. Von Aarau aus gingen 1831
bis 1834 seine Schriften und Kampfrufe. Aber die Front der «Libe-
ralen» war etwas sehr uneinheitliches. Gerade Troxler war einer
der ersten, die von der Normallinie absprangen. Schon das Jahr
1832 brachte iiber der Frage der Bundesrevision die erste Spal-
tung; im Jahr 1833 bezeichnet sich Troxler als «radikal». Und im
Jahre 1834 hohnt er den «wurzellosen, hohlen Liberalismus», der
in den Bund mit der «starren Barbarei» getreten sei.!” Troxlers
politische Entwicklung spiegelt also einen Prozess, der allgemeine
Bedeutung fiir die Schweiz, wie fiir ganz Europa gewinnen sollte:
das Ausbrechen des politischen Radikalismus aus dem Gehege des
girondistischen Liberalismus der 30er Jahre. Worin lag aber des
Philosophen «Radikalismus» begriindet, wie begriindete er ihn selbst?
Einfach genug: Die Regeneration muss von den Kantonen auch auf
den Bund iibergreifen. Das Gesamtvaterland habe eine Radikal-
reform ebenso notig wie die Kantone. Diese miusse jedoch von der
Nation, vom schweizerischen Volke gemacht werden und diirfe
nicht den Hinden der Tagsatzung anvertraut werden. In dieser
Bedingung: Revision durch die Nation! liegt der Punkt, wo sich
der Radikale vom Liberalen scheidet: Pfyffer richtete zum Beispiel
seinen «Zuruf» von 1831 an den Vorort Luzern und sprach sich in
der Mairede vor der Helvetischen Gesellschaft fiir eine «kraftigere
Zentralisation» aus, die seitens der Einzelkantone durchzufiihren
sei, d. h. eben durch die Tagsatzung. Troxler dagegen will die Tag-
satzung aufgelost wissen und die Revision dem schweizerischen Ver-
fassungsrat aus Volkswahl iibertragen.'®

Im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts «hitte wohl nicht diir-
fen erwartet werden, dass man die Nation so zu guter Letzt noch in
den faulen Sumpf des armseligen Juste-milieu und der Quasilegiti-
mitit hineinstiirzen wiirde», so ertont es zu Beginn der Schrift von
1833, die betitelt ist: «Die eine und wahre Eidgenossenschaft im

14) «Radikal» vgl. Goetz, 416 und Anm. 37; betr. «Liberalismus» vgl. Anm. 28.

15) Vgl. Goetz 415 ff: «Troxler und die Revisionsbewegung von 1832 und
1833.» '



113

Gegensatz zur Zentralherrschaft und Kantonsthiimelei, so wie zum
neuen Zwitterbunde beider; nebst einem Verfassungsentwurf.»!%
Troxlers Zorn gilt der «Bundesurkunde», welche 1832 von Gallus
Jakob Baumgartner redigiert und von Pellegrino Rossi kommen-
tiert worden war. Nach ihrer Umgestaltung wurde sie zwar durch
die Tagsatzung angenommen, blieb aber in der kantonalen Abstim-
mung von Luzern hiangen. Kasimir Pfyffer, der neben Baumgartner
und Karl Schnell am ersten Entwurf selbst beteiligt gewesen war,
erklirt in seinen FErinnerungen,'” dass er sich schliesslich der
Stimme enthalten habe; und er macht spater zwei Mingel der Bun-
desurkunde namhaft, die seine Ablehnung begriindet hatten: Er-
stens hitte die Tagsatzung als Kantonsrepriasentation mit je einer
Standesstimme die Majorisierung der Volksmehrheit durch eine
Minderheit erlaubt; und zweitens sei in der Bundesurkunde kein
unbedingtes Untertanenverbot ausgesprochen worden, wodurch die
Neuenburger Frage ungelost geblieben sei. — Diese beiden Argu-
mente greift Troxler im Verein mit andern ebenfalls auf, wenn er
gegen die «Juste-milieu»- und «Quasilegitimitédts»verfassung zu Felde
zieht. Viel wichtiger aber als diese staatspolitischen Motive sind ihm
grundsitzliche Erwigungen. «Die Nation will allvorderst einen
festen Rechtsboden und ein neues Vaterland haben, sie will, dass in
dem, was sie als Grundgesetz anerkennen soll, ein Prinzip walte
und durch und durch herrsche. ... Sie will zunéachst nicht Staaten-
bund noch Bundesstaat, denn die Herren wissen selbst nicht, was
das ist; sie will Eidgenossenschaft und nicht mehr oder weniger
als Eidgenossenschaft.» Im Bund der Eidgenossen von 1291 er-
kennt Troxler den wahren «Volksbund», den Bund fiir Sicherheit
und Eigentum, fiir Recht und Freiheit». Der Bund ist ihm dabei
«im Grunde nichts anderes als der centralisierte Egoismus oder das
wohlverstandene Interesse Aller».! Von einem so aufgefassten
Bundesbegriff aus ergibt sich das nationale Geschichtsbild und die
politische Forderung Troxlers: Das Geschichtsbild ist in den Haupt-
ziigen dasselbe wie jenes des Liberalen Pfyffer: Deformierung der
anfinglichen Idealform des Bundes. Wiederherstellungsversuche
1798, 1803, 1815, wobei nur die Mediationsakte die innere Bezie-
hung ‘zur Urgestalt des Bundes fand. Aber wenn die Vorstellung

16) Rapperswyl, J. B. Curti 1833, 1.

17) Sammlung einiger kleinerer Schriften, nebst Erinnerung aus seinem Le-
ben (Ziirich 1866), 320; dazu Ansprache im Luzerner Gr.Rat vom 13.9.1848,
a.a. 0. 136—17.

18) «Die eine und wahre Eidgenossenschaft...» 3 und 4.

8



114

von der Deformierung fiir Kasimir Pfyffer sich im undeutlichen
Wort «Aristokratisierung» erschopfte, greift Troxler viel kraftiger
in die Entwicklungsgeschichte der Eidgenossenschaft hinein. Der
Abfall begann mit der Eroberung des Aargaus, mit der Herrschafts-
bildung also, und fand seine Kronung im verdammenswiirdigen
Stanser Verkommnis, jener Umwandlung des urspriinglichen Volks-
bundes in einen Staatenbund, der einer Verschworung des Herren-
bundes gegen das Volk der Eidgenossen gleichkam. (Troxler pole-
misiert hierbei auch gegen Johannes von Miiller, dessen Fiihrung
er sich sonst anvertraut.!”) Von daher riihre die vollig verfehlte
Behauptung, dass sich zwei Prinzipien gegeniiberstiinden, die nun
durch eine Bundesrevision in Kompromiss gebracht werden miiss-
ten: die Kantonalsouver#nitidt und die Nationaleinheit ndmlich. Fiir
Troxler ist es ausgemacht, dass es nur ein Grundprinzip, nimlich
das des Bundes, gegeben hat und dass es jetzt um dessen sinnvolle
Verwirklichung geht. So statuiert er: «In der Idee und Wesenheit
einer Eidgenossenschaft liegt nun aber, dass sie ein Bundesstaat
seyn muss, und so wenig ein Staatenbund seyn kann, als sie ein Ein-
heitsstaat werden darf. Ein Bundesstaat ist eine Mitte und kein
Gegensatz zu einem andern Gegensatz, wie man bisher glaubte.»?®
Der Einheitsstaat von 1798 und der Staatenbund seien nur Zer-
setzungen des eidgendssischen Bundesstaates, wie er von der Griin-
dung her in der Sache gefordert gewesen sei, Es sei «der vollkom-
menste Organismus des Bundesstaates durch die Historie und Idee
der Eidgenossenschaft gegeben». «Nur das Prinzip der Volkshoheit
oder die Freiheit und Gleichheit der Gesamtheit» macht es moglich,
«dass alle Staatsbiirger auch Bundesglieder seyn konnen». Die bei-
den sogenannten Souveranitidten gehen aus demselben Prinzip her-
vor. Diesem liegt die Vorstellung der Vertretung zugrunde, der Re-
prisentation. Das Grundgesetz der Eidgenossenschaft wird sich,
gestiiizt darauf, harmonisch in den zwei Formen von Bundesver-
fassung und Kantonalverfassung entfalten, nicht als Kompromiss,
sondern als reine Verwirklichung des einen eidgendssischen Prin-
zips. «Der dchte Foderalismus (ist) auch die wahre Centralitit»,
ruft Troxler im fulminanten Schlusswort aus.?? Entsprechend seiner
organischen Auffassung vom Volks- und Vélkerleben verwirft Trox-
ler aber jede autarke Behandlung des schweizerischen Verfassungs-
problems und fordert vielmehr, dass man sich die gliickliche Er-

19) a.a.O. 4 und 20, 16, 19, 25.

20) a.a.0. 9 und 19.
21) a, a. 0. 24, 20.



115

fahrung der Nordamerikaner mit dem Zweikammersystem zunutze
mache. In einem eigenen Verfassungsentwurf fiihrt er diesen Ge-
danken durch.?? '

Es ist leicht zu erkennen und braucht nicht besonders ausgefiihrt
zu werden, dass in dieser historisch-politischen Stellungnahme zum
Revisionsproblem die organologische Betrachtungsweise ganz kon-
sequent angewendet wird und dass sie es ist, die Troxlers Radikalis-
mus begriindet.

Der Verfassungsentwurf bietet dariiber hinaus Formulierungen,
welche Troxlers Vorstellung vom Verhaltnis zwischen Staat und
Kuliur beleuchten. Paragraph 30 des Troxlerschen Verfassungs-
entwurfs lautet: «Der Bund anerkennt die Herrschaft geistiger und
sittlicher Ideen und Grundsitze iiber materielle Interessen und
Krifte. Er huldigt dem Grundsatz, dass ungestorte Entwicklung der
Menschheit in ihrem eigenen freien Bildungsgang oberster Staats-
zweck sey und verzichtet auf alle Bestandsordnung und auf jede
Gesetzlichkeit, welche diesem unveriusserlichen Urrecht der Men-
schen und Biirger in der christlich-schweizerischen Eidgenossen-
schaft widersprechen.» — Man fiihlt sich vielleicht etwas an den
vierten Artikel der Helvetischen Verfassung von 1798 erinnert, der
Sicherheit und Aufklirung zu Grundlagen des offentlichen Wohls .
erklirte und beifiigte: «Les lumiéres sont préférables a ’opulence.»
Was aber dort als unverbindliche Moralitdt in ein formales Be-
griffsgefiige eingeflickt erscheint, das Bekenntnis zu einer Unter-
scheidung von Werten, wird hier von Troxler zur fundamentalen
Zweckbestimmung des politischen Lebens erhoben. Zweierlei ist an
seiner Formulierung vorab bemerkenswert: die Betonung der Frei-
heit, welche der Staat dem «Bildungsgang der Menschheit» sichern
miisse — hierin erscheint Troxler wieder als Liberaler, der dem
Totalitarismus des radikalen Strebens eine scharfe Grenze setzt! —
und zweitens die Wendung vom «Verzicht auf Bestandsordnung
und Gesetzlichkeit». Der Sache nach bedeutet dies dasselbe wie die
Forderung nach Freiheit, sucht aber iiberdies noch eine Gefahr zu

22) a.a.0. Anhang; Abdruck bei Goetz (1915), 451 ff, vgl. dazu 421 ff. —
Gleichzeitig mit Troxler vertrat auch Forstmeister Kasthofer, Bern, die Uber-
nahme des Zweikammersystems in seinem «Schweizerischen Bundesbiichli» (Burg-
dorf, Langlois 1833). Neu war die Forderung nicht, vgl. Dierauer V. 104, Anm. 33;
J. Strickler, Die Verfassung von Malmaison, in: Hiltys Polit. Jbch. d. schweiz.
Eidgt. 10 (1896), 110 ff, iiber Frédéric Monnerons Essai sur les nouveaux prin-
cipes politiques (Lausanne 1800). — Vgl. auch Anm. 32. — Troxler gab spiter zu
guter Stunde die Schrift heraus: Die Verfassung der Vereinigten Staaten von Nord-
amerika als Musterbild der schweiz, Bundesreform (Schaffhausen 1848).



116

bannen, der selbst der liberale Staat erliegen konnte, die Gefahr
namlich, dass er im Bestreben, sich dem geistigen Leben gegeniiber
aufgeschlossen zu erweisen, sich selber konservativ, das Alte
schiitzend, gewissermassen bloss inventarisierend und denkmal-
pflegerisch verhalten kénnte. Wodurch gerade der Elan der Ent-
wicklung gebrochen wiirde!

Troxler will, mit andern Worten, eine eidgenossische Bundes-
ordnung, in der die Ausrichtung auf ein geistiges Endziel sich darin
zum Ausdruck bringt, dass der Staat — als Kulturtriger! — auf
aktive Teilnahme am Kulturleben verzichtet, genauer gesagi: dass
er sich ihm ein- und unterordnet, sich von ihm durchdringen lasst.
Dieses Grundverhilinis wird auch deutlich in der Aufeinanderfolge
zweier Artikel, die fiir den oberflichlichen Betrachter sich zu wider-
sprechen scheinen, die aber in Wirklichkeit aufeinander abgestimmt
sind: Paragraph 13: «Die Wahrheiten der christlichen Religion
nach dem Glaubensbekenntnis und der Sittenlehre der katholischen
und evangelischen Eidgenossen, das Licht, die Tugend, das Recht
sind unser hochstes Erbteil und Eigentum, Nationalgut, sollen uns
Alles weihen und heiligen zum héchsten Gottesdienst in Gesinnung
und Wandel. Das Christentum soll in unserer Republik Wahrheit
auch fiir das Staatsleben werden.» Und Paragraph 14 lautet: «Den
Schutz des Gesetzes geniesst jede religiose Uberzeugung, die Re-
ligiositat aller Gemiiter. Es herrscht unbedingte Glaubens- und Ge-
wissensfreiheit, allgemeine Duldung.» Da erscheinen positives Be-
kenntnis zu den Wahrheiten der christlichen Religion und Erwar-
tung, dass sie auch im Staatsleben sich verwirklichen werden, mit
Toleranz gekoppelt. Scheinbar ein Widerspruch, aus der Denk-
weise Troxlers jedoch ohne weiteres als Gedankeneinheit erfassbar.
Die Freiheit von jeglichem staatlichem Zwang, die Troxler fiir das
geistige und religiose Leben in Anspruch nimmt, wird bewirken,
dass sich die Wahrheit des Christentums auch im Staatsleben durch-
setzt. Die Auffassung vom Organismus des eidgendssischen Lebens
als eines Ganzen, das sich nach immanenter biindischer Gesetzlich-
keit entwickelt, ist auch hier am Werk. Der Schatten eines Hegel,
gegen welchen Troxler so kriftig vom Leder zu ziehen weiss, erhebt
sich im Hintergrund dieser Vorstellungen.

Was man all dem gegeniiber fragend einzuwenden hat, ist wohl
nur dies: Was versteht Troxler eigentlich unter dem Begriff des
Staates? Liegt bei seinem Kampf gegen die doppelte Souveranitat,
bei seiner Auffassung vom geistigen Staatszweck und bei seiner
Erwartung, dass sich Christlichkeit und Toleranz im Staate durch-



117

dringen, nicht ein vollig verschwommenes, aufgeweichtes, ein ins
Biindische und letztlich ins Moralische riickprojiziertes Bild des
Staates vor? Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass Troxler bei
aller politischen Leidenschaft ein im Grunde apolitischer Mensch
gewesen sein mag. Ein Mensch, dem die besonderen Sensorien fiir
Macht und Ordnungsgewalt fehlten oder dem sie unter der Ein-
wirkung seines Organismus-Gedankens verkiimmert waren. Denn
dieser trigt ihn in allem und leitet auch alle seine fernern Schritte.
Aber man muss gleichzeitig, wenn man die Moglichkeit konstitu-
tioneller Welt- und Wirklichkeitsfrcmdheit zugibt, auch einrdumen,
dass er trotzdem im politischen Leben unseres Landes gestanden
und darauf eingewirkt hat, und dass beides ihm eine Lebenseinheit
bedeutete: sein Denken und sein politischer Kampf. Es wire auch
nicht das erste Mal und wohl nicht das letzte, dass «unpolitisches»
Wesen zum Politicum hoherer Ordnung geworden wire.
*

Zunichst schien nun iibrigens Troxler durch sein Eingreifen in
die Bundesreformfrage bei den Parteigingern des Radikalismus als
filhrender Kopf an Geltung zu gewinnen. So setzte die Berner Re-
gierung mit Neuhaus und den Schnell grosse Hoffnungen in seine
Berufung an die neugegriindete Hochschule. Neben Wilhelm Snell
und Charles Neuhaus hielt er die dritte Rede am Eroffnungstag
des 15. November 1834. Thr Thema war «Idee und Wesen der Uni-
versitdt in der Republik». Ihr Erfolg mag betroffenes Staunen bei
den meisten Zuhorern gewesen sein. Denn was Troxler bot, war nicht
das erwartete begeisterte Bekenntnis zur Hochschule als einer Hoch-
burg radikaler politischer Schulung, sondern eine sublime Abrech-
nung mit den Bildungsbestrebungen der Zeit vom Standpunkt einer
ginzlich dem Geist verschriebenen Universitidt.?)

Ein freier sittlicher Geist von grossartiger Bedingungslosigkeit
durchweht die Rede.? In ihrer Einleitung bietet sie einen wich-
tigen Beitrag zu seinem Geschichtsbild: «Das Mittelalter... liegt noch
auf uns mit einem guten Teil seiner Macht und Schwere.» — Stehen
wir nicht noch mitten in dem Kampfe der Prinzipien, die im Mittel-
alter sich entzweiten? Dehnt sich dieser Kampf nicht iiber Schule,

23) Vgl. Strich Akademiereden (1945), 1 ff; Goetz, 427 ff; R. Feller, Univ.
Bern (1935), 49, hinweisend auf Tagebuchnotiz des Historikers A. v. Tillier, welche
Troxlers Rede beistimmt.

24) C. J. Burckhardt, Der Berner Schultheiss Charles Neuhaus 1796—1849,
(Diss. phil. Bern 1925), 63, bezeichnet in unbegreiflicher Weise die Rede von
Neuhaus als «weit iiber dem Niveau der andern Ansprachen» stehend.



118

Kirche und Staat unserer Tage aus?» Die Renaissance als soge-
nannter Beginn der Neuzeit brachte wohl durch neue Erfindungen
eine Lockerung des mittelalterlichen Geistes. Aber heute erst —
durch uns — ist der entscheidende Schritt zu vollziehen, der die
Neuzeit nicht nur technologisch, sondern geistig anbrechen lisst.??

Die Darlegung des Verhalinisses zwischen den drei Grossen
Kirche, Schule und Staat macht den zweiten Hauptpunkt der Rede
Troxlers aus. Alle drei dienen der Entwicklung des einen und sel-
ben Menschen. Die Schule stehe dabei — nach einem Wort Ha-
manns — in der Mitte zwischen Kirche und Staat; ihre Aufgabe sei,
«den Menschen zur vollen Humanitit fiir Diesseits und Jenseits zu
entfalten». — «Die Schule der Republik will... zum Wohl und
Besten des Ganzen die Fiihrung und Leitung des Volks durch die
Weisesten und Besten vorbereiten, doch nicht selbst eine Aristo-
kratie der Kapazititen bilden, sondern alle und jede im Volk zum
Gefiihl ihrer Wiirde und zum Gebrauch ihrer Freiheit, zur Selbsi-
herrschaft fiihren. Durch eine solche Erziehung wird das Regieren
in Kirche und Staat selbst nur auf dussere Verhiltnisse beschrankt,
von eben denselben Grundprinzipien, welche auch die Erziehung
leiten, abhingig gemacht...»?® — Troxler verwahrt sich gegen den
Vorwurf der Traumerei oder Schwarmerei. Wenn es auch nicht um
die ideale Forderung Platos gehe, dass die Wissenden herrschen
sollen, so doch um die praktische Forderung, dass die Herrschen-
den wissen sollen. Er erhebe keine dokirindre Forderung auf Unter-
werfung von Kirche und Staat unter die Philosophie. Aber eine
unabdingbare Forderung sei die Sicherung des menschlichen Geistes
gegen jede Abhingigkeit von Kirche und Staat. Am allermeisten
gelte dies fur die Hochschule.

Hier wendet sich der Redner einem Blick auf die geschichtliche
Entwicklung der Universititen zu, der ihm bestitigt, dass bei ihrer
Entstehung nicht die 6ffentliche Hand, sondern der frei sich organi-
sierende Bildungstrieb ausschlaggebend gewesen sei. So weist er,
das ist der dritte Punkt, den wir hier herauszuheben haben, jede

25) Vgl. E. Gagliardi, H. Nabholz, J. Strohl, Die Universitat Ziirich und ihre
Vorldufer, Bd. III der Festschrift, hrg. v. Erziehungsrat (Zirich 1938), 214 f:
Hinweis auf Eroffnungsrede von Lorenz Oken bei der Einweihung der Ziircher
Universitit vom 29. April 1833: sie ging in einem Lobpreis der Buchdruckerkunst
als epochaler Erfindung auf. — Vgl. Troxler iiber «Freiheit der Presse» in Schweiz.
Museum 1816, 247: «Die Buchdruckerkunst ist nicht als eine bloss zufillige Er-
findung des menschlichen Verstandes, ..., sondern als eine Morgengabe der Vor-
sehung anzusehen»; dazu Goetz (1915) 322 f.

26) Strich, Akademiereden (1945), 6—7.



119

Abzweckung der Universitit auf politische oder berufliche Ausbil-
dungsziele als Verfilschung der Universitdtsidee zuriick. «Selbst
wenn durch solche [Spezialschulen und Dressur-]Anstalten prak-
tischere Theologen, routiniertere Advokaten, erfahrenere Arzte und
geschicktere Okonomen und Technologen erhalten werden konnten,
diirfte um diesen Preis die allgemeine Bildung und der wissen-
schaftliche Geist, das Wesen und Leben der Universitit, nicht ge-
opfert werden. Allgemeine Bildung und wissenschaftlicher Geist
sind die Seele dieses Wesens und Lebens, und das akademische Stu-
dium muss seiner Natur und Bestimmung nach durchaus ein philo-
sophisches Studium sein oder werden.»2" Daraus erst wird der Sinn
fiir «<eine Regeneration der Menschen erstehen, welche der falschen
Kultur und dem Zivilisationsverderben, die Wissenschaft und Wirk-
samkeit von Gesinnung und Gesittung trennten, ... ein Ende ma-
chen» wird. Was Rousseau und Pestalozzi als gewaltige Rufer in der
Wiiste verlangten, ihre tiefe Kulturkritik wird dann erst erfasst
werden: «Das wahre menschliche Leben besteht in der Einheit der
geistigen mit der sittlichen Kraft...»?® In solcher Wirkung, in sol-
chem Wiederzusammenfithren von. Wissenschaft und Gesinnung,
von geistiger und sittlicher Kraft, dient die Universitit dem Ge-
meinwesen in hoherem Sinne, als wenn sie sich zur Zweckschule
degradieren lassen muss. Indem sie und mit ihr die Schule schlecht-
hin «mittelst Religion, Moralitit und Patriotismus» wieder belebt
“wird, «konnen wir Schweizer wieder eine Nation werden, wie wir
- nach unserer Anlage als Natur- und Kulturvolk vor Gott und Welt
zu werden berufen sind».2? So Troxlers Auffassung von Idee und
Wesen der Universitiat in der Republik.

«Entgegen der allgemeinen Erwartung war Troxler viel mehr

27) a.a.0.14; vgl. Fragmente, hrg. Aeppli (1936), 271: «Wenn die Philoso-
phie schwindet, ist’s wie das Sonnenlicht, es empfinden es alle Wissenschaften.»

28) Strich, Akademiereden (1945), 14, 16, 17; in diesem Zusammenhang fallt
die Bemerkung (14—15): «Erst in unsern jiingsten Tagen ist selbst die giftige
Frucht der falschen Kultur und des tiefen Zivilisationsverderbens in unserm
Vaterlande aufgegangen, indem die grossen Augenblicke, welche die Vorsehung
Helvetien zu seiner Rettung beschieden hatte, verloren gingen, und der wurzel-
lose hohle Liberalismus im Bunde mit der starren Barbarei wieder fremden
Gotzen opferte, die Nation aufs neue, wenn auch nicht, was eine feste volks-
freundliche Macht verhiitete, wieder ganz in fremde Gefangenschaft und heimi-
sche Knechtschaft zuriickgefiihrt, doch noch einmal die alte Reise durch die alte
Wiiste zu machen genétigt hat. Man verzeihe uns dies einzige Wort von soge-

nannter [!] Politik...» Vgl. dazu: H. Sommer, Karl Schnell (1939) 138.
29) a.a.0.15. '



120

Gelehrter als Politiker», sagt Richard Feller.®” Der alte Stapfer
berichtet an Laharpe am 26. Oktober 1835 anlasslich seines letzten
Aufenthalts in Bern: Von allen Professoren der Berner Universitat,
von denen man erwartete, dass sie der Universitat Glanz verliehen,
erfiillte Troxler die Erwartungen am allerwenigsten. Anstatt seine
Zuhorer mit klaren, philosophischen Begriffen auf den Eintritt in
das Studium der angewandten Wissenschaften vorzubereiten, ver-
liert er sich in die Wolken einer halb subtilen, halb poetischen Meta-
physik, welche die Schiiler in die Regionen der Hypothese geleitet,
statt ihnen zu helfen, sich in der realen Welt zurechtzufinden.?V
Und Laharpe schreibt zuriick: «On m’avait déja parlé du genre
d’enseignement nébuleux de Mr. Troxler. Quelques brochures de lui
m’avaient peu satisfait, moins par ses principes politiques [!] que
par leur caractére tout métaphysique.» Und die beiden alten Hel-
vetiker tauschen noch mehrere immer schirfer klingende Apercus
iiber solche Metapolitik, die den Zweck der Berner Universitits-
grimdung verfehle, beispielsweise die Studenten, die vom Land
kimen, abschrecke, weil sie ihnen zu hoch sei, und dadurch die
Gefahr der Heranziichtung einer rein stiadtischen Bildungsclique,
einer neuen Aristokratie, in sich berge.?® — Diese Stimmen brau-
chen keinen Kommentar — ausser den Hinweis, dass Stapfer Kan-
tianer und mit den Burgdorfer Schnell verschwiigert war.?®

Troxler liess sich in seinem missionarischen Eifer fiir die reine
philosophische Erkenntnis nicht beirren, sondern hielt gleich im
Winter 1834/35 6ffentlich Vorlesungen in der Aula «iiber Philo-
sophie, iiber Inhalt, Bildungsgang, Zweck und Anwendung der-
selben aufs Leben». Sie erschienen 1835 im Druck und sind die
letzte rein philosophische Veroffentlichung Troxlers.*® «Es darf

30) R. Feller, Univ. Bern (1935), 80.
31) Quellen zur Schweizer Gesch. 12, 442 (orig. franzos.).

32) a.a.0.443 (27.10.1835); 446 (31.10.1835); 448; vgl. a. a. 0. 402, Stapfer
an Laharpe vom 25.7.1833: anerkennend iiber Troxlers Vorschlag auf Einfiih-
rung des Zweikammersystems, wenngleich skeptisch betr. Erfolg; Troxler «un
homme de téte et de cceur». — Troxler macht sich schon 1816 im Schweiz. Museum
(S. 744) lustig iiber die Abneigung jener Staatsminner», welche es vorziehen, «auf
dem Boden des Augenscheinlichen und Handgreiflichen zu verweilen», gegen «Me-
tapolitik» hH.

33) Vgl. H. Bloesch, Ph. A. Stapfer und die Briider Schnell, Berner Thch.
1903, 37 ff. — Uber die rasch eintretende Verschlechterung im Verhiltnis zwi-
schen den Briidern Schnell und der Hochschule vgl. R. Feller, Univ. Bern (1935)
77 ff, H. Sommer, Karl Schnell (1939) 142 f, 147 ff.

34) Nach der Druckausgabe von 1835 hrg. F. Eymann, Bern 1942.



121

aber die Philosophie auch nicht linger nur Gut der Schule, Dienerin
der Kirche, oder Werkzeug des Staates bleiben, sondern muss, als
Ziel alles Forschens und Grund alles Wissens, zum Gemeingut und
zur Gesamtkraft aller reiferen und gebildeteren Geister werden.
Von diesen Gesichtspunkten und Beweggriinden sind wir ausgegan-
gen, da wir uns entschlossen, um unserer Bestimmung an der jiingst
eroffneten republikanischen Universitat Geniige zu tun, die Philo-
sophie aus der Akademie in ein grosseres Publikum, gleichsam aus
der Aula in das Forum zu fithren.» (Vorwort.) — Man konnte nur
einen Punkt aus dieser Verlautbarung herausheben, der auf eine
Verdanderung in der Haltung Troxlers schliessen liesse: dass die
Philosophie ihm auch nicht mehr — wie noch eben in der Univer-
sitatsrede — von der Schule allein verwaltbar erscheint. Sie soll
von der Aula aufs Forum getragen werden, vom Lehrsaal hinein
ins 6ffentliche Leben. Das ist wie eine vorweggenommene Antwort
des Philosophen auf die Stimmen, die ihn einen Metaphysiker und
Metapolitiker zu schelten begannen. Wie denn auch der ganze Zy-
klus der fiinfzehn Vorlesungen in einem umfassenden Bekenntnis
zur idealistischen Politik, die fiir ihn zugleich christliche Politik
zu sein hat, ausmiindet.

Dies letzte kommt nun in der politischen Publizistik Troxlers
nach 1835 besonders stark zur Geltung. Dass er die idealistische
Metaphysik mit steigender Betonung in Christlichkeit einmiinden
liess und hiess, hat Anlass dazu gegeben, von seiner « Wendung zur
Mystik» im Laufe der dreissiger Jahre zu sprechen.’® Es wire aber
kaum richtig, dies zugleich als eine Schwenkung und damit als ein
Schwanken in seiner grundsitzlichen Einstellung zu verstehen. In
seinem Denken stand stets die Ubereinstimmung zwischen christ-
licher Ethik und philosophischer Ethik sowie die Kronung der phi-
losophischen Metaphysik durch die evangelische Heilslehre fest. So-
weit die «Fragmente» seine spéteren denkerischen Bemiihungen
spiegeln, ist hierin nie eine ausgesprochene Akzentverschiebung ein-
getreten.

Wenn er aber die Badener Artikel befehdete, die den Kantonal-
staaten die Herrschaft iiber die Kirchen gaben, wenn er 1837 die
«Theologia teutsch» neu herausgab, wenn er zum Ziircher Straussen-

35) Vgl. zuletzt Eduard Vischer, Von der Scheidung der Geister in der aar-
gauischen Regeneration. Festgabe fiir Frieda Gallati, 52. Jbch., Hist. Ver. Kanton
Glarus 1946, 261. — Belke (1935), 82, unter Zitierung der Troxlerbiographie
von Ch. Secrétan in Galérie suisse, t. IIl., 116: «<Hinwendung zu einem aus dem
Geiste der Mystik verstandenen Christentum.»



122

handel 1839 eine Schrift erscheinen liess,’® die die unbedingte Le-
gitimitit des christlichen Ziirchervolkes in seiner Auflehnung gegen
die mythologische — von Hegel inspirierte — Jesus-Deutung eines
David Friedrich Strauss verfocht, so zeigte er sich so deutlich an-
deren Geistes als der durchschnittlich religios indifferente Radi-
kalismus, dass iiber sein Aussenseitertum entschieden war. Man
nannte ihn Mystiker, Wirrkopf. Dabei trug — genau genommen —
Troxler auch jetzt die Fahne des radikalen Dogmas von der Volks-
herrschaft voran. «Es muss die Kirche in ihrer Selbstandigkeit und
Freiheit hergestellt werden. Das Volk aber ist die Gemeinde, und
die geistliche Gemeinde ist die Kirche.»*? Wenn er daraufhin in
den vierziger Jahren wiederum auf der Seite der Radikalen als
Gegner des Jesuitentums auftrat, hingegen im Jahre 1850 seine
Stimme gegen den — von Feuerbach genidhrten — «Atheismus in
der Politik des Zeitalters»*" erhob und damit erneut ganz im kon-
servativen Lager zu stehen schien, so nahm man ihn als Politiker
nach dem Sinn der Zeit nicht mehr ernst. Man berief ihn zwar 1851
in die schweizerische Hochschulkommission, teilte ihn aber der
ITI. Sektion zu, welche das Polytechnikum vorzubereiten hatte, wo
er im Schatten von Dufour und Blanchet kaum zur Geltung kom-

men konnte.??
k

Zum Schluss bleibt nur festzuhalten, was bei aller Einheitlich-
keit des Denkens doch als Widerspriichlichkeit im Wesen dieses
Mannes sich zeigt. Uber die Schwierigkeiten, die ihm und seinem
Wirken inmitten schweizerisch-biirgerlicher Gesellschaft sein eige-
nes Temperament bereitete, miissen wir hinwegsehen. Nicht hin-
wegsehen darf man iiber Liicken in seinem Wesen, die deutlich

36) Unter dem Titel: «Die letzten Dinge der Eidgenossenschaft oder [:] die
den Christen heiligen Schriften und ihr gottlicher Geist in Frage gestellt. Eine
Berufung auf den lebendigen Glauben der Gemeinde, bei Anlass der Zerwiirf-
nisse in Ziirich wegen der theologischen Lehre von Hegel und Strauss», St. Gallen
1839. Ferner: «Ein wahres Wort iitber das jetzige Vaterland, mit Riicksicht auf
eine Schmihschrift namenloser Verliumder», s. d. (Luzern 1839). — Vgl. Goetz
433 ff, bes. 436.

37) «Die letzten Dinge...», 143; vgl. 149, Anm. iiber Trennung aller «radi-
calen, d. h. in religioser und politischer Gesinnung wurzelhaften Eidgenossen»
von der «sogenannten liberalen Faction» im Jahre 1832. '

38) «Der Atheismus in der Politik des Zeitalters und der Weg zum Heil»,
Bern 1850.

39) W. Oechsli, Geschichte der Griindung des eidg. Polytechnikums (1905),
64, 68.



123

seinen wirklichen und wirksamen Eintritt in die Politik seiner Zeit
verunmoglichten. Dass sein Staatsbegriff nicht fest genug geprigt
war, um dem Impetus seiner Bundestheologie standzuhalten, wurde
bereits vermerkt. Dass er nach seiner Anstellung an der Berner
Universitat aber sich vom bernischen Staate zuriickzog und nur noch
eidgenossische oder — was auffillt — von Zeit zu Zeit luzernische
oder aargauische Fragen aufgriff, muss iiberdies als ein Ausweichen
vor den konkreten Fragen desjenigen Staates verzeichnet werden,
in den er nach seiner eigenen organologischen Auffassung vom In-
einanderwirken kantonaler und biindischer Politik am ehesten hitte
hineinwachsen konnen.*?

Und ein Zweites: in keiner seiner Stellungnahmen findet sich
ein Eintreten auf soziale oder 6konomische Fragen. Dass er nicht
auf das Sozialproblem in der Industirie zu sprechen kam, liegt
allerdings in der Sache begriindet; dies begann sich erst deutlich
herauszubilden. Die Einfithrung der Regenerationsverfassungen
hatte aber beispielsweise unter Riickgriff auf das von der Helvetik
liegengelassene Problem der Zehntablosung eine bedeutende sozial-
politische Frage auf der Seite des Bauerntums wachgerufen. Man
denke daran, dass dies Jeremias Gotthelf 1836 zur Abfassung des
«Bauernspiegels» driangte. Troxler wird davon nicht unmittelbar
beriihrt. Er lisst die Frage in der christlichen Ethik aufgehen.)

Darin verfuhr er allerdings ebenso folgerichtig im Sinne seiner
Grundsitze wie in der Stellungnahme zu andern Fragen. Solche
Grundsitzlichkeit aber mit Erfolg in die Politik zu tragen, setzte
vielleicht eine andere Eidgenossenschaft voraus, als diejenige, mit
welcher Troxler es zu tun hatte. Oder ein anderes Jahrhundert.

40) Vgl. dazu Troxler 1816 im Schweizer. Museum 523: «Es méchte nun im-
merhin da der Berner und Luzerner, dort der Waadter und Aargauer auf seine
Weise hausen, schalten und walten; aber den Schweizer sollte doch Alles angehen
und aufregen, was vom Jura bis zu den Alpen und zwischen der Rhone und dem
Rhein geschieht, getan und gelitten wird» usw, Und 528: «Im Fall sich also Schwei-
zer in einem Kanton zu beklommen finden, so machen sie sich in einem andern
Luft, ...» usw.

41) Vgl. Fragmente, hrg. W. Aeppli (1936), 269—270 (Armut und Reichtum).






	Versuch über Troxler : der Philosoph und der Staat der Regeneration

