
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Sagenforschung und Rechtsgeschichte

Autor: Fehr, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sagenforschung und Rechtsgeschichte
Von Hans Fehr

Was ich unserem verehrten Jubilar zu bieten vermag, ist
weltanschaulich unterbaut. Das passt gut zu seiner Denkart; gehen doch
alle seine tiefgründigen Arbeiten von einer wohlgefügten
Weltanschauung aus.

Damit ich das Fundament gleich festlege, sei gesagt: Wer
Rechtsgeschichte im engeren Sinne, im klassischen Sinne treibt, wird sie
vornehmlich als Institutionengeschichte begreifen. Er wird aus den
eigentlichen Bechtsquellen — also vor allem aus den Volksrechten,
Rechtsbüchern, Stadt- und Landrechten, Weistümern, Gesetzen —
die Normen zusammenstellen und interpretieren, um auf diese
Weise das Genetische des Rechts zu erfassen. Vielleicht bringt er
die Urkunden in seine Untersuchungen hinein, um die Funktion des

Rechts zu ergründen, um zu erfahren, wie die Normen sich
verwirklichten. Philipp Heck nennt in seinen Sachsenspiegel-Untersuchungen

die Urkunden das «Kontrollbild».
Wer aber die Rechtsgeschichte als Teil der Kulturgeschichte

auffasst, wird einen weit grösseren Quellenkreis heranziehen. Es
sind die «sekundären Quellen», auch «ausserrechtliche Quellen»
genannt. Dieser Forscher wird die Sagen, Märchen, Legenden,
Schwanke, Spiele (wie Fastnachtsspiel), Dichtungen, Sprüche,
Formeln, Miniaturen, Bilder und andere rechtsarchäologische
Dokumente verwerten, sowie die Äusserungen des Wirtschaftslebens in
ihrer ganzen Fülle. Dieser Quellenkreis enthält eine Menge von
unmittelbarem und mittelbarem Bechtsstoff und ist imstande, das

Blickfeld gewaltig zu erweitern. Vor allem führen diese Überlieferungen

mitten in das Volk hinein. Sie zeigen uns, wie das Volk dachte.
Sie lassen die Bechtsvorstellungen erkennen, die im Volke lebendig
waren. Sie erläutern das Rechtsgefühl, welches im Volke herrschte.
Und es ist immer und immer wieder daran zu erinnern, dass Recht
und Gefühl in alten Zeiten aufs engste verknüpft waren. Erst die
Juristen haben das Recht zur reinen Verstandessache gemacht. Das
Volksrecht ruht in der Welt des Gefühls, das Juristenrecht in der
Welt des Verstandes.



72

Wer von diesen Grundanschauungen ausgeht, wird mit Freude
die heutigen Bestrebungen begrüssen, welche die «ausserrechtlichen
Quellen» energisch zu verwerten suchen. Das Band zwischen Bechts-
geschichte und Volkskunde ist bereits viel enger geknüpft als früher

und originelle neuere Monographien, wie der «Handschuh im
Recht» (Berent Schwineköper), oder die «Kerze im Becht» (Eugen
Wohlhaupter) sind äusserst fruchtbar für unser Gebiet. Hermann
Conrad hat im 1. Bande seiner Geschichte der deutschen Wehrverfassung

(1939) die isländischen Sagas und die mittelalterliche Dichtung

(Lied von der Hunnenschlacht, Beowulf, Hildebrandlied usw.)
mit grossem Gewinn verarbeitet. In dem breitangelegten «Handbuch
der Symbolforschung» (herausgegeben von Ferdinand Herrmann,
2. Bd. 1941) wird der Beweis geliefert, dass ohne Kenntnis der
Symbolik die volle Erkenntnis des alten Bechts unmöglich ist und
«die Einführung in die Bechtsarchäologie» von Claudius v. Schwerin
(1943) bestätigt diese Ansicht.

II.

Sagen und Märchen liefern uns wertvolle Erkenntnisse. Vielfach
gehen sie ineinander über, so dass z. B. die Sage Märchenmotive,
das Märchen Stücke aus Sagen in sich schliesst. Auch stehen beide
dem Traume nahe. Vor allem haben Wunschträume dort vielfach
einen Niederschlag gefunden. Was das Volk wünschte, was es
ersehnte und erhoffte, klingt in Sagen und Märchen nach. Wie
zahlreich sind z. B. die Sagen über herrische Tyrannen und Bedrücker,
die nach dem Tode keine Ruhe finden und als schlimme Wiedergänger

herumirren müssen. Das Volk verfluchte sie im Wachen und
im Träumen und gönnte ihnen nicht die Stille des Grabes; denn
sie brachen das Recht und beugten sich nicht vor der Gerechtigkeit.

Die Sage schwebt weniger im luftleeren Räume, als das
Märchen. Sie ist nicht selten lokalisiert auf einen Berg, in ein Tal, in
ein Schloss, in ein Kloster. Bisweilen ist sie datierbar. Sie gründet
sich auf ein Naturereignis, auf eine Erscheinung, auf eine Tat, z. B.
einen Mord. Über dem Märchen dagegen steht das zeitlose Motto:
«Es war einmal».

Die Rechtsgeschichte wird aus der Sagenforschung nur Gewinn
ziehen, wenn sie mit grosser Vorsicht zu Werke geht. Diese Vorsicht
gilt für alle «ausserrechtlichen Quellen». Man denke etwa an die
Verwertung der Dichtungen. Diese haben oft rein literarischen
Charakter, sind Erzeugnisse eines dichterischen Geistes mit dem



73

die Phantasie durchgebrannt. So ist es z. B. äusserst schwer zu
entscheiden, in welchem Masse die alten Edda-Lieder rechtsgeschichtlich

ausgebeutet werden können. Auch im Bereich der Sage machen
sich diese literarischen Bedenken geltend. Vor allem die Heldensage

gebietet Vorsicht. Ein Musterbeispiel ist unsere Erzählung vom
Wilhelm Teil, wie sie etwa im Weissen Buch von Samen überliefert
ist. Dierauer und viele andere verbannten sie in das Beich der
Sage, die jedes historischen Wertes bar sei. Heute ist man einsichtiger.

Viele Forscher lehnen zwar die scharf gezeichnete Figur Teils
ab, messen jedoch der Erzählung in ihrer Gesamtheit historische
und rechtshistorische Bedeutung bei. Man spricht ganz mit Recht
von einer «Befreiungstradition» und nicht mehr von einer
«Befreiungssage». So mag es mit mancher Heldensage stehen. Das Volk
hatte den Hang zu personifizieren. Es verkörperte grosse Ereignisse
und bedeutungsvolle Bewegungen in einer heldischen Person. Alles
wurde dann plastischer, verständlicher, einprägsamer. Aber es geht
nicht an, wegen dieser Zusammenfassung und Zusammendrängung
alle diese Überlieferungen in die Welt der Sage einzubetten und sie
historisch zu verachten. Für die Erkenntnis des Widerstandes, ja
des Widerstandsrechts der Urschweizer ist das Weisse Buch von
hervorragender Bedeutung.

Schwierig ist auch die Einschätzung der Wandersagen. Wie die
Märchen, so wandern die Sagen. Sie ziehen von Land zu Land, oft
über ganze Erdteile. Bald reiner, bald entstellter, treten sie da und
dort plötzlich hervor. Auch hier fehlt es an einem zureichenden
Grunde, eine Wandersage wegen ihres fremden Ursprungs allso-
gleich zu verwerfen. Immer ist vielmehr die Frage zu stellen: warum
vermochte die fremde Sage einzudringen und Volksgut zu werden?
Denn wenn sie das Herz des Volkes nicht irgendwie berührte, hätte
sie sich nicht einnisten können. Und auch eine zweite Frage muss
aufgeworfen werden: In welcher Weise wurde die Sage umgebogen?
Welche Elemente haben sich verändert Wie hat sie sich dem

jeweiligen Volksgeist angepasst? Nicht immer wird es möglich sein,
diese Probleme zu ergründen. Aber die Fragen müssen gestellt werden

und ihre Lösung ist bedeutsam. Treffend wirkt das Beispiel
der Tristansage, vor allem das Gottesurteil, das sich darin abspielt.
Wir wissen heute, namentlich durch die Untersuchungen von Ben-
fey, dass ein Hauptstück der Sage aus dem Orient, letzten Endes
aus Indien zugewandert ist: der doppelsinnige Eid und das
betrügerisch abgeleitete Ordal der Eisenprobe. Isolde singt im Prozess
und König Marke ist betrogen. Aus den indischen «Siebzig Erzäh-



74

lungen des Papageis» erfahren wir, dass die Ehebrecherin oft durch
Betrug und raffinierte Künste ihre Unschuld zu erweisen sucht und
dass ein feiner Humor alle diese Dinge überschattet. Gottfried von
Strassburg hat in seinem Tristan die Sage in ein bewegtes Epos
gekleidet, von französischen Grundlagen ausgehend. (13. Jh.) Auch
bei ihm siegt Isolde durch Ableistung des Gottesurteils, weil es ihr
gelingt, in listiger Weise das Beweisthema zu bestimmen. Dennoch
wird das Epos nicht zu einer Dichtung des Unrechts. Es verherrlicht,

rechtlich geschaut, nicht den gelungenen Betrug. Die Sage
erscheint umgeformt in dem Sinne, dass Tristan und Isolde im
Banne eines Zaubertrankes stehen. Sie handeln als Werkzeuge des

Teufels und ihr Tun ist, juristisch gesprochen, «absichtslos». Der
Eid Isoldes ist «vergiftet». Der Satan treibt sein Spiel. Das ist
germanisch-deutsch gedacht, weit entfernt von morgenländischen
Ideen.

Höchstwahrscheinlich sind die Gottesurteile des glühenden
Eisens und des wallenden Kessels altes, indogermanisches Kulturgut.

Ob die Erzählungsstoffe später durch die Kreuzzüge aus dem
Orient eingedrungen sind (so Abegg), bleibt dahingestellt («NZZ»,
Juni 1947).

Viele Sagen sind im Laufe der Zeit verdorben worden. Wie wir
von zersungenen Liedern sprechen, können wir von verstümmelten
Sagen reden. Alter Stoff wurde überschüttet, wurde missverstanden
und missgedeutet. Oft ist es schwer, aus den Trümmern den
rechtlichen Kern herauszufinden. Oft unmöglich. Wie häufig erscheinen
z. B. vorchristliche Elemente durch die Einwirkung des neuen Glaubens

derartig verwischt und überschattet, dass eine Aufdeckung der
alten Bechtsideen nicht mehr möglich ist. Wie viele Rechtsbräuche
liegen völlig verbogen vor uns. Wie oft schleppen sich alte Formen
durch die Jahrhunderte und erscheinen in den Sagen als inhaltslos.

All das macht die Untersuchungen schwierig und erfordert
Kenntnis und Mühe, soll der Sagenstoff für die Rechtsgeschichte
fruchtbar gemacht werden.

III.

Wer mit offenem Sinn in das Mittelalter eindringt, der kann
sich der Erkenntnis nicht verschliessen, dass unser ganzes Denken
und damit unser ganzes Leben viel einheitlicher gestaltet war.
Heute ist alles geschachtelt und zerrissen. Die Lebenserscheinungen
nnd die Lebensgebiete haben sich getrennt. In unseren Köpfen



75

lebt nicht eine Welt; es leben Welten und nur wenigen gelingt es,
sie zu einem Ganzen zusammenzuschweissen.

Nach dieser Richtung gesehen, sind die Sagen höchst aufschlussreich

für das Recht. Sie weisen hin auf die Einheit des Lebens.
Sie decken z. B. die enge Verbindung von Recht und Moral auf,
eine Verbindung, die in vielen Volkskreisen heute noch lebt. Was
sittlich war, war Recht. Das Unsittliche kam dem Unrecht gleich
und wurde als widerrechtlich abgelehnt. Man denke an das unsoziale

Verhalten eines Menschen. Wie oft tritt in der Sage ein Bauer
auf, der sein Gesinde hungern lässt, ein Vater, der seine Familie
misshandelt, ein unbarmherziger Sohn, der seine Mutter missachtet.
Das waren einst Handlungen gegen die Moral, wie gegen das Recht.
Die Strafe blieb meist nicht aus und das Volk empfand sie als gut
und gerecht.

Auch die Trennung vom Diesseits und vom Jenseits war nicht
schroff, wie heute. Die Sagen sind voll des Gedankens, dass jedes
Unrecht seine Sühne erhalten müsse. Die böse Tat, die auf dieser
Erde nicht gesühnt wird, erfährt ihre Vergeltung nach dem Tode.
Der Verbrecher nimmt seine Strafe am jüngsten Tage entgegen,
oder — viel häufiger — er geht nicht in den «zweiten Tod» ein
und irrt als schädigender Dämon in allerlei Gestalt auf dieser Erde
herum. Die Sagen sind der stärkste Tummelplatz für die unseligen
Wiedergänger. Der Glaube an die gerechte und sichere Vergeltung
ist für die Aufhellung des mittelalterlichen Prozess- und Strafrechts
sehr wichtig. Wie mancher Missetäter wird gerne die Strafe vom
Richter entgegengenommen haben, um damit der schauerlichen
Vergeltung nach dem Tode zu entgehen. Wie viele mögen ihr Delikt
freiwillig gestanden, wie viele sich spontan dem Gericht gestellt
haben.

Die Verbindung von Tier und Mensch war weit inniger. Tiere
sprechen, wie im Märchen; Tiere handeln ähnlich dem Menschen;
Tiere begehen Verbrechen und werden zur Verantwortung gezogen.
Freilich handelt im Tier mehr der verbrecherische Dämon, als das

Geschöpf selbst. Daher ist es richtig, den Tierprozess eher als Dä-

monenprozess, denn als Menschenprozess aufzufassen. Oft erscheint
das Tier nur als Hülle, durch welche der Satan sein Spiel treibt.
Und diese Hülle muss dann zerstört, etwa verbrannt werden.

Wie die ganze Natur, so ist auch das Tier eine Kreatur Gottes.
Die Schöpfung galt als Einheit. So tritt in den Sagen wiederholt
die fromme Ansicht zu Tage, das Tier helfe, gleichsam im Dienste
Gottes, eine Missetat aufzudecken. Kraniche oder Raben verfolgen



76

den Mörder und rufen durch ihr Geschrei den Rächer herbei.
Andere Vögel verraten einen Grenzverrücker, der sonst nicht
entdeckt worden wäre. Tiere, wenn sie Schaden stiften, werden von
Geistlichen gebannt mit der «pouvoir de chasser les demons».
Umgekehrt: wer mit Tieren in unchristlicher Weise verfährt (ein Lamm
wurde getauft), der ruft die Strafe für alle Mitmenschen herbei.
Eine ganze Gegend musste büssen und wurde durch einen Unhold
verwüstet. Dies ist die Sage vom «Greiss» (Uri), und hier bricht ein
iveiterer wichtiger Rechtsgedanke hervor: Die Gesamthaftung.

In den Sagen erscheinen die Menschen als eng miteinander
verbunden. Im Märchen sind sie isoliert. Die Sagen sind voll von
Gemeinschaftsmotiven, voll von der Vorstellung, dass die Familie,
die Sippe (der weitere Familienverband), oder ganze Dörfer und
Talschaften menschliche Gemeinschaften bilden, die «auf
Gedeih und Verderb» zusammen verkettet sind, Heil und Unheil
zusammen ertragend. Sie bilden Schicksalsgemeinschaften, Einheiten,

welche die Missetat eines ihrer Glieder büssen müssen, als ob
jeder einzelne schuldig wäre. Jeder haftet für das Delikt des
andern. Die Schuld des einen verstrickt alle Glieder in eine Gesamtschuld.

Das ist sehr altes Recht, und manche Strafverfolgung und
Exekution lässt sich nur aus dieser Vorstellung erklären. Als ein
Mann einer Schlange ihr Krönlein stahl, und sie tötete, wurde das

ganze Dorf, dem der Täter angehörte, verschüttet (Herbriggen).
Eine Mutter verrannte sich in böse Lügen. Dafür hafteten ihre
sieben Kinder, die in Schweine verwandelt wurden. Die Tochter
eines bösen Twingherrn, selbst unschuldig, musste den Schatz ihres
bösen Vaters hüten und konnte als Wiedergänger die Ruhe des
Todes nicht finden (Emmental). Wenn Räuber und Piraten
verhaftet werden, wird nicht nach dem Delikt des einzelnen geforscht.
Sie werden alle gehängt oder geköpft, einfach deshalb, weil sie der
Bande angehörten. So stossen wir in den Sagen auf Grundvorstellungen

alter, ältester Art. Das Volk lebte mit ihnen und wir finden
nirgends eine Auflehnung gegen diese Normen, die als Recht
empfunden wurden. Das ist bedeutsam. Das zeigt uns lebendiges Recht
der Vorzeit. Wir dürfen das Sagenrecht in hunderten von Fällen
als Kontrollbild heranziehen, ähnlich den Urkunden. Das Recht
stand nicht nur in Büchern. Es wurde geübt, es galt, es war wirklich.

Ferner weise ich auf die Natur und die Naturgewalten hin, die
oftmals tief in das Rechtsleben eingriffen. Die Natur ruhte im
Menschen, und der Mensch ruhte in der Natur. Bei den Ostslaven gab
es bis in die Neuzeit hinein überhaupt keine unbelebten Gegen-



77

stände. Die Bäume redeten, die Steine wuchsen, die Sterne am Himmel

lauschten. Alles war voll Seele. Darum traute man der Natur
die Fähigkeit des Handelns, des Mitwirkens zu. Nach religiöser
Auffassung sprach Gott, der gerechte Herr durch sie, so dass man ihr
Walten als unmittelbaren Eingriff des Allmächtigen deuten darf.
Gott schützte das Recht und sein Wille war, dass es sich auf Erden
durchsetzte.

Im Aargau betrog einst ein Kornhändler das Volk und nützte
dessen Notlage aus. Als er starb, fand man sein Grab jeden Morgen
frisch aufgedeckt und den Totenbaum aus dem Grabe hinausgeworfen.

Als schwarze Gestalt, ohne Kopf, sah man ihn herumlaufen
als Gespenst. Die Erde, das Grab duldete den Toten nicht. Sie

spuckte ihn gleichsam aus und zur Strafe musste der Wucherer
umgehen.

Wie häufig treten uns in den Alpengegenden Verwüstungen
und Vereisungen entgegen, wenn oben im Gebirge Unrecht begangen

wurde. Aus der blühenden Alp formte sich ein Gletscher, wie
immer wieder berichtet wird. Fruchtbare Matten wurden durch
Wasserströme vernichtet, als ein Senn seinen Vater unwürdig
behandelte. Wo man verräterische Bitter erschlagen hat, lässt kein
Vogel mehr sein Lied ertönen, und die Bosheit eines Vaters
verwandelte gesegnetes Land in eine gewaltige «Büfe» (Herbriggen).
Auf der Alp eines Walliser Bauern wuchs kein Gras mehr, bis er
den geschuldeten Lohn ausbezahlt hatte. Dem Unschuldigen dagegen

gewährt die Natur Schutz und Hilfe. In Oberfrick (Basel)
geschah im Jahre 1356 ein Erdbeben. Die Sage erzählt, dass das

Bett der frommen Gräfin von Thierstein mit ihr und ihrem Kinde
den Abhang herunterrollte. Der Burgturm schoss über die Felsen
in die Tiefe. Unversehrt ging die Herrin aus dem grausigen Ereignis

hervor und zum Dank befreite sie das Land von allen Abgaben,
soweit sie mit dem Bette herabgefahren war. Die Gegend heisst die
Sesseln. In Graubünden wurde die Burg eines ungerechten Ritters
von Wassern überflutet. Nur des Ritters unschuldige Frau fand
Rettung.

Noch nach dem Tode eines Menschen zeugt die Natur für dessen

Unschuld. Als im Luzernischen ein Verurteilter verbrannt
wurde, vermochte das Feuer den Blumen, die er in der Hand hielt,
nichts anzuhaben. Sie blühten weiter und verkündeten die Reinheit
des Hingerichteten. Es ist kennzeichnend, dass Blumen oft als
Beweismittel auftreten. In ihrer Schöne und Klarheit sah das Volk
ein Symbol des Reinen und Lautern, und hielt sie deshalb fähig,



78

die Unschuld an den Tag zu bringen. In badischen Sagen tritt
besonders die Lilie als Verkünderin der Unschuld hervor.

Die starke Sehnsucht, die in allen Menschenherzen lebte, Recht
und Unrecht zu erkennen, wies sogar den Tod in gewisse Schranken.

Die zum Beweise drängende Natur gebot dem Tode ein Halt.
Teile des Getöteten blieben mit lebendigen Kräften ausgestattet,
und vermochten Zeugnis vor aller Welt abzulegen. Durch viele
Länder verbreitet war die Sage vom blutenden oder singenden
Knochen. Nicht nur die europäischen Gebiete kennen sie; auch in
Afrika, in Indien und Brasilien wird sie erzählt. Sie gipfelt im
Gedanken, dass ein Knochen des Gemordeten (meist ein
Schädelknochen) die Kraft hat, den Täter zu verraten, indem er in der
Hand oder im Mund des Mörders zu bluten oder singen beginnt.
Dieser berühmte Rechtsstoff wird bald dem Märchen (Singer), bald
der Sage zugewiesen (Reithard, Rochholz) und in der Tat haben
wir hier ein typisches Übergangsgebilde vor uns. In der Sage vom
Brudermord bei Lenggen (Aargau) fing sogar der ganze Schädel
des Ermordeten zu bluten an. Trotz dieses Zeichens blieb die Tat
unentdeckt. Aber der gerechte Gott bestrafte den Verbrecher,
indem er ihn zum gespenstigen Wiedergänger machte.

In diesen Bereich gehört das weit verbreitete Bahrrecht. Der
auf der Totenbahre liegende Ermordete hat die Kraft, den Täter
zu überführen, indem die Wunden zu bluten anfangen. Auch die
vielen Sagen und Legenden von den unschuldig Hingerichteten, die
ihre Häupter in die Hand nehmen, oder die noch eine Strecke
weit zu gehen vermögen (300 Schritte in einer aargauischen Sage),
ruhen im Gedanken, dass die menschliche Natur über den Tod
hinaus die Unschuld zu bezeugen vermag. Letzten Endes ist es

Gott, der die Naturgesetze bricht, und daher werden das Bahrrecht

(schon im Nibelungenlied überliefert), die Feuer- und Wasserproben,

der blutende Knochen usw. in den rechtlichen Kreis der
Gottesurteile eingereiht. Die Sagen sind diesen Proben im
allgemeinen nicht sehr geneigt. Das Ordal spielt keine grosse Bolle und
ein überaus verbreitetes Gottesurteil, der Zweikampf, bleibt stark
im Hintergrund. Wenn in einer hessisch-nassauischen Sage zwei
Ritter vor Gericht ohne Waffen balgen, «ringen» müssten, um ein
Korndeputat, so weist dies auf eine Entstellung des alten Brauches
hin. (Der Zweikampf erwähnt z. B. in der aargauischen Sage vom
Ring von Hallwil.) Das Zurücktreten des Duells als eines Beweismittels

ist für den Sagenkreis, den wir berührt haben, nicht erstaunlich.

Uns lieferten in der Hauptsache die Volkssagen den Stoff für



79

die rechtlichen Erkenntnisse. Wir bauten auf Überlieferungen der
bürgerlich-bäuerlichen Welt auf. Das einfache, nicht feudale, nicht
herrschaftliche Volkstum bereitete seine Quellen vor uns aus, und
in diesem Lebenskreise war wenig Neigung zum Beweismittel des

Zweikampfes. Zwar gab es Bauernduelle, aber sie mochten selten
sein und gruben sich offenbar nicht so tief in die Volksseele ein,
dass sie zu Sagen ausgesponnen wurden.

Dagegen treten andere Kraftproben in vielen Variationen hervor,

ging doch die Meinung des Mittelalters dahin, dass Kraft und
Recht in engstem Zusammenhang stehen. Der körperlich Kräftige
galt als der Bessere, denn der Schwache. Man glaubte, dass physische

und moralische Kräfte im Menschen eine Einheit bilden und
dass die Stärke des Mannes dessen moralischen Wert dokumentiere.
So erklären sich viele Einrichtungen und Vorfälle, auch die
berühmte Stelle aus dem Nibelungenlied (113), die sagt:

«erwirbest duz mit Sterke, diu sulen dir untertaenec sin», d. h.
was du mit Kraft erworben hast, das sollst du rechtmässig besitzen.
— Eine der berühmtesten Kraftproben ist der Urner Grenzlauf.
Urner und Glarner stritten einst um die Grenze. Jeder Stand stellte
einen Läufer, und wo beide Männer sich begegneten, da sollte die
Grenze gezogen werden. Der Urner hatte einen gewaltigen
Vorsprung (eines Hahnes wegen, der ihn zeitig weckte). Der verspätete
Glarner bat ihn noch um eine Zugabe, und abermals sollte eine
Kraftprobe entscheiden. «Soviel will ich dir noch gewähren, als
du mich auf deinem Rücken tragend, bergan läufst», sagte der
Urner. Der redliche Glarner ging darauf ein, sank aber bald tot
zur Erde nieder. Dort wurde die Grenze errichtet.

Im Luzernischen stritt ein Riese mit einem Schneider um den
Besitz einer Königstochter. Ein Wettessen sollte das bessere Recht
erweisen. Der Schneider siegte; denn er liess den Reisbrei, welchen
er vertilgen musste, in einem «vorgehängten Sack» verschwinden.
Dem erstaunten Riesen gab er an, er habe sich einen Schlitz in
den Bauch geschnitten, und dort sei der Brei wieder herausgeflossen.

Diese Sage ist nicht nur wegen der Kraftprobe interessant,
sondern wegen der oft wiederkehrenden Tatsache, dass der Kluge,
Witzige, Listige als der Mann erscheint, der den Dummen, Einfältigen,

Tölpelhaften überwindet und zwar mit Becht. «Nütze dein
Recht, so gut du kannst», ist eine alte Weisheit. Und: «Nütze es

rasch, damit es nicht untergeht». So reichen sich in dieser Luzerner
Sage geistige und körperliche Fähigkeiten schwesterlich die Hand.
Für das Bergvolk ist kennzeichnend, dass schwierige Klettereien,



80

gut durchgeführt, imstande waren, eine Berechtigung zu erweisen.
So in der Sage von der Schrottenjungfrau (Emmental). Das
hochnäsige Mädchen eines betrügerischen Vaters gab unter zahlreichen
Freiern jenem den Vorzug, der den Felsenkopf des Schibegütsch
bezwingen würde. Viele fanden dabei den Tod. Es ist nicht erzählt,
ob einer die Kraftprobe bestanden hat; denn durch einen Fluch
des betrogenen Bruders wurde alles vernichtet. Der Betrüger
verschwand spurlos, vom Teufel entführt, und die hochmütige Tochter
musste in einer Höhle die widerrechtlich gesammelten Schätze
ihres Vaters hüten bis zum jüngsten Tage.

IV.

Noch wäre vieles zu erzählen. Doch der Baum gebietet Halt. Es
sei nur noch auf weniges hingewiesen, so auf die furchtbaren
rechtlichen und moralischen Wirkungen des Fluches, auf welche
die Sage oft hindeutet. Wir dürfen und müssen annehmen, dass

der Mensch fest an Verfluchungen glaubte und sie deshalb verpönte
und bestrafte. Die bäuerlichen Weistümer sind voll von Normen,
die sich gegen das Fluchen und Schwören richteten. Mir scheint,
heute noch gilt der Fluch als verderbenbringend, besonders der
Mutter- und der Vaterfluch. In den Sagen erzeugen die
Verfluchungen regelmässig düstere Folgen. Sie wirken augenblicklich.
Auffallenderweise werden sie meist gegen Sippegenossen ausgestos-
sen: Vaterfluch, Mutterfluch, Bruderfluch, Fluch unter Ehegatten
usw. In Hessen verfluchte eine Gräfin das ganze Geschlecht, weil
sie unschuldig hingerichtet wurde. Der Fluch zündete, und jeder
Erstgeborene starb in frühem Alter. Einmal prallte der Fluch einer
Stiefmutter auf sie selbst zurück und stiess sie in das Enziloch
hinein. Dort musste sie spuken.

Verbrechen und Strafen aller Art sind bedeutsame Gegenstände
der Sagen. Sie stimmen im ganzen mit dem Strafrecht überein, das

wir aus Landrechten, Rechtsbüchern und Gesetzen kennen: Der
Dieb wird gehenkt, der Mörder gerädert, die Kindsmörderin lebendig

begraben und ihr Grab mit Dornen überdeckt, Hexen werden
verbrannt. Indessen — und das ist typisch für das Empfinden des
Volkes — oftmals wird die Tat durch die Strafe im Diesseits nicht
voll gesühnt. Ist das Verbrechen besonders niederträchtig, deutet
es auf niederste, unmenschliche Gesinnung hin, so findet der Delinquent

keine Ruhe im Grabe. Es erfolgt gleichsam eine doppelte
Bestrafung: durch den irdischen und durch den göttlichen Richter.



81

So gibt es Mörder, die, den Tod auf dem Rade erduldend, nachher
umgehen müssen. Im übrigen sind es Grenzverrücker, Meineidige
(der Stiefelireiter), Betrüger, Wucherer, Weinpantscher, Verächter
von Vater und Mutter usw., welche die Sagen als Wiedergänger
schildern, oft als schauerliche gespenstige, feurige Wesen, die den
Menschen Furcht und Grauen einflössen. Der Jäger, der während
der Messe am Sonntag jagte, musste nach dem Tode unaufhörlich
einem Wilde nachstellen, berichten Sagen aus dem Bheinland. Aber
auch ein «liederlicher» Geistlicher wird zum Wiedergänger, eine
hochmütige Jungfrau und vor allem Leute, die ihrem Leben selbst
ein Ende machen. Im Auge des Volkes ist der Selbstmörder
verdammt. Eine Schächentaler Sage lässt sogar ein Tier, die Lieblingskuh

eines Sennen, als Wiedergänger umherirren. Der väterliche
Fluch ergriff den Herrn, wie sein (in unseren Augen) unschuldiges

Geschöpf.
Mächtig angezogen wird das Volk durch die Figur des Teufels.

Er lauert an allen Ecken und Enden dem Menschen auf, und wer
sich ihm ergeben hat, wird ihn nicht mehr los. Er ist das Böse an
sich und nur selten tritt er als Bächer der Schwachen und Armen
auf, wie in rheinischen Gebieten. Die Sagen kennen unzählige
«Teufelsbesessene». Hier ist nun eine grosse Kluft zu konstatieren
zwischen Sage und positiver Rechtswelt. Die rechtlichen Normen
beschäftigen sich nur äusserst selten mit dem Satan. Als Partei
und Gegenpartei kennen sie ihn nicht. In den Sagen dagegen werden

häufig Verträge mit ihm geschlossen und — wie im Faust —
mit Blut unterschrieben. Die Verträge müssten gehalten werden,
wie einem Menschen gegenüber. Der Satansvertrag ist an sich gültig,

wie ein Menschenvertrag. Und wehe, wenn er gebrochen wird!
Der Walliser Senn, der dem Bösen seine Hütte versprochen und das

Versprechen nicht ausgeführt hatte, wurde von ihm geholt, an den
Boden genagelt und getötet.

Aber hier setzen nun eigenartige Vorstellungen ein. Den Leuten
ist es nicht wohl bei diesen Teufelspakten. Sie suchen sie zu
brechen oder zu umgehen, ohne selbst Schaden zu nehmen. Mit grosser

Klugheit werden allerlei Möglichkeiten ersonnen, den Vertrag
zu zerstören, und mit das Köstlichste, was wir in den Sagen
wahrnehmen können, ist der Humor, mit dem das Volk zu Werke geht.
Der Teufel wird betrogen. Der Teufel wird geprellt. Hier offenbart
sich der Gedanke: Der Listigere soll Becht behalten. Der Mensch,
in seinem Witz, soll dem Bösen überlegen sein. Siegt in dieser
Weise der Mensch über den Satan, so ist dieser Sieg kein Bechts-



82

bruch. Im Gegenteil: es ist letzten Endes der Triumph des Rechtes
gegenüber einer schädlichen, schädigenden, höllischen Gewalt. Das
Recht drückt gleichsam ein Auge zu; denn — es sei noch einmal
betont — streng genommen besitzen die Pakte mit dem Teufel volle
Rechtskraft. Der Seigneur Morel entzieht ein Kind dem Satan
dadurch, dass er es taufen lässt, so dass ihn der Böse «traitre et men-
teur» nennt (Neuchätel). Allbekannt sind die Sagen — in verschiedenstem

Gewände — in denen der Teufel geprellt wird, weil ihm
als erstes Lebewesen, das ihm verfallen ist, ein Tier, statt eines
Menschen zugeführt wird. Auch unmögliche Aufgaben werden dem
Bösen der alles zu tun versprochen hatte, aufgetragen, wie in der
hessisch-nassauischen Sage vom Forstmeister, der dem Teufel
aufträgt, Schlick und Sand des Main zu Bündeln zusammenzubinden,
um damit die Kirche zu heizen! Bisweilen erscheint der Teufel als

listige Figur, die ihrerseits den Menschen übertölpelt. Gelingt es
ihm, so empfindet das Volk dies nicht als rechtswidrig. Bitter
Cuno von Castelen machte einen Satanspakt des Inhalts, dass ihn
der Teufel zum reichsten Mann der ganzen Gegend mache. Was
geschah? Alles Gestein im Burgraum verwandelte sich in Gold und
er musste im Glänze des Gesteins erblinden. Gehen in diesem
Teufelsbereich die Sagen weit über das hinaus, was die Welt des
positiven Rechts gebot, und verbot, so darf doch als Schlusswort
ausgesprochen werden: Die Volkssage spiegelt im ganzen das lebendige
Recht wieder. Sie nährt sich vom Recht des Landes, das sie geboren
und lässt uns tief in die Rechtspsyche und in die Rechtswirklichkeit
hineinschauen. Daher ist das Sagenrecht für die Rechtsgeschichte
lehrreich und bedeutungsvoll.



83

Anmerkungen

Für die schweizerischen Sagen vergleiche die bekannten im Druck
vorliegenden Sagenbücher, vor allem die grossen Sammlungen, die Arnold Büchli und
Joseph Miller angelegt haben. Ebenso die systematisch gut aufgebauten «Luzerner
Sagen» von Kuno Müller: Luzern, Geschichte und Kultur Bd. 1. Auf die
verschiedenen Sagen vom «hauptlosen Reiter» macht neustens aufmerkam Annemarie

Meyer in «NZZ» vom 24. 6.1946. Werner und Maria Schwartzkopff haben
1925 herausgegeben: Sagen und Geschichten aus dem alten Frankreich und
England, mit sprechenden Reproduktionen von Miniaturen. Viel volkskundlicher
Sagenstoff ist zu finden in der Badischen Volkskunde von E. Fehrle, in der
Rheinischen Volkskunde von A. Wrede, in der Hessisch-nassauischen Stammeskunde

von Paul Zaunert und in der russisch (ostslavischen) Volkskunde von
Dr. Zelenin (Grundriss der slavischen Philologie und Kulturgeschichte). Über
Baumfrevel und dessen Sanktion ist interessant der Bericht von Oswald Menghin
in den Wiener Sitz. Berichten der phil. hist. Kl. vom 1. Dez. 1943 (Der heilige
Baum von Nauders, Tirol).

Zur Umgestaltung eines Märchens in eine Sage vgl. den AufBatz von
Paul Kretschmer, Wien: Märchenforschung (Deutsche Volkskunde 21. Jhrg.
1942, S. 142 ff.). Über Weiterleben und Aussterben von Sagen siehe G.
Jungbauer «Zur sudetendeutschen Sage in Deutsche Lit. Zeitung 1942 Heft 35/36
Sp. 803 ff. Über neuere Untersuchungen von Volkssagen (im Gegensatz zur
Heldensage) Otto Lauffer in Forschungen, Fortschritte 16. Jhrg. (20. Januar
1940) Sp.27.

Die isländischen Sagas sind keine Sagen, sondern Familiengeschichten. Aber
Felix Genzmer benutzt in der Hist. Z. (168, S. 509 ff) dennoch zwei Sagas, um
interessant zu berichten über: Sage und Wirklichkeit in der Geschichte von den
ersten Orkadenjarlen. Der gleiche Forscher weist auf germanisch-indische
Urverwandtschaft in den Schöpfungssagen hin, was deutsam ist für das, was icb
über die Tristansage mitteilte. Deutsche Reihe, Bd. 149: Germanische
Schöpfungssagen (1944) S. 21 f.

Über den Zusammenhang von Kraft und Recht habe ich geschrieben in der
Festschrift für J. W. Hedemann (1938) S. 3 ff. und über die gerechte Vergeltung
im Diesseits und Jenseits in der Festschrift für Alfons Dopsch (1938) S. 591 ff.

Über Sagen, Sagenketten, Sagenformen, Sagenveränderungen usw. im Gebiet
der Heldensage siehe Andreas Heusler, Nibelungensage und Nibelungenlied,
2. Aufl. 1922.

Soeben ist eine aufschlussreiche Studie von Max Lüthi erschienen: Das
europäische Volksmärchen. Form und Wesen. Eine literaturwissenschaftliche Darstellung

(Bern, Francke AG 1947), worin scharfe Striche zwischen Märchen und Sage

gezogen werden. So wird z. B. immer wieder betont, dass das Märchen keine Tiefe,
sondern nur Oberfläche besitze, während in der Sage «Angst, Staunen, Anspannung,

Erschütterung und Erkrankung der Seele im Mittelpunkt der Darstellung
stehen» (29). Das ist alles richtig, und deshalb kann die Sage rechtsgeschichtlich
grössere Einblicke geben als das Märchen. Denn das Recht der alten Zeit bewegte
Seele und Gemüt auf das stärkste. Siehe vom nämlichen Verfasser auch: Die Gabe
im Märchen und in der Sage (Bern 1943).




	Sagenforschung und Rechtsgeschichte

