Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 39 (1947-1948)

Heft: 2

Artikel: Sagenforschung und Rechtsgeschichte
Autor: Fehr, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-370984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sagenforschling und RechtsgeSchichte

Von Hans Fehr

I.

Was ich unserem verehrten Jubilar zu bieten vermag, ist welt-
anschaulich unterbaut. Das passt gut zu seiner Denkart; gehen doch
alle seine tiefgriindigen Arbeiten von einer wohlgefiigten Welt-
anschauung aus.

Damit ich das Fundament gleich festlege, sei gesagt: Wer Rechts-
geschichte im engeren Sinne, im klassischen Sinne treibt, wird sie
vornehmlich als Institutionengeschichte begreifen. Er wird aus den
eigentlichen Rechtsquellen — also vor allem aus den Volksrechten,
Rechtsbiichern, Stadt- und Landrechten, Weistiimern, Gesetzen —
die Normen zusammenstellen und interpretieren, um auf diese
Weise das Genetische des Rechts zu erfassen. Vielleicht bringt er
~die Urkunden in seine Untersuchungen hinein, um die Funktion des
Rechts zu ergriinden, um zu erfahren, wie die Normen sich ver-
wirklichten. Philipp Heck nennt in seinen Sachsenspiegel-Unter-
suchungen die Urkunden das «Kontrollbild».

Wer aber die Rechtsgeschichte als Teil der Kulturgeschichte
auffasst, wird einen weit grosseren Quellenkreis heranziehen. Es
sind die «sekundiren Quellen», auch «ausserrechtliche Quellen»
genannt. Dieser Forscher wird die Sagen, Mirchen, Legenden,
Schwinke, Spiele (wie Fastnachtsspiel), Dichtungen, Spriiche, For-
meln, Miniaturen, Bilder und andere rechtsarchiologische Doku-
mente verwerten, sowie die Ausserungen des Wirtschaftslebens in
ihrer ganzen Fiille. Dieser Quellenkreis enthilt eine Menge von
unmittelbarem und mittelbarem Rechtsstoff und ist imstande, das
Blickfeld gewaltig zu erweitern. Vor allem fiihren diese Uberliefe-
rungen mitten in das Volk hinein. Sie zeigen uns, wie das Volk dachte.
Sie lassen die Rechtsvorstellungen erkennen, die im Volke lebendig
 waren. Sie erldutern das Rechtsgefiihl, welches im Volke herrschte.
Und es ist immer und immer wieder daran zu erinnern, dass Recht
und Gefiihl in alten Zeiten aufs engste verkniipft waren. Erst die
Juristen haben das Recht zur reinen Verstandessache gemacht. Das
Volksrecht ruht in der Welt des Gefuhls, das Juristenrecht in der
Welt des Verstandes.



72

Wer von diesen Grundanschauungen ausgeht, wird mit Freude
die heutigen Bestrebungen begriissen, welche die «ausserrechtlichen
Quellen» energisch zu verwerten suchen. Das Band zwischen Rechts-
geschichte und Volkskunde ist bereits viel enger gekniipft als fri-
her und originelle neuere Monographien, wie der «Handschuh im
Recht» (Berent Schwinekoper), oder die «Kerze im Recht» (Eugen
Wohlhaupter) sind dusserst fruchtbar fiir unser Gebiet. Hermann
Conrad hat im 1. Bande seiner Geschichte der deutschen Wehrver-
fassung (1939) die islindischen Sagas und die mittelalterliche Dich-
tung (Lied von der Hunnenschlacht, Beowulf, Hildebrandlied usw.)
mit grossem Gewinn verarbeitet. In dem breitangelegten «Handbuch
der Symbolforschung» (herausgegeben von Ferdinand Herrmann,
2. Bd. 1941) wird der Beweis geliefert, dass ohne Kenntnis der
Symbolik die volle Erkenntnis des alten Rechts unmaéglich ist und

«die Einfithrung in die Rechtsarchidologie» von Claudius v. Schwerin
(1943) bestitigt diese Ansicht.

IL

Sagen und Marchen liefern uns wertvolle Erkenntnisse. Vielfach
gehen sie ineinander iiber, so dass z. B. die Sage Marchenmotive,
das Miarchen Stiicke aus Sagen in sich schliesst. Auch stehen beide
dem Traume nahe. Vor allem haben Wunschtraume dort vielfach
einen Niederschlag gefunden. Was das Volk wiinschte, was es er-
sehnte und erhoffte, klingt in Sagen und Mirchen nach. Wie zahl-
reich sind z. B. die Sagen iiber herrische Tyrannen und Bedriicker,
die nach dem Tode keine Ruhe finden und als schlimme Wieder-
ginger herumirren miissen. Das Volk verfluchte sie im Wachen und
im Traumen und gonnte ihnen nicht die Stille des Grabes; denn
sie brachen das Recht und beugten sich nicht vor der Gerechtigkeit.

Die Sage schwebt weniger im luftleeren Raume, als das Mir-
chen. Sie ist nicht selten lokalisiert auf einen Berg, in ein Tal, in
ein Schloss, in ein Kloster. Bisweilen ist sie datierbar. Sie griindet
sich auf ein Naturereignis, auf eine Erscheinung, auf eine Tat, z. B.
einen Mord. Uber dem Mirchen dagegen steht das zeitlose Motto:
«Es war einmal».

Die Rechtsgeschichte wird aus der Sagenforschung nur Gewinn
ziehen, wenn sie mit grosser Vorsicht zu Werke geht. Diese Vorsicht
gilt fiir alle «ausserrechtlichen Quellen». Man denke etwa an die
Verwertung der Dichtungen. Diese haben oft rein literarischen
Charakter, sind Erzeugnisse eines dichterischen Geistes mit dem



73

die Phantasie durchgebrannt. So ist es z. B. dusserst schwer zu ent-
scheiden, in welchem Masse die alten Edda-Lieder rechtsgeschicht-
lich ausgebeutet werden konnen. Auch im Bereich der Sage machen
sich diese literarischen Bedenken geltend. Vor allem die Helden-
sage gebietet Vorsicht. Ein Musterbeispiel ist unsere Erzihlung vom
Wilhelm Tell, wie sie etwa im Weissen Buch von Sarnen iiberliefert
ist. Dierauer und viele andere verbannten sie in das Reich der
Sage, die jedes historischen Wertes bar sei. Heute ist man einsich-
tiger. Viele Forscher lehnen zwar die scharf gezeichnete Figur Tells
ab, messen jedoch der Erzihlung in ihrer Gesamtheit historische
und rechtshistorische Bedeutung bei. Man spricht ganz mit Recht
von einer «Befreiungstradition» und nicht mehr von einer «Befrei-
ungssage». S50 mag es mit mancher Heldensage stehen. Das Volk
hatte den Hang zu personifizieren. Es verkorperte grosse Ereignisse
und bedeutungsvolle Bewegungen in einer heldischen Person. Alles
wurde dann plastischer, verstidndlicher, einpriagsamer. Aber es geht
nicht an, wegen dieser Zusammenfassung und Zusammendrangung
alle diese Uberlieferungen in die Welt der Sage einzubetten und sie
historisch zu verachten. Fiir die Erkenntnis des Widerstandes, ja
des Widerstandsrechts der Urschweizer ist das Weisse Buch von
hervorragender Bedeutung.

Schwierig ist auch die Einschitzung der Wandersagen. Wie die
Mirchen, so wandern die Sagen. Sie ziehen von Land zu Land, oft
uber ganze Erdteile. Bald reiner, bald entstellter, treten sie da und
dort plotzlich hervor. Auch hier fehlt.es an einem zureichenden
Grunde, eine Wandersage wegen ihres fremden Ursprungs allso-
gleich zu verwerfen. Immer ist vielmehr die Frage zu stellen: warum
vermochte die fremde Sage einzudringen und Volksgut zu werden?
Denn wenn sie das Herz des Volkes nicht irgendwie beriihrte, hitte
sie sich nicht einnisten konnen. Und auch eine zweite Frage muss
aufgeworfen werden: In welcher Weise wurde die Sage umgebogen?
Welche Elemente haben sich verindert ? Wie hat sie sich dem
jeweiligen Volksgeist angepasst? Nicht immer wird es moglich sein,
diese Probleme zu ergriinden. Aber die Fragen miissen gestellt wer-
den und ihre Losung ist bedeutsam. Treffend wirkt das Beispiel
der Tristansage, vor allem das Gottesurteil, das sich darin abspielt.
Wir wissen heute, namentlich durch die Untersuchungen von Ben-
fey, dass ein Hauptstiick der Sage aus dem Orient, letzten Endes
aus Indien zugewandert ist: der doppelsinnige Eid und das betrii-
gerisch abgeleitete Ordal der Eisenprobe. Isolde singt im Prozess
und Konig Marke ist betrogen. Aus den indischen «Siebzig Erzih-



74

lungen des Papageis» erfahren wir, dass die Ehebrecherin oft durch
Betrug und raffinierte Kiinste ihre Unschuld zu erweisen sucht und
dass ein feiner Humor alle diese Dinge iiberschattet. Gottfried von
Strassburg hat in seinem Tristan die Sage in ein bewegtes Epos
gekleidet, von franzosischen Grundlagen ausgehend. (13. Jh.) Auch
bei ihm siegt Isolde durch Ableistung des Gottesurteils, weil es ihr
gelingt, in listiger Weise das Beweisthema zu bestimmen. Dennoch
wird das Epos nicht zu einer Dichtung des Unrechts. Es verherr-
licht, rechtlich geschaut, nicht den gelungenen Betrug. Die Sage
erscheint umgeformt in dem Sinne, dass Tristan und Isolde im
Banne eines Zaubertrankes stehen. Sie handeln als Werkzeuge des
Teufels und ihr Tun ist, juristisch gesprochen, «absichtslos». Der
Eid Isoldes ist «vergiftet». Der Satan treibt sein Spiel. Das ist ger-
manisch-deutsch gedacht, weit entfernt von morgenlindischen
Ideen.

Hochstwahrscheinlich sind die Gottesurteile des glithenden
Eisens und des wallenden Kessels altes, indogermanisches Kultur-
gut. Ob die Erzahlungsstoffe spater durch die Kreuzziige aus dem
Orient eingedrungen sind (so Abegg), bleibt dahingestellt («NZZ»,
Juni 1947).

Viele Sagen sind im Laufe der Zeit verdorben worden. Wie wir
von zersungenen Liedern sprechen, konnen wir von verstimmelten
Sagen reden. Alter Stoff wurde tiberschiittet, wurde missverstanden
und missgedeutet. Oft ist es schwer, aus den Triimmern den recht-
lichen Kern herauszufinden. Oft unmoglich. Wie haufig erscheinen
z. B. vorchristliche Elemente durch die Einwirkung des neuen Glau-
bens derartig verwischt und iiberschattet, dass eine Aufdeckung der
alten Rechtsideen nicht mehr moglich ist. Wie viele Rechtsbrauche
liegen vollig verbogen vor uns. Wie oft schleppen sich alte Formen
durch die Jahrhunderte und erscheinen in den Sagen als inhaltslos.

All das macht die Untersuchungen schwierig und erfordert
Kenntnis und Miihe, soll der Sagenstoff fiir die Rechtsgeschichte
fruchtbar gemacht werden.

III.

Wer mit offenem Sinn in das Mittelalter eindringt, der kann
sich der Erkenntnis nicht verschliessen, dass unser ganzes Denken
und damit unser ganzes Leben viel einheitlicher gestaltet war.
Heute ist alles geschachtelt und zerrissen. Die Lebenserscheinungen
und die Lebensgebiete haben sich getrennt. In unseren Kopfen



75

lebt nicht eine Welt; es leben Welten und nur wenigen gelingt es,
sie zu einem Ganzen zusammenzuschweissen.

Nach dieser Richtung gesehen, sind die Sagen hochst aufschluss-
reich fiir das Recht. Sie weisen hin auf die Einheit des Lebens.
Sie decken z. B. die enge Verbindung von Recht und Moral auf,
eine Verbindung, die in vielen Volkskreisen heute noch lebt. Was
sittlich war, war Recht. Das Unsittliche kam dem Unrecht gleich
und wurde als widerrechtlich abgelehnt. Man denke an das unso-
ziale Verhalten eines Menschen. Wie oft tritt in der Sage ein Bauer
auf, der sein Gesinde hungern lisst, ein Vater, der seine Familie
misshandelt, ein unbarmherziger Sohn, der seine Mutter missachtet.
Das waren einst Handlungen gegen die Moral, wie gegen das Recht.
Die Strafe blieb meist nicht aus und das Volk empfand sie als gut
und gerecht. -

Auch die Trennung vom Diesseits und vom Jenseits war nicht
schroff, wie heute. Die Sagen sind voll des Gedankens, dass jedes
Unrecht seine Siihne erhalten miisse. Die bose Tat, die auf dieser
Erde nicht gesithnt wird, erfihrt ihre Vergeltung nach dem Tode.
Der Verbrecher nimmt seine Strafe am jiingsten Tage entgegen,
oder — viel haufiger — er geht nicht in den «zweiten Tod» ein
und irrt als schadigender Damon in allerlei Gestalt auf dieser Erde
herum. Die Sagen sind der stirkste Tummelplatz fiir die unseligen
Wiederginger. Der Glaube an die gerechte und sichere Vergeltung
ist fiir die Aufhellung des mittelalterlichen Prozess- und Strafrechts
sehr wichtig. Wie mancher Missetidter wird gerne die Strafe vom
Richter entgegengenommen haben, um damit der schauerlichen
Vergeltung nach dem Tode zu entgehen. Wie viele mogen ihr Delikt
freiwillig gestanden, wie viele sich spontan dem Gericht gestellt
haben.

Die Verbindung von Tier und Mensch war weit inniger. Tiere
sprechen, wie im Mirchen; Tiere handeln dhnlich dem Menschen;
Tiere begehen Verbrechen und werden zur Verantwortung gezogen.
Freilich handelt im Tier mehr der verbrecherische Damon, als das
Geschopf selbst. Daher ist es richtig, den Tierprozess eher als Da-
monenprozess, denn als Menschenprozess aufzufassen. Oft erscheint
das Tier nur als Hiille, durch welche der Satan sein Spiel treibt.
Und diese Hiille muss dann zerstort, etwa verbrannt werden.

Wie die ganze Natur, so ist auch das Tier eine Kreatur Gottes.
Die Schopfung galt als Einheit. So tritt in den Sagen wiederholt
die fromme Ansicht zu Tage, das Tier helfe, gleichsam im Dienste
Gottes, eine Missetat aufzudecken. Kraniche oder Raben verfolgen



76

den Morder und rufen durch ihr Geschrei den Racher herbei. An-

dere Vogel verraten einen Grenzverriicker, der sonst nicht ent-
deckt worden wire. Tiere, wenn sie Schaden stiften, werden von
Geistlichen gebannt mit der «pouvoir de chasser les démons». Um-
gekehrt: wer mit Tieren in unchristlicher Weise verfahrt (ein Lamm
wurde getauft), der ruft die Strafe fiir alle Mitmenschen herbei.
Eine ganze Gegend musste biissen und wurde durch einen Unhold
verwiistet. Dies ist die Sage vom «Greiss» (Uri), und hier bricht ein
weiterer wichtiger Rechtsgedanke hervor: Die Gesamthaftung.

In den Sagen erscheinen die Menschen als eng miteinander ver-
bunden. Im Miarchen sind sie isoliert. Die Sagen sind voll von Ge-
meinschaftsmotiven, voll von der Vorstellung, dass die Familie,
die Sippe (der weitere Familienverband), oder ganze Dérfer und
Talschaften menschliche Gemeinschaften bilden, die «auf Ge-
deith und Verderb» zusammen verkettet sind, Heil und Unbheil
zusammen ertragend. Sie bilden Schicksalsgemeinschaften, Einhei-
ten, welche die Missetat eines ihrer Glieder biissen miissen, als ob
jeder einzelne schuldig wire. Jeder haftet fiir das Delikt des an-
dern. Die Schuld des einen verstrickt alle Glieder in eine Gesamt-
schuld. Das ist sehr altes Recht, und manche Strafverfolgung und
Exekution ldsst sich nur aus dieser Vorstellung erkliren. Als ein
Mann einer Schlange ihr Kronlein stahl, und sie totete, wurde das
ganze Dorf, dem der Tater angehorte, verschiittet (Herbriggen).
Eine Mutter verrannte sich in bose Liigen. Dafiir hafteten ihre
siecben Kinder, die in Schweine verwandelt wurden. Die Tochter
eines bosen Twingherrn, selbst unschuldig, musste den Schatz ihres
bosen Vaters hiiten und konnte als Wiederginger die Ruhe des
Todes nicht finden (Emmental). Wenn Riduber und Piraten ver-
haftet werden, wird nicht nach dem Delikt des einzelnen geforschit.
Sie werden alle gehdngt oder gekopft, einfach deshalb, weil sie der
Bande angehorten. So stossen wir in den Sagen auf Grundvorstel-
lungen alter, iltester Art. Das Volk lebte mit ihnen und wir finden
nirgends eine Auflehnung gegen diese Normen, die als Recht emp-
funden wurden. Das ist bedeutsam. Das zeigt uns lebendiges Recht
der Vorzeit. Wir diirfen das Sagenrecht in hunderten von Fillen
als Kontrollbild heranziehen, dhnlich den Urkunden. Das Recht
stand nicht nur in Biichern. Es wurde geiibt, es galt, es war wirklich.

Ferner weise ich auf die Natur und die Naturgewalten hin, die
oftmals tief in das Rechitsleben eingriffen. Die Natur ruhte im Men-
schen, und der Mensch ruhte in der Natur. Bei den Ostslaven gab
es bis in die Neuzeit hinein iiberhaupt keine unbelebten Gegen-



17

stinde. Die Baume redeten, die Steine wuchsen, die Sterne am Him-
mel lauschten. Alles war voll Seele. Darum traute man der Natur
die Fahigkeit des Handelns, des Mitwirkens zu. Nach religioser Auf-
fassung sprach Gott, der gerechte Herr durch sie, so dass man ihr
Walten als unmittelbaren Eingriff des Allmachtigen deuten darf.
Gott schiitzte das Recht und sein Wille war, dass es sich auf Erden
durchsetzte.

Im Aargau betrog einst ein Kornhindler das Volk und niitzte
dessen Notlage aus. Als er starb, fand man sein Grab jeden Morgen
frisch aufgedeckt und den Totenbaum aus dem Grabe hinausgewor-
fen. Als schwarze Gestalt, ohne Kopf, sah man ihn herumlaufen
als Gespenst. Die Erde, das Grab duldete den Toten nicht. Sie
spuckte ihn gleichsam aus und zur Strafe musste der Wucherer
umgehen.

Wie hadufig treten uns in den Alpengegenden Verwiistungen
und Vereisungen entgegen, wenn oben im Gebirge Unrecht began-
gen wurde. Aus der blilhenden Alp formte sich ein Gletscher, wie
immer wieder berichtet wird. Fruchtbare Matten wurden durch
Wasserstrome vernichtet, als ein Senn seinen Vater unwiirdig be-
handelte. Wo man verriterische Ritter erschlagen hat, lidsst kein
Vogel mehr sein Lied erténen, und die Bosheit eines Vaters ver-
wandelte gesegnetes Land in eine gewaltige «Riife» (Herbriggen).
Auf der Alp eines Walliser Bauern wuchs kein Gras mehr, bis er
den geschuldeten Lohn ausbezahlt hatte. Dem Unschuldigen dage-
gen gewdhrt die Natur Schutz und Hilfe. In Oberfrick (Basel)
geschah im Jahre 1356 ein Erdbeben. Die Sage erzihlt, dass das
Bett der frommen Grifin von Thierstein mit ihr und ihrem Kinde
den Abhang herunterrollte. Der Burgturm schoss iiber die Felsen
in die Tiefe. Unversehrt ging die Herrin aus dem grausigen Ereig-
nis hervor und zum Dank befreite sie das Land von allen Abgaben,
soweit sie mit dem Bette herabgefahren war. Die Gegend heisst die
Sesseln. In Graubiinden wurde die Burg eines ungerechten Ritters
von Wassern iiberflutet. Nur des Ritters unschuldige Frau fand
Rettung. _

Noch nach dem Tode eines Menschen zeugt die Natur fiir des-
sen Unschuld. Als im Luzernischen ein Verurteilter verbrannt
wurde, vermochte das Feuer den Blumen, die er in der Hand hielt,
nichts anzuhaben. Sie blithten weiter und verkiindeten die Reinheit
des Hingerichteten. Es ist kennzeichnend, dass Blumen oft als Be-
weismittel auftreten. In ihrer Schone und Klarheit sah das Volk
ein Symbol des Reinen und Lautern, und hielt sie deshalb fahig,



78

die Unschuld an den Tag zu bringen. In badischen Sagen tritt be-
sonders die Lilie als Verkiinderin der Unschuld hervor.

Die starke Sehnsucht, die in allen Menschenherzen lebte, Recht
und Unrecht zu erkennen, wies sogar den Tod in gewisse Schran-
ken. Die zum Beweise dringende Natur gebot dem Tode ein Halt.
Teile des Getoteten blieben mit lebendigen Kriften ausgestattet,
und vermochten Zeugnis vor aller Welt abzulegen. Durch viele
Liander verbreitet war die Sage vom blutenden oder singenden
Knochen. Nicht nur die européischen Gebiete kennen sie; auch in
Afrika, in Indien und Brasilien wird sie erzihlt. Sie gipfelt im
Gedanken, dass ein Knochen des Gemordeten (meist ein Schadel-
knochen) die Kraft hat, den Tédter zu verraten, indem er in der
Hand oder im Mund des Morders zu bluten oder singen beginnt.
Dieser beriihmte Rechtsstoff wird bald dem Mirchen (Singer), bald
der Sage zugewiesen (Reithard, Rochholz) und in der Tat haben
wir hier ein typisches Ubergangsgebilde vor uns. In der Sage vom
Brudermord bei Lenggen (Aargau) fing sogar der ganze Schidel
des Ermordeten zu bluten an. Trotz dieses Zeichens blieb die Tat
unentdeckt. Aber der gerechte Gott bestrafte den Verbrecher, in-
dem er ihn zum gespenstigen Wiederginger machte.

In diesen Bereich gehort das weit verbreitete Bahrrecht. Der
auf der Totenbahre liegende Ermordete hat die Kraft, den Tiater
zu iiberfithren, indem die Wunden zu bluten anfangen. Auch die
vielen Sagen und Legenden von den unschuldig Hingerichteten, die
ihre Haupter in die Hand nehmen, oder die noch eine Strecke
weit zu gehen vermogen (300 Schritte in einer aargauischen Sage),
ruhen im Gedanken, dass die menschliche Natur iiber den Tod
hinaus die Unschuld zu bezeugen vermag. Letzten Endes ist es
Gott, der die Naturgesetze bricht, und daher werden das Bahr-
recht (schon im Nibelungenlied iiberliefert), die Feuer- und Wasser-
proben, der blutende Knochen usw. in den rechtlichen Kreis der
Gottesurteile eingereiht. Die Sagen sind diesen Proben im allge-
meinen nicht sehr geneigt. Das Ordal spielt keine grosse Rolle und
ein iiberaus verbreitetes Gottesurteil, der Zweikampf, bleibt stark
im Hintergrund. Wenn in einer hessisch-nassauischen Sage zwei
Ritter vor Gericht ohne Waffen balgen, «ringen» mussten, um ein
Korndeputat, so weist dies auf eine Entstellung des alten Brauches
hin. (Der Zweikampf erwidhnt z. B. in der aargauischen Sage vom
Ring von Hallwil.) Das Zuriicktreten des Duells als eines Beweis-
mittels ist fiir den Sagenkreis, den wir beriihrt haben, nicht erstaun-
lich. Uns lieferten in der Hauptsache die Volkssagen den Stoff fiir



5

die rechtlichen Erkenntnisse. Wir bauten auf Uberlieferungen der
biirgerlich-bauerlichen Welt auf. Das einfache, nicht feudale, nicht
herrschaftliche Volkstum bereitete seine Quellen vor uns aus, und
in diesem Lebenskreise war wenig Neigung zum Beweismittel des
Zweikampfes. Zwar gab es Bauernduelle, aber sie mochten selten
sein und gruben sich offenbar nicht so tief in die Volksseele ein,
dass sie zu Sagen ausgesponnen wurden.

Dagegen treten andere Kraftproben in vielen Variationen her-
vor, ging doch die Meinung des Miitelalters dahin, dass Kraft und
Recht in engstem Zusammenhang stehen. Der korperlich Kriftige
galt als der Bessere, denn der Schwache. Man glaubte, dass physi-
sche und moralische Krifte im Menschen eine Einheit bilden und
dass die Stirke des Mannes dessen moralischen Wert dokumentiere.
So erkldren sich viele Einrichtungen und Vorfille, auch die be-
rithmte Stelle aus dem Nibelungenlied (113), die sagt:

«erwirbest duz mit sterke, din sulen dir untertaenec sin», d. h.
was du mit Kraft erworben hast, das sollst du rechtmissig besitzen.
-— Eine der beriihmtesten Kraftproben ist der Urner Grenzlauf.
Urner und Glarner stritten einst um die Grenze. Jeder Stand stellte
c¢inen Liufer, und wo beide Manner sich begegneten, da sollte die
Grenze gezogen werden. Der Urner hatte einen gewaltigen Vor-
sprung (eines Hahnes wegen, der ihn zeitig weckte). Der verspitete
Glarner bat ithn noch um eine Zugabe, und abermals sollte eine
Kraftprobe entscheiden. «Soviel will ich dir noch gewihren, als
du mich auf deinem Riicken tragend, bergan laufst», sagte der
Urner. Der redliche Glarner ging darauf ein, sank aber bald tot
zur Erde nieder. Dort wurde die Grenze errichtet.

Im Luzernischen stritt ein Riese mit einem Schneider um den
Besitz einer Konigstochter. Ein Wettessen sollte das bessere Recht
erweisen. Der Schneider siegte; denn er liess den Reisbrei, welchen
er vertilgen musste, in einem «vorgehingten Sack» verschwinden.
Dem erstaunten Riesen gab er an, er habe sich einen Schlitz in
den Bauch geschnitten, und dort sei der Brei wieder herausgeflos-
sen. Diese Sage ist micht nur wegen der Kraftprobe interessant,
sondern wegen der oft wiederkehrenden Tatsache, dass der Kluge,
Witzige, Listige als der Mann erscheint, der den Dummen, Einfil-
tigen, Tolpelhaften iiberwindet und zwar mit Recht. «Niitze dein
Recht, so gut du kannst», ist eine alte Weisheit. Und: «Niitze es
rasch, damit es nicht untergeht». So reichen sich in dieser Luzerner
Sage geistige und korperliche Fihigkeiten schwesterlich die Hand.
Fiir das Bergvolk ist kennzeichnend, dass schwierige Klettereien,



80

gut durchgefiihrt, imstande waren, eine Berechtigung zu erweisen.
So in der Sage von der Schrottenjungfrau (Emmental). Das hoch-
nasige Madchen eines betriigerischen Vaters gab unter zahlreichen

Freiern jenem den Vorzug, der den Felsenkopf des Schibegiitsch
bezwingen wiirde. Viele fanden dabei den Tod. Es ist nicht erzahlt,

ob einer die Kraftprobe bestanden hat; denn durch einen Fluch
des betrogenen Bruders wurde alles vernichtet. Der Betriiger ver-
schwand spurlos, vom Teufel entfiihrt, und die hochmiitige Tochter
musste in einer Hohle die widerrechtlich gesammelten Schitze
ihres Vaters hiiten bis zum jiingsten Tage. |

IV.

Noch wire vieles zu erzihlen. Doch der Raum gebietet Halt. Es
sei nur noch auf weniges hingewiesen, so auf die furchtbaren
rechtlichen und moralischen Wirkungen des Fluches, auf welche
die Sage oft hindeutet. Wir diirfen und miissen annehmen, dass
der Mensch fest an Verfluchungen glaubte und sie deshalb verponte
und bestrafte. Die bauerlichen Weistiimer sind voll von Normen,
die sich gegen das Fluchen und Schworen richteten. Mir scheint,
heute noch gilt der Fluch als verderbenbringend, besonders der
Mutter- und der Vaterfluch. In den Sagen erzeugen die Verflu-
chungen regelmissig diistere Folgen. Sie wirken augenblicklich.
Auffallenderweise werden sie meist gegen Sippegenossen ausgestos-
sen: Vaterfluch, Mutterfluch, Bruderfluch, Fluch unter Ehegatten
usw. In Hessen verfluchte eine Grafin das ganze Geschlecht, weil
sie unschuldig hingerichtet wurde. Der Fluch ziindete, und jeder
Erstgeborene starb in frithem Alter. Einmal prallte der Fluch einer
Stiefmutter auf sie selbst zuriick und stiess sie in das Enziloch
hinein. Dort musste sie spuken.

Verbrechen und Strafen aller Art sind bedeutsame Gegenstinde
der Sagen. Sie stimmen im ganzen mit dem Strafrecht iiberein, das
wir aus Landrechten, Rechtsbhiichern und Gesetzen kennen: Der
Dieb wird gehenkt, der Morder gerddert, die Kindsmorderin leben-
dig begraben und ihr Grab mit Dornen iiberdeckt, Hexen werden
verbrannt. Indessen — und das ist typisch fiir das Empfinden des
Volkes — oftmals wird die Tat durch die Strafe im Diesseits nicht
voll gesithnt. Ist das Verbrechen besonders niedertriachtig, deutet
es auf niederste, unmenschliche Gesinnung hin, so findet der Delin-
quent keine Ruhe im Grabe. Es erfolgt gleichsam eine doppelte
Bestrafung: durch den irdischen und durch den gottlichen Richter.



81

So gibt es Morder, die, den Tod auf dem Rade erduldend, nachher
umgehen miissen. Im iibrigen sind es Grenzverriicker, Meineidige
(der Stiefelireiter), Betriiger, Wucherer, Weinpantscher, Verachter
von Vater und Mutter usw., welche die Sagen als Wiederginger
schildern, oft als schauerliche gespenstige, feurige Wesen, die den
Menschen Furcht und Grauen einflossen. Der Jéager, der wihrend
der Messe am Sonntag jagte, musste nach dem Tode unaufhorlich
einem Wilde nachstellen, berichten Sagen aus dem Rheinland. Aber
auch ein «liederlicher» Geistlicher wird zum Wiederginger, eine
hochmiitige Jungfrau und vor allem Leute, die ihrem Leben selbst
ein Ende machen. Im Auge des Volkes ist der Selbstmérder ver-
dammt. Eine Schiachentaler Sage lisst sogar ein Tier, die Lieblings-
kuh eines Sennen, als Wiederginger umherirren. Der viterliche
Fluch ergriff den Herrn, wie sein (in unseren Augen) unschul-
diges Geschopf.

Michtig angezogen wird das Volk durch die Figur des Teufels.
Er lauert an allen Ecken und Enden dem Menschen auf, und wer
sich ihm ergeben hat, wird ihn nicht mehr los. Er ist das Bose an
sich und nur selten tritt er als Richer der Schwachen und Armen
auf, wie in rheinischen Gebieten. Die Sagen kennen unzihlige
«Teufelsbesessene». Hier ist nun eine grosse Kluft zu konstatieren
zwischen Sage und positiver Rechtswelt. Die rechtlichen Normen
beschaftigen sich nur #dusserst selten mit dem Satan. Als Partei

‘und Gegenpartei kennen sie ihn nicht. In den Sagen dagegen wer-
den hiufig Vertriage mit ihm geschlossen und — wie im Faust —
mit Blut unterschrieben. Die Vertrige mussten gehalten werden,
wie einem Menschen gegeniiber. Der Satansvertrag ist an sich giil-
tig, wie ein Menschenvertrag. Und wehe, wenn er gebrochen wird!
Der Walliser Senn, der dem Bosen seine Hiitte versprochen und das
Versprechen nicht ausgefiihrt hatte, wurde von ihm geholt, an den
Boden genagelt und getotet.

Aber hier setzen nun eigenartige Vorstellungen ein. Den Leuten
ist es nicht wohl bei diesen Teufelspakten. Sie suchen sie zu bre-
chen oder zu umgehen, ohne selbst Schaden zu nehmen. Mit gros-
ser Klugheit werden allerlei Moglichkeiten ersonnen, den Vertrag
zu zerstoren, und mit das Kostlichste, was wir in den Sagen wahr-
nehmen konnen, ist der Humor, mit dem das Volk zu Werke geht.
Der Teufel wird betrogen. Der Teufel wird geprellt. Hier offenbart
sich der Gedanke: Der Listigere soll Recht behalten. Der Mensch,
in seinem Witz, soll dem Bosen iiberlegen sein. Siegt in dieser
Weise der Mensch iiber den Satan, so ist dieser Sieg kein Rechts-

6



82

bruch. Im Gegenteil: es ist letzten Endes der Triumph des Rechtes
gegeniiber einer schidlichen, schidigenden, hollischen Gewalt. Das
Recht driickt gleichsam ein Auge zu; denn — es sei noch einmal
betont — streng genommen besitzen die Pakte mit dem Teufel volle
Rechtskraft. Der Seigneur Morel entzieht ein Kind dem Satan da-
durch, dass er es taufen lisst, so dass ihn der Bose «traitre et men-
teur» nennt (Neuchatel). Allbekannt sind die Sagen — in verschie-
denstem Gewande — in denen der Teufel geprellt wird, weil ihm
als erstes Lebewesen, das ihm verfallen ist, ein Tier, statt eines
Menschen zugefithrt wird. Auch unmogliche Aufgaben werden dem
Bosen der alles zu tun versprochen hatte, aufgetragen, wie in der
hessisch-nassauischen Sage vom Forstmeister, der dem Teufel auf-
tragt, Schlick und Sand des Main zu Biindeln zusammenzubinden,
um damit die Kirche zu heizen! Bisweilen erscheint der Teufel als
listige Figur, die ihrerseits den Menschen iibertélpelt. Gelingt es
ithm, so empfindet das Volk dies nicht als rechtswidrig. Ritter
Cuno von Castelen machte einen Satanspakt des Inhalts, dass ihn
der Teufel zum reichsten Mann der ganzen Gegend mache. Was
geschah? Alles Gestein im Burgraum verwandelte sich in Gold und
er musste im Glanze des Gesteins erblinden. Gehen in diesem Teu-
felsbereich die Sagen weit iiber das hinaus, was die Welt des posi-
tiven Rechts gebot, und verbot, so darf doch als Schlusswort aus-
gesprochen werden: Die Volkssage spiegelt im ganzen das lebendige
Recht wieder. Sie nahrt sich vom Recht des Landes, das sie geboren
und lisst uns tief in die Rechtspsyche und in die Rechtswirklichkeit
hineinschauen. Daher ist das Sagenrecht fiir die Rechtsgeschichte
lehrreich und bedeutungsvoll.



83

Anmerkungen

Fiir die schweizerischen Sagen vergleiche die bekannten im Druck vorlie-
genden Sagenbiicher, vor allem die grossen Sammlungen, die Arnold Biichli und
Joseph Miller angelegt haben. Ebenso die systematisch gut aufgebauten «Luzerner
Sagen» von Kuno Miiller: Luzern, Geschichte und Kultur Bd. 1. Auf die ver-
schiedenen Sagen vom c«hauptlosen Reiter» macht neustens aufmerkam Anne-
marie Meyer in «NZZ» vom 24. 6. 1946. Werner und Maria Schwartzkopff haben
1925 herausgegeben: Sagen und Geschichten aus dem alten Frankreich und
England, mit sprechenden Reproduktionen von Miniaturen. Viel volkskundlicher
Sagenstoff ist zu finden in der Badischen Volkskunde von E.Fehrle, in der
Rheinischen Volkskunde von A. Wrede, in der Hessisch-nassauischen Stammes-
kunde von Paul Zaunert und in der russisch (ostslavischen) Volkskunde von
Dr. Zelenin (Grundriss der slavischen Philologie und Kulturgeschichte). Uber
Baumfrevel und dessen Sanktion ist interessant der Bericht von Oswald Menghin
in den Wiener Sitz. Berichten der phil. hist. Kl. vom 1. Dez. 1943 (Der heilige

Baum von Nauders, Tirol).

Zur Umgestaltung eines Mairchens in eine Sage vgl. den Aufsatz von
Paul Kretschmer, Wien: Mirchenforschung (Deutsche Volkskunde 21. Jhrg.
1942, S.142 ff.). Uber Weiterleben und Aussterben von Sagen siehe G. Jung-
bauer «Zur sudetendeutschen Sage in Deutsche Lit. Zeitung 1942 Heft 35/36
Sp. 803 ff. Uber neuere Untersuchungen von Volkssagen (im Gegensatz zur
Heldensage) Otto Lauffer in Forschungen, Fortschritte 16. Jhrg. (20. Januar
1940) Sp. 27.

Die islindischen Sagas sind keine Sagen, sondern Familiengeschichten. Aber
Felix Genzmer benutzt in der Hist. Z. (168, S. 509 ff) dennoch zwei Sagas, um
interessant zu berichten iiber: Sage und Wirklichkeit in der Geschichte von den
ersten Orkadenjarlen. Der gleiche Forscher weist auf germanisch-indische Ur-
verwandtschaft in den Schopfungssagen hin, was deutsam ist fiir das, was ich
iiber die Tristansage mitteilte. Deutsche Reihe, Bd. 149: Germanische Schép-
fungssagen (1944) S. 21 f.

Uber den Zusammenhang von Kraft und Recht habe ich geschrieben in der
Festschrift fiir J. W. Hedemann (1938) S. 3 ff. und iiber die gerechte Vergeltung
im Diesseits und Jenseits in der Festschrift fiir Alfons Dopsch (1938) S. 591 ff.

Uber Sagen, Sagenketten, Sagenformen, Sagenverinderungen usw. im Gebiet
der Heldensage siehe Andreas Heusler, Nibelungensage und Nibelungenlied,
2. Aufl. 1922.

Soeben ist eine aufschlussreiche Studie von Max Liithi erschienen: Das euro-
piische Volksmirchen. Form und Wesen. Eine literaturwissenschaftliche Darstel-
lung (Bern, Francke AG 1947), worin scharfe Striche zwischen Mirchen und Sage
gezogen werden. So wird z. B. immer wieder betont, dass das Mirchen keine Tiefe,
sondern nur Oberfliche besitze, wihrend in der Sage «Angst, Staunen, Anspan-
nung, Erschiitterung und Erkrankung der Seele im Mittelpunkt der Darstellung
stehen» (29). Das ist alles richtig, und deshalb kann die Sage rechtsgeschichtlich
grossere Einblicke geben als das Mirchen. Denn das Recht der alten Zeit bewegte
Seele und Gemiit auf das stirkste. Siehe vom nimlichen Verfasser auch: Die Gabe
im Mérchen und in der Sage (Bern 1943).






	Sagenforschung und Rechtsgeschichte

