
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 37 (1943-1944)

Heft: 1

Artikel: Das bernische Patriziat und die Regeneration

Autor: Gruner, Erich

Kapitel: XIII: Das Patriziat in der Defensive

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


313

XIII. Das Patriziat in der Defensive

1. Die Unversöhnlichen

Trotz dem kläglichen Zusammenbruch des Werbekomplottes im
Jahre 1832 gab es auch während der folgenden Jahre noch
Aristokraten, welche an die Möglichkeit einer Reaktion glaubten. Sie
suchten Verbindung mit allen rechtlich Denkenden innerhalb und
ausserhalb der Schweiz aufzunehmen. Dafür, dass ihnen vom Ausland

tatsächlich Hilfe zugesprochen worden sei, fehlen jegliche
Belege. In der diplomatischen Korrespondenz der auswärtigen
Gesandten in Bern lassen sich keine Anhaltspunkte finden. Aus den
Briefen Friedrich Zeerleders, der 1832 in Wien weilte, ist ersichtlich,

dass Wiener Hofkreise die politische Kaltstellung des Berner
Patriziats als selbstverständlich bezeichneten und nicht gewillt
waren, zu seinen Gunsten einzutreten.

Dagegen gelang es verschiedenen Berner Patriziern, mit den
reaktionär gesinnten Innerschweizern Fühlung zu nehmen.
Als Pionier dieser politischen Verbindung war Bernhard von
Wattenwyl, ehemaliger Sekretär des Geheimen Rates, tätig.
1832 wurde er wegen eines Pressevergehens des Kantons verwiesen.
Er wandte sich darauf in die Innerschweiz und war während eines
Jahres dort propagandistisch für die Rückkehr zu den alten
Zuständen tätig. Er lebte meistens in Schwyz und hatte die Redaktion
des sehr reaktionären «Waldstätterboten» inne. Eben hatte der
Konflikt zwischen Inner- und Ausserschwyz eine Lösung gefunden.
Wattenwyl verurteilte sie und empfahl den Innerschwyzern, sich
mit Waffengewalt gegen das Diktat der Tagsatzung aufzulehnen.
Er war einer der Förderer des Sarnerbundes und hoffte, «das Ber-
nerische Vaterland mit den Sarnerkantonen vor der Revolution
retten zu können».1'

Bald fanden sich weitere Berner in Schwyz ein. Teils waren sie
des Kantons verwiesen worden, teils befanden sie sich wegen des

Hochverratsprozesses auf der Flucht, und teils kamen sie aus eigenem

Antrieb, um die Gegenrevolution zu fördern. Als Flüchtlinge
erschienen Baumeister Eduard Stettier und vorübergehend Major
Fischer und Hauptmann von Werdt. Einige Monate später langte
auch Hauptmann Wyttenbach in Schwyz an. Er hatte sich aus der
Haft in Bern befreien können. Karl Ludwig Stettier von Köniz
erreichte die sichere Innerschweiz nach langer Irrfahrt Anfang 1833.
Er hatte sich in freiwillige Verbannung begeben, da er — eines



314

Pressevergehens wegen — den ihm diktierten Widerruf nicht
leisten wollte. Im März 1833 reisten einige Berner Offiziere nach
Schwyz, welche hofften, mit Hilfe der Innerschwyzer eine
Gegenrevolution im Kanton Bern zu entfachen. Es waren die Hauptleute
Eduard May von Schöftland, Friedrich Ludwig von Wagner von
Ortbühl, Friedrich von Wattenwyl von Murifeld und Rudolf Stürler.

Welcher Art war die Tätigkeit dieser Aristokraten? Soviel aus
den Quellen hervorgeht, war geplant, in der Innerschweiz eine
gegenrevolutionäre Bewegung auszulösen, welche dann — ähnlich wie
im Stecklikrieg — auf den Kanton Bern hätte übergreifen sollen.
Die Berner stellten sich einesteils die Aufgabe, die Führer der
inneren Orte zum offenen Kampf anzufeuern und den Kampfgeist
im Volke zu wecken (dies tat besonders Wattenwyl im «Waldstät-
terboten»), anderseits die gegenrevolutionäre Verbindung mit dem
Kanton Bern herzustellen. In erster Linie hoffte man auf die
Bereitschaft der Oberländer, die sich 1831 als regierungstreu gezeigt
hatten. Bernhard von Wattenwyl traf in Obwalden verschiedentlich
mit Berner Oberländern zusammen, so dass K. L. Stettier in seinem
Tagebuch vermerkte: «Die Oberländer gaben ihm über die
Stimmung dasiger Gegenden erfreuliche Nachrichten.»2' Stettier selbst
pflegte mit führenden Männern Besprechungen, so mit Spichtig
von Samen und Zeiger von Stans. Vom Inhalt dieser Unterredungen

ist nichts im Tagebuch vermerkt. Offenbar scheinen sie seinen
Wünschen nicht entsprochen zu haben.

Aber auch im Kanton Bern schienen sich die Dinge nicht so zu
entwickeln, wie die Ultra es wünschten. Als Vorbedingung für die
erfolgreiche Durchführung einer Gegenrevolution erachteten sie
eine regierungsfeindliche Stimmung im Volke. Im Frühjahr 1833
schien die erhoffte Volksunzufriedenheit noch nicht gross genug zu
sein. Seckelmeister von Muralt meldete Stettier am 20. Mai: «Die
öffentliche Stimmung ist leider noch lange nicht so gut, als es für
unsere Absichten wünschbar ist.»3' —¦ Immerhin machte er seinem
Freunde Hoffnung: «Lange kann es nicht mehr fortdauern», und
bald könne Stettier, ohne der Regierung Abbitte geleistet zu haben,
«den heimatlichen Boden wieder betreten».4' — Hauptmann Jakob
von Wagner war Verbindungsmann zwischen Bern und den inneren
Orten. Ihm schien die Zeit zur Ausführung des gegenrevolutionären
Planes schon im April 1833 sehr günstig. Von Bern brachte er
Wattenwyl die Nachricht, «dass die gute Partei im Wachstum begriffen
sei».5' Sobald die nähere Verbindung mit der Innerschweiz
hergestellt und der Feldzugsplan ausgearbeitet sei, so könne die ge-



315

wünschte Tätigkeit entfaltet werden. «Die Unordnung und Anarchie

im Kanton Bern komme ihnen sehr zu Hilfe. Das Zutrauen zur
Regierung schwinde täglich mehr.»6'

Darin täuschten sich die Berner Patrizier. Die Zukunft sollte
lehren, wie wenig Wagners und Muralts Urteil der Wirklichkeit
entsprach. Sie ahnten nicht, dass die Berner Regierung von ihrem
Treiben Kenntnis erhalten hatte. Hans Schnell meldete bereits im
April 1833 seinem Bruder Karl, dass Wattenwyl in Obwalden mit
Berner Oberländern zusammengetroffen sei. Am 3. Juli 1833
erhielt Karl durch Vermittlung des Schultheissen Pfyffer von Luzern
genaue Nachrichten über die Vorgänge in der Innerschweiz. Dieser
sandte ihm den Brief eines Stansers, den er einige Tage zuvor
erhalten hatte, und der meldete: «Seit Samstag bis heute früh, 1. Juli
1833, verweilte Herr von Wattenwyl in Lungern oder gar jenseits
des Brunig. Ich bin hier zu Lande in Stanz nicht mehr der einzige,
welcher einen Sturm erwartet, sondern es läuft davon ein dumpfes
Gemurmel durchs ganze Land.»7'

Auf Wagners verheissungsvolle Nachrichten bauend, schlössen
sich die Patrizier den Innerschwyzern an. Unter Leitung des Obersten

Th. Abyberg erfolgte am 31. Juli 1833 der Sturm auf
Küssnacht. Bernhard von Wattenwyl war als Adjutant Abybergs einer
der Initianten des verhängnisvollen Zuges. Die damals in Schwyz
anwesenden patrizischen Offiziere ausser Karl Ludwig Stettier
nahmen ebenfalls an der Expedition teil. Drei weitere Patrizier, die
Hauptleute August von Bonstetten, Alfred Ernst und Friedrich
Benoit, waren kurz vorher, die ersten zwei auf einer Malreise
begriffen, der dritte auf der Reise ins Tessin, in Schwyz angelangt.
Sie begleiteten den Zug, ohne jedoch am Kampfe teilzunehmen.

Der unglückliche Ausgang des Überfalls ist bekannt. Die
Tagsatzung beschloss, die Tat zu ahnden und schickte eidgenössische
Truppen zur Besetzung nach Innerschwyz. Die Innerschwyzer waren
ungehalten über das Ende des Zuges und erhoben schwere
Anschuldigungen gegen die Berner Patrizier. So müssten diese, zum Teil
vor der Volkswut, zum Teil vor den einrückenden eidgenössischen
Truppen fliehen. Zuerst wandten sie sich nach Uri, von dort in
abenteuerlicher Flucht Ende September über den Gotthard in den
Tessin und schliesslich in die Lombardei. Stettier gelangte auf
Umwegen nach Solothurn und lebte dort einige Jahre in freiwilliger
Verbannung. Wattenwyl weilte mehrere Jahre im Ausland. Die
meisten der Offiziere traten in neapolitanische Dienste ein. Die
zwei Maler Bonstetten und Ernst und ihr Freund Benoit setzten,



316

jene ihre Malertournee, dieser seine Erholungsreise fort und kehrten

im Herbst nach Bern zurück. Dort wurden sie sofort verhaftet,
da sie der «Teilnahme an umfassenden Reaktionsplänen verdächtig»
seien.8' Benoit wurde nach wenigen Tagen entlassen, da er
beweisen konnte, dass er sich auf einer Erholungsreise befunden habe.
Bonstetten und Ernst jedoch müssten während Wochen in
Untersuchungshaft sitzen bleiben. Sie wurden des Reaktionsversuchs, im
Kanton Schwyz begangen, aber gegen Bern gerichtet, schuldig
befunden, dann aber in Anrechnung der Untersuchungshaft entlassen.
— Der Sarnerbund wurde im August 1833 aufgelöst. Stettier war
untröstlich. Denn die Hoffnung auf eine Wiederherstellung der
rechtmäßigen Zustände schien nun zerstört: «Hiermit scheint nun
auch der letzte Stern, der letzte Schimmer der Hoffnung auf die
Rettung des Vaterlandes verschwunden, nach welchem alle Redlichen
in der Schweiz seit zehn Monaten ihre Augen gerichtet hatten.»9'

Emanuel Rudolf von Tavel betätigte sich auf weniger

kriegerische Weise als seine Standesgenossen in Schwyz. Darum
verlor er die Hoffnung nicht. Noch 1840 schrieb er an Karl Ludwig
von Haller: «Es muss die Natur selbst eine neue Ordnung nach
den Lehren Ihrer Restauration hervorbringen.»10' Seit 1831
bemühte er sich, die echten Aristokraten enger zu verbinden. Mit
Haller zusammen plante er einen «Bund der Getreuen».
1833 brachten sie zusammen einen Entwurf im Druck heraus.11'
Die neue Vereinigung sollte alle Rechtdenkenden, d. h. alle, welche
an der Wiederherstellung der alten Verhältnisse arbeiten wollten,
umfassen. Ihre Mitglieder sollten gegen die Zentralisation in der
Schweiz und gegen die Veräusserung der Staatsgüter kämpfen. Sie

versprachen, ihre Kräfte zum Schutze der legitimen Ordnung und
der katholischen Religion einzusetzen. Offenbar auf Tavels Antrag
wurde beigefügt: «Redliche, der Revolution abgeneigte Protestanten

können und sollen auf Verlangen ebenfalls in den Bund
aufgenommen werden, insofern sie sich verpflichten, sich dem Schutze
der katholischen Religion nicht zu widersetzen.»12' — Zur
Erreichung der gesteckten Ziele hatten «alle rechtmäßigen Mittel zu
dienen».13' Tavel fügte in seinem handschriftlichen Entwurf einen
Zusatz bei, der nicht gedruckt wurde: «Selbst fremde Hülfe soll
nicht zurückgewiesen werden, wenn alles andere nicht hilft zur
Befreiung von der unerträglichen Bauerntyrannei.»14' Es kann nicht
festgestellt werden, ob dieser Bund gegründet wurde.

Tavel fand noch andere Wege, um sich geistig im Kampfe
gegen die Revolution zu betätigen. Er war einer der Mitbegründer der



317

reaktionären Wochenzeitung «DieSchildwacheamJura».
Mit Haller zusammen belieferte er das Blatt fortwährend mit scharfen

Artikeln gegen die demokratische Staatsform und die aufklärerischen

Doktrinen. Er wolle, schrieb er an Haller, durch seine
Artikel alle jetzigen Obrigkeiten stürzen und der Restauration Leser
verschaffen. Mit Wonne las er alle Broschüren, «die dem Satanswerk

der Revolution ans Leben gehen.»15' Er besprach in der
«Schildwache» und andern konservativen Blättern staatspolitische
Schriften. Er sammelte seine Aufsätze und war im Begriff, sie in
Buchform unter dem Titel «Politische Fragmente» herauszugeben,
als der 1840 plötzlich erfolgte Tod ihn daran hinderte.

Aus verschiedenen Papieren in seinem Nachlass geht hervor,
dass Tavel auch versuchte, unter der Landbevölkerung für
seine Ideen Anhänger zu werben. Es finden sich mehrere
gleichlautende Briefe, betitelt «Zuschrift eines Berner Aristokraten an
einen ehemaligen Vorgesetzten auf dem Lande». In seinem Schreiben

nahm Tavel Bezug auf einen dem Briefempfänger bekannten
Freund, der ihm geklagt habe, wie schrecklich der Ordnungszerfall
unter der neuen Regierung fortschreite. Diese Einleitungsworte sind
wohl absichtlich persönlich gefasst, um dem Briefempfänger
Vertrauen einzuflössen. Sie sind als Mittel politischer Taktik zu
verstehen. Denn Tavel richtete eine ganze Anzahl Briefe gleichen
Inhalts an Bewohner der Landschaft.

Der Zweck dieser Briefe war, «die Gutgesinnten auf dem Lande»
kennenzulernen, «damit sie sich vereinigen möchten, dem verderblichen

Zustand, der herrscht, abzuhelfen».16' Über das Wie dieser
Vereinigung war sich Tavel offenbar selbst nicht klar. Er versandte
die Briefe anonym. Jedoch scheint er weniger eine allgemeine
Verschwörung geplant als die Bauern über die Gefahren der demokratischen

Grundsätze aufgeklärt zu haben. Er klagte darüber, dass

die Landbevölkerung statt gegen die Volksherrschaft als solche nur
gegen die jetzige Regierung erbost sei. «Das Übel aber sind die

schlechten Grundsätze, deren Urheber oder Verbreiter
durch Beherrschung der Volkswahlen Mittel gefunden haben, ihre
Werkzeuge in grosser Zahl in die Regierung zu bringen.»17' Den
Schlußschritt, die Bauern aufzufordern, in den nächsten Wahlen
Patriziern ihre Stimme zu geben, tat Tavel nicht. Dies verboten ihm
seine Grundsätze, von denen früher schon eingehend die Rede war.
Da Tavel die Briefe anonym versandte, sind in seinem Nachlasse
auch keine Antworten zu finden. Es kann deshalb nicht beurteilt
werden, ob der Verfasser damit Erfolg erzielte.



318

2. Kritik an den demokratischen Staatsformen und Einrichtungen

a) Die Prinzipien
Am 1. Januar 1833 brachte die «Allgemeine Schweizerzeitung»

folgenden «Neujahrswunsch»: «Wir wünschen, dass die Verfassung
alle die Freiheiten, Vorteile und Segnungen, die sich das Volk
durch deren Annahme zu verschaffen glaubte, demselben wirklich
gewähre. Wir wünschen, dass die Verfassung selbst, so wie sie nun
einmal angenommen und beschworen ist, auch im Treuen gehandhabt

und geübt werde. Wir wünschen, dass die Regierung, über den
Parteigeist erhaben, keinen Handlungen, die aus Hass und Willkür
fliessen, Raum gebe, und einzig des Landes sicheres und dauerndes
Wohl ins Auge fasse. Wir wünschen, dass die Gerichte, ihrer
verfassungsmäßigen Unabhängigkeit eingedenk, die aufgestellte Trennung

der Gewalten immer mehr zur Wahrheit machen werden.»18'
Die Patrizier, welche nicht an der neuen Regierung teilhatten,

empfanden es als ihre Hauptaufgabe, durch Kritik an den neuen
Formen und Verhältnissen den Kampf für die von ihnen vertretenen

Grundsätze zu führen.
Vorweg wurde der Begriff der Volkssouveränität einer

scharfen Prüfung unterzogen. Sie wurde von vornherein als praktisch

undurchführbar erklärt. «Sie ist ein leerer Schall», meinte
Wurstemberger.19' Fischer fand: «Die Demagogen bedienen sich der
Volksgewalt mit vollem Bewusstsein der darin liegenden Täuschung
als Talisman.»20' Diese Thesen wurden von den Patriziern auf
folgende Weise bewiesen: Versuche man die Volkssouveränität zu
verwirklichen, so erkenne man bald, dass nur zwei Grenzfälle möglich
seien: Entweder besitze das Volk volle Machtvollkommenheit, oder
es besitze sie gar nicht und regiere nur scheinbar. Im ersten Fall
regiere die Masse, und ihr Wille werde oberstes Gesetz. Dann aber
entstehe Anarchie oder Revolution. «Es regieren gewissenlose und
unwissende Menschen, Bastarde und Lumpen über die Edelsten,
Gebildetsten und Begütertsten.»21' Im zweiten Falle entstehe ein
Zustand wie der herrschende im Kanton Bern. Das Volk glaube sich
an der Regierung beteiligt, in Wirklichkeit aber seien die von ihm
Gewählten seine Beherrscher. Die sogenannten Volksvertreter seien
nichts weniger als solche und regierten, ohne sich an Gesetze und
Rechte zu halten, und ohne dem Volke die Garantie seiner
Freiheiten zu gewähren.

Im Anschluss an diese Thesen zeigten die Patrizier auf, welche
Voraussetzungen erfüllt sein müssten, damit ein Volk selbständig



319

regieren könne. Es musste, heisst es, zuerst Mittel und Wege
besitzen, um seinen Willen auszudrücken. Die Repräsentanten sollten
vom Volk ihre Instruktionen empfangen und müssten den Wählern
gegenüber verantwortlich sein. Dem Volk musste auf irgendeine
Weise ein Mitspracherecht an der Gesetzgebung eingeräumt werden.
— Es war der grosse Trumpf der Patrizier, dass sie auf eine
Demokratie hinweisen konnten, in der diese Vorbedingungen — anders
als im regenerierten Kanton Bern — erfüllt waren. Sie meinten die
Volksherrschaft in den Waldstätten. «Dort erscheint», erklärte der
Historiker Wurstemberger, «das Volk alljährlich zur Erlassung der
Gesetze, und um zum Entscheid über staatsrechtliche Verhältnisse
des Vaterlandes Zustimmung oder Verweigerung zu erteilen und
die eigene Meinung wirksam auszusprechen».22'

Das Prinzip der Volksrepräsentation wurde als zweites

einer eindringlichen Untersuchung unterzogen. Vorerst wurde
die Unvereinbarkeit des Grundsatzes der Volksvertretung mit
demjenigen der Volkssouveränität herausgehoben: «Dadurch gestehen
die Neuerer die praktische Undurchführbarkeit des Lehrsatzes der
Volkssouveränität ein.»23' Anhand der Wahlen der dreissiger Jahre
bewiesen sodann die patrizischen Kritiker, dass auch die
Volksrepräsentation praktisch unmöglich sei. Die Erfahrung habe
gezeigt, dass an den Wahltagen meist kaum der zehnte Teil der
Bevölkerung sein politisches Recht ausgeübt habe. Diese verschwindende

Minderheit wähle die Wahlmänner, und diese die Mitglieder
des Grossen Rates, welche das gesamte Volk repräsentieren sollten.
Eine genaue Untersuchung ergebe, dass die wenigen anwesenden
Urwähler jeweils nach vorgedruckten Verzeichnissen, von den reichen
Bauern bestochen, gestimmt hätten. Die Wahlmänner ihrerseits,
welche nun die Tüchtigsten auslesen sollten, seien weder bereit
noch fähig gewesen, diese zu erkennen. Sie hätten infolgedessen
einfach diejenigen bestimmt, «welche durch Rednertalent hervorragen

und die Fähigkeit, sich beliebt zu machen und das Blaue vom
Himmel herab zu versprechen, besitzen».24'

Aus diesen Tatbeständen zogen die Aristokraten folgenden
Schluss: Der Grosse Rat ist nicht die Vertretung der Gesamtheit,
sondern die Auslese einer besonders tätigen Minderheit, die nach
Macht lechzt. Diese leitet die Wahlen. Indem sie in der Verfassung
das indirekte Wahlverfahren und einen starken Zensus festlegte,
traf sie zum voraus die notwendigen Vorkehren, um sich an der
Macht zu halten. Diese Gruppe, eine verschwindende Minderheit
des Volkes, bezeichneten die Patrizier gemeinhin als Partei.



320

Der Regierung der Partei stellten sie gegenüber die aristokratische
Regierungsform, in welcher ein einheitlicher

Stand das gesamte Land im Sinne der salus publica, ohne
Privatinteressen und überparteilich verwalte. Die durch Volkswahlen
zustande gekommene Regierung sahen sie durch persönliche, regionale
und Parteiinteressen gebunden: «Stadtberner und Oberländer müssen

sich von Bewohnern des Seelandes in ihre häuslichen Angelegenheiten

hineinreden lassen Halbwisser, aufgeblasene junge
Menschen und wortreiche Plauderer bestimmen das Schicksal von
Tausenden.»25' Die menschliche Natur, meinten die Kritiker, wolle es,
dass unter den Mitgliedern der Partei nicht die Gebildetsten,
sondern die Ehrgeizigsten und Habgierigsten an die Spitze kämen. Sie
seien zum Regieren oft unfähig, um so besser gelinge es ihnen, sich
auf Kosten der Nächsten zu bereichern und als Volksvertreter ihre
privaten Wünsche zu befriedigen. — In den Augen der Patrizier
stellte diese neue Partei die Oligarchie der Zukunft dar: «Wir
sehen eine besondere Menschenclasse, einen besonderen Stand sich
der Herrschaft der Staaten bemächtigen, das Wohl und Wehe der
Völker ihrer Leitung und Willkür unterwerfen und unter
demokratischen Lösungen die drückenste aller Oligarchien gründen. Dieser

sich zum Herrschen selbst privilegierende Stand ist derjenige
der Rechtslehrer und Advokaten.»26'

Als Unterpfand gegen den Missbrauch der Macht der Regierenden

wurde die Trennung der Gewalten von den
Liberalen angekündigt. In der Regenerationszeit wurde diesem Grundsatze,

wie in einem der vorhergehenden Kapitel gezeigt ist, offen
Hohn gesprochen. Die Patrizier kamen deshalb zum Schlüsse: «Es

ist dieser Lehrsatz ebenso abstrakt als derjenige der Volkssouveränität,

der ohne Anarchie niemals durchgeführt werden kann.»27' Als
1834 der Grosse Rat mit einem Machtspruch den Beschluss des

Obergerichtes aufhob, da meinte die «Allgemeine Schweizerzeitung»:

«Wenn so etwas in China passiert wäre, es hätte einen
Wasserstrom auf die radicalen Mühlen gegeben.»28'

Die Patrizier empörten sich ob der willkürlichen Handhabung
der 1831 proklamierten Menschenrechte und Freiheiten.

Sie legten dar, dass die vielen willkürlichen Verhaftungen
dem Grundsatz der Sicherheit der Personen wenig entsprächen. Sie

erwähnten die Vermögensstreitigkeiten zwischen Staat und Burgerschaft

und fragten, ob diese Vorfälle mit der Verkündigung der
Sicherheit des Eigentums in Übereinstimmung zu bringen seien. Sie

erinnerten an die Petition der Patrizier, welche von der Regierung



321

1834 nicht angenommen worden war, und erkundigten sich nach
der Petitionsfreiheit. Schliesslich berührten sie auch die
merkwürdige Pressepolitik der neuen Regenten und verglichen sie mit
derjenigen der alten Regierung. «Eine Regierung zu stürzen»,
bemerkt Karl Ludwig Stettier, «bedarf man Pressfreiheit. Eine
Regierung zu erhalten aber Presszwang.»29' Bernhard von
Wattenwyl, der 1832 eines Pressevergehens wegen des Landes verwiesen

wurde, stellte in einer polemischen Schrift fest: «Jedermann
wird sich ohne Zweifel erinnern, wie die Pressfreiheit in den

sogenannten Dezemberwünschen als eine der Hauptgarantien der
Volksfreiheit, als das Palladium derselben bezeichnet und begehrt
wurde, und wie sie ganz eigentlich der Revolution als Fahne
vorangetragen ward. Auch ist männiglich bekannt, dass die Pressfreiheit

in der Verfassung als ein unantastbares Grundgesetz anerkannt
ist.»30' Der Verfasser bewies, dass 1831, unter der Zensur der alten
Regierung, im «Volksfreund» ärgere Dinge gegen die Gnädigen
Herren gestanden hätten als er, im Zeitalter der Pressefreiheit,
gegen die neuen Regenten geschrieben habe. Damals seien die Schreiber

straflos ausgegangen, heute müsse er die neue Freiheit am eigenen

Leibe erfahren. — Es mag die Patrizier ganz besonders
betroffen haben, dass im «Volksfreund» straflos Verleumdungen
gegen sie ausgestreut werden durften, während wahrheitsgetreue
Kritik in der «Allgemeinen Schweizerzeitung» den Zorn der Machthaber

herausforderte. Schultheiss Fischer beklagt sich: «Alle
Angaben an Parteiblätter galten als wahr, bis das Gegenteil erwiesen
war. Eine Widerlegung von Seiten der Angegriffenen wurde meist
gar nicht aufgenommen.»31'

Die Patrizier bemühten sich auch, das Wesen der neuen
Freiheit zu erfassen. Ein junger Aristokrat erklärte, sie sei nur
eine scheinbare. Im Grunde genommen habe die Demokratie «eine
sich steigernde Unterjochung des Menschen unter die Allmacht des
Staates» gezeitigt.32' Als Nachfolger des absoluten Staates habe der
Volksstaat die Gewalt des Staates über den einzelnen und die
menschlichen Gemeinschaften ins Unheimliche gesteigert. Es gebe
nun von Staates wegen «Gebote und Verbote einer Menge früher dem
freien Willen anheimgestellter und ganz erlaubter Dinge.»33' Der
Staat erhebe sich über Gott und Menschen, Rechte und Freiheiten,
Kirche und Religion. Um den einzelnen über den in der Demokratie
eingetretenen Freiheitsverlust hinwegzutäuschen, gebe die neue
Herrscherschicht als Kompensation «andere Dinge frei, denen das

Heil des Volkes und des Staates unerlässliche Beschränkungen vor-
21



322

schreiben sollte.»34' Sie rate ihren Untergebenen, sich in Leidenschaft

und Ungebundenheit auszutoben.
Es berührte die alten Regenten schmerzlich, dass die neuen

Machthaber, in Aufwägung für die zunehmende Einspannung des
einzelnen in das Staatsganze, die geltenden Gesetze und Bande
lösten. Wo man die «Befriedigung aller von der Natur eingepflanzten

Triebe und den Vollgenuss jeder Sinnlichkeit» zur
Lebensmaxime erhebe, da gehe, meinte der Historiker Wurstemberger,
jede echte Gemeinschaft verloren.35' Wenn man, warnte er, den
Menschen auffordere: «Tue was Deinen Zweck am meisten fördert»,
dann müsse jede Rücksichtnahme auf den Nächsten aufhören.36'
Der Mensch müsse dem Mitmenschen bald mehr misstrauen als
einem wilden Tiere. Sein Besitz sei nicht mehr sicher. Eine völlige
Anarchie aller menschlichen Verhältnisse werde am Ende dieser
Entwicklung stehen.

Es war eine Folge dieser neuen Lebensauffassung, dass auch die

Achtung vor den Behörden wich. Die alte Regierung
hielt ohne Gesetze und Strafandrohungen das Volk in gebührender
Achtung. Dieses ehrte die Gnädigen Herren und beugte sich vor ihrer
Rechtlichkeit und Unbestechlichkeit. Die neuen Machthaber begannen

den Kampf gegen die Aristokratie, indem sie den Respekt vor der
alten Obrigkeit zu untergraben suchten. Als sie gesiegt hatten, fuhren
sie fort, die Patrizier zu verleumden. Diese Taktik richtete sich nun
gegen sie selbst. Eman. Rudolf von Tavel bemerkt: «Die Regenten
zerstören die Achtung vor dem Höhergestellten. Was sie aber auf
die alte Regierung losgelassen, das zerfleischt nun auch die neue.»37'

Auch geistige Güter wurden von den Neuerern
angetastet. Im Zeitalter des Abbruchs der alten Autoritäten schwanden
allmählich Traditionen und alte Bräuche. Was dem Menschen teuer
und heilig war, woran er sich in Zeiten der Not und des Zweifels
geklammert, was seiner Leidenschaft Zügel angelegt hatte, das fiel
nun. Gott wurde klein und menschlichem Zugriff preisgegeben.
J. L. Wurstemberger formulierte das Motto der Neuerer folgendermaßen:

«Alles, woran ihr bisher glaubtet und noch glaubet, ist
falsch. Glaubt an nichts, oder was ihr wollt, nur nicht an das bisher
Geglaubte.»38' Dieses neuartige Glaubensbekenntnis erfüllte die
Patrizier mit Schrecken. Tavel geisselte das «Hinaufsetzen menschlicher

Gewalt und Vernunft über göttliche Ordnung» und ahnte in
der «Vergottung des Menschen» das moderne Heidentum und den
Materialismus voraus.39'

öfters wurde auch der Begriff der Gleichheit von



323

den Patriziern zur Diskussion gestellt. Sie erklärten ihn wie andere
Grundsätze der Neuerer für praktisch undurchführbar. Wo den
Menschen die Entfesselung der Triebe empfohlen werde, da
triumphiere der von der Natur mit Gaben am besten Ausgerüstete und
beherrsche die Mitmenschen nach dem Recht des Stärkeren. Wenn
die Machthaber von Gleichheit sprächen, bemerkte ein
patrizischer Schriftsteller, so meinten sie damit nichts anderes, «als dass

sie die Menge herabdrücken auf oder unter die Linie des bisherigen
niedrigsten Standes von Berechtigungen der vernachlässigsten
Volksclasse, den man nun als den Normalstand des künftigen Staatsund

Volkslebens darstellt.»40'

b) Staatsführung und Verwaltung
Parallel zur Kritik an den demokratischen Grundsätzen ging die

an der liberalen Politik und Verwaltung. Es seien einige Sachgebiete
herausgegriffen, welche von den Patriziern mit besonderer
Untersuchung bedacht wurden.

In der eidgenössischen Politik nahm das Patriziat
zugunsten der konservativen Minderheiten Stellung. Es hätte
sowohl der Stadt Basel als Innerschwyz den Sieg über die Aufständischen

gewünscht. Die Verantwortung für den üblen Ausgang der
Auseinandersetzung in Basel wurde einhellig der mehrheitlich libe-
talen Tagsatzung zugemessen. — Das Siebnerkonkordat
empfanden die Patrizier als Rechtsbruch am Bundesvertrag. Schultheiss

Fischer wies in einer Artikelreihe die Unrechtmäßigkeit dieses
Gebildes nach. Er bezeichnete es als «Sonderbund», der gegen den
Vertrag von 1815 Verstösse.41' Dass sich die jungen demokratischen
Kantone zur Intervention für die liberalen Errungenschaften in der
Schweiz verpflichteten, trug ihnen einen scharfen Verweis ein.
Ficher verglich mit dem Jahre 1830, wo der Grundsatz der
NichtIntervention von denselben liberalen Kantonen dem bedrohten Bern
gegenüber geltend gemacht worden war. — Dem von den sieben
liberalen Regierungen geförderten Projekt der Bundesurkunde
wurde keine Anerkennung zuteil. Man verurteilte den Entwurf als

«Mittel der Schutzvereine, die neueren Einrichtungen und Verfassungen

zu befestigen», und schuldigte die Beförderer an, «in der
Schweiz durch allerhand Umtriebe einen antinationalen Geist zu
pflanzen».42' Als nächstliegenden Grund gegen die vom
Siebnerkonkordat geplante Reform diente der Hinweis auf das Chaos,
welches die helvetische Zentralisation gebracht habe. Sodann
prophezeiten die Patrizier den Bürgerkrieg zwischen den beiden gegne-



324

rischen Parteien. Das Hauptargument gegen die «Vorstufe zum
völligen Einheitssystem» lautete: «Für die Schweiz sind die
Eigentümlichkeiten Bedingung des Staatslebens.»43' Zum Weiterbestehen
der Eidgenossenschaft erachteten es die Patrizier als notwendig,
dass die föderative Struktur des Landes erhalten und die Souveränität

der Kantone unangetastet bleibe. Sie forschten nach den
Beweggründen, welche die Liberalen zur Reform veranlasst hätten
und vermuteten, dass es die Lüsternheit auf Berns grossen Staatsschatz

sowie der Neid auf seine führende Stellung im Bunde sei. Es

wurde sogar eine Meinung laut, Frankreich wünsche, wie 1798,
«einen einheitlich regierten Nachbarstaat, um seinen Einfluss
wirksamer zu gestalten.»44'

In aussenpolitischen Fragen waren die Patrizier
selten mit den herrschenden Liberalen einig. 1836 und 1838 billigten

sie zwar die Konzessionen dem westlichen Nachbarn gegenüber.
Doch bezeichneten sie die Demütigungen, welche den Regenten
zuteil wurden, deutlich als Strafe für den Übermut, mit dem sie in
den ersten Jahren ihres Wirkens das Ausland abgefertigt hätten.
Den Aristokraten schien es ein Fehler, dass die neuen Männer in
aussenpolitischen Fragen öfters nach Sympathien statt nach dem
Landeswohl entschieden. Diese Gesinnungspolitik habe einen
merkwürdigen Zickzackkurs hervorgerufen, der zu akuter Kriegsgefahr
und peinlichen Demütigungen geführt habe. Aller Klugheit zuwider
sei die liberale Regierung immer wieder bereit gewesen, Flüchtlinge

zu beherbergen, ohne auf die Warnungen der Kabinette zu
hören. Durch burschikoses Verhalten hätte sie weitere Sympathien
verscherzt, um schliesslich ins entgegengesetzte Extrem zu verfallen
und vor den anmaßenden Noten der Höfe kläglich zu kapitulieren.

Die Patrizier empfahlen den Liberalen in der Aussenpolitik
stärkere Zurückhaltung. Sie warnten sie vor der übertriebenen
Polenfreundlichkeit und wiesen auf das Unrecht hin, dass man
Landesfremde ernähre, während die eigenen Landeskinder nach
Amerika auswandern müssten, da ihnen der Boden nicht genug
Nahrung bieten könne. Im Steinhölzlihandel verurteilten sie den
steifen Trotz der Machthaber und verkündeten, die Schweiz werde
ihre Existenz verlieren, wenn fernerhin so leichtfertig mit den
Grossmächten gespielt werde. Louis Napoleon zu unterstützen,
nannten sie «eine grosse Torheit» und tadelten die liberalen
Regierungen dafür, dass sie das Burgerrecht so leichtfertig «an flüchtige

Ruhestörer» erteilten, während biedere Berner seit Jahren in
der Verbannung lebten.45' *



325

Sehr eingehend befassten sich die Patrizier mit den Wirt-
Schaftsfragen. Anlass zur Diskussion bot die
Zehntgesetzgebung. Die junge Generation forderte eine radikale
Lösung dieser Frage, während die herrschenden Liberalen das Alte
nur schrittweise abbrechen wollten. Die Patrizier traten für die
Wahrung der alten Wirtschaftsordnung ein. Zehnten und Bodenzinse,

erklärten sie, dürften nur dann aufgehoben werden, wenn
beide Teile, der Zehntempfänger und der Zinspflichtige, damit
einverstanden seien. Denn der Zinspflichtige sei kein freier
Eigentümer, sondern ein Schuldner. Werde diese Grundtatsache des

rechtlichen und wirtschaftlichen Lebens verachtet, dann gebe es

«kein Eigentum und keine Sicherheit mehr; da sind alle Schulden
getilgt, da ist alles Eigentum vogelfrei».46'

Dass gerade in jener Zeit die Bewegung der Rechtsamelosen
anschwoll, erfüllte das Patriziat mit einer gewissen Genugtuung.

Denn jetzt sah es seine Prophezeiung, dass, wenn einmal die
Schranken des Rechts gebrochen seien, es kein Zurückhalten mehr
gebe, erfüllt. Es berührte die Patrizier merkwürdig, dass der
«Volksfreund» den angefochtenen Besitz der grossen Bauern verteidigte
und ein Verdammungsurteil über die «Rechtsame-Verbrecher»
fällte. Die Antwort, welche E. R. von Tavel in einem Aufsatz
erteilte, war recht ironisch: «Wie reimt sich der Grundsatz des
Eigentumsschutzes mit den Angriffen auf das Vermögen der Stadt Bern,
mit der Reduktion ihrer Einkünfte, mit der Reduktion der Zehnten,

mit der Abschaffung des Ohmgeldes, mit der Entwertung der
Ehehaften, mit der Zerstörung der Familienkisten? Ist das der Vorzug

der neuen Staatsweisheit, der der Volksherrschaft, dass ihre
Repräsentanten das Recht haben, die Rechte aller ihrer «Untergebenen»

zu zerstören? Die Bildung des Rechtsamelosenvereins ist
nichts anderes als ein Fortschritt der Revolution.»47'

Tavel verfasste 1836 eine Schrift, in welcher er die Rechtsame-
losenfrage abzuklären suchte.* Weit entfernt, die Rechtsamelosen
in ihren Begehren zu unterstützen — denn auch ihre Forderungen
betrachtete er als Rechtsbruch — schob er die Schuld an den
wirtschaftlichen Umwälzungen ganz auf die Usurpatoren von 1831:
«Denn wenn es dem Verein der Rechtsamelosen nicht erlaubt ist,

* « Üb er das Rechtsame-Verhältnis nnd über die Schritte des

sich so nennenden Kantonalvereins zur Aufhebung von eingeschlichenen
Missbräuchen und Vorrechten in Allmend-, Holz- und Weidrechtsamen bei dem

Regierungsrat der Republik Bern um Abschaffung der Rechtsamen.»



326

rechtmäßige und wohlerworbene Rechte anzugreifen und die
Besitzer und Eigentümer derselben zu berauben, so war es der
revolutionären Faktion 1830 ebensowenig erlaubt, die auf gleichen Titeln,
Urkunden und Verträgen beruhenden Herrschaftsrechte der Stadt
Bern zu stürzen und sich derselben zu bemächtigen. Denn diese
Faktion hatte kein besseres Recht dazu als die Rechtsamelosen zum
Eigentum der Rechtsamebesitzer.»48' — So führten die Patrizier
die wirtschaftlichen wie die politischen Fragen zurück auf die

Frage des Rechts. Sie sahen den Verlust ihrer politischen
Rechte im Jahre 1830 als einen Einbruch in das ganze Rechtssystem.
Sie glaubten, der Rechtszerfall sei nun nicht mehr aufzuhalten und
werde schliesslich ein völliges Chaos herbeiführen: «Es wanken alle
Verträge, Verpflichtungen, kein Titel und kein Gesetz ist mehr
sicher, die Gerechtigkeit ist für immer dahin.»49' Wenn auch,
ergänzte Tavel, die Regierung ihre neuerlichen Rechtsbrüche durch
Gesetze sanktioniere, so ändere das an der bestehenden Tatsache
nichts. Denn «ein fait accompli ändert kein Unrecht in ein Recht».50'

Neben den Gründen des Rechts brachten die Aristokraten auch

praktische vor, welche gegen eine Aufhebung der wirtschaftlichen
Feudallasten sprachen. Es wurde eine Wirtschaftsgesinnung

offenbar, welche der liberalen in vielen Punkten entgegengesetzt

war. Der Patrizier gab der Naturalwirtschaft vor
der Geldwirtschaft den unbedingten Vorzug. Um Beweise
aus dem praktischen Leben war er nicht verlegen. Der Bauer, hiess

es, habe, solange er seine Zehnten in Naturalien erlegen könne,
immer die Möglichkeit, seiner Schuldigkeit nachzukommen. Solle er in
Geld bezahlen, so gerate er oft in Zahlungsschwierigkeiten. Dadurch
sei weder dem privaten Zehntbesitzer noch dem Staat gedient.
Jener «handelt sichere Einkünfte für Unsicherheit ein; er kommt um
die Hälfte des Einkommens».51' Dieser aber setze sich der ständigen
Gefahr aus, die Staatsfinanzen zu ruinieren, da sein Einkommen
unsicher sei. Ein Gemeinwesen, das seine Finanzen durch direkte
Steuern speisen müsse, werde über kurz oder lang Bankerott
machen, wogegen «der Grund zum bernischen Wohlstand in den
indirekten Steuern lag».52' — Die Patrizier zählten die Gefahren auf,
welche ein Überangebot an Geld mit sich bringe. Die grossen
Geldbesitzer würden, um ihren Besitz der Vermögenssteuer zu entziehen,
ihre Summen im Ausland anlegen. Dem Bauern, der immer unter
Mangel an flüssigem Geld leide, werde solches nur zu sehr hohen
Zinsen ausgeliehen. Unter dem Druck hoher Hypotheken werde er
wirtschaftlich ruiniert.



327

Die Patrizier brachten ein weiteres wichtiges Argument gegen
die liberale Wirtschaft vor. Sie klagten die neuen Regenten an, dass
sie den wirtschaftlich Mächtigen zuungunsten des Schwachen
bevorzugten, wogegen einer Regierung «die väterliche Sorge für
das ganze Volk Überbunden sei».53' Diese Aufgabe habe die
patrizische Verwaltung vorzüglich gelöst. Den Bauern sei das
Getreide zu gerechten Preisen abgekauft worden. «Unmäßiges Bieten
an den Zehntsteigerungen» sei von den Oberamtmännern untersagt
worden.54' Für Notzeiten habe die Regierung Vorräte angelegt, um
das Volk mit billigen Nahrungsmitteln beliefern zu können. —
Nun sei dies alles anders. Der Landmann, der sein Getreide privat
verkaufen müsse, sei rücksichtslosen Getreidehändlern ausgeliefert,
welche gemeinsam mit den grossen Bauern die Preise bestimmen
könnten. Allein für das Wohlergehen der Reichen und Einflussreichen

sei gesorgt, «während der Arme, der vorher billiges Brot
bekam, ganz abhängig ist von der Gewalt der Grossen».55'

So wie der Patrizier die staatliche Aufsicht im Getreidehandel
empfahl, so befürwortete er eine Kontrolle des Staates in Handel

und Gewerbe. Er wandte sich gegen den Grundsatz,
dass dem Rücksichtslosen freie Bahn gegeben werden müsse. Er
bekämpfte den Glauben, dass «die ungestörte Concurrenz dem Con-

sumenten die beste Ware sichere».56' Darum nahm er auch Stellung
dagegen, dass der Staat Geld an Private ausleihe, indem er eine
Kantonalbank gründe. Der Aristokrat glaubte, das Geld solle
für Notzeiten aufbewahrt werden. Zudem befürchtete er einen
allgemeinen Ruin der Staatsfinanzen, da die Staatsbank das Geld ohne
die nötige Garantie verausgabe und zu niedrige Zinsen verlangen
müsse. Auch dem Volke selbst gereiche ein solches Geldinstitut zum
Schaden. Der einzelne werde zu Spekulationen gereizt und verdiene
sein Geld ohne Anstrengungen. Infolgedessen gewöhne er sich an,
über seinen Stand zu leben, verdopple seine Bedürfnisse und
verliere schliesslich all sein Geld, viele seiner Mitmenschen in
Mitleidenschaft ziehend. — Aus den Argumenten, welche die Patrizier
gegen die moderne Geldwirtschaft vorbrachten, wird ersichtlich,
dass sie eine ganz besondere, durch lange Tradition gepflegte
Auffassung von den Staatsfinanzen besassen. Der patrizische
Regent betrachtete sich nicht als Eigentümer, sondern als Verwalter
des Staatsvermögens. Darum war die Verwaltung im alten Bern ein
Muster an Pünktlichkeit. Die aristokratischen Haushalter trugen
ein tiefes Verantwortlichkeitsgefühl in sich, obschon sie dem Volke
über ihre Ausgaben und Einnahmen nie öffentlich Rechnung ab-



328

legten. Die Vorzüge dieses Systems sahen sie nun verschwinden. Es

graute ihnen vor der modernen Gesinnung, welche das anvertraute
Gut nach parteipolitischen Überlegungen anzulegen empfahl.

Dem Bildungs- und Erziehungsideal der neuen
Generation waren die Patrizier wenig gewogen. Sie verpönten die
einseitige Verstandesschulung und das Anhäufen von Wissensstoff.
Das Aufklärungsdogma, dass aus der Vernunft die Tugend
entspringe, wurde nicht anerkannt: «Es ist eine falsche Auffassung,
dass mit dem Wachstum der Wissenschaften die Menschen selbst an
Tugend und innerem Wert zunehmen.»57' Das Vielwissen mache
«durchtriebener, verschmitzter, ehrgeiziger und genusslustiger».58'
In der Schulstube werde «die Genusslust mit Erweiterung der
Kenntnisse gereizt».59'

Für die Überschätzung der Verstandesbildung machten die
Aristokraten die Anhänger der Aufklärung verantwortlich. Sie hätten
die Meinung verbreitet, der zukünftige Regent müsse sein geistiges
Rüstzeug an ausländischen Hochschulen holen. Mit den «auf
ausländischen Hochschulen eingesogenen Begriffen» hätten die jungen
Patrizier das feste Gefüge des alten Staates unterhöhlt.*60' Mit ihrer
Zweifelssucht seien sie der Aristokratie zum Verderben geworden.
Mit schlechtem Beispiel seien sie den mittleren und unteren
Volksschichten vorangegangen, welche sich nun nach ähnlichen Grundsätzen

bilden wollten. Da es ihnen aber an den Mitteln fehle, so
hätten diese sich nur eine oberflächliche Bildung angeeignet. Diese
Halbwisser hätten eine verderbliche Anmaßung gezeigt und
unter ihresgleichen Lust «an vermehrten Bedürfnissen» geweckt.61'
Da alle oberflächliche Bildung wahrer Tüchtigkeit entgegengesetzt
sei, so gewöhne sich der Halbwisser daran, sich im Leben ohne

grosse Anstrengung durchzuschlagen, er verabscheue aufopfernde
Arbeit und hoffe, sein Glück durch ein grosses Los zu machen.

Die Patrizier führten viele der von ihnen kritisierten
Zeiterscheinungen auf die übertriebene Verstandesbildung zurück. Ihr
eigenes Bildungsideal bestimmten sie dahin, dass «nur
diejenigen Kenntnisse vermittelt werden sollen, die jedem in seinem
zukünftigen Stand und Beruf notwendig und unentbehrlich sind».62'
Sie empfahlen als Gegengewicht gegen die Anhäufung von Wissens-

* In der Tat waren 1830 alle Sekretäre der alten Regierung akademisch
gebildet.



329

Stoff eine praktische Erziehung. In der Jugend wollten
sie die Liebe zu Haus und Heimat, zu Brauch, Sitte und Tradition
des Landes wecken. Nur dann sei die gesunde Entwicklung eines
Staatswesens gewährleistet, wenn dem Schüler «die Summe der
Erfahrungen im Familien- und Volksleben» mit auf den Lebensweg
gegeben werde.63' Er soll dadurch soweit gefördert werden, dass er
«die Lebensverhältnisse richtig beurteilen kann, sich mit denselben
für seine Person abzufinden weiss und sie zu seinem zeitlichen und
ewigen Heil in irgend einer Berufsrichtung auszubeuten versteht».64'
Als zeitgemäße Forderung erhob man in patrizischen Kreisen den
Ruf nach nationaler Erziehung. Man verlangte schweizerische Lehrer

und Wegweisung aller Ausländer.
Als weiteres Gegengewicht gegen die Vielwisserei sollte die

Bildung des Herzens dienen. Denn «der Kopf ohne Herz
erzieht keine wahren vaterländischen Bürger».65' Ihr Ziel wollten
die Patrizier erreichen, indem sie versuchten, «im Menschen feste
moralische Grundsätze zu legen».66' Sie verstanden darunter
«Gottvertrauen, Gerechtigkeitsliebe und Treue».67' Diese drei betrachteten

sie als Frucht echter Religiosität und anerkannten darum die
Religion als «einzige wahre Grundlage der menschlichen
Erziehung».68' Der Erfolg solcher Bildung sei abhängig vom moralischen
Charakter der an den höheren Schulen tätigen Lehrer. Darum
musste einer sorgfältigen Auswahl der Lehrkräfte besondere
Aufmerksamkeit geschenkt werden. — Abschliessend möge eine
Definition des Bildungsideals, wie sie der Historiker Joh. Ludw.
Wurstemberger gibt, folgen: «Richtige Bildung besteht in der Anwendung

der Kenntnisse und angeborenen Fähigkeiten auf seine eigene
Vervollkommnung, und auf seine Befähigung, andere zu beglücken
und ihnen das Leben angenehm zu machen.»69'

Der Kritik an den liberalen Bildungsgrundsätzen entsprach die
an der liberalen Schulpraxis. Die Schule wurde als
«notwendiges Übel» bezeichnet.70' Für die Bemühungen der neuen
Regenten hatten die Patrizier nicht viel übrig. Sie erhoben den
Vorwurf, die Schule diene weniger zu des Volkes Wohl als zur
politischen Erziehung. Deshalb protestierten sie auch gegen den
Schulzwang, mit der Begründung, dieser stelle einen unerhörten
Eingriff in die elterliche Gewalt und eine Verletzung der
individuellen Freiheit dar. Die Pflanzstätte der Tugend und Tüchtigkeit
sei die Familie und nicht die Schule. Die häusliche Erziehung
gewöhne den Menschen an Ordnung und Zucht. Sie sei die Grundlage

jedes erspriesslichen menschlichen Zusammenlebens.



330

3. Aristokratisches Staatsdenken in der Regeneration

Die Frage nach dem Ursprung des Staates schien den
Patriziern sehr leicht zu beantworten. Sie glaubten, dass ein Staatswesen

auf natürliche Weise gleich einer Familie entstehe und
wachse. Sie verglichen den Schutz, den der Familienvater seinen
Kindern zukommen lasse, der Fürsorge, mit welcher eine väterliche
Landesregierung ihre Untergebenen betreue. Die Schwachen suchten
freiwillig den Schutz der Starken auf und boten ihnen für das

Empfangene ihre Dienste an. Diese «superiorite naturelle» beruhe
auf einer «Convention», auf der «natürlichen und gegenseitigen
Schutz- und Hilfeleistung der Starken und Schwachen», erklärt
E. R. von Tavel.71'

Dieses auf Gegenseitigkeit beruhende Verhältnis betrachtete der
Patrizier als natürlich, als einen Teil der von Gott geschaffenen
Ordnung in der Natur. Er erblickte es verwirklicht in Vergangenheit

und Gegenwart, im kleinen Alltag des einzelnen wie im grossen
Leben der Nationen. Diener und Meister, Mieter und Vermieter,
Arbeiter und Industrieller, Pächter und Grundbesitzer, Lehensmann

und Lehensherr, alle hätten sie ein solches Verhältnis
eingegangen. So wie im Privat- und Gewerbeleben dieser Vertrag nicht
ohne Einverständnis beider Teile gelöst werden könne, so dürfe der
Schutz- und Trutzvertrag zwischen dem Herrn und dem Untertanen
nicht einseitig aufgehoben werden. Denn mit der Staatsgründung
erwerbe sich der Stifter eine natürliche Oberherrschaft, welche
nötig sei, um die Ordnung unter den Menschen aufrechtzuerhalten.
Alles, was der natürliche Oberherr kraft seiner in der natürlichen
und göttlichen Ordnung liegenden Macht anordne, das gelte für die
Untertanen als recht. Er sei der Rechtsetzer und Gesetzgeber seiner
ihm Untergebenen.

Sei einmal ein Staatswesen von einem oder mehreren Stiftern
gegründet worden, so könne es nur auf der Basis des abgeschlossenen

Vertrages fortbestehen. Ein Herrschaftswechsel dürfe in der
Regel nur durch Vererbung eintreten. Rechtlich einwandfrei sei
aber auch ein Übergang durch Testament oder Geschenk. Die
Oberherren könnten ihr Gebiet erweitern und neue Untertanen in den
Verband aufnehmen. Tavel zählt folgende «transactions legitimes»
auf: Kauf, Friedensvertrag (nach kriegerischen Auseinandersetzungen),

Leistung von Diensten und Gegendiensten, Besitznahme
herrenloser Ländereien.72' Tavel betrachtet denjenigen Staat als

legitim, der alle seine Rechte «durch rechtmäßig selbsterwor-



331

bene Macht und Verträge erlangt und seine Rechte nun frei
ausübt.»73' Er belegt es mit Beispielen aus der Geschichte: Die freien
Reichsstädte seien als demokratische Gemeinwesen von Fürsten
gestiftet worden und hätten sich durch ihre Erwerbungen ein Staatsgebiet

geschaffen. Auch der Bund von 1291 ist für Tavel eine
legitime Staatsgründung. Denn die drei Waldstätte hätten das «Recht
des Kaisers» gewahrt und ihren Bund gegen die «Usurpation der
österreichisch-landesherrlichen Landvögte» gerichtet.74' Übernehme
eine Regierung nach einem Kriege das eroberte Land durch
Friedensvertrag, so müsse sie sich an die früheren «rechtmäßigen und
wohlerworbenen Rechte» der neuen Untertanen halten und diese
beschützen.75' Tavel macht der Berner Regierung von 1653 einen
Vorwurf, weil sie die Grundrechte der Bauern angetastet habe. Die
Bauern hätten den Krieg nur eröffnet, «pour maintenir et defendre
leurs droits et non pour arroger ceux d'autrui».76'

Die Patrizier suchten nach einer höheren Begründung für die

Notwendigkeit ihres Obrigkeitsstaates. Sie fanden

die Rechtfertigung in der Bibel. Die Menschen,
verkündet diese, seien von Natur zum Bösen geneigt. Gott, der den
Schutz des Schwachen wolle, habe die Obrigkeiten mit dieser
Aufgabe betraut. Tavel spricht nie anders als von der «von Gott
eingesetzten Obrigkeit, zum Schutze des Guten und zur Verhinderung
des Bösen».77' Er glaubt, dass sie, wenn sie für die Ordnung unter
den Menschen sorge, Gottes Auftrag ausführe. Sie sei, im Gegensatz

zu den demokratischen, von Menschen gewählten und unter
menschlicher Gewalt stehenden Regierungen, für ihre Taten Gott
allein Verantwortung schuldig. Ihr Gesetz liege nicht in menschlichen

Leidenschaften, sondern in Gottes Willen, der von Gott in
der Heiligen Schrift geoffenbart sei. Das Recht, welches die

Regierung für ihre Untertanen setze, sei infolgedessen nichts
anderes als die in menschliche Begriffe gefassten Vorschriften des

göttlichen Gesetzes. Tavel bestreitet, dass die Untertanen das Recht
hätten, gottlosen Regierungen Widerstand zu leisten. Sollte je eine

Obrigkeit Gottes Gebote übertreten, so sei nur Gott zum Richteramt

über sie berufen. Jeder Aufstand gegen die von Gott eingesetzte

Regierung ist in Tavels Augen Empörung und Undank gegenüber

den Wohltaten des natürlichen Schutzherrn, «dem man nach

göttlichen Gesetzen Respekt und Gehorsam schuldig ist».78'

Die Aufgabe der Obrigkeit dem einzelnen und einzelnen Gruppen

gegenüber wurde vom Patrizier folgendermaßen bestimmt:
«Die Obrigkeit sorgt dafür, dass jeder frei und ungehindert seine



332

angeborenen oder erworbenen Rechte ausüben kann und gegen
Willkür und Gewalt geschützt wird.»79' Dieser Hauptgrundsatz
aristokratischer Staatsführung entsprang dem Glauben,

dass die Herrscher Hüter einer festgefügten, natürlichen
Ordnung seien. Allen Menschen seien von Geburt an gewisse Freiheiten
und Rechte zugewiesen. Diese könnten sie allerdings durch
rechtmäßige Erwerbungen vermehren. Andere Rechte als die genannten
gebe es aber nicht. Wolle jemand versuchen, seine Rechte unrechtmässig

zu erweitern und dadurch die seiner Mitmenschen zu schmälern,
so müsse die Obrigkeit eingreifen und den Rechtsbrecher bestrafen.

Die Patrizier glauben an eine von Gott gewollte Ordnung
der Stände, die ihren Ursprung in der von Gott gebilligten
natürlichen Ungleichheit der Menschen habe.
Nach ihrer festen Überzeugung wird jedem Erdenbewohner durch
seine Geburt von Gott der Platz zugewiesen, an welchem er zu
leben hat. Der Vater ist das Haupt der Familie, der König der Erste
seines Volkes, der Adel hat für die Verteidigung des Landes und
die Aufrechterhaltung der Ruhe im Innern zu sorgen, und der
Bauer muss den Boden bebauen. Die Obrigkeit hat die Aufgabe,
diese Ordnung aufrecht zu halten, ohne die Rechte des einzelnen
anzutasten. Sie hat nichts anderes zu tun, als «jedem das Seine zu
gewähren und zu behüten».80' Im Interesse der Gesamtheit muss
sie sich allerdings die Leitung der Staatspolitik vorbehalten. Sie
bietet zum Kriege auf, sie ist oberste Gerichtsinstanz und besitzt
das Recht, Steuern einzuziehen. Aus zahlreichen Domänen bezieht
sie daneben grundherrliche Einkünfte und verfügt über verschiedene

Regalien. In die Privatsphäre des einzelnen darf sie sich gar
keine Eingriffe erlauben. Das Recht der Familien und Korporationen

auf Besitzungen und Fideikommisse hat sie unbedingt zu achten.
Den Untertanen bleiben ihre alten, von früheren Herren erworbenen

Rechte und Freiheiten nach örtlicher und zeitlicher Verschiedenheit.

Das Selbstverwaltungsrecht der Gemeinden wird kaum
angetastet, denn die Regierung macht von ihrem Oberaufsichtsrecht

selten Gebrauch. Die Landschaften erfreuen sich ihrer regionalen

Landesrechte, und das ganze Volk soll bei wichtigen Entscheidungen

in Form von Volksanfragen und Hausväterversammlungen
um seine Meinung befragt werden. Den Berufsgruppen wird das

Recht zugesprochen, sich auf eigene Weise zu organisieren. Die
Obrigkeit schützt ihre Privilegien. Sie anerkennt auch die Rechte
der Grundherren und gestattet ihnen, in ihrem Bezirk die Polizeigewalt

auszuüben.



333

Die Verfassung eines korporativen Staates,
wie er hier gezeichnet ist, kann nach der Meinung der Patrizier nie
eine Vereinbarung aller Gesellschaftsglieder untereinander sein. Sie

ist ein urkundliches Verzeichnis aller Rechte der Obrigkeit, aller
ihrer aus dem erworbenen Herrschaftsrecht fliessenden Gesetze und
Verordnungen und aller mit den Untertanen abgeschlossenen
Verträge. Sie enthält die Vereinbarung der Bedingungen, unter denen
Freiheiten, Rechte und Eigentum der Untertanen geschützt werden
müssen, und unter denen diese den Herren gegenüber Leistungen
und Pflichten erfüllen.

Dieser natürlichen und gottgewollten Ordnung gegenüber
erscheint die demokratische als künstlich und vom Teufel begünstigt.
Eine Demokratie, meint Wurstemberger, könne nur gegründet werden,

indem man die wohlerworbenen Rechte durch «Gewalt, Raub,
Diebstahl, Betrug, List und Drohungen» beseitige und sich so gegen
Gottes Gebote vergehe.81' Fischer sieht im «Abfall von der
natürlichen Ordnung und im Abweichen von der von Gott gewollten
Ungleichheit der Menschen» den Hauptgrund zur Revolution.82' Er
macht die Emporkömmlinge, die ihren von Gott angewiesenen
Stand verlassen haben, verantwortlich für die «Störung des von der
Natur selbst vorgezeichneten Verhältnisses zwischen den
Berufsarbeiten und Beschäftigungen, zwischen den Erwerb bringenden
und herrschenden Classen Dieser zahlreiche, eitle, herrschsüchtige

und ungestüm zudringliche und zum grossen Teil brotlose
Stand, der sich dem Pflug entzog, um wegen einer guten
Handschrift, einem glücklichen Gedächtnis oder einem erhaltenen Schulpreise

sich in sogeheissene höhere Sphären zu schwingen, ist die
eigentliche Quelle der revolutionären Bewegung in Europa.»83'

XIV. Das Patriziat in der Offensive

J. Der Bernerleist von 1832

Als die Einwohnergemeinde Bern am 17. Oktober 1832 ihre
Behörden wählte, beteiligten sich die Patrizier sehr zahlreich. Der
Sturm auf das patrizische Refugium, die Stadtverwaltung, hatte
den Widerstandsgeist der Aristokratie geweckt. Die Mehrheit des

neugewählten Gemeinderates bestand aus Patriziern. An der Spitze
stand alt Ratsherr Karl Zeerleder. Die Patrizier waren sich der
Gefahr der Stunde bewusst. Sie hatten sich zusammengeschlossen und


	Das Patriziat in der Defensive

