
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 37 (1943-1944)

Heft: 1

Artikel: Das bernische Patriziat und die Regeneration

Autor: Gruner, Erich

Kapitel: XII: Die Teilnahme der liberalen Patrizier an den neuen Behörden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


291

Die Regierung betrachtete den Beschluss der Burgergemeinde
von vornherein als politischen Akt. Dies drückt der Schreiber in
einer von der Regierung veranlassten Streitschrift unmissverständ-
lich aus. Er bespricht die Bittschrift, welche die Siebner an den
Stadtrat richteten und kommt zum Schluss: «Das Ganze durchweht
ein böser Geist, der Geist des Trotzes gegen die jetzige politische
Ordnung, einer gänzlichen Missachtung der verfassungsmäßigen
Behörden und ihrer gesetzlichen Ansprüche. Wer erblickt darin nicht
eine erneuerte Manifestation, dass der gegenwärtige Zustand nicht
als ein legaler oder verbindlicher anerkannt werde.»36' Der
Regierungsrat kassierte deshalb den Beschluss der Burgergemeinde mit
einer recht gesuchten Begründung als eine «illegale Handlung und
Akt unordentlicher Verwaltung des bürgerlichen Gemeindevermögens».37'

Dass es dem Regierungsrat mehr um eine politische als um eine
administrative Massregelung zu tun war, beweist das Nachspiel, das

nun folgte. Drei Tage später forderte er alle Mitglieder des Stadtrates

auf, sich binnen sechs Tagen über ihre Stimmgebung bei der
Vorberatung des Antrages zu verantworten. Die 21 Ratsglieder,
die der Sitzung vom 13. Februar beigewohnt hatten, erklärten ohne
Ausnahme, den Antrag unterstützt zu haben. Kurzerhand berief der
Regierungsrat diese 21 von ihren Stellen als Mitglieder des Stadtrates

ab und ordnete Neuwahlen an, die nicht auf die Abberufenen
fallen durften. Die Regierung berief sich auf das Oberaufsichtsrecht
des Staates über die Gemeinden und behauptete, der Stadtrat habe
über das Korporationsgut für unerlaubte Zwecke verfügt. In den
Neuwahlen wurde die überwiegende konservative Mehrheit des

Stadtrates noch verstärkt. Die Siebner bezahlten nun die ihnen
auferlegten Prozesskosten aus den eigenen Mitteln.

XII. Die Teilnahme der liberalen Patrizier an den

neuen Behörden

1. Wirksamkeit im Staat

Es ist im VII. Kapitel über die Gründe, welchen zufolge eine
Anzahl Patrizier in die liberale Regierung eintraten, eingehend die
Rede gewesen. Waren ihre Motive auch selten übereinstimmend, so
Hessen sich doch zwei Gruppen unterscheiden. Es gab Patrizier, die
dem Kurs der neuen Staatslenker ohne Vorbehalte folgten, und



292

solche, welche sich in der Oppositionsgruppe des Juste milieu
lebhaft betätigten.

Wie weit haben nun diese patrizischen Anhänger der
Schnell eine Stellung eingenommen, welche ihren Erwartungen
entsprach?

Die Tätigkeit des Schultheissen Tscharner unterlag
in dieser Hinsicht einer stark parteipolitisch gefärbten Kritik. Die
Standesgenossen sahen in ihm den verführten Ehrgeizigen und hielten

ihn für ein willkommenes Instrument in den Händen der
Schnell. Der ihm feindlich gesinnte Oberst Ludwig Wurstemberger
erhob den Vorwurf, Tscharner suche das Zutrauen der neuen
Regenten durch «nicht zu überbietenden Radicalismus an sich zu
fesseln».1' Tillier, der mit ihm eine Zeitlang im Regierungsrate sass,

griff seinen Verwandten in den Ratsälen oft an und verachtete ihn,
«weil er sich oft zu kaum würdigen Zugeständnissen gegen einflussreiche

Demagogen herabliess».2' Diese Urteile entsprechen nicht
ganz der Wirklichkeit. Wohl teilte Tscharner in den meisten
politischen Tagesfragen die Ansichten der Gebrüder Schnell. Doch war
er nicht ihr willenloses Werkzeug. Unsympathisch erscheint seine
Feindschaft gegen die Standesgenossen. Sie machte sich in
feindseligen Reden Luft und zeigte sich auch in der Verfolgung seiner
Konkurrenten in der alten Regierung während des sogenannten
Hochverratsprozesses. Diese rücksichtslose Feindschaft war die
Antwort auf die Verachtung, mit der ihn die Patrizier straften.

Tscharner verharrte nicht in blinder Abhängigkeit von den
Ansichten der Schnell. Wenn er im grossen und ganzen mit ihnen einig
ging, so geschah dies nicht aus mangelnder Willensstärke, sondern
aus Solidarität mit seinen neuen Überzeugungsgenossen. Zwischen
dem Schultheissen und den beiden Brüdern herrschte gutes
Einvernehmen, getragen von gegenseitiger Hochachtung. Dies beweist
der rege Briefwechsel zwischen Tscharner und den Schnell. Franz
Schnell, ein Vetter der beiden Brüder, lobte: «Tscharner ist unser
Bester. Sein Lohn ist sein Gewissen. Er wird nie entschädigt werden
können für das, was er für die gute Sache leidet. Dass sich ein Mann
in seiner Lage als erster Kämpfer dafür erzeigt, ist herzergreifend
und einzig.»3' Einige Monate später rühmt Franz: «Der gute Tscharner

bleibt doch immer gleich. Wenn er nur Leben und Gesundheit

genug hat, um all die Kämpfe, die wir noch bestehen müssen,
mitzumachen.»4' Karl Schnell hegte ein besonderes Zutrauen zu «Vater
Tscharner», wie er ihn in Familienbriefen etwa nannte.

1832 begleitete Karl den Schultheissen auf die Tagsatzung. Er



293

fand, in diesem Milieu selbst noch unbeholfen, bei Tscharner
uneigennützige Unterstützung. Deshalb rühmt er seinem Bruder Hans:
«Dir alles ersinnlich Gute von Schultheiss Tscharner zu sagen, ist
überflüssig. Du kennst ihn und weisst, dass Redliche ihn lieben
müssen. Seine politischen Grundsätze, seine Anhänglichkeit an die

gute Sache sind unerschütterlich.»5' Aber auch Tscharner schätzte
die Freundschaft seiner Kampfgenossen. Er betonte in Briefen an
Karl und Hans den Einklang der Ansichten und Gesinnungen, der
sie verbinde. Karl dankte er, «dass Sie mir von der ersten Stunde
unserer Bekanntschaft an so viele Beweise von Wohltaten gegeben,
die ich in vollem Maße zu würdigen weiss und meinerseits mein
Leben lang zu erwidern trachten werde».6' 1833 erliess er einen
Hilferuf an Karl und bat ihn, zur Unterstützung der guten Sache in
den Regierungsrat einzutreten: «Niemand ist im Stande, dem
schlechten Geist, der im Regierungsrat herrscht, entgegenzutreten
als Sie. Ohne ihre Hilfe vermag ich allein nichts! Denn niemand ist
da, der systematisch handelt.»7'

Solche Briefe zeugen nicht von einem Abhängigkeitsverhältnis,
sondern von gegenseitiger Verbundenheit. Allerdings war Tscharner
nicht der initiative Teil; seine Anlagen hatten nicht staatsmännisches

Mass, so dass er sich ohne Unterstützung der Schnell ganz
verloren fühlte. Dagegen besass er grosse Kenntnisse, Erfahrung
und Gewandtheit in der Staatsverwaltung. Eine angeborene
Leutseligkeit im Verkehr mit dem Volke erhöhte sein Ansehen.

In den meisten Fragen der Innen- und Aussenpolitik ging er mit
den Brüdern Schnell einig. Er trat für wirtschaftliche und geistige
Neuerungen mit viel Wärme ein. Als alter Praktiker wandte er seine
Aufmerksamkeit einer guten und gerechten Verwaltung zu. Dadurch
allein, glaubte er, könne die neue Ordnung zweckmäßig befestigt
werden. Gegen die Verletzungen der Verfassung scheute er sich
nicht aufzutreten. So warnte er den Grossen Rat vor Missgriffen
gegenüber dem Obergericht: «Das Heiligste ist die Unverletzlichkeit

des Richteramtes», rief er 1834 aus, als der Grosse Rat die
Konnexitätsfrage behandelte.8' Unparteilichkeit zeichnete ihn nur
dann aus, wenn der Kampf nicht gegen das Patriziat ging. Denn
sowohl im Dotationsstreit als auch im Hochverratsprozess bezog er
sehr einseitig Stellung. Leidenschaftlich befürwortete er das Gesetz

gegen die Familienkisten und dasjenige zur Aufhebung des
Sicherheitsvereins.

Man forscht heute vergeblich nach bleibenden Spuren seiner
Tätigkeit. Sein Verdienst ist es, unbedingt und mit Aufrichtigkeit



294

der neuen Ordnung Hilfe geleistet zu haben. Es gereicht ihm zum
Lobe, dass er dem Entschlüsse von 1831 nie untreu geworden ist.
Wohl mögen ihn damals persönliche Interessen veranlasst haben,
den Übergang zu vollziehen. Aber die politische Entwicklung, die
er nach 1831 durchmachte, hat ihn in seiner Überzeugung bestärkt
und seine liberale Gesinnung, die vorher oberflächlich sein mochte,
vertieft. Die Liberalen empfanden für den Aristokraten grosse
Hochachtung. Sie schätzten den Einsatz eines Patriziers für die
Sache des Fortschritts und wüssten ihm Dank dafür.

Regierungsrat von Tavel verkehrte mit den Brüdern
Schnell von andern Voraussetzungen aus als Tscharner. Beruhte das

Verhältnis Tscharners zu den Schnell auf vertrauter Freundschaft,
so war dieses ein reines Vernunftsverhältnis. Hans ehrte zwar Tavels
Überzeugung und Einsatz. Noch mehr schätzte er in ihm den gut zu
gebrauchenden Diplomaten. Karl dagegen war von Tavels liberaler
Haltung nicht stark überzeugt. Er schrieb darüber an seinen Bruder:
«Tavel, der Erzsalonmann, ist von mir selbst in Erziehung, Manieren

und Lebensansichten, Politik und Religion zu verschieden, als
dass wir zusammengehen könnten.»9' Später nennt er Tavel «einen
vornehmen Herrn von Bern, der nur de bonne foi versucht mit den
Wölfen zu heulen, zuweilen aber den Laut verfehlt».10' Darin
empfand Karl richtig: Tavel brach die Brücken zur Aristokratie nie
ganz ab. Er wusste sich in allen Lagen eine gewisse Reserve zu wahren.

Darum war er auch dazu befähigt, die neuen Männer auf dem
Parkett der Diplomatie zu unterstützen. Sein schillernder Charakter
liess ihn als dazu besonders geeignet erscheinen. Auch an weltmännischem

Auftreten fehlte es ihm nicht.
Die Eigenschaften, die ihn zum Diplomaten befähigten, ver-

unmöglichten es ihm, eindeutig Stellung in der Innenpolitik zu
nehmen. Intrigensucht und Geschmeidigkeit haben ihm zwar in der
hohen Politik gewisse Erfolge eingetragen. Seine Doppelzüngigkeit
jedoch war allgemein bekannt. Deshalb hütete man sich vor ihm.
Männiglich klagte über seine Unbeständigkeit. Noch 1833 konnte er
sich in bitteren Vorwürfen über die undemokratische Gesinnung
des Schultheissen von Lerber ergehen. 1835 verschaffte ihm seine
laute Sprache die Schultheissenwürde. Denn die Schnell wollten diesen

Ehrenplatz lieber von ihm als von einem Mitglied des Juste milieu
besetzt wissen. Ein Jahr darauf liess er durch Karl Schnell gegen
die Familienkisten Sturm laufen. Konsequent blieb er mit den
Schnell auch Anhänger der franzosenfreundlichen Aussenpolitik.
Gleichzeitig aber opponierte er gegen die Machthaber offen und ge-



295

heim. Er griff sie aufs schärfste an, als sie den patrizischen
Sicherheitsverein auflösen wollten und protestierte gegen die Gefangennahme

von Ratsherr Zeerleder. Schliesslich bereitete er 1838 dem
Doppelspiel ein Ende. Er trat unvermutet von seinem Amte als

Regierungsrat zurück. Die «Allgemeine Schweizerzeitung» belobte ihn
dafür höchlich.

Im Jahre 1833 wurde Philipp Emanuel von Fellenberg
in den Grossen Rat gewählt, nachdem er 1831 die Wahl nicht

angenommen hatte. Nun aber entfaltete er eine regsame Tätigkeit.
Schon 1834 berief ihn das allgemeine Vertrauen auf den ersten
Platz, den die Republik zu vergeben hatte, auf den Stuhl des

Landammannes. Sein Eigensinn liess ihn nach wenigen Wochen von dieser

Ehrenstelle zurücktreten. Er war verärgert darüber, dass die
Liberalen seine Meinung in Erziehungssachen zuwenig berücksichtigten.

In den meisten Tagesfragen ging ihm der Blick für das praktisch

Mögliche ab. Als Idealist, der vom Glauben an die Fortschrittsbewegung

der Menschheit erfüllt war, schoss er sehr oft mit seinen
Forderungen über das Ziel hinaus. Anzüge und Anregungen waren
meist so persönlich gefärbt, dass ihnen wenig Erfolg beschieden
war. Er glaubte, sein Erziehungssystem sei die Achse des Staates.
In der Schulgesetzgebung meinte er, seinen Willen immer durchsetzen

zu müssen. Da ihm Widerstand unerträglich war, so kam es

oft zu recht unschönen Szenen im Ratsaal. Deshalb suchte er sich
einen Weg, auf dem er seine Ideen ungehindert vorbringen konnte.
Er liess sie in Form von gedruckten «Sendschreiben an den Grossen
Rat» erscheinen. Im Zeitraum von 1834—37 erschienen fünf dieser
Broschüren.

Albrecht Friedrich Stettier trat wegen einer
langwierigen Krankheit erst im Jahre 1834 ins politische Leben ein.
Damals folgte er dem von der Regierung abgesetzten Dr. Wyss im Amte
des Lehenskommissärs. Später wirkte er an der Hochschule als
Professor für schweizerisches Bundesstaatsrecht. Stettier war Theoretiker.

Nicht aber wie Fellenberg schöpfte er aus dem Idealismus der
Aufklärung, sondern aus der historischen Betrachtung des Rechts.
Die Geschichte gab ihm die Kraft, die Gegenwart zu deuten. — Als
Rechtsgelehrter besass er ein ausserordentlich stark entwickeltes

Rechtsgefühl, das seinen Charakter wesentlich bestimmte.
Es trieb ihn zur Opposition gegen die herrschenden Machthaber,
deren Rechts- und Verfassungsbrüche er mit unnachsichtigem Eifer
brandmarkte. Ihn beseelte ein bewunderungswürdiger Mut, gegen
alle Ungerechtigkeiten in Kanton und Eidgenossenschaft aufzutre-



296

ten. Deshalb konnte er sich keiner Partei fest anschliessen. Am
engsten arbeitete er mit seinem Onkel und nachherigen Schwager, dem
späteren Regierungsrate Kasthofer zusammen.* Darum fühlte er
sich eher zur Gruppe der Nationalen als zu den Schnell hingezogen.
Er unterstützte jene in allen Fragen der Aussenpolitik. 1836 und
1838 empfahl er Frankreich gegenüber eine unerschrockene
Haltung. Nicht zuletzt seiner glänzenden Rede hatten es die Nationalen
zu verdanken, dass der Antrag ihrer Gegner auf Ausweisung des

Prinzen Napoleon durchfiel. Stettier war einer der besten und ge-
fürchtetsten Redner im Grossen Rate. Aus diesem Grunde fand er
auch oft als Tagsatzungsgesandter Verwendung.

Die Anlehnung an die Nationalen hinderte ihn nicht, in allen
Fragen, in denen seiner Auffassung nach das Recht verletzt wurde,
kräftig gegen die Rechtsbrecher zu opponieren. Mit unerschrockener

Freimütigkeit vertrat er in wirtschaftlichen Fragen den Standpunkt

der seines Erachtens rechtmäßigen Besitzer von Zehnten und
Grundzinsen. Er kritisierte die Verfassungsgeber, die einerseits das

Eigentum der Wohlhabenden in Schutz genommen, anderseits aber
der ärmeren ländlichen Bevölkerung durch wirtschaftliche
Versprechungen hätten gefallen wollen. Als 1837 — beim Angriff auf
die Familienkisten und bei der Aufhebung des Sicherheitsvereins —
die grössten Willkürakte gegen die Aristokratie erfolgten, da war
Stettier ein entschiedener Verteidiger seiner Standesgenossen. Er
verpönte die Machtsprüche der Liberalen, weil sie mit den in der
Verfassung gewährten Freiheiten in Missklang ständen. — Auch
nach dem Sturz der Schnell blieb Stettier auf dem einsamen Posten
eines Rechtsverfechters, obschon er nun gegen ehemalige Freunde
aus dem Kreise der Nationalen zu ringen hatte. Er entfernte sich
immer mehr von allen Gruppen und den sich bildenden Parteien.
Bei Ausbruch des Sonderbundskrieges liess er durch öffentlichen
Anschlag in der Universität verkünden, dass er über schweizerisches
Bundesstaatsrecht, da dieses gewaltsam zerrissen worden sei, nicht
mehr lesen könne. Als Hochverräter verhaftet und bestraft, seiner
Ämter und Würden entkleidet, starb er 1849 als ein Märtyrer des

Rechts, gebrochen von der Einsicht, dass die Macht über das Recht
gesiegt habe.

* Kasthofer war verehelicht mit Elisabeth von Graffenried, deren Nichte,
Fräulein Emilie Stettier, A. F. Stettier in erster Ehe geheiratet hatte. In zweiter
Ehe vermählte sich Stettier mit der jüngsten Schwester seiner Schwiegermutter,
Fräulein Margaretha von Graffenried.



297

Einen Gesinnungsgenossen fand Stettier in dem 1837 in den
Grossen Rat tretenden Patrizier Karl Manuel (1810—73). Dieser

war der Schwiegersohn Kasthofers. 1841 wurde er
Gerichtspräsident von Signau. Politisch trat er weniger hervor. Bekannt
wurde er später als Biograph Gotthelfs, dessen treuer Freund er
zeitlebens war. — Wenig Einfluss auf die Gestaltung der öffentlichen

Geschäfte besass der freisinnige Patrizier Bernhard
Samuel von Goumoens, der Schwager des Schultheissen von
Tavel. Von 1831—36 war er Regierungsstatthalter in Thun und
Kommandant eines Regiments.

Unter den Patriziern des Juste milieu hatte Schultheiss

Karl Anton von Lerber die bedeutendste Laufbahn

zu verzeichnen. Er trat als erster 1831 an die Spitze der
Republik, indem er zum Landammann gewählt wurde. 1833 wurde er
in den Regierungsrat befördert und gleichzeitig zum Schultheissen
erkoren. 1831 und 1832 vertrat er mit Pathos die Grundsätze der
reinen Demokratie. Die neue Verfassung erhob er ins Licht einer
beinahe heiligen Atmosphäre und verteidigte sie gegen alle
Anwürfe. Die patrizischen Gegner bezichtigte er des Eigennutzes. Aber
der erhebende Ton seiner Staatsreden mutet bei einem Mann, der,
von Ehrgeiz verzehrt, so rasch Gesinnung änderte, unecht an. Schon
1833 bezeichneten ihn die Schnell als Gegner und Angehörigen des

Juste milieu.

Lerber war keine Kämpfernatur. Milde und stets zur Versöhnung

bereit, entfernte er sich bald aus dem Parteigetriebe und
beteiligte sich nie an den harten Beschlüssen gegen seine
Standesgenossen. Im Hochverratsprozess trat er für Milde ein. Gemeine
Rache zu üben für die Verachtung, die man ihm zeigte, war ihm
fremd. Darum wurde er oft um Vermittlerdienste angegangen. So

liess sich Karl Ludwig Stettier herbei, den alt Schultheissen um
Aufhebung des strengen gegen ihn gefällten Urteils zu bitten.

Lerber hat sich mehr durch seine gemeinnützigen als durch seine

politischen Bestrebungen einen Namen gemacht. Auf wirtschaftlichem

Gebiete sind seiner Initiative verschiedene Einrichtungen
der Regeneration zu verdanken. In den letzten Jahren seines
Lebens setzte er sich stark für den Bau der Nydeckbrücke ein. Vom
Landvolke war er als Menschenfreund und stiller Helfer in der Not
geschätzt und verehrt. Zeugnis dieser Wirksamkeit im stillen sind
die vielen Dankschreiben, die sich in seinem Nachlass vorfinden.
Als er 1835 in den Grossen Rat wiedergewählt wurde, da meinte



298

einer der Gratulanten, Amtsrichter Schletti von Blankenburg: «Gott
möge Sie noch lange erhalten, zum Besten aller eine treffliche
Stütze an Ihnen findenden Notleidenden.»11' — Beim Tode müssten

ihm alle Zeitungen in gleicher Weise das Zeugnis uneigennütziger

Tätigkeit für die Gesamtheit ausstellen. Sogar die «Allgemeine
Schweizerzeitung» anerkannte die Leistungen seiner gemeinnützigen

Tätigkeit. Sie lobte seinen versöhnlichen Geist: «Im Sturme
tobender politischer Leidenschaften scheint sein humaner Sinn,
wenn oft ringsum das Gefühl der Menschlichkeit schwieg, ihn nie
verlassen zu haben. Wo er eine harte Verfügung mildern, eine Strafe
erlassen konnte, tat er es.»12' Selbst der ihm sonst übel wollende
Karl Ludwig Stettier vermerkte in seinem Tagebuche: «Er starb
von vielen geachtet, von wenigen bedauert, von niemand gehasst.»13'

Es war das Verdienst des Finanzdirektors, des Regierungsrats
Ludwig von Jenner, dem Staate die von den Patriziern

ersparten Millionen so gut, als es ihm die Liberalen erlaubten,
betreut zu haben. In der Zehntenfrage bezog er eindeutig Stellung
zugunsten der alten Rechtsgrundsätze. So wenigstens leitete er einen
von ihm verfassten Kommentar zu den Zehntfragen ein: «Wenn
der Grundsatz, dass starke Belastung das Recht gebe, Reduktion
dieser Lasten zu verlangen, richtig wäre, so könnte nach ganz
gleichen Grundsätzen jeder Güterbesitzer, der sein Gut durch neuere
Verträge mit Hypothekenschulden überlastet hätte, und sich durch
dieselben gedrückt fühlte, Reduktionen derselben verlangen.»14'

Die Regierungsräte Otth, Tscharner von Kehrsatz und
Ernst ragten nicht in eigenartiger Weise hervor. Die Liberalen
schätzten sie als vortreffliche Verwaltungsmänner; doch beschwerten

sie sich über ihren Oppositionsgeist. Mehr Einfluss besassen die
Stadtburger Koch und Wyss. Mit den Patriziern zusammen
konnten sie der Politik der Schnell öfters Widerstand entgegensetzen.

Die führende Stellung in der Juste milieu-Opposition des Grossen

Rates hatte Staatsschreiber May. Er war allem Par-
teiwesen abgeneigt und wollte sich seine Unabhängigkeit wahren.
Da er die Fähigkeiten eines glänzenden Redners besass, scharte
sich um ihn alles, was die Schnell angreifen wollte. Wie Stettier
lenkte ihn eine rücksichtslose Rechts- und Ordnungsliebe. Persönliche

Interessen waren bei ihm nicht wegleitend. Sein Leben galt
nur dem Allgemeinwohl. Feste Grundsätze und standfeste
Überzeugung gaben ihm die Kraft und den Mut, in dem oft ohne
sichtbaren Erfolg geführten begonnenen Kampf durchzuhalten. Es sei



299

ihm mit seinen Lebenserinnerungen selbst das Wort erteilt: «Im
Grossen Rate geriet ich in die schwierige Stellung, ungeachtet meiner

Beamtung, sehr oft den Anträgen des Regierungsrates und der
Mehrheit des Grossen Rates in einer kleinen Minderheit, ja
zuweilen ganz allein, entgegen zu treten Unerschütterlich war stets
mein Vorsatz, ohne alle Nebenabsichten den auf Überzeugung
gegründeten Weg mit festem Schritte fortzugehen, Recht und Wahrheit,

Verfassung und Gesetz als unabänderliche Richtschnur soweit
als möglich zu handhaben und zu befolgen, und bei jeder Lage
meinen Pflichten nachzustreben und diese so weit zu erfüllen, als

die verliehenen Kräfte reichen.»15'
Dieser unnachgiebige Kritiker trat immer dann auf den Kampfplatz,

wenn Recht und Verfassung verletzt wurden. Er verteidigte
die Rechte und Besitzungen seiner Vaterstadt, als sie den
gefährlichsten Angriffen ausgesetzt waren. Er wurde zum Anwalt der Freiheit,

als diese von den Machthabern willkürlich beschnitten wurde.
Er versuchte die gewaltsame Auflösung des Sicherheitsvereins zu
verhindern. 1835 plädierte er für grösstmögliche Freiheit im
Geistesleben, als die Schnell aus politischen Gründen die jährliche
Bestätigung der Professoren einführen wollten. Er war der Verfechter
uneingeschränkter Pressefreiheit; denn er erblickte in ihr ein in
der demokratischen Staatsform notwendiges Ventil gegen den
Despotismus. Schliesslich verteidigte er den Grundsatz strikter
Gewaltentrennung, als die Liberalen 1834 die Unabhängigkeit des

Obergerichtes nicht anerkannten und dessen Urteil durch Gross-
ratsbeschluss umstossen wollten. Wohl die schärfste Rede hielt May
im Jahre 1837 bei Anlass der Zehntgesetzgebung. «Wenn dieses

Gesetz», rief er aus, «angenommen würde, dann wäre eine Bresche
geschlagen in die Auffassung von Recht und Eigentum. Eine
Tendenz würde lebendig, die sich fragt: Was kann ich dem andern
entziehen, ohne dass ich dafür bestraft werde?»16' Auch bei andern
Gelegenheiten äusserte er sich über den wirtschaftlichen Liberalismus.

Ihm leuchtete der rücksichtslose Konkurrenzkampf wenig ein.
Er sah darin, wie übrigens auch in der Zehntgesetzgebung, die
Gefahr, dass der Schwache vom Starken unterdrückt werde. Denn
«die Freiheit des einen beschränkt die Freiheit des andern».17'

1837 wurde May als Staatsschreiber nicht wiedergewählt, weil
die Schnell auf diesem Posten einen ihnen ergebenen Beamten sehen

wollten. Er blieb aber im Grossen Rat bis zum Jahre 1846. Allerdings

zog er sich bald vom Juste milieu zurück. Denn er verband
sich mit einigen jungen Patriziern, welche in die legislative Be-



300

hörde gewählt worden waren, und bildete mit ihnen eine offene
Oppositionsgruppe.

Von den übrigen Patriziern, welche 1831 der Juste-milieu-
Gruppe angehörten, hat keiner in dem Maße wie Staatsschreiber
May Einfluss auf den Gang der Dinge ausgeübt. Der Historiker
Anton von Tillier wurde des öftern zu diplomatischen
Missionen verwendet. Zweimal erkor ihn der Grosse Rat zum
Landammann. Wie May versuchte er, den Missbräuchen zu steuern. Doch
ihm fehlte die unbeugsame Überzeugungstreue. Er konnte sich nie
voll und ganz einsetzen. Während er überglücklich war, zu den
gesellschaftlichen Anlässen des Patriziats langsam wieder zugezogen
zu werden, erlaubte es ihm sein Ehrgeiz nicht, mit den Liberalen
zu brechen, weil er für seine Stellung fürchtete. Die Standesgenossen,

besonders Schultheiss Fischer, schwärzte er in seiner
Geschichtsschreibung an. So fiel er der Abneigung aller politischen
Gruppen anheim. — Mannhaft verhielt sich der Obergerichtspräsident

Karl Ludwig Rudolf von Wattenwyl. Er blieb auf
seinem Posten, bis der Sturm über ihn hereinbrach und er unter
deutlichen Hinweisen als Obergerichtspräsident nicht wiedergewählt
wurde. Die Liberalen hassten ihn, weil er den Hochverratsprozess
nicht so leitete, wie sie es verlangten. Als Mitglied des Grossen
Rates setzte er sich für die Unabhängigkeit des Obergerichts ein.
Er tat dies mit Bestimmtheit und Würde. Er reizte die Machthaber
zu grossem Zorn, so dass sie den Augenblick mit Sehnsucht erwarteten,

wo sie einen ergebenen Mann auf den Präsidentenstuhl des
obersten Tribunals setzen konnten. Dies geschah im Jahre 1836.

Wattenwyl zog sich daraufhin ins Privatleben zurück. — Dr. med.
Markus von Morlot war aus Idealismus in den Grossen Rat
getreten. Sein Leben war bestimmt vom brennenden Wunsche,
seinen Mitmenschen zu helfen. Er versuchte deshalb, den Grossen
Rat zu humanitären Reformen anzuspornen. Verschiedene Gesetze
auf dem Gebiete des Sanitätswesens und der Armenfürsorge
entsprangen seiner Initiative. Sein feines Rechtsgefühl veranlasste ihn,
allen Gewaltmassnahmen entgegenzutreten. — Den Liberalen etwas
näher als dem Juste milieu stand der 1834 gewählte Oberst
Albrecht Sigmund von Sinner.* Die herrschenden
Männer schätzten seine Mitarbeit in allen militärischen Fragen. Wo
es darum ging, dem Unrecht die Stirne zu bieten, da kannte der derbe

* Albr. Vikt. Sigmund von Sinner, 1797—1859, Artillerieoberst, Pulververwalter,

des Grossen Rates 1834—46.



301

Oberst auch gegen seine Nächsten keine Schonung. Mit gleicher Ein-
drücklichkeit hob er die Schäden des alten aristokratischen Regimes
hervor, wie er die viel angefochtene Stadt Bern in Schutz nahm.

2. Liberale Staatsgesinnung unter den Patriziern

Wir müssen uns von vornherein im klaren darüber sein, dass

sich kein Gesamtbild entwerfen lässt. Es kann sich bloss darum
handeln, einzelne hervorragende Männer in ihrem Staatsdenken zu
beleuchten.

Aus allem dem, was Philipp Emanuel von Fellenberg
geschrieben und gesprochen hat, lässt sich ein Bild seiner liberalen
Staatsauffassung skizzieren. Sein Lebenszweck bestand darin, echten

Republikanismus zu pflanzen. «Ich habe ihn», so betont er, «mit
der Muttermilch eingesogen, als Knabe an eines sehr edlen Vaters
Hand in mir entwickelt, und im reifen Jünglingsalter, selbst in der
Weihe der mit meinen höchstwürdigen Eltern vor Gottes Angesicht
gefeierten Andacht als eine rein evangelische Aufgabe zum Zwecke
meines ganzen Lebens zu machen gelobt.»18' Auch in den «Bevor-
rechtungsperioden» sei er diesem seit der Jugend angenommenen
Grundsatze treugeblieben, indem er die ihm «erblich zugefallenen
Patriziatsansprüche unbenutzt auf sich beruhen Hess.»19'

Fellenberg verkündete ein doppeltes Programm. Die
erste Aufgabe des Staates sah er darin, dass er «die zweckmäßigste
Besorgung der Interessen des Einzelnen in der Staatsgesellschaft»

fördere.20' Als Ziel setzte er sich «wahre Verchristlichung,
Versittlichung und Veredlung».21' Er glaubte, dass der Mensch in
fortschreitendem Maße vervollkommnet werden könne. Als Mittel
zur Erringung dieses idealen Staatszweckes empfahl er eine
sorgfältige Erziehung. — Seine Pläne zu verwirklichen, rief Fellenberg
den Grossen Rat auf. Er warnte vor der Nachlässigkeit der
patrizischen Regierung, welche die «vom Schöpfer dem Menschen
geschenkten Entwicklungsbedürfnisse willkürlich unterdrückt»
habe.22' Zur Sicherung seines Planes schlug er vor, mit andern
liberalen Kantonen ein gemeinsames Nationalbildungssystem ins Leben
zu rufen. Er wünschte gleichmäßig organisierte Elementar- und
Sekundärschulen, Gymnasien und Seminarien. Er widersetzte sich
deshalb der Gründung einer Berner Hochschule, bevor die
Mittelschulen richtig funktionierten. Ihm bangte vor dem Zustrom
mangelhaft Vorgebildeter, der «eine Sintflut beschränkter Roheiten»
bringen werde.23'



302

Die andere Aufgabe des Staates sah Fellenberg darin, dass er
die Mittel bereitstellte, damit die «Rechte und Freiheiten der G e -

samtheit» gewahrt würden.24' Dem berechtigten Anspruch des

Individuums stellte er den ebenso berechtigten der Gemeinschaft
gegenüber. Seine Anforderungen an die Einsicht der Menschen

waren sehr hoch. Dem Grossen Rate mutete er zu, «die allgemeinen
Interessen des Berner-Volkes so zu Herzen zu nehmen, als wären
es die eigenen».25' Er träumte von der Volksgemeinschaft «eines

grossen Familienkreises».26' Ein modern anmutendes Sozial- und
Wirtschaftsprogramm sollte der Verwirklichung dieses idealen Zieles

dienen. Er forderte schlagwortartig «Kampf gegen die Armut
und Veredlung des Wohlstandes».27' Von den sozialistischen Reformern

seiner Zeit hob er sich bewusst ab und proklamierte den
«Schutz des Eigentums».28' Er war überzeugt davon, dass sich
wirtschaftliche Not nicht aufheben lasse durch den «Kampf der Armen
gegen die Reichen».29' Als einzig wirkungsvolles Mittel gegen die
Armut anerkannte er die Arbeit. Durch sie allein, betonte er,
lasse sich der Mensch versittlichen. Des Staates Pflicht sei es, seinen
Angehörigen Arbeit zu verschaffen. Deshalb proklamierte er als

einer der ersten das Recht auf Arbeit. Arbeitsunwillige
sollte der Staat kraft des Grundsatzes der Arbeitspflicht zum
Arbeiten zwingen können. Daraus folgerte Fellenberg, dass es dem
Staate zukomme, Arbeit in grosszügigem Maße zu beschaffen. Er
trat für eine planmäßige Bewirtschaftung des Bodens ein und
machte den Vorschlag, die Entsumpfung des Seelandes in Angriff
zu nehmen, den neuzeitlichen Güterverkehr durch Ausbau der
Strassen- und Wasserwege zu beleben, dem Bernervolke neue
Industrien zu verschaffen und die Bauern an eine rationellere
Bearbeitung des Bodens zu gewöhnen. Für die Durchführung dieser
Pläne wollte er «Arbeitslager unter völlig militärischer Zucht»
veranstalten.30' Der Landbevölkerung sollten «landwirtschaftliche
Fortbildungsanstalten» eingerichtet werden; für arme Kinder gedachte
er Erziehungsanstalten nach dem Muster von Hofwyl zu eröffnen.31'

Fellenberg entwarf als Vorbild neuer Volksgemeinschaft den
Plan einer Mustergemeinde. Im Zentrum sollte neben Kirche, Pfarr-
und Schulhaus das Gemeindehaus stehen. In erster Linie hätte es
der Gemeinde als Versammlungslokal zu dienen. Hier könnten aber
auch Sparsuppen gekocht werden. Am Abend würde sich hier die
Dorfjugend zu gemeinsamer Unterhaltung und Weiterbildung
zusammenfinden. Fellenberg ahnte die Zukunft der schweizerischen
Exportindustrie voraus. Darum forderte er dazu auf, in der Schweiz



303

Präzisionsarbeiter heranzubilden. Die Gemeinden sollten dafür
sorgen, dass in ihren Bezirken genügend solcher Arbeiter nachgezogen
würden. Wo überschüssige Kräfte vorhanden seien, sollten sie, wie
früher die Söldner, ins Ausland wandern. Der schweizerische
Arbeiter werde einmal gesucht werden wie ehemals die Leibgardisten
bei den Fürsten.

Fellenberg betonte oft die Notwendigkeit, den demokratischen
Staat vor Reaktion zu beschützen. Deshalb unterstützte er alle im
Grossen Rate vorgebrachten Anzüge, die sich gegen das Vermögen
der Burgerschaft und des Patriziates richteten. Deshalb trat er für
völlige Aufhebung aller Zehnten und Rechtsamen auf. Immerhin
empfahl er, auf gütlichem Wege ans Ziel zu gelangen. Er versuchte
stets eine positive Lösung. Einer seiner Leitsätze lautete: «Wir wollen

die Republik so zum Blühen bringen, dass selbst die ärgsten
Widersacher sie lieb gewinnen müssen.»32'

Friedrich Thormann ist uns schon zu verschiedenen
Malen als Vertreter liberalen Denkens begegnet. Seine Jugendzeit
verlebte er in Bern als Sohn und Neffe von Magistraten, welche den
Ultrakreisen angehörten. Sein Onkel, Staatsschreiber und Ratsherr
Gottlieb Thormann, verteidigte 1814 und 1831 das uneingeschränkte
Souveränitätsrecht der Stadt Bern. Der Vater, der Oberamtmann
von Interlaken und von Aarberg war und einige Jahre dem Kleinen
Rate angehörte, teilte die Gesinnung seines Bruders. Wie Beat von
Lerber trennten aber den jungen Patrizier religiöse Anschauungen
von seinen Standesgenossen. Er trat 1825 aus dem Grossen Rate aus
und zog nach Bonn, wo er mit seiner Gattin eine Erziehungsanstalt
leitete und schriftstellerisch tätig war.* Er blieb mehr als 30 Jahre
daselbst und kehrte 1852 in die Schweiz zurück. Er trat ausser durch
die Übersetzung der Werke des französischen Staatstheoretikers
Bonald publizistisch nicht an die Öffentlichkeit.

Thormann erwartete von der feudal-aristokratischen Ordnung
nichts mehr. Er glaubte sie durch Reformation und Absolutismus
schon lange zerstört. Richelieu schuldigte er an, dass er alles hem-

* Thormanns politische Gedankengänge entnehmen wir dem Briefwechsel, den

er mit seinem Jugendfreunde, dem konservativen Oberamtmann von Tavel von
Frutigen, führte. Leider sind die Antwortschreiben Tavels verlorengegangen. Tavel

wollte den brieflichen Verkehr mit seinem Freunde verschiedentlich abbrechen,
wie aus Bleistiftnotizen hervorgeht. Er bezeichnete Thormann als «vom Radicalis-
mus angesteckten Propagandisten».33) Doch Thormann schrieb unbekümmert weiter.



304

mungslos ausgeglichen und «in eine Gesamtclasse» geworfen habe.34'

Er schloss daraus, der Absolutismus habe die Revolution vorbereitet,
und diese sei «nur ein Kind des Absolutismus».35'

Von dieser Erkenntnis aus gelangte Thormann zu einer zukunftsfrohen

und fortschrittlichen Auffassung. Er wollte das Wirken des

«bösen Prinzips» nicht auf die Jahre seit der Französischen
Revolution beschränkt wissen.36' Vielmehr sah er den Teufel und das
Böse seit Urbeginn der Welt Unsegen und Zwist ausstreuen. Thormann

folgerte: Solange sich die Menschen an Gott gehalten haben,
hat der Teufel und deshalb auch das böse Staatsprinzip keine Macht
über sie bekommen. Solange sie sich unter Gottes Herrschaft willig
gebeugt haben, konnte die Ordnung trotz den Gefahren des
Absolutismus aufrechterhalten werden. Erst als im 18. Jahrhundert das

Prinzip der Gottesleugner und Materialisten überhand nahm, da

musste es zur Katastrophe kommen. Für die Unordnung und das
Chaos in der Welt machte Thormann also nicht die Revolution,
sondern den Abfall der Menschen von Gott verantwortlich. — Die
Rettung bestand für ihn nicht darin, die alten Staatsformen wieder
einzuführen, sondern gegen das Prinzip der Gottesleugner zu
kämpfen.

Als einziges Heilmittel pries Thormann eine christliche
Erweckung an. Er glaubte, auch den Teufel, die Ursache alles Bösen
in der Welt, besiegen zu können. Diese Überzeugung verhalf ihm zu
einer frohen Zukunftshoffnung. Er verkündigte: «Der Herr Christus
regiert die Welt Die neue Ordnung ist zwar vom Teufel
herbeigeführt, aber von Christus gebilligt.»37' Diesem göttlichen Plan und
Willen war er bereit, sich zu unterwerfen, weil er sich an den
Bibelspruch hielt, dass alle Dinge dem Christen zum Besten dienen müssen.

Ihn beruhigte ein starkes Gottvertrauen: «Alles liegt in Gottes
Weltplan, der einen neuen bürgerlichen Zustand schaffen will, wie
in der Völkerwanderung und Reformation.»38' Er verurteilte aus
diesem Grunde die Theorien Karl Ludwig von Hallers und Bonaids.
Er war davon überzeugt, dass «man sich gegen die neue von Gott
gewollte Entwicklung nicht sträuben könne, so wenig wie man sich

gegen die Völkerwanderung und Reformation wehren konnte.»39'

Infolge dieser Überlegungen stellte sich Thormann zum
Geschehen seiner Zeit ganz anders ein als alle seine Standesgenossen.
Er war gewillt, dem Staat unter neuen Formen zu dienen. Er
anerkannte das Postulat der politischen Gleichheit. Er war der
Meinung, dass sich das Patriziat als Stand auflösen müsse, um den
Einfluss in der Regierung wieder zu erlangen. Alle Aristokraten müssten



305

das Burgerrecht aufgeben und sich in den Landgemeinden einbürgern.

Nur so könne der Kontakt mit dem Volke erhalten bleiben.
Auf diese Weise wäre es leicht, einen «Antischutzverein zu bilden,
Macht zu gewinnen und die Verfassung nachträglich zu corrigie-
ren».40' Als sehr wichtig erachtete er es, den Menschen die
Freiheiten und Rechte, die sie seit der Revolution genossen, zu
erhalten; «denn ohne sie sänken wir in die Jahrhunderte der Finsternis

zurück».41' Er war auch bereit, Volkswahlen zuzulassen, obschon
er das Repräsentationssystem in einigen Briefen verurteilte.

Seine Standesgenossen stellte er oft als selbstsüchtig hin. Aus
der Ferne gesehen schien ihm in Bern der Opfermut verlorengegangen

zu sein. Er klagte über ihren «Mangel an Vaterlandsliebe,
Selbstverleugnung und Mut».42' «Jeder schätzt den andern nur auf seinen
Batzen», rief er bitter aus.43' Noch erachtete er die Lage der
Patrizier als nicht ungünstig. Er rief ihnen in Erinnerung, dass es ihre
Pflicht sei, Gott zu gehorchen und seinen Weltplan durch
Teilnahme im neuen Staat zu billigen. Er versuchte sie vom
Nützlichkeitsstandpunkt aus zu überzeugen, indem er erklärte: «Welchen
Zweck erfüllt das Patriziat im Staate, wenn es einen Trotzclub
bildet? Menschen haben nur dann eine Existenzberechtigung, wenn
sie dem Staate nützlich sind.»44'

Thormann hatte kein geschlossenes politisches System, sondern
christliche Vorstellungen vom Staate, die er nicht zu einer einheitlichen

Ordnung zusammenfasste.
Der weitaus originellste Kopf unter den patrizischen Liberalen

ist Beat von Lerber. 1830 hatte er der Standeskommission
eine umfangreiche Bittschrift eingereicht, die unter anderem eine
nach eigenen Prinzipien entworfene Verfassung enthielt. Lerber be-
fasste sich auch nach der Einführung der Demokratie weiterhin mit
staatstheoretischen Fragen. Er suchte nie die Wahl in eine Behörde,
da er wusste, dass ihm der Blick für das praktisch Ausführbare
abgehe. Als ein Sonderling lebte er dahin, von einer beinahe
fanatischen Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe beseelt. Sie trug ihm
zweimal die harte Strafe der Verbannung ein. 1831 wurde er von
der alten Regierung verbannt, weil er das Gerücht, Oberst von Büren

unterhalte mit den Oesterreichern geheime Verbindungen,
weiterverbreitet hatte. Ein Jahr später hob die neue Regierung dieses

Urteil auf Antrag Karl Schnells auf, und Lerber konnte wieder in
die Heimat zurückkehren. Einige Jahre später geisselte er die
Missstände im bernischen Gefängniswesen. Da er, zu Beweisen aufgefordert,

die Personen, die ihm davon Mitteilung gemacht hatten, nicht
20



306

nennen wollte, wurde er ein zweites Mal wegen Verleumdung
verbannt. Er weilte nun Jahre in Lausanne, bis sein Verbannungsurteil
1844 auf Antrag Professor Albrecht Friedrich Stettiers aufgehoben
wurde.

In den Jahren 1832 bis 1836 entfaltete Lerber eine lebhafte
Tätigkeit auf verschiedenen Gebieten des öffentlichen Lebens. Mit
zahlreichen Vorschlägen zur Verbesserung der Armen- und
Krankenfürsorge gelangte er an den Grossen Rat. Meistens fanden sich
einige Gesinnungsgenossen, welche seine Bittschriften unterzeichneten.

Er protestierte gegen die Behandlung der Gefangenen, welche
die Reinigung der Strassen der Stadt zu besorgen hatten. Ein
anderes Mal verlangte er, dass die Staatsapotheke an alle Unbemittelten

Arzneien gratis abgebe. Modern mutet sein Angriff gegen die
Doppelverdiener im Staatsdienst an.

Lerber setzte seine Kraft auch im Kampf gegen das bürgerliche
Vermögen ein. Er gründete einen Verein, der eine rege Propagandatätigkeit

entfaltete. In Wort und Schrift verkündete er, dass die
neue Demokratie so lange nicht als gesichert betrachtet werden
dürfe, als die Patrizier mit bürgerlichen Geldern die Reaktion
finanzieren könnten. Eine andere Gefahr für die junge Demokratie sah

er darin, dass die Patrizier in der Verwaltung der Stadt Bern das

Übergewicht besassen. Daher mobilisierte er die Einwohner und
munterte sie auf, keine Patrizier mehr in die Gemeindebehörden
zu wählen.

Der Kreis, den Lerbers Freunde und Gesinnungsgenossen bildeten,

blieb klein. Deshalb griff der für seine demokratische
Überzeugung feurig kämpfende Patrizier oft zur Feder, um seinen Ideen
eine weitere Verbreitung zu verschaffen. Dass ihn dabei nur die
Begeisterung für die von ihm vertretene Idee leitete, anerkennt
selbst Karl Ludwig Stettier: «Sein so wilder und heftiger Feuereifer
für die Revolution hatte seine Quelle bei ihm keineswegs in Ehrgeiz,
Herrschsucht oder Geldgier, sondern in einer reinen, religiös
politischen Schwärmerei für die auf das ursprüngliche Christentum und
die Naturphilosophie gegründete Gleichheit aller Menschen.»45'
Lerber scheute keine Opfer, um seine Ideen zu verkünden. In
einem Abschiedsbrief an seine Vaterstadt *, den er am Tage seiner
Abreise in die zweite Verbannung im «Beobachter» veröffentlichte,
gestand er: «Weder Stellen noch Besoldungen habe ich je von dir
empfangen noch begehrt. Kaum hatte ich mir einige Kenntnisse

* «Lebewohl, mein hartes Vaterland Bern.»



307

gesammelt, so habe ich sie angewendet, dich zu belehren, mit schweren

Kosten und Aufopferungen, von denen ich mich fast nicht
erholen konnte Mehr als den Wert eines Viertels meines ganzen
Vermögens habe ich deinen Arbeitern durch Bauten zu verdienen
gegeben ,»46'

Lerber trennte sich bald von den herrschenden Liberalen, da
er die Verfassung von 1831 als Zwitterwerk verurteilte. Am 5. Mai
1835 trat er in Schinznach dem Schweizerischen Nationalverein bei.
Er publizierte seine vielen Aufsätze in der Folge im Organ der
Nationalen, im «Beobachter». Als jedoch später der Radikalismus
der Nationalen überhand nahm, distanzierte er sich von seinen
Gesinnungsgenossen. Von nun an wählte er zur Verbreitung seiner
Grundsätze den Weg der Flugschriftenpropaganda. Aus zahlreichen
Broschüren lassen sich seine Grundsätze klar und deutlich
ablesen.* — Lerber verwendet in allen seinen staatstheoretischen
Schriften zur Beweisführung ein und dieselbe Methode. Er stellt
den aristokratischen Grundsätzen sein nach modernen Richtlinien
entworfenes Programm gegenüber und führt den Beweis, dass die
neuen Formen von Gott gewollt seien.

Die Frage nach dem Ursprung des Staates
beantwortet er, indem er Stellung gegen die Lehren des Restaurators
Karl Ludwig von Haller bezieht: «Als ob Gott gewisse Menschen
als Statthalter auf Erden gesetzt und ihnen ihre Mitbürger zum
Eigentum geschenkt, um nach Willkür und Gefallen über sie zu
verfügen.»47' Für Lerber entsteht der Staat durch einen «Vertrag, den
das Volk mit den von ihm erwählten Leitern abschliesst».48' Die
Richtigkeit dieses Satzes zu erhärten, rückt Lerber mit allen ihm
zur Verfügung stehenden Beweismitteln auf. «Die Vernunft»,
betont er, «empört sich über die Anmaßung, dass die einen die andern
beherrschen sollen Sie sagt: alle Menschen sind gleich von
Natur.»49' Als zweite Quelle gebraucht Lerber die Geschichte. Sie lasse

erkennen, dass es keine von Gott zur Regierung bestimmten
Menschen gebe. «Denn Gott lässt zu, dass die Völker sich von ihren
Unterdrückern befreien.»50' Den schlagendsten Beweis dafür, dass

* Die wichtigsten seien hier angeführt: Berns Verfassung freisinnig erklärt
in Fragen und Antworten», Bern 1835. «Notwendige Grundlagen einer
Schweizerverfassung», Biel 1840. «Das vermeint-göttliche Recht der Regierungen»,
Solothurn, ohne Jahrzahl. «Über die Kirche im Staate», Bern 1832. «Ein Treffer in
die Freiheitsscheibe als Ehrengabe für das Solothurner Freischiessen», Biel 1840.
«Le protestantisme sous sa face politique», Lausanne 1839, 4 Bändchen.



308

Gott die Menschen nicht als Untertanen, sondern als freie und
unabhängige Wesen sehen wolle, sieht Lerber in der Bibel und in der
Geschichte des Volkes Israel. Abraham sei ein patriarchalischer
Stammvater gewesen und nicht ein patrimonialischer König. Moses
habe mit den Juden einen Vertrag abgeschlossen. Samuel habe dem
Volke Rechnung abgelegt von seiner Amtsführung. Saul sei vom
Volke zum König gewählt worden und David habe mit den Ältesten
einen Bund, d. h. einen feierlichen Staatsvertrag abgeschlossen.
Lerber fasst zusammen: «Die Geschichte des Wortes Gottes liefert
nichts als Abscheu vor der unbedingten Gewalt.»51'

Die Bibel dient Lerber nicht nur dazu, die Widergöttlichkeit
der absoluten Staatsgewalt zu zeigen. Er bemüht sich, auch die
Übereinstimmung der christlichen mit der demokratischen Lehre
darzustellen. «Die Gottseligkeitslehre will die gesetzliche Freiheit
und Befreiung der Menschen, weil sie die Gleichheit aller Menschen
vor Gott und die Bruderliebe aufstellt Sie verwirft jeden
unbedingten Gehorsam gegen die Menschen als einen Gräuel, weil alle
Menschen trügerisch und sündig sind.»52' Wie Calvin proklamiert
Lerber den «gesetzlichen Widerstand (resistance passive) gegen
Regierungen, welche die Grundlagen der Gerechtigkeit aufgeben.»53'

Als Fundament seines Lehrgebäudes bezeichnet Lerber die Lehre
der Gleichheit, «diesen unerschütterlichen Grundsatz des
Naturrechts und der Bibel».54' Es fällt auf, dass Lerber für seine
Gleichheitsidee Begründungen in der Bibel findet. Er übersieht,
dass sich die Heilige Schrift mit der Ungleichheit der Menschen
abfindet. Hingegen formt er gleichsam einen biblischen Lehrsatz,
dass vor Gott alle Menschen gleich seien: «Alle Menschen sind Brüder,

entsprossen einem einzigen Menschenpaar und gleich an
Menschenrechten.»55' Die Gleichheitsidee wird in die Bibel
hineingedacht und dadurch so überspitzt, dass Lerber zum Gesamtgehalt
der Heiligen Schrift in Gegensatz gerät. Seine Lehre wird
notwendigerweise einseitig. Da er ohne Kompromisse für die von ihm für
gut befundenen Thesen kämpft, so zeigt sein Denken einen starken
Zug zum Schwärmerischen und Rechthaberischen.

Als den obersten und wichtigsten Zweck eines Staates
betrachtet Lerber den Schutz der Rechte des einzelnen, der «durchaus

unveräusserlichen Menschenrechte >>.56' Er
kritisiert die Verfassung von 1831, weil sie die Rechte und
Freiheiten nicht deutlich genug ausgesprochen habe. In einer neuen
Verfassung müssten sie auf der ersten Seite aufgeführt werden. Er
zählt sie auf: Die unbedingte Freiheit des Geistes, die er unterteilt



309

in Freiheit des Gewissens und Glaubens, in Freiheit der Ausbildung
(Lern- und Lehrfreiheit) und in Freiheit der Mitteilung (Rede-,
Schreib- und Pressefreiheit). Es folgen die Freiheit der Ehe, der
Person und des Eigentums. Es empört Lerber das 1832 erlassene
Pressegesetz, das dem Grundsatz der Pressefreiheit Hohn spreche:
«Dieses Menschenrecht ist so ganz in die Willkür des Grossen Rates

gespielt, von dem es abhängt, eine solche Leiter von Strafen zu
errichten, dass dieses Gesetz eine Zensur wünschbar machen würde,
wenn der Freiheitssinn dieses scheussliche Gesetz nicht täglich mit
Recht zu Boden träte.»57' Lerber klagt, dass durch verschiedene
Gesetze auch die Freiheit der Person beschnitten werde. Er erwähnt
das Beamtengesetz von 1832, «welches der Regierung das empörende

fürstliche Recht der vorgreifenden Präventivmassnahme wieder

einräumt».58'
Die Freiheit des Eigentums erklärt Lerber durch die

neuen französischen Theorien bedroht. Er bekämpft die Franzosen
Babceuf, St. Simon, Fourier und Enfantin als Irrlehrer. Die Thesen
der Sozialisten widerlegt er mit Beispielen aus der Theorie und
Praxis. Zuerst zeigt er, dass ihre Grundsätze auf einer falschen
Annahme beruhen. Denn wenn sie behaupten, die Menschen hätten
Anrecht auf gleiche Genüsse und gleiches Lebensglück, so werde
von ihnen das Glück nicht richtig eingeschätzt. Dieses bestehe
keinesfalls in der Gleichheit der Arbeit und des Vermögens. Zur
Beweisführung nimmt Lerber die Natur zu Hilfe. Er wendet sich nun
plötzlich von der Gleichheitsidee ab. Die Verschiedenheit der
Berufe — und infolgedessen der Arbeit und des Verdienstes — liege
in der Natur begründet. Das Gewerbe des Dachdeckers beispielsweise

sei gefährlicher als das des Buchbinders, dasjenige des
Gelehrten aufzehrender als das des Schreibers. Der Mensch sei von
Natur aus verdorben, selbstsüchtig und habsüchtig; deshalb sei eine
Gleichheit des Besitzes von vornherein ausgeschlossen. Das stärkste
Argument gegen die sozialistische Lehre findet Lerber in der
Tatsache, dass die Freiheit verlorengehe, wenn man die Gleichheit des
Besitzes einführen wolle. Aus der Menschheit würden die Sozialisten
«ein grosses Zuchthaus machen, wo der Staat die Freiheit des
Einzelnen raubt. Die Freiheit der Person, ohne die alle Gleichheit
nur Gleichheit des Elendes sein kann, würde aufgeopfert.»59'

Lerber bestrebt sich, eine Lösung der «question sociale» zu
finden. Er erhofft eine «gründliche, gänzliche Herstellung der
Menschengesellschaft (reforme sociale)» in erster Linie von einer
Reform der Armenfürsorge: «Es muss ein eigenes Ministerium für die



310

Armen da sein, mit einem jährlichen Budget Die Lage der Un-
vermöglichen muss nicht mehr Nebensache sein, sondern eine der
allerersten Hauptsachen des Staates werden.»60' Das Geld, welches
der Staat zur Armenfürsorge benötige, solle er als Steuer auf die
Üppigkeit aller Reichen erheben, «welches den dreifachen Vorzug
hat, Überfluss, Schwelgerei und Üppigkeit in gerechten Genuss und
Linderung der Leiden umzuwandeln».61' Ferner müsse der Staat
den Grossgrundbesitz (grande propriete) verbieten und seine Mittel
durch eine allgemeine Einkommensteuer beschaffen. Unter den
Armen müsse man nicht «jedem gleich viel austeilen, sondern soviel
jeder vonnöthen hat».62' Lerber weiss, dass die soziale Frage nicht
allein durch Geld beitrage an die Armen gelöst werden könne.
Als ebenso wirksame Mittel gegen die Armut nennt er die Arbeit
und die Erziehung zur Genügsamkeit.

Lerber kritisiert auch die Formen der 1831 geschaffenen
Demokratie und beschuldigt ihre Urheber, den Grundsatz der
Volkssouveränität missachtet zu haben. Diese leitet er aus dem
Naturrecht ab und bestimmt sie als «entschlossenen Willen der
Gesamtheit aller Bürger, die Richtschnur aller Dinge im Staate ist».63'

Lerber ist nicht damit einverstanden, dass die Rechte des souveränen

Volkes in der Berner Verfassung auf die Wahl seiner Abgeordneten

beschränkt wurden, und dass dieses Wahlrecht durch das
indirekte Wahlverfahren und die Einführung eines Zensus beschnitten
worden ist. Er erkennt darin «Grundsätze der Vorrechtelei» und
will sogar den Frauen das Wahlrecht erteilen, «da die Weiber von
Natur aus so gut zum Regieren fähig sind als die Männer».64' Es

stört ihn, dass ein Mitglied des Grossen Rates volle sechs Jahre im
Amt bleiben kann. Eine Bestätigung der Volksvertreter sei alle drei
Jahre nötig, da sie sich sonst ihren Wählern gegenüber zuwenig
verantwortlich fühlten. Als undemokratisch empfindet der liberale
Patrizier auch die Selbstergänzung des Grossen Rates durch 40
Mitglieder, die, wie er richtig bemerkt, «aus Furcht vor dem alten
Anhange eingeräumt worden ist».65'

Lerber verlangt gebieterisch «die Einwirkung der Bürger in den
Gang der Staats- und Landesgeschäfte».66' In einer neuen Verfassung

müsse «das Recht des Volkes, auf den Staat einzuwirken,
ausdrücklich erklärt werden».67' Wie stellt er sich dies vor? In erster
Linie wünscht er, dass dem Volk das Recht eingeräumt werde,
Vorschläge zur Veränderung der Verfassung zu sammeln. «Es ist ein
wahres Vergehen gegen die Volksoberherrschaft», gesteht er, «dass

dem Volke gar kein Eingriff (Initiative) in die Verfassungsände-



311

rung eingeräumt wird».68' Lerber weist einen Weg, wie das Volk
seinen Willen zum Ausdruck bringen könne. Er sieht vor, die
Bevölkerung «in einer Art von Schutzvereinen» zu organisieren.69'
Diesen Volksbehörden gibt er das Recht, Vorschläge für eine
Verfassungsänderung auszuarbeiten und diese einem vom Volk gewählten

Verfassungsrate zu unterbreiten. — In zweiter Linie will Lerber
das Recht der Bürger «zur Einführung, Veränderung und Abschaffung

der Gesetze».70' Die Volksrepräsentanten sollen den Bürgern
«alle höchst wichtigen Gegenstände zur Einsicht, Annahme oder
Verwerfung vorlegen».71'

Lerber glaubt, dass seit 1831 der Grundsatz der Trennung der
Gewalten unzählige Male verletzt worden sei. Darum schlägt er vor,
einen Untersuchungshof zu gründen, der abzusprechen habe, «ob
nicht die Gerechtigkeit verletzt worden sei».72' Ähnlich wie der von
Emanuel Fellenberg postulierte Erhaltungsrat soll diese fünfglied-
rige Behörde «alle den Menschenrechten und der Verfassung offenbar

oder unmittelbar widersprechenden Gesetze, Verordnungen,
Reglemente, Verfügungen zerbrechen und abschaffen».73'

Lerber gibt auch Richtlinien für Reformen in verschiedenen
Verwaltungszweigen an. Teilweise sind sie von ihm ausgeführt und
den Behörden zur Prüfung überwiesen worden. 1834 reichte er dem
Grossen Rat den «Entwurf einer Militärverfassung des Kantons
Bern» ein. 1832 veröffentlichte er in einer grundlegenden Schrift
seine Ideen zu einer bernischen Kirchenverfassung. Wie schon früher

betont wurde, befasste sich Lerber mit Verbesserungen im
Gefängnis- und Strafwesen. Schliesslich gab er Leitlinien, wie eine
Reform des Armen- und Gemeindewesens durchzuführen wäre. Er will
die «barbarische Armenpflege mit ihren Eingriffen ins Familienleben»

abgeschafft wissen.74' Er geisselt das System der Verdingkinder

und der Bevogtungen.
In verschiedenen Schriften befasste sich Lerber mit einer neuen

eidgenössischen Ordnung. Als Grundlage einer
Bundesverfassung setzt er die Volkssouveränität und die Menschenrechte

fest. Ein «auf die Bevölkerung berechneter Verfassungsrat,
dem unbeschränkte Vollmacht von den ihn wählenden Kantonen
gegeben werden muss», solle vom Schweizervolk gefordert oder
nötigenfalls erzwungen werden.75' Lerber äussert sich zu der
Kompetenzenteilung zwischen Bund und Kantonen in dem Sinn, dass

die Aussenpolitik, der Wehrstand, der Münzfuss, Mass und Gewicht
sowie Zölle und Posten eidgenössisch werden sollen. Er erhofft eine
einheitlich schweizerische Gesetzgebung in diesen Gebieten. Für die



312

neuen eidgenössischen Behörden schwebt ihm eine den amerikanischen

Verhältnissen ähnliche Lösung vor. Die Legislative soll aus
zwei Kammern, «einem allgemeinen Rat für den ganzen Bund und
einem Rat von Abgeordneten für jeden besonderen Kanton»,
bestehen.76'

Als Typus der Gesinnung des Juste milieu - Patrizier
s sei die Staatsauffassung des Staatsschreibers May

gezeichnet. Sie deckt sich in vielem mit derjenigen des Historikers
Anton von Tillier. Zwei Grundzüge charakterisieren seine
Überzeugung. May war ein Republikaner im alten echten
Sinne des Worts. Seine Sorge galt dem gemeinen Wohl, nie den Sonder-

und Einzelinteressen. Er hat diese Anschauung im Grossen Rate
einmal klar dargelegt: «Republikaner war ich mit Herz und Seele

von Jugend an, und wenn ich schon nicht in den Radikalismus
übergegangen bin, und nie demselben huldigen werde, so wird
dennoch mein Republikanismus fester sein als derjenige vieler, die
am lautesten schreien.»77' — May glaubte an die Notwendigkeit des

Fortschrittes. Doch verstand er darunter etwas ganz anderes
als die liberalen Machthaber. Er hasste den radikalen Bruch mit der
Vergangenheit und bezeichnete diesen als organisierte Anarchie. Er
wollte «dasjenige Alte beibehalten, welches sich als gut und dem
Lande nützlich erweise».78' Neuerungen durften nur eingeführt
werden, wenn sie die Rechte und gesetzlichen Formen nicht störten.

Den Fortschritt anerkannte er nur als «stufenweise
Vervollkommnung».79' Er betonte immer wieder, dass er in der Politik
«einzig Schritte, nie Sprünge für erspriesslich halte».80' — Doch
ebensosehr wie er ein massloses Vorwärtsstürmen ablehnte,
verpönte er im politischen Leben den Stillstand. Darum lehnte er das

aristokratisch-konservative Denken ab, weil es die gesunde
politische Entwicklung hemme. Er wehrte sich stets dagegen, «als starrer

Anhänger des Alten bezeichnet zu werden».81' — Durch diese

wenigen Züge ist Mays Staatsgesinnung gezeichnet: Er ist der Mann
der Vermittlung, der Feind sowohl des Stillstandes als des

Umsturzes, der Gegner aller Extreme, der Anhänger einer zeitgemäßen
Entwicklung, die er definierte als ein «sich in Verbindung Setzen
mit Leben und Streben, Werden und Gestalten der Zeit».82'


	Die Teilnahme der liberalen Patrizier an den neuen Behörden

