
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 37 (1943-1944)

Heft: 1

Artikel: Das bernische Patriziat und die Regeneration

Autor: Gruner, Erich

Kapitel: IV: Alte und neue Kräfte in der Restauration

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

sich seiner Vormundschaft zu entziehen versuchten. Im breiten
Volke konnte sich die Obrigkeit auf eine grosse Zuneigung stützen.
Sie besass die Überzeugung, dass das Volk unter dem aristokratischen

Regime zufrieden sei, dass es ihm besser gehe als unter dem
demokratischen. Die Regierung mass den Absichten der Gegner zu
wenig Bedeutung bei. Sie erkannte sie nicht in ihrer Tragweite und
wiegte sich in einem merkwürdigen Sicherheitsgefühl. Dieses
herrschte im Patriziate so lange vor, als die Mittelschicht keinen
sichtbaren Einfluss auf das Volk besass. Als durch die Julirevolution
die schlummernden Kräfte geweckt wurden und die Bevormundeten
sich zu befreien anstrebten, da entdeckte die Regierung, dass der
Einfluss der Neuerer grösser war als der eigene. Es liess sich selten
eine Stimme hören, welche für die bedrängte Regierung eintrat.
Das Volk liess sich nicht herbei, die Regenten, welche es achtete,
zu unterstützen. So kam es, dass sich das Patriziat zur Abdankung
entschloss.

IV. Alte und neue Kräfte in der Restauration

1. Gesinnungsgruppen im Patriziat

Den neuen Mächten und Kräften gegenüber war das Patriziat
beinahe wehrlos. Der Grund dieser Wehrlosigkeit ist nicht nur darin
zu suchen, dass dem Patriziate die Entschlusskraft fehlte, sich zeit-
gemäss zu wandeln. Vielmehr war es die innere Uneinigkeit,

an welcher der Stand seit der Revolution litt. In der Politik
wurden häufig Kompromisslösungen getroffen. In den Ratssälen
bekämpften sich Gesinnungsgruppen. Die Geschlossenheit des Standes

zerfiel; Gruppen und Grüpplein regierten. Wohl sassen einzelne
hervorragende Köpfe im Ratssaal; sie hätten, sich über die Bedenken
und Schranken der Standesmaximen hinwegsetzend, das bernische
Staatswesen nach den Geboten des Zeitgeistes neu formen können.
Man braucht nur an die Reformpläne des jungen Fischer vom
Jahre 1814 zu denken. Aber so stark war der aristokratische Geist
noch, dass er überragenden Männern nicht Handlungsfreiheit gab.
So müssten sich die leitenden Staatsmänner damit abfinden,
Gesinnungsgenossen um sich zu scharen. Dadurch aber bekam das Stan-
desbewusstsein einen gefährlichen Stoss. Diese Lockerung war
Vorbedingung zum Fall der Aristokratie. Damit hatte sie ihre bisherige
Überlegenheit verloren.



49

Ursache solcher Zersplitterung war das Wirken des neuen
Geistes. Seit 1798 hatte er sich ausgebreitet. Nicht nur im
Mittelstand fand er Anhänger. Auch das Patriziat richtete sich
teilweise nach seinen Forderungen. Sorgsam hatte es im 18. Jahrhundert

darüber gewacht, den Geist nicht übermächtig werden zu
lassen. Die Aristokraten wüssten um seine zersetzende Kraft. Nun
hatte er sich eingegraben. Er ist es, der das Patriziat spaltete und
besiegte. Es liegt eine besondere Tragik darin, dass dieser Sturz zu
einer Zeit erfolgte, wo das Patriziat den Staat vorbüdlich
verwaltete und sich hohe Verdienste erwarb.

Die Einsichtigen unter den Patriziern fühlten die Gefahr der
geistigen Einkreisung. Schultheiss von Wattenwyls Ausspruch:
«Notre pauvre boutique est pourrie», ist später viel zitiert worden.1'
Schultheiss Fischer, der noch 1828 von einer «inneren Einigung mit
dem Volke» gesprochen hatte, überliess sich 1830 trüben
Betrachtungen.2' Er schrieb einem seiner Freunde: «Toute cette affaire ne
date pas de cet ete. II y a des annees que l'on aurait pü se con-
vaincre que notre etat politique etait une anomalie non seulement
aux yeux du parti revolutionnaire mais aux yeux meme des

gouvernements legitimes de l'Europe.»3' Ja, selbst ein der Ultragruppe
zuneigender Mann wie Karl Ludwig Stettier sah die Französische
Revolution als stets wirkendes Gespenst und bekannte 1828:
«Unaufhaltsam bricht eine neue Zeit herein; das alte mir bekannte Bern
sinkt zusammen, ein neues wird entstehen, das ich im Dunkel der
Zukunft nicht zu erkennen vermag, so wenig als seine Gestaltung
in meiner Macht liegt.»4'

Die meisten Ultra dachten anders als Stettier. Sie hofften, es

werde wieder einmal einen Zustand geben, wie er vor dem Jahre
1798 geherrscht hatte. In der Französischen Revolution sahen sie

keine Zeitwende, sondern einen abgeschlossenen europäischen
Krieg. Die vorrevolutionären Begriffe und Anschauungen dienten
ihnen nach wie vor als Staatsgrundsätze. Wer «Zweifel über die
Haltbarkeit der restaurierten Zustände äusserte», dem wurde dies
als «Mangel fester Ergebenheit an die Republik» ausgelegt.5' Viele
ältere Ratsherren glaubten, dass eine Revolution durch
Gewaltmassregeln der herrschenden Klasse niedergehalten werden könne.
Sie bemerkten nicht, dass eine neue Generation entstand, welche
andere Grundsätze achtete als die der regierenden Schicht.

In den Ratssälen gebärdeten sich die Ultra oft sehr verbohrt und
überheblich. Einfluss und Selbstsicherheit verdankten sie nicht nur
der inneren Geschlossenheit ihrer Gruppe, sondern einer kräftigen



50

Unterstützung durch die auswärtigen Mächte. Führend
in dieser Gruppe waren die Männer des Waldshuterkomitees, vor
allem Karl Ludwig von Haller, der Mitglied des Geheimen Rates

war. Einige von Schultheiss Wattenwyls «entschiedensten Gegnern»
sassen zudem seit 1814 im Kleinen Rate.6' Mit einigen ausländischen
Gesandten bildeten diese Männer eine festgefügte Clique, deren
Ziel es war, der Politik der gemäßigten Schultheissen entgegenzuarbeiten.

1821 wurde Haller zwar, nachdem sein Übertritt zur
katholischen Kirche bekannt geworden, aller seiner Ämter und
Würden entsetzt. Er zog nach Paris, und die sogenannte «Cabale»
in Bern zerfiel. Doch kaum war diese Sondergruppe aufgelöst, lebte
die Opposition unter dem neuen französischen Gesandten Marquis
de Moustier wieder auf. Frankreich, das sich damals im Reigen der
reaktionären Mächte gefiel, wünschte in der Schweiz nur
zuverlässige, der Revolution ganz feindliche Männer an der Spitze zu
sehen. Moustier wollte die Feinde seines Freundes Haller züchtigen
und sie wenn möglich aus ihren Vorzugsstellungen verdrängen. Dies
versuchte er mit viel Geräusch und grosser Rücksichtslosigkeit. Die
Gesinnungsfreunde der leitenden Staatsmänner taxierte er samt und
sonders als «Jacobiner und Freimaurer».7' Durch öffentliche
Taktlosigkeiten bekundete er seine grenzenlose Verachtung und schikanierte

seine Gegner durch persönliche Beleidigungen, wo er nur
Gelegenheit hatte. Da ein bedeutendes Mitglied aus Wattenwyls
Anhang, der Ratsherr Fischer, Triebkraft einer gegen Frankreich
gerichteten Zoll- und Wirtschaftspolitik war, wusste Moustier im
Kleinen Rat eine Spaltgruppe zu schaffen, die seine Pläne
unterstützte. Gesinnungsmäßig gebunden durch den Glauben, die alten
Zustände mit Hilfe Frankreichs eines Tages wiederherzustellen,
leistete sie ihm Gegendienste, indem sie allen seinen Wünschen im
Kleinen Rate das Wort redete. Er machte ihr Hoffnung, die
gegnerische Gruppe aus der Regierung zu verdrängen. Er spielte sich
als den Vertreter einer Nation auf, von welcher die Schweiz in ihrem
Bestand abhängig sei. So erklärte er Fischer eines Tages, «die
beiden Schultheissen und er verdienten ihre Köpfe auf dem Schaffotte
zu verlieren».8'

Haller stand von Paris aus mit seinem Freunde und Gesinnungsgenossen

Moustier in ständigem Kontakt. Als Ratgeber des Aussen-
ministeriums für Schweizerangelegenheiten verfasste er mehrere
Instruktionen. Er empfahl dem französischen Botschafter in diesen
gesinnungsmäßig verfassten Schreiben eine Reihe von Ratsherren
als besonders zuverlässig und für die guten Zwecke brauchbar. Als



51

Leiter der Partei pries Haller den Ratsherrn von Muralt .*9'
Dieser Patrizier besass in der Tat staatsmännische Qualitäten. Schon
1814 war er als ausserordentlicher Gesandter an die erste Pariser
Friedenskonferenz gesandt worden. Darauf wurde er mit der
Niederschlagung der politischen Unruhen im Oberland beauftragt. Sein
späterer Rivale Fischer anerkannte seine staatsmännische Begabung
uneingeschränkt und hob «die grosse Leichtigkeit in der Behandlung

aller Geschäfte, schnelle Auffassung und praktische Ansicht»
hervor.10' Seine Freunde waren zahlreich, und sein Einfluss war
gross. «Die öffentliche Meinung bezeichnete ihn als einen der
brauchbarsten Männer der Verwaltung.»11' Als die zuverlässigsten
Franzosenfreunde sollte Moustier die drei Ratsherren Tscharner **,
Lerber und Goumoens (1763—1843) an sich ziehen. Die übrigen
Namen nannte Haller nicht. Eine Quelle privater Natur lässt
Einblick gewinnen in das Getriebe der Clique, die sich um Moustier
scharte. Mit den Gesandten der beiden andern bourbonischen Kronen,

Spanien und Neapel, verband sie eine ebenso starke
Gesinnungsfreundschaft wie mit Moustier. Von deutschen Gesandten
stand derjenige Bayerns, Ritter von Olry, den reaktionären Kreisen
am nächsten. Neben der politischen Interessengemeinschaft führte
ein reges gesellschaftliches Leben die Gesandten der bourbonischen
Kronen mit den Ultrapatriziern zusammen. Der Reihe nach gaben
die Spitzen der Gruppe grossartige «Diners». Ratsherr von Lerber
führt in seinem Tagebuch jeweils die Namen aller Anwesenden
genau auf. So lässt sich ein annäherndes Bild der Parteigruppierung
geben. Neben dem französischen Botschafter, dem spanischen und
dem neapolitanischen Gesandten erscheinen besonders zwei
Legationsräte der französischen Botschaft: Chevalier d'Horrer und Vi-
comte de la Passe. Aus dem Kleinen Rate werden die Ratsherren
Muralt, Steiger, Lombach (1761—1844), Goumoens, Tscharner, Lerber

und Gatschet genannt. Aus dem Waldshuterkomitee tauchen auch
Namen auf. Von Grossräten waren anwesend der General in
französischen Diensten Tillier (1751—1835), ein Onkel des Ratsherrn
Lerber, Wattenwyl von Sumiswald (1750—1837), Wurstemberger,
der Schwager Goumoens' (1785—1826), Oberst Wyttenbach (1777
bis 1855), der Oberamtmann Forer von Signau (1786—1841), Bern-

* Bernhard Ludwig von Muralt, 1776—1858. Des Grossen Rates 1810, des

Kleinen Rates 1817, Seckelmeister 1826.

** Karl Friedrich Tscharner, 1772—1844. Des Grossen Rates 1814, des Kleinen
Rates 1817, Kanzler der Akademie 1819—20. Mitglied des Regierungsrates 1831

bis 1844, mehrere Male Schultheiss.



52

hard von Diesbach von Liebegg (1772—1842), der Grossweibel von
Morlot (1789—1844), Oberamtmann Ernst (1782—1856, Oberamtmann

von Schwarzenburg und Direktor der Zuchtanstalten), Anton
Tillier-Tscharner, Friedrich Tscharner von Kehrsatz.* Einige
Namen aus diesem Verzeichnis sollten auch auf den Behördenlisten
der demokratischen Aera stehen. Diese überraschende Tatsache
gerade beweist, dass in jenen Reihen die Entscheidungen schon
damals weniger nach der prinzipiellen Seite als nach Rücksichten des

persönlichen Ehrgeizes getroffen wurden.
Ganz anders war die Stellungnahme und das Verhalten der

Gesinnungsgruppe der beiden Schultheissen
Wattenwyl und Mülinen. Einer der regsamsten Angehörigen war
der Ratsherr Fischer, der 1827 an Mülinens Stelle den Schult-
heissenstuhl bestieg. Die Staatsauffassung der beiden alten
Schultheissen deckte sich ungefähr, obschon Wattenwyl zu grösseren
Konzessionen bereit war als Mülinen. Er war und blieb ein Gegner
der Restaurationsverfassung. Er hätte die Zustände der Mediationszeit

nach Möglichkeit aufrechterhalten mögen. Das trug ihm den
Hass der reaktionären Kreise ein. Er besass den Ruf eines «wahrhaft

liberalen Aristokraten, der das gesamte Vaterland über alles

liebe, dann Bern und zuletzt sich selbst».12' Man hielt ihn für
senkrecht, gerade und unbestechlich in seinem ganzen Tun. Fischer
ragte schon in jungen Jahren durch seine überragenden Geistesgaben

hervor. Dem noch nicht Dreissigjährigen wurden 1814 wichtige

Aufträge an der Tagsatzung anvertraut. Mit 36 Jahren gelangte
er in den Kleinen Rat und wurde dort ein treuer Helfer der beiden
Schultheissen. Er war schon damals oft der geistig führende Kopf,
besonders in der Aussenpolitik. Als er sich 1826 um die Seckel-
meisterstelle bewarb, da wandte Frankreich mit seinem Anhang
alles an, um dem Leiter der Ultra, Ratsherrn von Muralt, die hohe
Staatsstelle zu verschaffen. Ein Jahr später jedoch, da der Platz
auf dem Schultheissenstuhl zu besetzen war, siegte Fischer mit Hilfe
der Gesinnungsfreunde und mit dem Einfluss Wattenwyls. Der Sieg

war hart erstritten worden.**
Über die Meinungsverschiedenheiten hinweg anerkannte man

Fischers staatsmännische Qualitäten. Der im Ausland weilende
liberal gesinnte Thormann schrieb: «Er ist entschieden der fähigste

* Friedrich Tscharner, Gutsbesitzer zu Kehrsatz, 1780—1862. Des Grossen
Rates 1814—31. Regierungsrat 1831—46.

** Fischer siegte mit 141 gegen 124 Stimmen, die Muralt auf sich vereinigt hatte.



53

Mann von Bern.»13' Der konservative Karl Ludwig Stettier äusserte
sich: «Immer mehr erscheint mir dieser Mann als einer der grössten
und achtungswürdigsten, die Bern seit Jahrhunderten hervorgebracht.

Was Albrecht von Haller in der gelehrten Welt, ist Friedrich

Fischer als Staatsmann.»14' Der neugewählte Schultheiss zählte
erst 41 Jahre. Wenn auch die Mehrheit seiner Kollegen ihm durch
die Wahl ihr Zutrauen kundtat, so hatte er sich doch viele Gegner
geschaffen, indem er seine strenge, oft schroffe Meinung jederzeit
mit Furchtlosigkeit vorzutragen pflegte. Man achtete aber bei
Freund und Feind seine Zuverlässigkeit und Arbeitsamkeit. Im
Grossen Rat wurde seine Beredsamkeit bewundert. Seine mit
Überzeugung vorgetragenen Voten waren geschätzt. Er besass alle
Gaben, die einem Staatsmann nötig sind, ein Staatswesen in böser Zeit
vor Sturmangriffen zu schützen. Doch mangelte ihm die Biegsamkeit,

welche Politikern eignet, die ein Staatswesen in Perioden der
Unruhe durch rasche Entschlüsse und Konzessionen vor dem Untergang

retten. Nachgiebigkeit war ihm vor allem andern verhasst.
Er wollte Reformen aus eigenem Antrieb, nicht aber sich solche von
unten aufdrängen lassen.

Gerade in diesem Punkte traf er sich ebenso deutlich mit den
Schultheissen Wattenwyl und Mülinen, wie ihn diese Auffassung von
den Ultra schied. Diese hatten schon die Reformen der Jahre 1814
und 1815 verpönt. Die gemäßigten Patrizier jedoch waren der
Ansicht, es sei ein unbedingter Wesenszug der Republik, dass sie
ihre «Verfassung fortschreitend verbessere» und allen «Neuerungen
in freier Bewegung Eingang verschaffe».15' Fischer meinte dasselbe
in ähnlichen Ausdrücken: «Alle Mängel müssen mit langsamem
aber sicherem Schritte allmählich gebessert werden.»16' Deshalb
glaubten jene Staatsmänner an die Notwendigkeit der Reformen,
weil sie an die Entwicklung aller menschlichen Einrichtungen
dachten, weil sie in der Geschichte keinen Stillstand sahen. Aber
dieser Fortschrittsgedanke war für sie an Einschränkungen gebunden.

Sie wollten eine sprungweise Entwicklung vermeiden. Ihnen
schwebte ein «beständiges, allmähliches, unausgesetztes Entwickeln,
Vervollkommnen, Ausbilden und Erneuern» vor.17' Zwei Schranken
bestimmten sie, über welche eine gesunde Evolution nicht
hinwegschreiten dürfe. Die eine erkannten sie in den «Gegebenheiten der
geschichtlichen und geographischen Lage».18' «Geschichte, Sitten,
Denkungsart und Bedürfnisse der Bevölkerung, Tradition und
Charakter des Landes» sollten den Rahmen vorschreiben, in welchem die
Entwicklung laufen musste.19' Die Grundgesetze des Landes, die



54

durch Jahrhunderte einen bestimmten Rechtszustand geschaffen
und gefestigt hatten, sollten dabei nicht verletzt werden. Ihnen
wollten sie die Reformen anpassen. Der Fortschritt durfte also nur
gesetzlich sein. Unter keinen Umständen wollten sie die ewigen
Gesetze verletzen: «Es gibt nur eine Quelle, aus welcher die Rechte
der Regierungen fliessen: das göttliche Recht, das dem allgemeinen
und unwandelbaren Rechtsgesetz gleich ist.»20' Deshalb willigten
sie nur in Reformen ein, welche dieses Recht nicht antasteten.
Die Achtung vor dem Recht diente sowohl ihnen als dem Untertan
als unverbrüchliches Pfand, als Maßstab. Ebensowenig, meinten sie,
wie die Regierung die Freiheiten und Rechte der Landschaften
und Gemeinden umbiege, dürfe es sich der Untertan gestatten, «am
unbestreitbaren Recht des Regenten zu rütteln».21'

Die Gruppe der Gemäßigten stellte sich also im Gegensatz zu
den Ultra auf den Standpunkt, dass man sich das, was die
Revolution unwiederbringlich zerstört habe, nicht mehr
zurückwünschen müsse. Es nütze nichts, die Erscheinungen der Revolution
tödlich zu hassen. Man müsse die Lehren der Revolution, obschon
sie bitter seien, so weit beherzigen, als es Recht und praktische
Möglichkeit gestatteten. Sie näherten sich also mit Vorbehalten
dem Zeitgeist und waren bereit zu Zugeständnissen. Vor allem
versuchten sie, ziemlich weitgehende Wahlreformen in die Wege
zu leiten, im Sinne einer Angleichung der neuen Verfassung an
diejenige der Mediationszeit. Den Untertanen gegenüber befürworteten

sie eine finanzielle Entlastung durch Erleichterungen in der
Zehntenabgabe. Wege und Mittel sollten gefunden werden, der
Volksmeinung ohne Gewalt zum Ausdruck zu verhelfen. Man
dachte dabei an eine Art von Landesparlament, wie es Fischer
schon 1814 vorgeschlagen hatte. Andere sahen bei wichtigen aussen-
und innenpolitischen Entscheidungen Volksanfragen vor, wie sie
im alten Bern des 16. Jahrhunderts Brauch gewesen waren.
Erleichterungen hoffte man auch für das Volk von der Vereinheitlichung
des Zivilgesetzes. Kurz, als gemäßigte Patrizier suchten sie die
Forderungen des Zeitgeistes mit denjenigen des unverbrüchlichen
Rechts und der Geschichte stets in Einklang zu bringen. Sie strebten
nach einem «principe aristocratique bien combine et modere en

consequence de l'esprit du siecle et de l'etat de la civilisation».22'
Die leitenden Männer jener Vermittlungsgruppe, zu der ausser

den beiden Schultheissen noch die Ratsherren Frisching (1762 bis
1844, Herr zu Wyl), Graffenried (1786—1870), R. Fellenberg
(1780—1850) und Luternau (1769—1849) zählten, hoben sich



55

bewusst ab von der reaktionären Politik des Auslandes. Deshalb
waren sie den Gesandten der fremden Mächte mehr oder weniger
verdächtig. Wattenwyl scheute sich nicht, die Julirevolution als

berechtigt anzuerkennen, «parce qu'elle a ete amenee par un Systeme
de gouvernement perfide», welches das Grundgesetz des Landes
nicht geachtet habe.23' Daher war Wattenwyl auch bereit, nach
dem Ausbruch der Revolution in Frankreich energische und
weitgehende Reformen einzuleiten. Er bestand darauf, solche, solange
man noch zu keiner Konzession gezwungen sei, vorzunehmen. Noch
im September 1830 bat er seinen Kollegen Fischer, mit Entschlossenheit

Vorschläge auszuarbeiten: «Le grand art est de faire des

reformes en temps opportun sans attendre des reclamations et des
concessions.»24' Er warnte, es nicht so weit kommen zu lassen wie
1798: «Rappeions nous que c'est pour n'avoir pas voulu faire ä

temps des concessions utiles et raisonnables en 1792 et 1793, nous
avons favorise la revolution du Pays de Vaud.»25'

Wurden die gemäßigten Patrizier auch gemeinhin als Liberale
bezeichnet, so darf man sie doch nie mit den Liberalen,

welche in der Revolution siegen sollten, gleichsetzen. Denn sie
verurteilten die Lehre und die Formen der Demokratie. Gerade in
der Idee der Volkssouveränität erblickten sie eine gefährliche
Rechtsverletzung. Von der Gleichheit dachten sie aus praktischen
und prinzipiellen Gründen negativ. In der aristokratischen
Regierungsform lobten sie den Gemeingeist, welcher den einzelnen zum
Opfer für das Gemeinwohl einlade. Im Ideal der Republik, welches
Aufopferung, Entsagung und Selbstgenügsamkeit des Individuums
verlange, sahen sie den Ansporn zur Uneigennützigkeit und
unbedingten Rechtlichkeit, zur Einschränkung der Privatwünsche.
Von der Gleichheit erwarteten sie nur die Entfesselung der Einzeltriebe.

Sie befürchteten die Auflösung der alten Gemeinschaft und
aller moralischen Bindungen. Eine übertriebene Geldgier, glaubten
sie, werde eine Konkurrenz auf Leben und Tod eröffnen und rücke
die materiellen niederen Ziele in den Vordergrund. Mit schwarzen
Farben malte Wattenwyl 1829 in seiner Tagsatzungsrede diese
drohenden Gefahren. Er tadelte die «anmaßende Ungenügsamkeit,
die sich bei gewissen Menschen als systematischer Widerspruch mit
den alten Einrichtungen äussere».26' Er wehrte sich gegen die
«Neuerungssucht, welche des Landes Wohl ausser Acht lässt», und
beklagte sich schliesslich über die «leidenschaftliche Anfeindung
der Magistraten, die sich nicht bedingungslos den Neuerern
ausliefern wollen».27'



56

Zur selben Zeit, da Wattenwyl gegen die übertriebenen
Zeiterscheinungen, insbesondere gegen die Vertreter demokratischer
Ideen sprach, gab es innerhalb des Patriziates schon eine
Anzahl Köpfe, welche sich zu demokratischen Ideen
bekannten. Es waren darunter Männer, die aus eigener Überzeugung,

nachdem sie sich mit den Theorien beider Parteien
auseinandergesetzt, zu einer neueren Auffassung gelangten und bereit
waren, freiwillig auf ihre Vorrechte zu verzichten. Da sie aber
vereinzelt waren und als Sonderlinge gemieden oder verachtet
wurden, übten sie unter ihren Standesgenossen kaum einen Einfluss
aus. Immerhin ist es aufschlussreich, ihren Gedankengängen zu
folgen und dem Ursprung ihrer modernen Ansichten nachzugehen.
Ferner stosst man hier und dort auf junge Patrizier, die sich von
den Zeitströmungen ohne lange Prüfung hatten fesseln lassen und
aus ihren neuzeitlichen Ideen kein Hehl machten. Meist erfolgte
der Anstoss zur Revision ihrer Staats- und Weltanschauung während
ihres Studiums an der Berner Akademie und an auswärtigen
Universitäten.

Wirkungsvoll als Vorkämpfer der neuen Staatsform war der
berühmte Pädagoge und Musterlandwirt von Hofwil, Emanuel
von Fellenberg.* Seine freiheitliche Gesinnung geht zurück
auf die häusliche Erziehung und auf Studien in Deutschland. Sein
Vater, Freund Pestalozzis und aller modernen Bestrebungen, liess
den Sohn, solange er als Landvogt auf Schloss Wildenstein weilte,
durch Philipp Albert Rengger erziehen. Später genoss der junge Patrizier

seine Ausbildung an deutschen Universitäten. Aus der Lektüre
der deutschen Philosophen Kant und Fichte, aus dem Studium Rous-
seaus und Pestalozzis stammt seine idealistisch-optimistische
Weltanschauung, welche ihn dazu führte, die Entwicklung des Menschen
durch Erziehung zu fördern. Aus der Berührung mit französischen
Revolutionsmännern datiert die politische Umstellung, welche ihn
zum entschiedenen Anhänger liberaler Ideen machte. Während der
Periode der Helvetik war er einige Zeit politisch tätig. 1799 zog
er sich aber vom öffentlichen Leben zurück und versuchte, seinem
Ziele auf eigenen Wegen näherzukommen. Er wollte durch
pädagogische Humanisierung und Philanthropisierung den Zustand der
menschlichen Gesellschaft verbessern und zu einem optimalen Punkt
führen. Mittel hierzu war ihm seine Erziehungsanstalt für Reiche

* Philipp Emanuel von Fellenberg, Gutsbesitzer in Hofwil, 1774—1844.
Des Grossen Rates 1825 und 1833, Landammann 1834.



57

und Arme, ferner die landwirtschaftliche Musteranstalt. Er bildete
Leiter für Armenschulen und Volksschulen aus. 1825 trat er in
den Grossen Rat ein, ohne dort besonders zu wirken. Erst im Jahre
1830, als die Meinungen der Parteien stark aufeinanderprallten,
erschien Fellenberg häufiger im Ratssaal, um reaktionäre Massnahmen

zu verhindern. Doch hatte er mit seinen Standesgenossen den
Kontakt schon in einem so hohen Grade verloren, dass seine
Einwände grosses Missfallen erregten.

Im Laufe der Restaurationszeit war auch Beat von Lerber*

Anhänger freiheitlicher Lehrsätze geworden. Sein Vater spielte
während der Helvetik eine gewisse Rolle und veröffentlichte einige
fortschrittliche Flugschriften. Der Sohn schlug vorerst andere Bahnen

ein. Als Student der Berner juristischen Fakultät war er
strenger Anhänger der Lehre Karl Ludwig Hallers. 1809 erhielt
er einen ersten Preis für eine Arbeit, in welcher er rechtlich
Hallers Standpunkt vertrat und gegen Rousseaus Lehre polemisierte.

Nach 1810 betrieb er juristische und philologische Studien
in Heidelberg. Dort mag er, wie ein anderer Jurist patrizischen
Standes, Albrecht Friedrich Stettier, den ersten Anstoss zur
Gesinnungsänderung empfangenhaben. Er hörte bei Anhängern der Rechtsschule

und lernte dadurch die Staatsformen als Produkte einer
unaufhaltsamen Entwicklung kennen. Savigny erklärte, dass die
Quelle des Rechts im Volke liege: «Recht, Sprache, Religion und
Verfassung sind mit dem Volke geboren, sie machen jedes ein
Element seiner Seele aus.»28' Lerber ging die Idee auf, dass das

Volk wie in Sitten und Tradition auch in der Staatsführung
Einfluss besitzen müsse.

Den völligen Umschwung bewirkte aber erst die religiöse
Erleuchtung, die er, dem Zuge der Zeit folgend, miterlebte. Von
Natur aus zur Schwärmerei veranlagt, liess er sich von der
religiösen Erweckungsbewegung mitreissen. Die Vorliebe für alte,
insbesondere für orientalische Sprachen führte ihn zu eifrigem
Studium der Heiligen Schrift. Aus der Bibel leitete er nun ähnlich
wie die kalvinistischen Independenten Englands die Grundsätze
religiöser und politischer Freiheit ab. Seine Eingabe im Dezember des

Jahres 1830 atmet diese Gesinnung.29'
Der Aristokratie spricht er die rechtlichen Grundlagen, auf die

sie sich berief, gänzlich ab. Das historische Recht, welches dem
Patriziate als Begründung diente, ist für ihn auf alle Fälle Unrecht,

* Vgl. S. 47.



58

Usurpation; denn eine jede Regierung beruhe nur auf einem
Vertrage zwischen Regierung und Volk. Es sei das Volk, welches
seine Leiter einsetze und die Vereinbarungen vertraglich festhalte.
«Die Verfassung ist die Bestimmung der Bedingungen und Grundsätze,

unter denen eine Regierung ihr Amt übernimmt und sich

verpflichtet, zu regieren, unter denen ein freies Volk sich

verpflichtet, die Regierung anzuerkennen und ihre Gesetze und
Verordnungen anzunehmen und zu beobachten. Es ist die
Festsetzung der Rechte und Pflichten des Staates gegen die Einzelnen
und des Einzelnen gegen den Staat.» Die Quelle dieser Lehre ist
die Bibel. Lerber zitiert genau die Belegstellen, welche ihm zur
Begründung des Vertragsrechtes dienen: «Da machte Jojada einen
Bund zwischen dem Herrn und dem König und dem Volke» (2.
Könige II, 17). «König David machte mit den Ältesten des Volks
einen Bund vor dem Herrn zu Hebron» (2. Samuel V, 3). «Samuel
aber sagte dem Volke alle Rechte des Königreichs und schriebs
in ein Buch und legte es vor den Herrn» (1. Samuel X, 25).

Anhand der bernischen Geschichte will der Verfasser beweisen,
dass dieser Bund von der Aristokratie schmählich missachtet und
verletzt worden sei. Denn Bern wurde erbaut als «Kern des
Freisinns» und ein «Gift dem Adel». Damals herrschte in der Stadt
Freiheit und Gleichheit, da lebten in der Gesetzgebung demokratische

Prinzipien. Laupen preist Lerber als den Sieg der Freisinnigkeit

über Gewalt. Dann schlichen sich Missbräuche ein bei der
Besetzung des Grossen Rates. Die Gewohnheit wurde Bedürfnis,
schliesslich Recht. Dieses Recht aber ist in Lerbers Augen Unrecht.
Darum ruft er auf zu einer Wiederherstellung des alten Rechts.
Aus der Definition der Verfassung und aus der Begründung des

Missbrauches spricht nicht allein biblische Erkenntnis; es tönen
daraus auch die neuen Staatstheorien, die Lerber vernommen hat,
und die er zu einer eigenen Doktrin verflicht. Wesensmäßig kommt
er vom biblischen Ursprung natürlich zu einer mehr kalvinistisch
orientierten Auffassung. Der Staatsvertrag zwischen Obrigkeit und
Volk ist Zentralidee in der Lehre Lockes. Wie dieser fordert
Lerber auch eine staatsfreie Sphäre, in der sich das Individuum
sicher findet vor der Gewalt der Oberen. In der Verfassung soll
die Erklärung niedergelegt werden, «inwieweit ein jeder sein ihm
als Mensch angeborenes Recht der Freiheit zum allgemeinen Besten
benutzen darf». An diesem Maßstab demokratischen Denkens
schätzt er nun Vorzüge und Nachteile der Restaurationsverfassung
ab und kommt zu ganz negativen Schlüssen. In seinen Augen ist



59

sie eine Halbheit, da sie «mit lehensrechtlichen Eigentumsgrundsätzen

den freisinnigen Gedanken der Volksvertretung verbinde».
Die Repräsentanten seien ein «anorganisch angefügtes Anhängsel,
ein Pfropfreis auf einer ganz anders gearteten Pflanze».

Zum Schluss folgt eine Zusammenstellung der allgemeinen
Grundsätze, die einer neuen Verfassung vorauszustellen wären. Sie
offenbart die demokratische Gesinnung des Aristokraten drastisch.
— Die Regierung beruht nie auf göttlichem Recht, sondern
immer auf einem von Gott gebilligten Vertrag mit dem Volke. Sie

ist ein Ausschuss der Volksgesamtheit und entsteht durch öffentliche

Wahlen aller Bürger und Bürgerinnen. Einer der ersten
Verkünder modernen Frauenstimmrechtes! Die Sitzungen sind
öffentlich. Natürlich wird streng auf Trennung der Gewalten geachtet.

Da die Polizei nur für einen Obrigkeitsstaat passt, wünscht
Lerber Nationalgarden, welche im Volksstaate für Aufrechterhaltung

der inneren Ordnung besorgt sein sollen. Der Hauptwert der
demokratischen Staatseinrichtung liegt für Lerber in der Garantie
der Menschenrechte und Freiheiten. Deshalb hat das

Volk das Recht, Gesetze aufzustellen, welche die Regierung zu
beachten hat. Insbesondere aber wird dafür gesorgt, dass das

Individuum sich frei und ungehindert entfalten kann. Im Mittelpunkt
steht die Freiheit des Geistes, an erster Stelle begreiflicherweise
die Gewissens- und Religionsfreiheit. Die Verbreitung neuer Ideen
muss durch Rede- und Pressefreiheit gewährleistet sein. Die Person
muss als solche vor ungesetzlichen Verhaftungen, das Eigentum vor
ungesetzlicher Antastung geschützt werden. In der Gerichtspraxis
wünscht Lerber eine Menge von Reformen, insbesondere die
Herabsetzung aller leiblichen Strafen auf den zehnten Teil des bisherigen.
In wirtschaftlicher Hinsicht verficht Lerber die Befreiung der
Bevölkerung von allen Dienstbarkeiten, denn Bodenzinse und Zehnten
widersprechen dem Menschenrechte. Was jetzt als wohlerworbenes
Recht bezeichnet werde, sei in gleicher Weise Usurpation wie das

politische Recht. Da jedermann diese Menschenrechte ungestört
und uneingeschränkt geniessen soll, so folgt daraus der Grundsatz
der Gleichheit, den Lerber auch auf das weibliche Geschlecht
auszudehnen wünscht: «Das weibliche Geschlecht soll in allen
Menschenrechten dem männlichen ganz gleichgestellt werden.» Er
gelangt zur modernen Auffassung, dass Mann und Frau auch in der
Ehe gleichberechtigt seien, und dass die Ehen unter gewissen
misslichen Umständen auflösbar seien. — Die Formen, in denen er
die Volksregierung sehen wollte, waren den alten in vielem sehr



60

ähnlich. Der vom Volke indirekt gewählte Grosse Rat sollte die
souveräne Gewalt besitzen und die übrigen Gewalten ernennen:
den Kleinen Rat als rein ausübende Behörde und den obersten
Gerichtshof. Die Amtsdauer musste auf sechs Jahre beschränkt
werden.

Lerber ist der einzige Aristokrat, von dessen liberaler Gesinnung
sich ein klares Bild entwerfen lässt. Man kann nur vermuten, wer
aus der grossen Zahl der Patrizier ähnliche Auffassungen hegte.
Sicher teilten seine Meinung jene von der Regierung verfolgten
Dissenter, Emanuel von Goumoens, Karl Stettier, Karl von Rodt,
Karl von Tavel und Salzmagazinverwalter Wild. Goumoens ist 1830
im Grossen Rate verschiedene Male für eingehende demokratische
Veränderungen eingetreten. Ausserhalb dieses Kreises mag noch
Erwähnung finden der alte Karl Victor von Bonstetten, der Freund
Stapfers, der in Genf lebte und die aristokratische Reaktion seiner
Vaterstadt nie gebilligt hatte. Als Präsident des Griechenvereins
und Freund gemeinnütziger Bestrebungen erwarb sich Ludwig Otth*
den Ruf echt liberaler Gesinnung. Auf ihn hatte wie auf Lerber
die deutsche Wissenschaft stark eingewirkt.

Ein weiterer Fall biblisch-wissenschaftlicher Beeinflussung liegt
bei dem in Bonn lebenden Friedrich Thormann** vor.
Widriger Umstände halber war er nach Deutschland gezogen und
führte dort eine private Erziehungsanstalt, später eine Buchhandlung.

Aus den Briefen an den höchst konservativen Emanuel Rudolf
von Tavel ist der Gesinnungswandel deutlich ersichtlich. Thormann
fordert eine starke Modifikation der aristokratischen Regierungsgewalt.

Gott selbst, meint er, beschränke die Gewalt durch die Bibel.
Diese müsse dem Patriziate als unbedingte Richtschnur dienen, sie
müsse gleichsam Amtsinstruktion sein. Denn die «Heilige Schrift ist
deutlich».30' Aus dieser Quelle lehrt er die persönliche Freiheit des

Glaubens und verbietet den Regierungen jegliche Willkür. Wie
Lerber sieht Thormann eine staatsfreie Sphäre vor, in welcher die
«Sicherheit des Individuums» völlig anerkannt ist. Neben Religionsfreiheit

und Freiheit der Person soll eine «vernünftig beschränkte
Pressfreiheit» Raum haben. Dem Volk gibt er — obschon er die
Gewalt als von Gott stammend betrachtet — das Recht, die «Kammern»

frei zu wählen. Allerdings möchte er das Wahlrecht auf die

* Ludwig Albrecht Otth, 1775—1852. Des Grossen Rates 1809 und 1831.

Spitalverwalter, Oberamtmann von Büren 1828. Regierungsrat 1831—36,
Regierungsstatthalter von Fraubrunnen 1838—46.

** Friedrich Thormann, 1789—1852. Des Grossen Rates 1819—25.



61

«vermöglicheren Klassen» beschränkt wissen. Um seine Stellungnahme

zu verdeutlichen, erklärt er dem Freunde, im gegenwärtigen
Frankreich würde er auf der linken Flanke der «chambre des

deputes» sitzen.

Unter den Jungen, welche sich vor 1830 politisch noch
nicht betätigen konnten, mögen die Einwirkungen der modernen
Philosophie und Jurisprudenz noch stärker gewesen sein. Zwar
befanden sich die meisten im Widerstreit der Gefühle und Meinungen.

Sie wüssten sich auf der einen Seite als Mitglieder regierender
Familien, berufen zu Regierung und Ansehen aus dem Rechte der
Geburt. Auf der andern Seite waren sie dem Kreuzfeuer der
neuen Ideologien ausgesetzt. Ein Beispiel solch jugendlicher
Entscheidungskämpfe bietet die Korrespondenz des jungen Patriziers
Rudolf Tscharner vom Rothaus mit seinem Freunde Friedrich
Zeerleder.* Tscharner studierte in Heidelberg, und seine Briefe
verraten deutlich den Einfluss der dortigen Universität. Als er im
Oktober 1830 von den Wünschen des Burgdorfer Stadtrates hörte,
da schrieb er seinem Freunde in jugendlichem Feuer: «Die Herren
in Bern machen mir Angst. Wenn sie nicht mit der Zeit gehen
wollen, so werden sie von der Zeit verleugnet. Du kennst meine
Ansichten: ich bin liberal, soweit es sich mit Ordnung und Anstand
verträgt. Die Herren vom Kleinen Rat machen sich böses Spiel,
wenn sie gemäßigten und gesetzmäßigen Bittschriften kein Gehör
schenken. Was ist denn daran gelegen, wenn schon unsere faktische
Aristoeratie zum Teufel geht. Sie verdient den Namen Aristoeratie
mit Unrecht, denn sie ist im Grunde nur usurpiert, weil sie nicht
juristisch, d. h. im Geist der Verfassung ist. Ich bin überzeugt,
unsere alten Geschlechter werden nicht aufhören, Ehre und Macht
im Land zu geniessen, wenn sie freiwillig vom Volk als Aristoi
anerkannt würden. Auch ist es unbedingt notwendig, dass dem
Talent und den Kenntnissen ein weiteres unbeschränktes Feld
geöffnet werde.»31'

Einen Monat später schildert Tscharner mit trefflichen Worten
seinen innern Zustand: «Ich stehe wie Bileams Esel zwischen
Legitimität und Volkssouveränität in der Mitte, aus lauter Gewissenhaftigkeit

und wegen des ,audiatur et altera pars', das man in heutigen
Zeiten jedermann mit glühendem Eisen auf die Stirne schreiben
sollte.»32' Diese Briefe sprechen für sich selbst.

* Rudolf Tscharner, 1810—55, Unterlehenskommissär, Gutsbesitzer in Rothaus.
Friedrich Zeerleder, 1808—50. Des Grossen Rates 1837, Amtsrichter.



62

Ähnliche, wenn auch nicht so starke Wirkungen scheinen auch
die Vorlesungen des Berner Professors Samuel
Schnell gehabt zu haben. Von seinem Einfluss in Justizrat und
Rechtssetzung während der Kodifikation des neuen Zivilgesetzbuches

wird an anderer Stelle die Rede sein. Als Professor flösste
er das Neue unmerklich ein. Generation um Generation hat von
ihm seit 1806 neuzeitliches Gedankengut empfangen, verarbeitet
und weiterverbreitet. Durch sein «Handbuch des Zivilrechts» waren
die wissenschaftlichen Rechtsbegriffe im Patriziat und im Kanton
bekannt geworden. Schon allein dadurch wurde die Herrschaft des

gefühls- und traditionsmäßigen Rechtssprechens gebrochen. Wie
weit junge Patrizier in Schnells Schule zu Anhängern liberalen
Staatsdenkens geworden sind, lässt sich nicht bestimmen. Vom
Sohne des Schultheissen von Wattenwyl, Major Rudolf von Wattenwyl

(1798—1835), ist es immerhin sicher. Davon zeugen seine
Briefe, mit denen er während des Herbstes 1830 den Schultheissen
Fischer zu bearbeiten suchte.* Auch auf den stark in seinen
Gesinnungen schwankenden Geschichtsschreiber Anton von Tillier scheinen

Schnells Vorlesungen eine gewisse Wirkung nicht verfehlt zu
haben. Noch 1824 neigte Tillier der Ultragruppe zu. In den folgenden

Jahren scheint er mit Schnell intimere Verbindungen besessen

zu haben. Auffallend war Schnells wissenschaftliche Autorität auch
älteren Magistraten gegenüber. So liess sich der Schultheiss von
Wattenwyl in vielem von ihm beraten. Ratsherr Tscharner gar muss
wesentlich auf Schnells Anstoss hin eine langsame Annäherung zum
Liberalismus angetreten haben. Nicht umsonst fällt Schultheiss
Fischer 1829 folgendes Urteil über Schnell: «Schnell n'est pas des hommes

qui se lient par de bons precedes; il veut etre flatte pour flatter ä

son tour mais sans nuire ä ses projets. Personne n'a travaille ä notre
destruction avec plus de suite et plus de succes; nos neveux admire-
ront la facilite avec laquelle nous nous sommes laisses ruiner ...Ha
saisi au bout l'occasion de nous isoler au dehors en nous faisant
rompre le lien federal avec des formes offensantes pour tous.»33'

— Wie Ironie des Schicksals erscheint es, dass die Patrizier gerade
jenen Mann zum Gesetzgeber wählten, dessen modern begriffliche
Logik und Geistigkeit ihren Auffassungen am gefährlichsten waren.
Einzelne Männer führten die modernen Begriffe ein, ohne dass

die Patrizier willentlich etwas dagegen hätten unternehmen können.

Schnells Kampf selbst galt mehr den Formen als den Per-

Vgl. S. 89/90 dieser Arbeit.



63

sonen. Stand er doch durch seine Heirat mit Ludowika von Wattenwyl

mit den einflussreichsten Ratsherren, sogar mit Schultheiss
Fischer in naher und entfernter Verwandtschaft. 1831 bemerkte er
seinem Vetter, Professor Hans Schnell: «Du hilfst ein Regiment
stürzen, dessen Form ich tadle, dessen Vertreter ich hingegen in
der Mehrzahl ehre, die Du einmal zurückwünschen wirst, wenn Du
ihre Nachfolger erkannt hast.»34'

2. Gesinnungskämpfe

Die Folge der geistigen und politischen Differenzierung innerhalb

des Patriziates war eine eigentliche Verwirrung und Ratlosigkeit.

In allen Verhandlungen, die nicht rein verwaltungstechnische
Fragen zum Gegenstand hatten, zeigte sich dieser Bruch. Er machte
das Patriziat blind für Gefahren im Innern und Äußern, er nahm
ihm den Blick für das Notwendige und das als gefährlich
Abzuwehrende. Er verleitete Gruppen, auf Kosten vaterländischen
Wohles mit ausländischen Mächten Gesinnungspolitik zu treiben.

Am bedenklichsten waren jene inneren Spaltungen, welche bei
Erörterung von aussenpolitischenFragen zutage traten.
Die Ultragruppe stellte sich mit allen Hilfskräften und Verbündeten

auf die Seite der Bourbonen. Sie meinten, dem internationalen

Kampf gegen die Revolution zu dienen, wenn sie Frankreichs

Ziele begünstigten. Sie Hessen sich von den taktlosen
Ungereimtheiten eines Moustier imponieren, der die Schultheissen als

«Jacobiner» bezeichnete. So brachte Moustier mit Hilfe seiner
Ergebenen das von Fischer ausgearbeitete Retorsionskonkordat zu
Fall. Bei Entscheidungen sachlicher Art, die allein vom
Standpunkte der Nützlichkeit aus hätten betrachtet werden sollen, gab
oft die Parteigesinnung den Ausschlag. Durch Jahre trieben die
Ultra zu einer Militärkapitulation mit dem Königreich Neapel. Die
konservativen Mächte, besonders Österreich und Frankreich,
wünschten schweizerische Regimenter zur Niederhaltung der
Revolution im Süden Italiens. Der französische Gesandte und mit ihm
die Ultra stellten den Abschluss der Kapitulation als Prüfstein
guter Gesinnung dar. Sie meinten, es sei Pflicht, den revolutionären
Geist auch anderswo zu unterdrücken. Da der Militärdienst für den

patrizischen Stand zugleich ökonomisches und soziales Bedürfnis
war, verknüpfte man mit den prinzipiellen die persönlichen
Beweggründe. Die Schultheissen, Seckelmeister Jenner und Ratsherr
Fischer Hessen nichts unversucht, die Kapitulation zu verhindern.



64

Sie fürchteten die Schwierigkeiten der Werbung und wünschten die
Zahl der im Ausland dienenden Soldaten zu beschränken. Das
wurde ihnen natürlich falsch ausgelegt; bald waren sie als Freunde
der Revolution verschrien. Immerhin vermochten sie den Dienst
in Neapel so lange zu unterbinden, als Holland noch Schweizertruppen

benötigte. Erst als 1828 die holländischen Schweizerregimenter

entlassen wurden, wurde der Vertrag mit Neapel abgeschlossen.

Wattenwyl stimmte auch damals gegen die Kapitulation, da

er die fremden Dienste nicht als Landesnotwendigkeit betrachtete.
In besonderer Schärfe prallten die persönlich abgestimmten

Gesinnungsgruppen bei der Schultheissenwahl von 1827
aufeinander. Die Ultrapartei setzte alles in Bewegung, um einen der
ihren auf den leitenden Posten zu bringen. Sie hatte um so grössere
Hoffnungen, als es 1826 gelungen war, den Ratsherrn von Muralt
zum Seckelmeister zu wählen. Sein Konkurrent bei der
Schultheissenwahl war wieder das jüngste Mitglied des Kleinen Rates,
Ratsherr Fischer. Das ganze Patriziat sah in der Wahl eine wichtige

Entscheidung: «Jedermann nahm mit mehr oder weniger
Leidenschaft Parthey für einen der Bewerber, die mit ihren Freunden
jedes nur erlaubte Mittel aufboten, um sich die Stimmen der
Mitglieder des Grossen Rates zu erwerben. Selbst die Frauen nahmen
mit Lebhaftigkeit und Eifer Anteil an dieser wichtigen Wahl.»35'
Schultheiss von Wattenwyl wünschte nicht, den politischen Gegner
neben sich zu sehen. Es war der Sieg seiner Gesinnungsgruppe, dass

Fischer gewählt wurde. Denn dieser stand Wattenwyl sehr nahe, während

Muralt das Haupt der Gegenpartei war. Das diplomatische Corps
war, so bezeugt es wenigstens Stettier, wenig erfreut über diese
Wahl.36'

So hoch pflegten die Wellen zu gehen. Diesmal sollte sich der
politische Sturm nicht mehr legen. Zwar hatte die Wahl Fischers
fast eher eine Lockerung der Ultraopposition zur Folge. Denn auch
andere Ratsherren aus den Kreisen der Unbedingten, besonders
Tscharner und Lerber, wären gerne Schultheiss geworden. Dieser
Misserfolg liess eine sichtbare Unzufriedenheit und gereizte
Stimmung bei ihnen aufkommen. Gerade Tscharner sprach in den
Beratungen mit Bitterkeit und liebte es hinfort, Behörden und
Verhandlungen zu kritisieren. Er suchte anderswo auf seine Rechnung
zu kommen und wandte sich dann der Revolutionspartei zu.
Desgleichen Lerber. Muralt blieb Führer der Ultra. Er war es noch
während der Revolution von 1830/31. Da er sich damals zu keinen
Konzessionen verstehen konnte, so wurde er wiederum zum Ant-



65

agonisten Fischers und Wattenwyls, welche beide für Reformen
eintraten. Bis zum Fall der alten Aristokratie währte die Zersplitterung.

Weiteren Stoff zu Auseinandersetzungen lieferte die Frage der
Wahlreform. Durch Jahre tauchte das Problem in den
Verhandlungen der Räte immer wieder auf. Und jedesmal verschärften
die Auseinandersetzungen die Gegensätze innerhalb des Patriziates.
Schon 1819 reichte Fischer, damals noch Sekretär des Geheimen
Rates, mit sechs andern Grossratsmitgliedern einen Anzug ein. Er
wollte, wie er seinem Vater schrieb, «dem Missbrauch
entgegentreten».37' Was verstanden die Anzüger unter Missbrauch? Es ging
hauptsächlich um die Wahlart der Grossratsmitglieder. Vorgesehen
war eine Revision des Dekrets vom 4. Januar 1816 im Sinne einer
Einschränkung der Selbstergänzung. Die Wahlmänner, welche die
Kandidaten für den Grossen Rat ernannten, sollten in Zukunft
statt wie bisher durch den Grossen Rat durch bürgerliche
Wahlzünfte erkoren werden. Ferner schlugen sie vor, 35 statt 70
Kandidaten zu ernennen. Von diesen sollte die eine Hälfte in den Grossen
Rat nachrücken, die andere dagegen dachten sie sich als Kandidaten

für die Oberämter.38' — Die Tendenz ging eindeutig dahin,
das Patriziat in seiner Vorherrschaft zu beschränken. Dieser
Eindruck verstärkt sich, wenn man die Kritik der patrizischen
Verwaltungspraxis liest. Fischer wies auf die «mangelnde Arbeitslust der
Patrizier» hin, er vermisste «energische Arbeiter und
hervorragende Köpfe».39' Fehlerhaft schien ihm die Zuteilung der Ämter.
Es fehle an einem Kriterium für tüchtige Beamte: «Stellen im
Kleinen Rate umwirbt man wie hässliche Erbinnen und vernachlässigt

sie, einmal gewonnen.»40' Als Missbrauch empfand er es, dass

landesabwesende Offiziere dem Grossen Rate angehören dürften.
Es ist symptomatisch für die politische Gesinnung Fischers und
seiner Freunde, dass sie für den Eintritt des Patriziers in den
Grossen Rat nicht mehr allein auf den Vorteil der Geburt abstellen.
Der Patrizier sollte nur dann in die Legislative wählbar sein, wenn
er sich durch «talents et bonne conduite» auszeichnete.41'

Der Anzug blieb liegen. Die verantwortlichen Urheber besprachen

sich inzwischen während des Jahres 1820 mit den beiden
Schultheissen, welche den Reformen nicht abgeneigt waren. Am
20. Dezember 1820 meldete Schultheiss von Mülinen seinem
Schwiegersohn, Bürgermeister von Wyss in Zürich: «C'est le moment de



66

prevenir toute reclamation de notre bourgeoisie privee par notre
Constitution de tout droit politique reel.»42' Ratsherr Frisching
wurde beauftragt, einen neuen Anzug einzureichen. Dies geschah
am 23. Dezember 1820. Räte und XVI berieten ihn hierauf und
beschlossen am 19. März 1821, mit Reformen zuzuwarten, bis die
zehnjährige Probezeit des Dekrets von 1816 abgelaufen sei. Der Vorstoss
wurde von den Ultra wenig freundlich aufgenommen: «Nos Ultra
jettent feu et flamme et ils sont appuyes par tous ceux qui mettent
l'interet du moment avant un interet general et permanent.»43'

1826 wurden die Klingen ein zweites Mal gekreuzt. Vom 15. bis
18. Dezember wurde ein ähnlicher Anzug wie 1820 besprochen. Den
Ratsherren und den 16 Wahlmännern des Grossen Rats sollte ein
Wahlkollegium aus der nichtpatrizischen Burgerschaft beigesellt
werden. Offiziere in ausländischen Kriegsdiensten sollten aus dem
Grossen Rate ausgeschlossen werden. Der Widerstand war noch
heftiger als sechs Jahre vorher, ob die Reformvorschläge gleich weniger

weit gingen. «Seit undenklichen Zeiten» — so notierte der
protokollierende Ratschreiber Wurstemberger in privaten Notizen die
Meinung der Ultra — «beruhte das Gemeinwesen von Bern auf
einer aristokratischen Verfassung. Sie zu erhalten muss für Stadt
und Land gleich wichtig sein. Die Grundlage der aristokratischen
Verfassung beruht aber auf der Selbstergänzung von oben herab.»44'

— Vergeblich verfocht Wattenwyl mit seinen Getreuen den Standpunkt

der Reformer. Fischer meinte, die Niederlage seiner Partei
sei vielfach deshalb erfolgt, weil allgemein die Angst geherrscht
habe, bei den fälligen Kandidatenwahlen von 1827 zu kurz zu
kommen. Später fügte er allerdings bei, diese Reform wäre zu wenig
wirkungsvoll gewesen, um die Revolution zu verhindern. Immerhin
hätte sie den Graben zwischen Burgerschaft und Patriziat
ausgleichen können. Sie hätte der Opposition der Burger den Wind aus
den Segeln genommen, ihr vielleicht sogar die Stosskraft entzogen
und eine Verbindung mit den Liberalen der Landstädte verhindert:
«Die Revolution hätte einen andern Verlauf genommen, wenn man
damals die Burgerschaft gewonnen hätte.»45' So aber trugen die
Zwiste nur zu neuerlicher Verbitterung und Entmutigung bei.

Einzig in der Frage der Vereinheitlichung des
Zivilrechts siegten die Gemäßigten. Der Grund mag wohl darin
zu suchen sein, dass die führenden Ultraaristokraten die Gefahr,



67

welche sie durch diese Zentralisierung und Rechtsausgleichung
erfuhren, nicht genug erkannten. Auch die Gemäßigten bedachten
wohl wenig, in welchem Maße sie sich der neuen Zeit auslieferten,
als sie die Rechtsvereinheitlichung dem regsamsten Vertreter
liberaler Prinzipien, Professor Samuel Schnell, anvertrauten. Immerhin
waren der Oppositionsstimmen genug, die sich zu Worte meldeten.
Doch schenkte man ihnen wenig Beachtung.

Der Anstoss zur Neufassung des Zivilgesetzes kam aus dem
Patriziate selbst. Die 1761 von Professor Sigmund Ludwig Lerber ver-
fasste «Erneuerte Gerichtssatzung» genügte nicht mehr. Sie stimmte
mit den Erfordernissen der veränderten Lebensumstände nicht mehr
überein, da sie auf korporativen Grundanschauungen aufgebaut
war. Die Regierung versichert in deren Einleitung, dass «niemanden,

weder Burger noch Unterthan, an seinen wolhergebrachten
und von uns bestätigten Rechten nichts benommen seyen, sondern
eine jede Stadt, Landschaft und Gerichtsstelle unserer Bottmäßig-
keit, bey allen den Freyheiten, Satzungen und Gebräuchen, an
deren sich dieselbe durch Unsere ausdruckliche Begünstigung von
Alters her zu erfreuen gehabt, noch ferner geschützt und geschirmt
bleiben solle».46' Der Zug der Zeit verlangte Vereinheitlichung. Dem
wurde schon in der «Urkundlichen Erklärung» von 1815 Rechnung
getragen. Die Regierung bestätigt zwar darin «allen Städten,
Landschaften und Gemeinden ihre ehemaligen Rechte, Freiheiten und
Gewohnheiten». Doch fügt sie einschränkend bei: «. insofern sie

mit den allgemeinen Einrichtungen des Kantons verträglich sind».47'
Dies war eine Konzession an die neuen Verhältnisse. Es bedeutete
zugleich einen Einbruch in die korporative Staatsordnung. Zwei
Jahre später wurde er vergrössert, indem am 19. Dezember 1817

vom Grossen Rat beschlossen wurde, es sei das Zivilrecht einheitlich

zu kodifizieren. Über die Tragweite dieses Beschlusses waren
sich wohl die wenigsten der damals anwesenden Patrizier bewusst.
¦— Der Auftrag zur Neukodifikation wurde Professor Schnell
erteilt. Zum Mitredaktor ward Karl Koch bestellt. Die einzelnen
Abschnitte müssten einer Kommission des Grossen Rates zur Prüfung
vorgelegt werden; die Entwürfe hatten die Oberamtmänner zu
begutachten. Der Grosse Rat musste zum Schluss über Annahme oder
Verwerfung befinden. 1821 wurde der erste Teil über das
Gerichtsverfahren angenommen, 1823 der über Personenrecht, 1826 der
erste Teil und 1830 der zweite Teil des Sachenrechts.

Das neue Zivilrecht beseitigte zum grossen Teil die korporativen
Sonderstatuten, Rechtsamen und örtlichen Gewohnheiten. An deren



68

Stelle traten einheitlich und für alle Kantonsbürger in gleicher
Weise geltende Gesetze. In dieser Tendenz drückt sich der neue
Geist deutlich aus. Diese Vereinheitlichung musste gerade der
aristokratischen Regierung gefährlich werden. Denn sie hatte kraft
des Vorrechts eines Standes ihre hohe Aufgabe inne. Ihr Recht war
mit lauter Sonderrechten, Verträgen und landschaftlichen Freiheiten

verknüpft. Der Korporationenstaat, der sichere Unterbau
patrizischen Vorrechts, fiel damit; denn das Patriziat entbehrte nun
eines gesetzlichen Vorrechts. Wenn die alten Rechte der
Landschaft aufgehoben wurden, konnte auch das Sonderrecht der Stadt
nicht weiterbestehen.

Dies fühlten schon 1817 einige Patrizier mit sicherem Spürsinn
heraus. Karl Ludwig von Haller war ihr Wortführer. Der ehemalige
Generalkommissär Manuel (1749—1829) prophezeite im Grossen
Rat in einer leidenschaftlichen Rede, es würden die geheimen
Gefahren dieser Reform bald unliebsame Erscheinungen zur Folge
haben. 1820 sprachen sich einige Oberamtmänner, denen man die
ersten Entwürfe zur Begutachtung gesandt hatte, in ähnlich
ablehnender Weise aus. Zum Teil wurden die Antworten in Druck
gegeben. Ultraaristokraten unter den Oberamtmännern verurteilten
den Entwurf durchgehends. Eine besonders scharfe Sprache führte
der Oberamtmann von Interlaken, Albrecht von Haller.* Schon in
der Einleitung erklärt er rundweg: «Dieser Entwurf ändert und
revolutioniert unsern landesherrlichen Auftrag.»48' Er kritisiert den

neuen Geist, der die Grundlagen des alten Staates beseitigen will,
weil die Religion von ihm verachtet wird, die «Rechte und Gewohnheiten

jeden Orts» aufgehoben und «Brief und Siegel» gebrochen
werden. Was kommt an die Stelle der «Heiligkeit der Verträge, des

Gewissens», anstelle von «Gottes Ehre und des Nächsten Besten»?
Der «Geist der Gesetze, diese wächserne Nase der Justiz», muss das

wertvolle Gut ersetzen. Haller legt ein Wort ein für die alte Justiz,
die sich auf Rechtsgefühl und Gewissenhaftigkeit des Richters gründete.

Nur das Gewissen, dessen Maßstab Gottes Wort ist, dient als

sichere Richtschnur. Der Geist der Gesetze dagegen ist täuschend
und schwankend, weil er aus der menschlichen Vernunft erwächst.

Dem strengen Aristokraten Haller bedeutet das neue Gesetz
bereits den Einbruch der Revolution ins bernische Staatsleben. Erstes

* Albrecht von Haller, jüngster Sohn des grossen Albrecht, 1758—1823. Des

Grossen Rates 1795 und 1803, Oberamtmann zu Interlaken 1816—21, des Kleinen
Rates 1805—13, 1821—23, Professor der Botanik in Bern.



69

Anzeichen ist die Gleichmacherei: «Nur philosophisch-revolutionäre
Regierungen zwingen alle Staatsbürger unter gleiche Rechte.» Auf
die Gleichschaltung folgt bald «ein leises Anfühlen, ob nicht
Gewalten getrennt und noch mehr geschwächt werden könnten,
wodurch die Verfassung erschüttert würde». Das ärgste aber ist, dass
das neue Gesetz das Patriziat hinterrücks aus seiner Vorzugsstellung
herausdrängt und «die Anwälte zum privilegierten Stand» macht.
Während die Advokaten und Prokuratoren durch das neue Gesetz
fast «unverletzlich» werden, werden die patrizischen Richter
entwürdigt, indem der Verdacht erregt wird, sie seien unwissend und
richteten willkürlich. Warnend bittet Haller Obrigkeit und Standesglieder,

diesen Entwurf abzulehnen. Er werde das Ansehen und
Zutrauen zur Obrigkeit in einer Weise untergraben und vernichten,
welche eines Tages zu deren Sturz beitragen werde.

Doch in der Grossratssitzung vom 26. März 1821 wurde der
Entwurf mit grossem Mehr angenommen. Desgleichen wurde 1823 und
1826 das moderne Personen- und Sachenrecht befürwortet. Wattenwyl

war einer der kräftigsten Verfechter des neuen Zivilrechts.
Auch Fischer unterstützte ihn in diesen Bestrebungen. Sie sahen
ein, dass der Zug des modernen Lebens Vereinheitlichung des
Rechts und des Staates verlange. Lebhafte Propaganda für das

neue Gesetz entfalteten die jungen Patrizier, die bei Schnell
studierten. Selbst viele Ultra folgten diesem Strom. Dies mag
merkwürdig berühren. Doch ist zu bemerken, dass viele Mitglieder des
Grossen Rates den wahren Sachverhalt nicht erkennen konnten, da
sie nicht studiert hatten. Sie betrachteten das Gesetz als ein rein
bürgerliches und übersahen die politischen Zusammenhänge. Dem
Schultheissen Fischer wurde später bewusst, welche Gefahr der
Aristokratie in diesem Gesetze erwachsen war. 1829 — äusserlich
war alles noch ruhig — gestand er seinem Freunde, dem Oberamtmann

Steiger von Interlaken (1789—1857): «Les lois et les
institutions civiles agissent lentement, mais rien n'agit plus sürement.
Elles travaillent dans notre interieur.»49'

In der Tat zeigten sich schon während der Restaurationszeit die
Folgen. Der patrizische Richter und Oberamtmann, sich auf Rechtsgefühl

und praktische Erfahrungen stützend, sah sich im Nachteil
gegenüber dem juristisch geschulten Anwalt. Diesem kam neben der
wissenschaftlichen Schulung noch eine gewisse Geschicklichkeit zu,
welche die strenge Gewissenhaftigkeit des patrizischen Beamten oft
übertrumpfte. Vielerorts musste Agenten und Schreibern in Verwaltung

und Gerichtsgang ein ungebührlich grosser Einfluss eingeräumt



70

werden. Denn sie fanden sich besser in den neuen Formen zurecht
als ihre Vorgesetzten. Sie machten sich wichtig und unentbehrlich;
sie fühlten sich überlegen und wüssten diesen Vorteil, ohne viel
Aufsehen zu erregen, auszunützen. Es kann nicht verwundern, wenn
Fischer 1828 von einem seiner Standesgenossen einen anonymen
Brief erhielt, in welchem das starke Missbehagen über diesen
Zustand zum Ausdruck kommt: «Depuis que les avocats s'en melent,
que Koch et Schnell ont etabli une fabrique privilegiee, les mecon-
tentements et les difficultes s'eveillent de tous cotes et nos baillifs
qui suivent encore par foi leur droiture naturelle sont ä chaque
instant repris et censures.»50'

Dieser Mißstand blieb dem Volke nicht verborgen. Die alte
Anhänglichkeit und das hohe Ansehen, welches die Patrizier genossen,
litten. Die selbstbewusste Mittelschicht glaubte sich des unbedingten
Respektes vor der Person des obrigkeitlichen Vertreters entbunden.
Da das neue Gesetz des fernem die Verschiedenheit der örtlichen
Einrichtungen, an denen Gewohnheit und Vorurteil der Landbevölkerung

festhielten, beseitigte, so wurde ein Band gelöst, das die
Bauern an die Regierung knüpfte. Gerade diese alten Sonderrechte
erfüllten beim Landmann die Anhänglichkeit an die Heimat und
kamen als seine Vaterlandsliebe zum Vorschein. Die Systeme und
doktrinären Prinzipien, welche das ungeschriebene und seit
Jahrhunderten geübte Recht ersetzten, fanden bei ihm wenig Anklang.
Der Groll kam den Neuerern zugute. — So wurde durch die vom
Patriziat selbst inszenierte Zentralisation und Nivellierung der
Boden unter dem alten Staatsgebäude gelockert, ein Stein nach dem
andern ausgehoben und durch neuzeitliche Rechtsformen ersetzt.
Jetzt war das alte Bern dem Ansturm nicht mehr gewachsen.

3. Der neue Geist

In den vorhergehenden Kapiteln war die Rede von den
Wirkungen des neuen Geistes innerhalb des Patriziates. Ausgeprägter
und mannigfaltiger waren seine Äusserungen in den Kreisen, welche
durch Wissen und wirtschaftliche Macht das Patriziat überflügelten.
In dieser Mittelschicht lebte und schaffte der Geist seit der
Französischen Revolution. Die Männer, welche ihr angehörten, hatten
sich daran gewöhnt, die politischen Zustände nach den Forderungen

des neuen Geistes zu beurteilen. Im Lichte der revolutionären
Begriffe sahen sie Vorrechte als Unrecht, den damaligen politischen
Zustand als Mißstand an.



71

Die Ausstrahlungen der neuen politischen Gesinnung waren noch
aus einem andern Grunde wirkungsvoll. Ihre Verfechter glaubten,
einen Zustand wiederherstellen zu müssen, der durch einen Gewaltakt

begraben worden sei. Nicht anders sahen sie die Restauration
an denn als eine Usurpation. Blieb auch die Helvetik mit ihren
allerlei bitteren Gewaltsamkeiten in düsterem Andenken, so gedachte
man doch mit Vorliebe der Mediation als eines herbeizuwünschenden

Zustandes. Wie stark diese geheime Vorliebe für die Mediation
war, liest man aus den Äusserungen der die Revolution fördernden
Kreise, besonders im Tagebuch Ludwig Schnells. Selbst in den
Beratungen des Verfassungsrates vom Jahre 1831 wurde die
Mediationsverfassung als vorbildlich hingestellt. Deutlich erklärte damals
ein Abgeordneter, welch geistige Anziehungskraft das Gedankengut
der Mediationszeit auch während der 15 vergangenen Jahre
ausgeübt habe. Er habe sich nach der «freien Ausübung politischer
Rechte» zurückgesehnt. Denn «eine ganze Generation hat sie mit
der Muttermilch eingesogen und ist darin aufgewachsen; und wenn
schon ihre Begriffe darüber nichts weniger als klar sind, so hangen
sie an der Sache, von der eben der zehnjährige Genuss ihnen
bewiesen hat, dass sie kein blosses Phantom ist».51'

«Diese Ideen wurden weder unterdrückt noch vergessen», fuhr
jener Landmann weiter. In der Restaurationszeit schufen sich diese

geistig Regsamen die Mittel und Werkzeuge, welche den neuen
Geist wach hielten. Der Brennstoff, der unter der Asche glomm,
kam zur Zündung im Schosse der zahlreich entstehenden Vereine
und Gesellschaften. Hier war die Gelegenheit, das Neue
unter der Hand zu besprechen, hier pflegte man den Austausch der
Ideen. Die grossen schweizerischen Vereinigungen, insbesondere die
Helvetische Gesellschaft und die Gemeinnützige Gesellschaft, waren
die Stellen, an denen die geistig regsamen Kräfte aus der ganzen
Schweiz sich versammelten. Alte Helvetiker wie Usteri und La
Harpe spielten bei den Zusammenkünften die Hauptrolle. Die
Jugend wurde für die neuen Ideale entflammt. Die Gegenwart schilderte

man ihr als erbärmlich, forderte sie auf, mit der toten
Überlieferung zu brechen und weckte so in den jungen Köpfen das
Sehnen nach Erneuerung und nach geistiger Wiedergeburt. Allerdings

waren an den Jahresversammlungen beider Gesellschaften
auch Patrizier anwesend. Sie gehörten aber der gemäßigten Gruppe
an.

Der Ausbreitung neuzeitlicher Ideen unter den untern
Volksschichten dienten die Schützengesellschaften, die



72

Sänger- und Turnvereine. An den eidgenössischen Festen ging es

hoch her. Eine auffallende Propagandatätigkeit innerhalb dieser
dem geselligen Leben sich widmenden Vereinigungen war zwar
nicht festzustellen. Und doch ist ihre politische Wirkung nicht zu
übersehen. Die Gemüter wurden zu einem volkstümlichen Patriotismus

erhitzt, dessen Feuer oft in politische Bahnen gelenkt wurde.
Gerade bei dem im Juli 1830 in Bern stattfindenden eidgenössischen
Freischiessen wurde die Antipathie gegen aristokratisches Wesen
unverhohlen zum Ausdruck gebracht. Die Aristokraten, welche
durch einige Festlieder beleidigt worden waren, versuchten
vergebens, der unerfreulichen Stimmungsmache entgegenzutreten. Sie

waren machtlos, denn sie sahen sich hier einer elementaren
Bewegung gegenüber, die nicht durch Verbote gedämpft werden
konnte. Das klägliche Retirieren gab der brausenden Menge an
jenem Feste Antrieb, und so müssten die Vertreter der Regierung
mitanhören, wie in patriotischen Reden die aristokratischen
Einrichtungen gegeisselt und als reif zur Abschaffung bezeichnet wurden.

Die studierende Jugend fand sich im Zofingerverein. In
der bernischen Sektion lässt sich zwar keine politische Tendenz
feststellen. In den Reden tauchen Reformpläne nicht auf. Das
Vereinsleben war mehr geselliger Natur. Dennoch herrschte bei dieser
Gruppe der akademischen Jugend — Patrizier fanden sich keine
darunter — ein Geist, der Teilnahme am politischen Leben wecken
wollte.

Welches der Einfluss der Freimaurerei bei der Bildung
der demokratischen Zustände gewesen ist, lässt sich heute noch
nicht mit Bestimmtheit feststellen. Fischer und Wurstemberger,
denen selbst als «Liberalen» von der Ultragruppe oft der Vorwurf
freimaurerisch - revolutionärer Propaganda gemacht wurde,
beteuern, dass die Freimaurer an der Revolution Anteil gehabt hätten.
Allerdings sei die grosse Zahl von ihnen ganz schuldlos. Allein die
wenig zahlreichen Eingeweihten der hohen und höchsten Grade
seien mit der internationalen, besonders mit der französischen
Revolutionspartei in Verbindung gestanden.52' Dieses Urteil
überrascht. Denn die 1803 gegründete Loge zu Bern umfasste
hauptsächlich Männer patrizischen Standes. 1818 ging diese bisher von
Grandorient zu Paris abhängige Loge zum altmaurerischen Ritus
über. Sie war nun eine von der vereinigten Freimaurerbruderschaft
in England anerkannte Seitenloge. Seit diesem Ereignis war ein
Patrizier, Peter Ludwig von Tavel (1754—1830, Grossweibel), Pro-



73

vinzialgrossmeister des altmaurerischen Bundes. Stettier, der
Freimaurerei sehr abhold, bezeichnet in seinem Tagebuch einige
Standesgenossen, welche dieser Loge angehörten. Er nennt die Namen
Steiger, Tavel und Ernst.53' Soviel ist auch aus den in der 1903
erschienenen Jubiläumsschrift publizierten Akten ersichtlich.54' Nach
1831 verschwinden die patrizischen Namen mit einem Schlag, was
darauf schliessen lässt, dass gerade die Revolution die politischen
Gegensätze erst weckte, während sie vorher offenbar nicht erwacht
gewesen waren. Politisch-propagandistischen Einfluss darf man also
den Freimaurern in Bern kaum beimessen.

Eindeutig politische Ziele verfolgte neben den gesellschaftlichen
dagegen der bernische Burgerleist, von dessen Gründung
schon früher die Rede war. Hier wirkten die Stadtburger, welche in
der Revolutionsbewegung führend waren und auch in der neuen
Volksregierung eine gewisse Einflußsphäre erlangen sollten.

Sowohl gesellige wie gemeinnützige und wissenschaftliche Vereine

waren also während der Restaurationszeit die Magnetpunkte,
welche die Kräfte anzogen und die neue Idee verbreiteten. Bei der
Behandlung allgemeiner Tagesfragen und wirtschaftlich-sozialer
Probleme wurde Teilnahme geweckt für die geistige Neuordnung
überhaupt. Vom Materiellen aus kam vielfach auch das Geistige zur
Sprache. Den Vereinen kam die Rolle zu, als Zünder zu wirken.

Weit sichtbarer in den Ausstrahlungen ist das zweite Mittel
beim Vorstoss der sich erhebenden Generation: die Presse.
Nichts trug zur Vorbereitung der Revolution so viel bei wie die
durch die Presse erzeugte Stimmung. Nichts trieb die Klassen so
auseinander wie die Gehässigkeit, mit welcher auf anonyme Weise

Angriff auf Angriff gehäuft wurde. Da man gleich anfangs über
kleine Kontroversen stolperte, wurde es unmöglich, den grösseren
beizukommen.

Die Berner Regierung glaubte an die Berechtigung und Notwendigkeit

obrigkeitlicher Meinungskontrolle. Deshalb überwachte die
aristokratische Zensur alles, was im Kanton gedruckt wurde. Die
1829 zum obrigkeitlichen Mitteilungsblatt ausgebaute «Neue Schweizer

Zeitung» verschloss jeder Diskussion die Spalten. Die Opposition

wählte deshalb den Ausweg, neue Ideen von aussen her ins
Land zu tragen. Die freie Presse ost- und westschweizerischer Kantone

räumte der Berner Opposition willig einen Platz ein. Zwei
Zürcher Blätter, die «Neue Zürcher Zeitung» und der «Beobachter»,



74

waren es hauptsächlich, welche ihr offen standen. Ferner brachten
Zschokkes «Schweizer Bote» und der «Nouvelliste Vaudois» gegen
die Aristokratie gerichtete Artikel. Am schärfsten war der Ton der
«Appenzeller Zeitung». Während Professor Samuel Schnell und
Ludwig Schnell die unter Usteris Einfluss stehenden Zürcher
Organe bedienten, liess Ludwigs Bruder Karl seine in Sprache und
Inhalt beissend ungeschminkten Angriffe im scharfen Ostschweizer
Blatt erscheinen. —

Im Kanton Bern fanden solche Stimmen anfänglich ein geringes
Echo. Die Schnell wüssten aber die noch ganz vage Unzufriedenheit
der geistig beweglichen Mittelschicht in bestimmte Bahnen zu
lenken. Langsam und stetig wurde das Neue eingeträufelt. Schliesslich
schoss in diese erwachende Bevölkerung der zündende Funke der
Pariser Revolution. Jetzt wurde die Propaganda systematisch.
Zugleich fing die Berner Regierung an, ihr vermehrte Aufmerksamkeit
zu schenken. Durch einseitige Stellungnahme erwies sie den
unbekannten Gegnern einen guten Dienst. Denn jetzt erst steigerte sich
die Empfänglichkeit des Volkes in gefährlichem Maße.

Die Regierung versuchte, den gegen sie gerichteten Artikeln auf
irgendeine Weise zu begegnen. Zu diesem Zwecke fahndete sie nach
den Urhebern. Sie vermutete, es seien die geschäftigen Burgdorfer
und Bieler Kreise. Von den Redaktionen der betreffenden Blätter
waren keine Namen erhältlich. Als man sich hinter die
Kantonsregierungen machte, um die unliebsame Propaganda unterbinden zu
lassen, zeigte sich wenig Bereitschaft. Es kam sogar zu einer
Auseinandersetzung mit den Zürcher Behörden. Im «Schweizer Boten»
erschien nämlich ein die Tatsachen entstellender Artikel des Zürcher
Oberrichters Hess.55' Dieser kritisierte Fischers Tagsatzungsrede vom
Juli 1830. Er missdeutete bewusst des bernischen Schultheissen
Ausspruch, dass Bern seinen Weg «unbekümmert um der Menge Gunst»
gehen werde. Er erklärte, Fischer sei nicht gesonnen, «die öffentliche

Meinug zu beachten», dagegen entschlossen, «sich darüber
hinwegzusetzen». Fischer antwortete in der «Neuen Schweizer Zeitung».
Er klärte die Begriffe und setzte auseinander, dass er die «öffentliche

Meinung» von der ihm verhassten «Tageslüge und Ausdruckskunst»

zu unterscheiden wisse.56'

Doch mit Erwiderungen in der «Neuen Schweizer Zeitung» wurden

die feindlichen Angriffe keineswegs wirksam bekämpft. So sah
sich die Regierung schliesslich genötigt, einige Blätter zu verbieten.
Auch diese Massnahme brachte nicht den gewünschten Erfolg. Denn
der neue Geist brach sich allenthalben Bahn.


	Alte und neue Kräfte in der Restauration

