
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter

Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 9: Henricus Lupulus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9. Henricus Lupulus.

Gibt es einen schweizerischen Humanismus? *) Diese Frage
krankt an dem Mangel einer deutlichen Abgrenzung des Begriffs.
Stellt man sie in der Annahme, platonische Akademien, höheren
literarischen Betrieb und leicht paganisierende Gesten antreffen
zu können, so wird sie vergebens gestellt sein. Die Schweiz zu
Beginn des 16. Jahrhunderts ist nicht das Italien derselben Epoche.
Stellt sich die Frage aber aus dem Streben heraus, Analogien im
Denken und Fühlen der Zeitgenossen zu erfassen, so lassen sich
im spätem 15. und und frühern 16. Jahrhundert schlichte Ansätze
erkennen.

x) Die Frage eines schweizerischen Humanismus ist unseres Wissens über
die eigenwilligen Darstellungen Nadlers, Ermatingers und Qagliardis
hinaus nicht erörtert worden (vgl. Nadler, Literaturgeschichte der
deutschen Schweiz, 1932. — Ermatinger, Dichtung und Geistesleben der
deutschen Schweiz, 1933, bes. 107/8. — Gagliardi, Geschichte der
Schweiz I. 19342, 492 ff., bes. 523). Es wäre höchstens die kleine
Skizze von Leonhard von Muralt in: Gesch. d. Schweiz, v. Nabholz, von
Muralt, Feller, Dürr/Bonjour I. 1932, S. 333 ff. zu nennen. Für die Frage
der schweizerischen Rezeption des Renaissancegeistes sagt von Muralt
selber: (S. 335) „Die geistesgeschichtlichen Ausdrucksformen dieser
Einstellung in der Schweiz sind noch nicht umfassend erforscht und
dargestellt". Emil Eglis Schweizerische Reformationsgeschichte I.
(1910) versucht durch Aufteilung der Ref.G. in die einzelnen
Ortsentwicklungen der Tatsache von vereinzelten Humanistenzirkeln gerecht
zu werden. Da die kirchlichen Neuerungen sich wirklich im Rahmen
der einzelnen Orte abgespielt haben, mag dies der richtige Unterbau
sein. Doch wird das Kommunikationssystem auf geistigem Gebiet zu
wenig verdeutlicht. — Am wertvollsten in dieser Richtung erscheint uns
Wackernagel und dann Paul Wernle's Aufsatz über „Das Verhältnis der
schweizerischen zur deutschen Reformation" (1918), der die ungeheure
Bedeutung des Basler Buchdrucks für die Infiltration lutherischer
Schriften herausstellt.

Für die Materialfrage erweisen sich als besonders ergiebig die
Publikationen von Büchi, Zimmermann, F. J. Müller, die vor allem die
Persönlichkeit Glareans erhellen. Vadian, neben Glarean und Zwingli
unbedingt der bedeutendste Schweizer Humanist, hat bisher zwar
Quelleneditionen, aber noch keine zureichende Darstellung seines vielseitigen
Wirkens erhalten. Nun ist eine umfassende Darstellung von W. Näf in
Aussicht. — Eine wichtige Arbeit, die dem Mäzen und Bücherfreund
Peter Falk von Freiburg gewidmet ist, hat Pater Adalbert Wagner
herausgegeben.



432

Es gibt jedenfalls einen baslerischen Humanismus. Das geistige
Wesen der Basilea inclyta ist von Wackernagel in seinem ganzen
Reichtum der Personen und der Beziehungen dargestellt worden2).
Wenn einmal der Briefwechsel der Amerbach herausgegeben sein
wird3), muss sich das, was sich baslerischer Humanismus nennen
darf, noch stärker hervorheben. Basel ist aber die grosse Ausnahme
und vertritt nicht oder noch nicht die Eidgenossenschaft; nicht nur
weil der eidgenössische Bund mit Basel erst 1501 geschlossen
worden ist, sondern auch weil diese alte Bischofstadt seit langem
einen solchen Vorsprung in der Herausbildung des Geistes der
Urbanität genossen hat, dass sie gewissermassen einen höheren
Entwicklungstypus unter den eidgenössischen Orten darstellt, und weil
sie bis zu diesem Augenblick von 1501 der elsässisch-oberrheinischen
Kulturlandschaft zugehörte4).

Es gibt über das Gebiet der alten Eidgenossenschaft zerstreut
eine Reihe von Zirkeln, die vom humanistischen Wesen berührt sind,
es vielleicht sogar als Lebensform zu verwirklichen trachten. Bern
nimmt daran als Gemeinde nicht teil, wohl aber in einzelnen
Individualitäten. Im kleinen Kreis des bernischen Stadtstaates ist mit
einer Wesensbestimmung des Humanismus, die sich an die grossen
Erscheinungen hält, wenig auszurichten; das, was allenfalls an
Keimen zu entdecken wäre, geht sonst unter der Helligkeit jener
Vollerscheinungen verloren. Und selbst auf dem weiteren Boden
der Eidgenossenschaft gilt dasselbe: die Dispositionen für Aufnahme
und Aneignung humanistischer Forderungen und Attitüden, die
Bereitschaft, das Formideal zu bekennen, sind im Kleinen und Aeusser-
lichen zunächst zu suchen.

Huizinga hat für den burgundischen Kulturbereich gezeigt, wie
die äussere Formanleihe dem Erwachen einer bewussten humanistischen

Haltung vorauf ging5). Für den deutschen Humanismus,
zu dessen Affiliierten die schweizerischen Humanisten gehören, hat
in gültiger Weise Joachimsen den Rezeptionsprozess dargestellt.
Nicht die „Theologen", sondern die „Poeten" haben den Anreiz auf-

2) Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel II. 2 und III (1924).
3) Wird in absehbarer Zeit durch A. Hartmann geschehen.
4) Vgl. über Basler Humanismus auch die kurze Zusammenfassung von

Rupprich in der Einführung zu Humanismus und Renaissance in den
deutschen Städten und an den Universitäten, Dte. Lit. in Entwicklungsreihen,

Reihe Hum. u. Ren. Bd. 2 (1935) 7 ff.
6) Huizinga, Herbst des Mittelalters (19282) 467 ff.



433

genommen, der durch den Kontakt mit dem italienischen Konziliar-
humanismus geboten worden war6).

Die Einwirkung des daraus in Süddeutschland entstandenen
Frühhumanismus auf Bern, insbesondere auf Thüring Fricker, haben
wir im Kapitel über die Kanzlei untersucht. Es stellte sich heraus,
dass in der Person Frickers trotz seiner freundschaftlichen Beziehung

zu Albrecht von Bonstetten und trotz einer ganzen Menge von
Denkmotiven und Formkennzeichen sich nicht das entwickelt hat,
was man unter einem reinen Humanisten verstehen möchte. Dennoch

ist Fricker gerade durch die synkretistische Mischung als
Ausgangspunkt für eine Hinwendung Berns zum Bildungsbewusstsein
des Humanismus anzunehmen. Wir haben schon in jenem
Zusammenhang darauf hingewiesen, dass sich denkbar wenig persönliche
Beziehungen Frickers, die vornehmlich unter dem Zeichen der
Humanistenfreundschaft gestanden hätten, aufdecken lassen,
obgleich man solche in vielen Fällen vermuten darf, wo die Quellen
nur die politische Berührung zeigen7).

Es dauert lange, nachdem Fricker seine Freundschaftsbriefe
mit Bonstetten gewechselt hatte, bis der eigentliche Einzug des

Humanismus in Bern erfolgt. Unter den bernischen Humanisten

des ersten Viertels des 16. Jahrhunderts besitzt den
deutlichsten Nachruhm Henricus Lupulus (Wölfli)8). Wäre Melchior
Volmar nicht früh weiter nach Bourges gewandert, musste wohl
er an erster Stelle stehen9). Hinzu treten Jakob Fullonius (Walker),
Valerius Anshelm, Michael Rubellus (Röttli) und Thomas Wyttenbach.

Im Zusammenhang der Schulgeschichte und anlässlich der
Erörterung der Stiftspredigt suchten wir dieselben — ausser Lupulus
— schon näher zu erfassen10). Am wenigsten lässt sich über
Rubellus sagen, da nichts von ihm direkt überliefert ist (ausser den

von ihm verfassten Stiftsmanualbänden). Seine Zuteilung zum
Humanismus erfolgt durchaus nur gestützt auf das Urteil seiner

6) Joachimsen, Der Humanismus und die Entwicklung des deutschen
Geistes, Dte.Vjschr.f.Lit.wiss. VIII (1930) 419 ff.

7) Vgl. oben S. 222 ff.
8) Vgl. die in Anm. 14 zitierte Arbeit von Stammler 241 ff (Wölflin als

Gelehrter und Dichter).
9) Vgl. Fluri, Stadtschule 105 ff.; de Groot, Melchior Volmar, ses relations

avec les reformateurs francais et suisses, Bull.soc.hist.Prot. francais
83 (1934) 416 ff.

10) Vgl. oben S. 245, 403 ff.
28



434

Freunde"). Durch seine Beziehung zu Beatus Rhenanus hätte,
wenn er lange in Bern geblieben wäre, Fullonius vielleicht eine
wichtige humanisierende Rolle spielen können12).

Die unbestreitbar deutlichste Ausprägung gewinnt das humanistische

Wesen in der Person des Lupulus. Darin dürfte auch die
heutige Historie mit den Ruhmrednern der Reformationszeit einig
gehen. Freilich ist allem, was nun im folgenden zu diesem Thema
ausgeführt werden soll, vorauszuschicken, dass die Quellenlage
nach wie vor ungünstig ist, weil die für die Biographie eines Humanisten

wichtigsten persönlichen Zeugnisse der Briefe völlig fehlen
(einzige Ausnahme: die Dedikationsepistel zur Vita Nicolai an
Matthäus Schiner)13).

Da die äussern Lebensdaten des Lupulus von Stammler bereits
mustergültig klargelegt worden sind14), können wir uns mit einer
kurzen Zusammenfassung derselben bescheiden. Heinrich Wölfli
wurde am 30. Juni 1470 geboren. Das Datum ist durch seine „Syrische

Reise" bezeugt, wo er am 30. Juni 1520 seinen 50. Geburtstag
begeht. Er hat in Paris studiert (er erscheint 1493 im Liber recep-
torum) und wurde magister artium. Von 1494 bis 1498 war er
Schulmeister in Bern. Aus unbekannten Gründen trat er von der Schule
zurück, und von 1498 bis 1503 ist sein Aufenthaltsort und sein Beruf
nicht festzustellen. Am 16. Juli 1503 wird er zum Chorherrn im
Vinzenzenstift gewählt. Er gehört bis zum Jahre 1524 dieser Körperschaft

an und versieht der Reihe nach verschiedene Aemter, zu
allerletzt erlangt er die Dignität des Kantors. Er wird im genannten
Jahre 1524 wegen Bruchs des Cölibats entsetzt, und erst 1528

erscheint er wieder in geregelter Situation als Chorschreiber. Dieses
Amt gibt er schon 1529 wieder auf und betätigt sich von da an bis
zum Tode als geschworner Schreiber und Notar. Ueber sein Todes-

n) Vgl. S. 429; die wichtige Dedikationsepistel Vadians zu „De poetica et
carminis ratione" an Joh. Hinwiler, dat. Wien, 5. Juni 1518 (Vad. Brief-
sammlg. I. S. 252 Anhang Nr. 20) nennt Michael Rubellus unter den
gelehrten Schweizer Lehrern neben Glarean, Xilotectus, Myconius und
Zwingli!

12) Vgl. S. 247 ff.
13) Vgl. Durrer, Bruder Klaus I (1917) 524.
14) Stammler, der Humanist und Chorherr Heinrich Wölfli vulgo Lupulus,

von Bern, 1470—1534, in Kathol. Schweizerbl. III (1887) 99 ff., 156 ff.»
234 ff. — Zusätzliches über Kinder von Lupulus bei Sulser, Cyro 160 ff.



435

datum allein herrschte bisher einige Unklarheit. Noch Durrer
übernimmt in den Akten zu Bruder Klaus 15) die von Stammler hinter-
lassene Unsicherheit: 1532 oder 1534?, obschon durch Fluri der
Terminus ante quem schon lange auf 1532, 16. Oktober festgesetzt
worden war. Fluri stützt sich auf eine Seligmeldung zu jenem
Datum im Notariatsprotokollia). Wir können aber Wölflis Todesdatum

mit einiger Sicherheit auf Ende April/Anfang Mai 1532
datieren. Am 5. Mai schreibt nämlich Berchtold Haller an Bullinger:
„Lupulus noster e vivis excessit". Der Brief trägt zwar nur Tag
und Monatsdatum, ist aber durch seinen übrigen Inhalt mit aller
Bestimmtheit zu diesem Jahre gehörig 17). Der nächstvoraufgegangene

Brief Hallers vom 20. April hatte noch keine diesbezügliche
Meldung enthalten, und am 9. April hatte Lupulus selbst noch
geurkundet18).

15) Durrer, Bruder Klaus I (1917) 522/3; vgl. Stammler 241.

16) Fluri, Stadtschule 100, nach Not.Prot. XIV. 61. — Sulser Cyro 161 un¬

genau: „als er am 16. Okt. 1532 starb".
17) StA Zürich E II. 343, 99.

18) Stammler 241. — Die Abschrift des Stiftsvertrags vom 4. März 1485

von der Hand Wölflis ist unterschrieben: „Henricus Lupulus apostolica
et imperiali auctoritatibus notarius publicus". (JfSG IX. 105 Anm.
[Blösch].) Stammler 102/103 weist mit Recht die Ansicht zurück, dass
der um 1485 erst 15jährige Lupulus schon damals als Notar fungieren
konnte, und ebenso stellt er richtigerweise in Frage, dass die Lupulus-
Kopie nach der Aufhebung des Stifts verfasst worden sei, eine Ansicht,,
die sich auf das von Lupulus vorangestellte Motto aus den Klageliedern
Jeremiae 2, 6: oblivioni tradidit etc. stützen will. Nach Stammlers
Meinung hat Wölfli eher „vor seinem Amtsantritte als Schulmeister
von Bern und vielleicht nach diesem als öffentlicher Notar fungiert,
wie das damals oft vorkam".

Nun war aber Lupulus 1493 in Paris und wurde noch während
seiner Studienzeit vom Berner Rat zum Schulmeister gemacht. Er
versah das Amt 1494—1498. Zwischen 1498 und 1503 ist die bekannte
Lücke in unsern biographischen Kenntnissen. 1503 wird Lupulus Berner
Chorherr. Es bleibt somit nicht unwahrscheinlich, dass Lupulus in der
Zeit nach 1498 als notarius publicus die fragliche Kopie geschrieben hat.
Dennoch ist damit der Sinn des Mottos nicht erklärt. Hingegen liesse
sich dasselbe im Zusammenhang mit einer Erschütterung des klerikalen
Selbstvertrauens verstehen. Diese wäre für die Vorreformationszeit vor
allem in der zeitlichen Umgebung des Jetzer-Prozesses oder des

Könizer-Aufstandes zu suchen. Möglicherweise stünde im letztern Fall
die Ausfertigung der Kopie auch in Beziehung zu jenen neuen
Stiftsstatuten, deren Ausarbeitung vom Kapitel einer Kommission übertragen



436

Die Werke Lupuli, die bis jetzt bekannt waren, finden sich
nirgends vereinigt. Das Leben des Nikolaus von der Flüe ist nach
der Ausgabe Eichhorns (1608) von Durrer in den Bruder Klaus Akten
veröffentlicht worden19). Die Originalhandschrift ist nicht mehr
vorhanden. Oswald Myconius äusserte 1519 die Absicht, das Werk
in Druck geben zu wollen20); doch ist dies nicht geschehen.

Faesis Bibliothek der schweizerischen Staatskunde gibt den
Text der Dichtungen, die in einem Druck der Rheinauer Bibliothek
gefunden wurden21). Verschiedentlich sind die fünf Epigramme auf
Zwingiis Tod gedruckt worden22).

Von Lupulus selbst wurde nur das Offizium Sancti Vincentii
dem Druck übergeben. Es kam 1517 bei Adam Petri in Basel heraus.

Marius Besson beschreibt die beiden erhaltenen Exemplare
(Freiburg und Bern) genau in seinem neuen Buche über die Kirche
und den Buchdruck in den alten Diöcesen von Lausanne und Genf23).

Eine wertvolle Bereicherung des Bestandes ist Pater Adalbert
Wagner OMC gelungen. Er hat in einem Kodex der Rapperswiler
Kapuziner Bibliothek eine Reihe von Dienstwerken entdeckt, die von
Lupulus selber geschrieben sind — gleich übrigens wie die Rheinauer
Gedichte. Es handelt sich um Oden auf die Heiligen Vinzenz und
Nikolaus ep., um ein epigrammatisches Gedicht auf die Patrone des

Hochaltars im Vinzenzenmünster und um ein vollständiges Offizium
der Zehntausend Märtyrer mit Hymnus, Antiphona, Versus und

worden war, welcher Lupulus angehörte (vgl. oben Kap. Chorherrenstift

S. 376). Die Zeit des Jetzer-Prozesses war für Lupulus persönlich
und wegen der Propstneuwahl von 1508 auch für das ganze Stift eine
kritische Zeit. Folgende Manualstelle von 1508, die sich zwar wörtlich
nur auf die Gründungsbullen bezieht, könnte sich praktisch auch auf
den Stiitsvertrag erstreckt haben: Es sollen die Bullen der Stift aus
dem Stiftsarchiv an den Rat übergeben werden; „doch das dieselben
und all ander bullen abcopyert werden und die copyen hinder der
stifft sollen beliben" (StM III. 148; 13. Sept. 1508).

19) Durrer Bruder Klaus I. 522 ff.
20) „Eius libellum propediem in lucem dabimus". Descriptio de situ Hel¬

vetiae per Henricum Glareanum eiusdem pro iustissimo Helve-
tiorum foedere Panegyricon, cum Commentariis Osualdi Myconii
(Tiguri 1519) pg. 51; vgl. Stammler 253.

21) Faesi, Bibl.d.schweiz.Staatskde. I (1796) 160 ff.
22) Stammler scheint davon nur das eine gekannt zu haben, das Anshelm

VI. 99 f. überliefert hat. — vgl. Zwingliana II (1911) 424—427.
23) M. Besson, l'eglise et l'imprimerie dans les anciens dioceses de Lau¬

sanne et de Geneve jusqu'en 1525, I (1937) 343 ff.



437

Oratio zu jeder Hora24). Dadurch wird das Bild, das man sich von
den formalen Dichterqualitäten des Verfassers machte, gehoben,
und gleichzeitig werden dadurch weitere Zeugnisse seiner Frömmigkeit

zugänglich.
Gottlieb Emmanuel Haller kannte und beschrieb eine Zürcher

Handschrift, die den Titel trug „Bernensium cum summaria
ceterorum confoederatorum descriptione chronica a H. Lupulo Bernensi
canonico conscripta". „Glareanus schrieb diese Chronik dem Lupulo
oder Wölflein zu, ohne ein Beweisthum anzuführen." Haller schätzt
die Arbeit gering ein, meint aber doch, das Werk verdiente „wegen
seines Alters und einigen eingemischten Anmerkungen den
Druck" 25).

Vielleicht geht die auf der Berner Stadtbibliothek befindliche
Abschrift J. R. Gruners auf diese Bemerkung Hallers zurück. Sie
zählt nur achzig Seiten, wogegen die Zürcher Handschrift vierundneunzig

zählen soll. Ihr zufolge muss das Ganze nicht nur, wie
Haller ausführt, „wahrscheinlich vor der Reformation", sondern mit
einiger Sicherheit vor 1501 geschrieben sein; denn der Verfasser
spricht nur von der zehnörtigen Eidgenossenschaft26).

Die weiteren Bemerkungen Gottlieb E. Hallers hierüber
zu prüfen, wäre Sache einer näheren Untersuchung. Man
hat in der Geschichte der schweizerischen Historiographie über
dieses opus probabile Wölflis nicht mehr gesprochen. Auch
Stammler hängt den Hinweis auf dessen Existenz seiner Lupulus-
Biographie nur hinten an27). Selbst wenn es in seinem zweiten
bernischen Teil nur eine auswählende Abschrift von Justinger
darstellt, besser: eine Uebersetzung ins Lateinische, muss es für die
Lebensbeschreibung des Lupulus wichtig bleiben. Gerade durch die
Ansetzung vor 1501, d. h. vor die Fertigstellung der ersten von
Lupulus überlieferten Schrift, der Vita Nicolai, wird die Tatsache
bedeutsam, dass Lupulus mit seinem Auszug aus der Schweizergeschichte,

der den ersten Teil der Chronica bildet, für den
geographisch-historischen Exkurs der Vita Nicolai sich vorbereitete.

Mit der Vita Nicolai ist ein literarisches Feld betreten, das
Lupulus am stärksten gefesselt hat: das Heiligenleben. Hier wird

24) P.A. Wagner beabsichtigt, die Texte zu publizieren; er hatte die grosse
Freundlichkeit, mir seine Abschriften zur Einsichtnahme zu leihen.

25) Bibl.schweiz.Gesch. IV. 620.
26) Msc.Hist.Helv. XVII. 122.

27) Stammler 254; vgl. Q. v. Wyss, Gesch. d. Historiographie (1895) 228/9
(nichts über Chronica) ebenso Tobler, Chronisten, Festschrift 1891, 39 f.



438

dasselbe zunächst echt humanistisch als historische Monographie
gestaltet, die mit einem geographischen Exkurs über Obwalden
einsetzt und danach die Taten und Erlebnisse des Heiligen in plutar-
chischer Weise zur Tugenddemonstration verwendet. Später, im
Vinzenz- und im 10 000-Ritter-Offizium verwertet er das
biographische Material im Rahmen der kirchlichen Kulthandlung.

Die Vita Vincentii beschäftigt Lupulus nicht nur im Hinblick
auf den amtlichen Auftrag zur Ausarbeitung des Offiziums28),
sondern ebenso sehr aus persönlicher Teilnahme an Vorbild und
Leidensgestalt des Märtyrers. Dies zeigt sich im strophischen
Gedicht und in den Vinzenzteppichen, welche Szenen aus dem Leben
und Sterben des Heiligen darstellen, begleitet von Versen Wölflis
in lateinischer und deutscher Fassung29).

Gleichfalls in den Kreis der Hagiographie — wenngleich unter
Verzicht auf Lebensdarstellung — gehört das Gedicht über die
Totenfeier für den Kartäuserheiligen Bruno30).

Hymnischer Anruf (wie beim Carmen auf Vincentius) ist auch der
Charakter der Strophen auf den heiligen Nikolaus 31). Obgleich hier
wie dort die epischen Motive der Lebenserzählung nicht völlig
ausgeschaltet werden, ist der Hauptsinn der ganzen Dichtung jeweilen
in der Steigerung der Leuchtkraft des Verehrungsgegenstandes, im
Erstrahlenlassen des Heiligenrw/jmes zu sehen.

Vinzenz, der Patron der Stiftskirche in Bern, Niklaus, derjenige
der Stiftskirche (ab 1512) von Freiburg, und Bruno, der Ordensstifter

der Kartäuser, der seit 1514 in Thorberg wie ein Heiliger verehrt

werden durfte32) — alle drei sind durch ihre Nähe zum Lebenskreis

Lupuli auch seinen dichterischen Bemühungen verfallen. Das

28) Darüber vgl. noch unten S. 443 f.

29) Das Gedicht im Rapperswiler Codex. — Die Teppiche im Hist. Museum
Bern; über dieselben vgl. Stammler, Die S. Vinzenz-Teppiche im
Berner Münster, in AHVB 13 (1893) 1 ff. (Wiedergabe der Verse S. 6 ff.)

30) Faesi a. a. O. 164 gibt nur Hinweis. Es steht auf dem ersten Blatt des

Rheinauerdruckes, von einer andern Hand als derjenigen Lupuli; vgl.
unten S. 449.

31) Im Rapperswiler Codex.
32) Vgl. Löbbel, Der Stifter des Carthäuserordens, der heilige Bruno aus

Köln, Kirchengeschichtliche Studien V. 1 (1899) 175: „Am 19. Juli 1514

gestattete Leo X. auch die Verehrung Brunos als eines Seligen". —
Vgl. oben über Kartause Thorberg S. 345.



439

10 000-Ritter-Offizium empfahl sich durch die Bedeutung des 21. Juni
als Laupen- und Murtengedenktag dem bernischen Bewusstsein33).

Die bis jetzt textlich bekannten Dichtungen Wölflis finden sich
als handschriftlicher Eintrag in dem alten Druck, der aus der
Benediktinerabtei Rheinau nach Zürich gelangt ist34). Ihr Charakter
ist von weltlicherem Einschlag als bei jenen hagiographisch-hym-
nischen Werken. Abgesehen von der Versfolge zu Ehren der Heiligen

der Armbrusterkapelle, die ihr Gegenstück findet in dem
Epigramm auf die Patrone des Hochaltars im Berner Münster
(Rapperswiler Codex), hält sich Lupulus hier an humanistische Themen
wie Lob und historische Beschreibung der Stadt, Geschenkdedi-
kation zur Versöhnung, Begrüssung im Freundeskreis.

Die 24 Distichen der Urbis Bernensis elegiaca Descriptio greifen
stofflich zurück auf jene Exzerpte aus Justinger, die wir als
„chronica" Lupuli schon erwähnt haben; der Spieltrieb aber fesselt
hier das formale Können des Poeten, gleich wie später teilweise in
den Epigrammata auf Zwingiis Tod, indem die Verse sich zu Chrono-
distichen modeln lassen müssen, die mit ihren Buchstaben — in der
Umdeutung als römische Zahlen — das Datum des historischen
Ereignisses, von dem sie handeln, anzeigen35).

Die äusserlich einschneidendsten Daten seines Lebens waren
jedenfalls 1493/94, als er Schulmeister wurde, 1503, als er das
Kanonikat erwarb und 1524, als er dieses wegen seiner Verehelichung

verlor. Ueber die erste Etappe seines Lebens sind wir sehr

33) Im Rapperswiler Codex.
34) Er enthält: 1. Jo. Fr. Pici Mirandulani, Hymni heroici tres etc. Argen-

torati M. Schürerii, A. 1511. — 2. Commentarii Petri Marsi in Silium
Italicum Venetiis per Baptistam de Jortis, 1483. — Das erste Werk
ist von drei bis vier Händen mit Randglossen versehen worden.

S5) Vgl. Memorandorum quorundam urbis Bernensis elegiaca descriptio
cum Supputatione annorum numerariis litteris inserta, Fäsi, Bibliothek
der Schweiz. Staatskunde, Erdbeschreibung und Litteratur I (1796) 160;

vgl. Stammler 243f. — Zwingliana II (1911) 424 z.B.: HeLVetlae
ZuIngLI DoCtor pastorqVe CeLebrls VnDena oCtobrls passVs In aethra
VoLat, etc. — Eine ähnliche Spielerei a.a.O. 426f.: Epithaphium
Zwinglii per eundem D. Henricum Lupulum, ubi nomen Huldrichus per
singulos casus inflexum est. — Vgl. Stammler 249 f. (vgl. oben Anm. 22).



440

schlecht unterrichtet3a), und, wie die Erörterung über das Todesdatum

gezeigt hat, verhält sich dies ähnlich bei der letzten Lebenszeit

37). Dank des Stiftsmanuals und der auf uns gekommenen
Schriften Lupuli vermögen wir uns dagegen ein Bild zu schaffen
von seiner Tätigkeit und seinem Wesen während der Dauer seines
Kanonikats.

Wir haben schon anderwärts auf die verschiedenen Richtungen
hingewiesen, die sein Wirken innerhalb der Stiftswelt nahm. Auch
die Fehde mit Dekan Löubli hat bereits Erwähnung gefunden38). Sie
hat das ganze weitere Leben Wölflis seit dem Jetzer-Prozess
begleitet. Ihren Ausgangspunkt hatte sie in dem von Löubli angezettelten

Streit über die Jetzerwunder im Predigerkloster. Löubli tat
sich etwas darauf zugut, dass er den Schwindel frühzeitig gemerkt
habe, während Lupulus nicht nur der Sache Glauben geschenkt,
sondern sich auch noch in engere Beziehung zu den Predigermönchen

begeben habe. Der Streit wurde zwar vor Kapitel geschlichtet,
hat aber stets wieder Nahrung gefunden und konnte selbst durch
das besondere Bemühen Wölflis, dem Gegner durch ein Buchgeschenk

zu schmeicheln, das von einer Dedikation in Versform
begleitet war, nicht aus der Welt geschafft werden 39). Als 1523 die
Frage des Propstwechsels zugunsten Nikolaus von Wattenwyls
entschieden worden war, scheint Lupulus auf diesen einen solchen
Einfluss gewonnen zu haben, dass Ludwig Löubli denselben nur
durch die Erwähnung der Leichtgläubigkeit des Gegners im lang
zurückliegenden Jetzer-Prozess zurückdämmen zu können glaubte,
wobei er nach wie vor die Verdächtigung der Ketzerei einfliessen
liess 40). Das war in jenem Momente, wo die Gemüter durch die
Reformationsbewegung in Spannung gebracht worden waren, kein
schlechtes Argument. Als die Entwicklung in Bern nach dem
Schwanken von 1524 und nach den Vorgängen auf der Badener
Disputation von 1526 endgültig auf die Reformation hinführte, verliess

36) Vgl. auch Kap. Schule S. 237; Zwingli und Niklaus Manuel waren u.a.
seine Schüler. In der „Reise nach Jerusalem" erzählt er (S. 101) mit
Genugtuung, wie er in Unteritalien Baschi Schmid von Willisau
angetroffen, der sich sofort als sein ehemaliger Schüler bekannt habe.

37) Vgl. ausser Stammler: Dübi, Cosmas Alder, Njbl.lit.Ges. Bern 1930,

Kap. II.
38) Vgl. oben S. 387, 393, 400. — vgl. Stammler 162 ff. und 239 ff. — Ferner

AHVB 31 (1932) 288.

39) Vgl. Fäsi 164f.; vgl. unten S. 454.

40) Vgl. Stammler 164 f.



441

Löubli Bern und wurde Propst in Solothurn, wodurch der Streit
zwischen ihm und Wölfli, welcher Wiederherstellung seiner Ehre
verlangte, in die Korrespondenz der Städte Solothurn und Bern
überging41).

War so das Verhältnis Wölflis zum Stift durch die Person des
Dekans stark belastet, so hat doch anderseits der Humanist eine
Reihe von Ansatzpunkten gefunden, an denen er sein Können als
Sänger, Prediger, Dolmetscher, Kunstexperte und Sprachkundiger
auswirken lassen konnte. Er war 1504 nach dem ersten Weggang
von Franz Kolb zum cantor cottidianus ernannt worden, und
dirigierte als solcher während anderthalb Jahren die Sängerei42). Wie
Dübi neuerdings in der Biographie Cosmas Alders gezeigt hat, war
die Beziehung Wölflis zur Musik keine zufällige. Noch seine Epi-
grammata auf Zwingiis Tod sind offenbar als musikalisch
komponierbare Texte verfasst worden. Genaues wissen wir allerdings
über Wölflis Musikalität nicht. Das Kapitel, das ihn zum Sänger
gemacht hatte, mochte seine Qualifikation auch nur in seinem
Schulmeisterruhm gesehen haben, da mit der Sängerei der Unterricht
und die Kontrolle in der Stiftsschule verbunden war43).

Ueber Wölflis Tätigkeit als Prediger haben wir bereits im
Zusammenhange der Stiftspredigt gehandelt. Er weihte sich dieser
Tätigkeit vor allem, seitdem Thomas Wyttenbach das Kustodenamt
inne hatte. Wenn auch darin und aus Stiftsmanualstellen eine
gewisse Rivalität zu Wyttenbach erkannt werden könnte, so ist doch
sowohl durch das Begrüssungsgedicht, welches Lupulus dem
neugewählten Kustos gewidmet hat44), wie auch durch das öftere
Auftreten beider in gemeinsamen Kommissionen genugsam bewiesen,
dass es sich eher um eine im humanistischen Zirkel durchaus
gegebene sportlich-literarische Messung der Kräfte handelte als um
einen ernsthaften Rangstreit.

Wölflis Predigtkunst hat nur anlässlich eines besondern
Auftretens Erwähnung in einer Quelle ausserhalb des Stiftsmanuals
gefunden45). In Niklaus Manuels Spiel vom Papst und seiner

41) Vgl. St+T 386, 556, 652, 709, 1043, 1850.

42) Vgl. Qeering 17.

43) Vgl. Neujahrsbl. lit. Ges. Bern 1930, 21 ff. — Vgl. Geering 12 ff. — Eine
musikaesthetische Aeusserung Wölflis aus Officium S. Vincentii (1517)
S. VIII: „Dantur ergo laudes deo altissimo: et resonante organo vocis
angelice modulata suavitas procul diffunditur".

44) Vgl. Faesi 164 ff.
45) Anshelm spricht einmal vom „predicant Wölfle", A. III. 126, 29.



442

Priesterschaft (die Totenfresser) erzählt der Bauer Nickli Zettmist,
er sei nach Bern gegangen, um sich des Papstes Ablass zu
verschaffen; da habe er einen alten Mönch sitzen sehen, und zu seiner
Seite sei ein feiner wohlgelehrter Mann gestanden. Meister „Heini
Wölfli" ist er genannt. „Ich halt in für ein geschickten gesellen; /

der fieng an, dem münch min sach ze erzellen". Und der Bauer
führt aus, wie er nun den Ablasskrämer um Ablass für sein armes
sündiges Leben gebeten habe. Sein Partner, Bauer Rüfli Pflege!,
antwortet eifrig: „Ja, ich han si warlich wol gesehen, / sie pred-
getend beid, dieselben zween. / Ich sach, dass der graw mönch uf
dem altar sass / und meister Heinrich Wölfli neben im was; / und
was der münch redt in latin, / das kond meister Heinrich so fin / in
tutsch dartün, so glat und lieplich sagen, / grad als wettind sie beid
den küntzen jagen"46). Es handelt sich um das Auftreten Wölflis
als Dolmetscher Sansons im Jahr 151847).

Auf seiner Durchreise in Mailand sprach er 1520 bei Sanson vor
und erhielt von ihm die Erlaubnis, seine Wallfahrt durchzuführen48).
(Möglicherweise stand dies, sowie das Geschäft, von dem Wölfli
anlässlich seines Romaufenthalts spricht49), im Zusammenhang mit
einer 1518 beim Ablassverkauf übernommenen Sühne- oder
Busspflicht.) Das Predigerinteresse Wölflis kommt im übrigen auch in
seinem Reisebericht zum Ausdruck. So resümiert er lobend die
väterliche Willkommensansprache des Guardians von Berg Sion,
oder preist die „schöne und herrliche red", die der Priester zu
Jerusalem nach der Messe an die Pilger hielt. „Wenig han ich
gsen, denen es nit d'ougen übertriben, dann allein denen nit, so sin
sprach nit verstundend". Heftig kritisiert er dagegen den „wol-
beschwätzten" jungen Prediger Pimpinella, der in Rom vor Papst
und Kardinälen „eine lange latinische red" vortrug, die von Lob
für Leo X. triefte. „Also understand söliche Schmeichler die gantze
wält z'breden, das jedermann disen iren götzen anbätte" 50).

Als wichtigste Tätigkeit empfand Wölfli selber wohl seine Arbeit
für die Kultreform im Münster. Dass sich dieselbe seit den Jahren
1511/12 unter seiner besondern Assistenz abspielte, haben wir im

46) Vgl. Niki. Manuel, Werke, hg. Bächtold (1878) 73 ff.
47) Im StM findet sich nichts darüber. Vgl. Anshelm IV. 259ff.; und De

Quervain 29/30.
48) „Reise nach Jerusalem" hg. Blösch (1929) 15.

49) a. a. O. 105 „min sach, von deren wägen ich darkhon was".
50) a. a. O. 42, 47/48, 107.



443

allgemeinen schon dargetan51). Auch von Stammler ist all dies
schon hervorgehoben worden; man kann Stammler nur den Vorwurf
machen, dass er nicht erkennen lässt, was doch aus den
Stiftsmanualeinträgen deutlich genug hervorgeht, in welchem fast
ausschliesslichen Masse gerade Lupulus der Initiant und der ständige
geistliche Arbiter elegantiarum gewesen ist52). Es blieb nicht bei
jenen erwähnten Aufträgen zur Kürzung der Weihnachtslektionen 53),

zur Niederschrift des Lektionars auf Pergament54), zur Verfassung
eines Direktoriums zwecks Regelung des Chorgebetes (letzteres
gemeinsam mit Kustos Dübi, Martin Läderach, Bartholomäus
Frank)55), zur Abschrift des Homiliars56), wodurch die Schreibkultur

Wölflis fast ununterbrochen dem Dienst im Stifte nutzbar
gemacht wurde, sondern es kam sogar zur Einführung eines besondern

St. Vinzenz-Offiziums im Jahre 1517, dessen Ausarbeitung
Lupulus übertragen worden war und dessen Vorbereitung sich seit
dem Anfang des Jahres 1515 in den Stiftsmanualen verfolgen lässt.

Am 10. Januar 1515 wurde Lupulus die Erlaubnis erteilt, zum
Vinzenzfest nach Besancon zu fahren, „damitt und er mög eigen-
lichen erfaren mög [!] wie doch festum Vincentii daselbtz gehallten
werd" 57). Am 18. April wird ihm aufgetragen, mit dem Vikar von
Lausanne zu reden, in welcher Form das Fest von Translatio
Vincentii abgehalten werden soll, „besunder de secundis vesperis"58).
Im Jahr zuvor hatte man am 20. September die Translation des

Münsterpatrons auf Samstag, den 23. September morgens festgesetzt

59). Vielleicht hatte man damals schon den Vätern zu Torberg
den Auftrag für die Abschrift und für das Binden der „Historia

51) Vgl. Kap. über Chorherrenstift S. 411.

52) Vgl. Stammler 110f.; vgl. auch Wölflis Interesse für Zeremonien in
seiner „Reise nach Jerusalem" hg. Blösch (1929) SS. 18 (Auffahrtsprozession

in Venedig), 22 (s. Marco) 48 (Prozessionsordnung in
Jerusalem) 120 (Regen-Prozession in Südfrankreich) 126 (Ordination der

Ritter v. hlg. Grabe). — Betr. Venedig ähnlich die Vergleiche Peter
Füsslis mit Zürcher Verhältnissen vgl. dessen Reisebeschreibung v. 1523

in Zürcher Taschenbuch 1884, 148 f.
53) StM IV. 67; 17. Dez. 1511.

*4) StM IV. 63; G.K. 29. Nov. 1511.

55) StM IV. G.K. 23. Aug, 1513. — StM V. 61; G.K. 23. Aug. 1514.

56) StM IV. 168; Q.K. 27. Aug. 1513.

57) StM V. 90.

58) StM V. 103.

59) StM V. 70.



444

sancti Vincentii" gegeben, dessen Ausführung dann am 29. November

1515 mit dem Geschenk von vier Gulden belohnt wurde 60).

Der Druckauftrag für das Vinzenz-Offizium ergeht an Lupulus
am 19. November 151661). Im Mai 1517 beendigt Adam Petri in
Basel den Druck. Doch kommt das Büchlein erst Ende November
zur endgültigen Ausgabe, weil noch ein Anhang zu publizieren ist.
Am 23. August beschloss nämlich das Generalkapitel, den Indult,
der vom neuen Lausanner Bischof Sebastian von Montfaucon
erworben werden sollte, nebst einigen hagiographischen Beigaben dem
bereits gedruckten Offizium beizufügen62). Meister Heinrich wurde
mit den Korrekturaufgaben betraut63). Der Manualeintrag vom
28. August 1517 — „Herr Lupulus und Theodericus (Hübschi) sollend
officium s. Vincentii behalten und darumb capitulo rechnung geben
und ist angeschlagen 1 büchli 2 betzen" 64) — lässt darauf schliessen,
dass die fertig gedruckten Exemplare von Adam Petri bereits nach
Bern geschafft worden waren, und dass das Supplement im
November nachgeliefert wurde, worauf dann die beiden Teile
zusammengebunden wurden. Lupulus und Dietrich Hübschi erscheinen
als Verleger.

Lupulus hat Ende 1517 auch die Predigtstellvertretung für Thomas

Wyttenbach inne gehabt65). So vermochte er dem „athleta dei"
Vinzenz nicht nur auf dem Wege über Gebet und Gesang, sondern
auch mit dem Wort den Zugang zum bernischen Gemüt zu öffnen.

Sein Einsatz für diesen Heiligen war wirklich gross. Im Jahre
1515 waren die schönen Gobelins entstanden, die Lupulus dem Stift
zum Geschenk machte. Sie erzählen in 18 Bildern den Leidensgang
des Vinzenz von Saragossa. Ein lateinisches Hexameterpaar krönt
jedes einzelne Bild. Dem untern Bildrand entlang stehen deutsche
jambische Dreizeiler, freie Uebersetzungen der lateinischen
Hexameter. Die Teppiche waren als Rückendecken für das Chorgestühl
im Münster bestimmt. Lupulus nahm mit dieser Stiftung eine grosse
finanzielle Last auf sich 66).

60) StM V. 142; Q.K.; vgl. oben S. 333 f.

61) StM V. 203: „m.h. haben meister Heinrich bevolchen lassen trucken
horas sancti Vincentii uff hundert".

62) Vgl. Besson, l'eglise et l'imprimerie I (1937) 344 ff., 348 betr. Lupulus.
63) StM V. 249; G.K. 23. Aug. 1517. 64) StM V. 253; G.K.
65) Vgl. Kap. über Chorherrenstift betr. Stiftspredigt S. 406.
66) Ueber die Teppiche vgl. Stammler in AHVB 13 (1893) 1 ff. — Ueber

Vinzenzkult in der Schweiz vgl. Schreiber, Deutschland und Spanien



445

Nach all dem stellt sich die Doppelfrage, inwiefern Wölflis
intensive Beschäftigung mit den kultischen Fragen aus Frömmigkeit
oder aus Formfreude hervorgehe, und wie seine Formbegabung
überhaupt mit den Aeusserungen seiner Frömmigkeit in Beziehung zu
setzen sei.

Um die Charakterisierung der Frömmigkeit Heinrich Wölflis
haben wir uns schon früher bemüht, als es um seine Stellungnahme
zum Jetzer-Prozess ging 67). Es wurde dort schon hervorgehoben,
dass seine Frömmigkeit einen ethischen Einschlag aufweist, der ihn
geistesgeschichtlich etwa auf die gleiche Stufe stellt wie die Elsässer
Humanisten. Diese Anschauung wurde insbesondere aus der Vita
Nicolai gewonnen. Hier möchten wir das Bild noch etwas bereichern.

Das intensivste Zeugnis für Wölflis Glauben ist wohl die
Commendatio, die am Schluss des Zehntausend-Ritter-Offiziums
erscheint68). In diesem kurzen Gedicht fleht der Dichter die seligen
Dulder an, dass sie ihm und allen Gläubigen die Führer zur
Frömmigkeit, zur Ueberwindung aller weltlichen Versuchungen werden
möchten, und gleichzeitig hofft er teilhaftig zu werden des Glückes,
das sie sich durch ihr Martyrium erwirkt haben. „Und dass am
Ende frei von diesem wüsten Kerker der Geist empor zu euch, in
Himmelshöhe, steige, beseligt und in reinerem Gewand erstrahlend"

69). Da ist die Spiritualisierung der Nachfolge-Religiosität in
Beziehung mit dem Heiligenglauben deutlich zu erkennen.

Die Commendatio stammt, wie wir annehmen, aus der Zeit
zwischen 1510 und 1520. Gegenüber den in der Vita Nicolai geäusserten

Anschauungen von 1501 ist nur insofern eine Verschiebung
zu erkennen, als der nüchternen Wunderdidaktik nun ein deutlich
spürbares mystisches Vereinigungsstreben sich beigesellt. Aus der
Beschäftigung mit Vinzenz und mit den Zehntausend Rittern und
aus dem Gedicht über Nikolaus tritt immer wieder bestimmend hervor,

dass der Dichter das Leiden und die Kraft des Duldens im

(1936) 23 ff. — Vgl. Wölfli, Reise nach Jerusalem 34/35: St. Vinzenz
rettet Kandia vor Hungersnot. — Vgl. Lehmann, Schweiz im Spiegel der
Jahrhunderte (1937) 177: Relief in rotem Sandstein mit Darstellungen
aus der Legende des hlg. Vincentius. 11. Jhh. — Münster Basel (Photo).

67) AHVB 31 (1932) 266 f. und 288.
68) In Rapperswiler Codex (nach Abschrift von P. A. Wagner).
69) „Ut hoc solutus carcere sordido

tandem beatus scandere Spiritus
ad vos queat culmen polorum
candidiore stola refulgens" Schluss der Commendatio).



446

Martyrium der Heiligen mit den stärksten Farben und Vorstellungen
zu vergegenwärtigen bestrebt ist. Darin wirkt die Idee der Imitatio.
Es ist aber eigentümlich, dass nicht Jesus Christus, sondern die
Heiligen dem Dichter als Vorbilder erscheinen. In diesem
Sichhingeben an Vorbildsgestalten verschiedenster Art und Zahl ist
gleichzeitig die Distanz angegeben, welche Lupulus von der humanistischen

Frömmigkeit erasmischer Prägung trennt.

Dies letztere ist von Bedeutung, wenn man bedenkt, dass 1518

Lupulus von Beatus Rhenanus unter die Zugehörigen zum Pazifistenkreis

gerechnet wurde, der sich um die Zentren Basel und Zürich
gebildet hatte, und in welchem Erasmus, in zweiter Linie Zwingli,
die Führung inne hatten70). Die „Reise nach Jerusalem" erlaubt es, das
Nachwirken der von Erasmus ausgestrahlten Kraft der Toleranzidee
festzustellen. Lupulus verhält sich auf seiner Reise nach Jerusalem
wie ein richtiger Erasmianer, wenn er den Griechisch-Orthodoxen
und den Mohammedanern mit einer Unvoreingenommenheit
entgegentritt, die in vornehmem Gegensatz steht zu der vom Dogma
abgeleiteten Verachtung und Ablehnung, die er etwa bei den
Predigermönchen antrifft71).

Die Beschreibung der Reise von 1520/1521 ist das persönlichste
Dokument Heinrich Wölflis. Sie liegt leider nur in der deutschen
Uebersetzung von 1582 vor; sie muss kurz nach der Rückkehr in
lateinischer Sprache abgefasst worden sein. Johannes Haller, der
Sohn des berühmten Dekans, unternahm die Uebersetzung, um das
Büchlein, das ihn „je länger je schöner, lustiger, wäsenlicher und
kunstrycher bedunckt", auch andern Freunden zugänglich zu
machen, „die jener Sprach nit verstand tragen"72).

Zu der philologischen Frage der Uebersetzungstreue tritt hier
noch eine weitere Unsicherheit. Sie berührt Wölflis Verhältnis zur
Reformation. Er begibt sich auf die Jerusalemfahrt um der Erfüllung
einer lange gehegten frommen Sehnsucht willen73). In der Einleitung

lehnt er aber den Gedanken der Wallfahrt ab: es wäre besser

gewesen, er hätte das Geld für die Armen gebraucht74). Hier erhebt

70) Beatus Rhenanus Briefwechsel (1886) 124/5: BRh. an Joh. Jakob Zur-
gilgen; Basel, 9. Dez. 1518.

71) Reise nach Jerusalem, hg. Blösch (1929) 37, 63.

7S) a. a. O. 7/8.
73) a.a.O. 12 (mehr als 20jähriger „gottseliger Eifer").
74) a.a.O. 11/12 und Schluss 125.



447

sich unseres Erachtens die Frage einer Interpolation von Seiten des
Uebersetzers. Doch ist darüber nichts auszumachen.

Will man die Möglichkeit der Einschübe und Umfärbungen durch
den Uebersetzer auf sich beruhen lassen, musste man annehmen,
dass die Wallfahrt selber die Wandlung in den Anschauungen
Lupuli hervorgerufen habe. Stammler hat schon darauf hingewiesen,
dass Lupulus in der Behandlung der kirchlichen Einrichtungen und
Personen, denen er auf der Reise begegnet, einen kräftigen
antirömischen Affekt an den Tag legt, dass aber andererseits das
Interesse des Wallfahrers für kultisches und für klösterliches Wesen
noch gänzlich wach und von der reformierten Kritik unberührt
erscheint 75). Muss vielleicht Rom selber und der Anschauungsunterricht,

den es dem Wanderer bot, für die Abwendung haftbar
gemacht werden? „Ich fieng glich an mercken, das ich in den rechten
Ehgraben unnd grundsuppen aller lästeren khon was unnd das man
nienen unverschampter unnd ungestraafft sündige dann zu Rom.
Welches auch iren ettlich öffentlich zügetend" 76).

Lupulus kam in Rom in engen Kontakt mit der Schweizergarde.
Der Hauptmann Kaspar Röust von Zürich, ein Mann mit humanistischer

Bildung, lud ihn zum Essen. Die Schweizergardisten selber
brachen das Fastengebot, und Lupulus empfand dies im Hinblick auf
die römische Tyrannei und den römischen Mutwillen nicht mehr als
Sünde77). Der Beichtvater, „welcher fürwar ein gleerter und frommer

man was", zeigte sogar Verständnis für Wölflis Schmerz über
die „Papistische Tyranny" 78). — So spricht vieles für die Annahme,
dass die Erfahrungen der Reise entscheidend waren. In den Augen
des Humanisten brach die Autorität Roms in sich zusammen.
Dadurch wurde der Weg frei für reformatorische Kritik. Es fällt auf,
dass er das Engelwunder von Loretto in der Form des Vorbehalts
wiedergibt, nachdem er die Wunder von heiligen Stätten, die er vor
dem Aufenthalt in Rom besuchte, gläubig erzählt hatte79).

Lupulus kehrte am 3. Mai 1521 nach Bern zurück80). Am 5. Mai
schlössen die Eidgenossen, ausser dem Zürich Zwingiis, das
Soldbündnis mit Frankreich; am 8. Mai wurde das Wormser Edikt erlas-

75) Stammler 234 ff. (Wölflin und die Ref.).
76) Reise nach Jerusalem 106.

77) a.a.O. 105—107; vgl. Durrer, die Schweizergarde in Rom und die
Schweizer in päpstlichen Diensten I (1927) 209 f. (über K. Röust).

78) Reise nach Jerusalem 108.

79) a.a.O. 112.

8») a.a.O. 124f.



448

sen. Freilich dauert es nun mehr als ein Jahr, bis der Name Wölflis
in Zusammenhang mit der reformierten Berner Partei laut wird.
Dies geschieht im Brief Berchtold Hallers an Zwingli vom 8. Juli
152281).

Das Generalkapitel des Vinzenzen-Stifts wollte am 23. August
1522 Lupulus mit der Abfassung einer Zeremonialordonnanz für den

Subkustos betrauen. Es erhielt eine Absage: „Meister Heinrich hat
es nit wollen thün "; bis 1519 war er stets der gegebene Mann
für solche Aufträge gewesen82). Ob grundsätzliche Opposition hinter

diesem Verhalten stand, ist jedoch nicht ersichtlich. Jedenfalls
liess er sich 1523 noch in die Dignität des Cantors einführen, wenngleich

unter Verweigerung des Eides auf den Bischof von
Lausanne 83). Diesen hatte er 1521 auf der Rückkehr von der Jerusalemreise

besucht, dabei aber das Pferd ausgeschlagen, das er ihm für
die Weiterreise nach Bern angeboten84).

Sicher ist, dass eine vom kritischen Sittenurteil aus eingeleitete
Zuwendung zur reformierten Sache zum Gesamtbilde passt, das man
sich von Lupulus machen muss. Rechtfertigungslehre und Bibli-
zismus kommen als entscheidende Antriebe nicht ins Spiel. Die
einzige direkte Aeusserung, die wir vom endgültig reformiertgläubigen
Lupulus haben, ist die Reihe der fünf Epigrammata auf Zwingiis
Tod von 1531. Sie gipfeln in Verherrlichungen des Bewährungstodes
des Helden, der dem Dichter schlechthin als Kämpfer für das wahre
Christentum in Helvetien gilt, und enthalten im Wesentlichen keine
dogmatische Note. Durch ihren klassizistischen Tenor, durch das
Lob auf Zwingiis Trilinguität, durch das Trostschöpfen aus der
Gewissheit unsterblichen Ruhmes, durch ihre Gleichsetzung von Olymp
und Himmel beweisen diese Gedichte vielmehr, dass Lupulus seinen
Humanismus über die Schwelle der Reformation hinübergerettet
hat85).

* * *

Bedeuteten Humanismus und Reformation ein echtes Ineinander
für Lupulus, oder nur ein Nebeneinander? Es ist die Frage Melanch-
thons und aller Humanisten, selbst Zwingiis, die sich früher oder
später der Reformation verschrieben. Humanismus als Formkultur

81) ZW VII. 214 (S. 532 ff.).
82) StM VII. 24; G.K. 23. Aug. 1522.

83) Vgl. Stammler 164; St+T 261.
84) Reise nach Jerusalem 124.

85) Vgl. Zwingliana II (1911) 424 ff. — Vgl. oben Anm. 22.



449

ist dem echten Reformationsjünger nur als Dienstleistung im
Erfassen und Mitteilen des Offenbarungsgehalts der Bibel denkbar.
Der Weg, den ein Erasmus mied86). Wie oft aber lassen sich
geheime Tendenzen zur Verselbständigung humanistischer Postu-
late innerhalb der Reformation bemerken!87) So gehen auch bei
Lupulus Kirchliches und Klassizistisches Hand in Hand, ohne dass

man ihr Verhältnis ein für alle mal bestimmen könnte. Es lebt darin
eine Spannung zwischen Frömmigkeit und Formwille weiter, die
schon das Mittelalter in seinen asketisch gerichteten Autoren
herausgestellt hatte. Man denke etwa an das Misstrauen in den Artes
praedicandi gegen die „phalera poetarum"88). So finden wir den
Ausdruck jener Spannung denn auch schon beim frühen Lupulus.

In der Vorrede zum Leben des Bruder Klaus und dem
dazugehörigen Brief an Matthaeus Schiner schon hat er seine Ungeübt-
heit im Formalen betont und gleichzeitig mit Bewusstsein auf die
polierte Form zugunsten des wahren Ausdrucks verzichtet89). Dies
Letztere deckt sich mit den Beteuerungen, die jeder mittelalterlichen
Heiligen-Vita voraufgeschickt wurden90). Aber auch später, im
Gedicht über die Totenfeier für den heiligen Bruno (dessen
Entstehung wohl in Zusammenhang zu bringen ist mit der 1514 erfolgten
Erhöhung des ersten Kartäusers in den Rang eines soviel wie
Heiligen), hat der Dichter mit aller Energie die Notwendigkeit der
glatten Form abgestritten91).

Demgegenüber verraten alle seine Dichtungen ein starkes
Interesse an der klassischen Form. Am eindrücklichsten ist diese
Formfreude zu belegen mit dem alkäischen Strophenmass, das durch

86) Vgl. Joachimsen, in Dte. Vjschr. VIII (1930) 468 ff.; Huizinga, Erasmus
(1936) 166 f.

87) Vgl. z. B. Zwingiis Praefatio und Epistel zur Pindarausgabe von 1526,

ZW IV. (Einleitung von W. Köhler) 863 ff.
88) Vgl. oben Kap. über Romfahrtpredigten des Joh. Heynlin von Stein

S. 284 f. (und Anm. 10 und 11).
89) Durrer, Bruder Klaus I (1917) 524 ff., 554.
90) Vgl. Stählin, Hum. u. Ref. im bürgerlichen Raum, Untersuchung der

biograph. Schriften des Joachim Camerarius, SchrVerRefg. 159 (1936) 14.

91) „Abscedat criticus nimis severus / Et limam jaciat politiorem. / Qui
ronchum solitus gravem movere, / Fastidit faciles lenesque versus, / Seu

qui non oleant Maronianum / Nasonis venerem aut lyram Catulli. / Non
lenocinium pecticine / Fastus et phalerata verba, lector, / Solis delitie
auribus iocunde, / Sunt hie. Est humilis piusque sermo / Et qualis
deeuit vi ros pudicos " (etc.). Vgl. oben Anm. 30.

29



450

alle sieben Hymnen des Zehntausend-Ritter-Offiziums festgehalten
wird. Auch die Antiphonen sind dort durch die Anwendung des

grossen Sapphicus, alkäischer Neunsilber und ähnlicher klassischer
Versarten ausgezeichnet92). Man blickt in den Zwiespalt, der den

geistlichen Humanisten gefangen halten mochte. Das Buch aus
Rheinau, in welches Lupulus seine Dichtungen weltlicher Haltung
von 1514/15 geschrieben hat, enthält an erster Stelle die Hymnen des

jüngeren Pico93). Das ist ein charakteristisches Zusammentreffen:
denn dieser Giovanni Francesco Pico ist unter allen italienischen
Humanisten der Zeit fast der einzige, der den Kampf Savonarolas
gegen den weltlichen Tand und für die totale Vergeistlichung des
Denkens auch als Dichter weiterzuführen versucht94). Beatus
Rhenanus hatte diese Hymnen Picos um 1509 dem in Bern wirkenden
Schulmeister Fullonius angepriesen95).

Doch ginge man fehl, wollte man nun schlechthin eine „Dichtkunst

mit schlechtem Gewissen" vermuten. Gewohnheitsform, wie
es für Lupulus der Umgang mit dem Klassischen in Sprache und
Forschungsrichtung bedeutete, vermag doch leichter Bündnisse mit
heterogener Anschauungsweise einzugehen, als die vermittelte
Gegenüberstellung der Prinzipien erwarten liesse. Die Einheit von
Temperament, Lebensstil, Persönlichkeit, wie sie in der „Reise nach
Jerusalem" zum Ausdruck kommt, erweist die Verkittung der
Bruchstellen.

Der Reisebericht zeigt uns den passionierten Klassizisten in
einem mit dem frommen Pilger, dem ästhetischen Geniesser, dem
kritischen Beobachter. Mit Eifer sammelt, übersetzt und vergleicht
Lupulus Inschriften und Epitaphien. „Und das han ich uferzeichnet,
lieber läser, das du sähist, das die von Padua (S. Justina) in den
Sachen nitt übereinstimmen mitt denen von Trier" °6). Dabei finden
zeitgenössische „Wortzeichen" gleichermassen sein Interesse wie
alte: so etwa die Epitaphien auf Peter Falck (1519 auf Jerusalemreise

gestorben und in Rhodos begraben) und Melchior Zurgilgen97).

92) Vgl. oben Anm. 24 und S. 436/7.
93) Vgl. oben Anm. 34.
94) Vgl. Ellinger, Gesch. der neulatein. Lit. Deutschlands im sechzehnten

Jht. I (1929) 180 f.
95) Vgl. oben Kap. Kanzlei und Schule S. 249.
96) Reise nach Jerusalem 23; vgl. 14/15 Como (Plinius), 17 Ferrara (S.

Georg), 19 Venedig: „Lat. carmina, deren der fürnempsten ich ab-
gschriben", 20 S. Marco, 96 Otranto (betr. Türkeneinfall).

97) a. a. O. 15, 39. — Ueber Falck vgl. Wagner, Peter Falcks Bibl.



451

Er ist enttäuscht, dass in Jaffa „der alten antiquiteten nit mer dann
allein zwen thürn" zu finden, und stellt unmutig fest, dass Salamina
auf Cypern, „vorzyten die schöne statt", jetz kaum mehr
„Wortzeichen" aufweise, wogegen Famagusta seinen Beifall findet, weil
es reich an solchen sei98). Mit Baedeker-Gewissenhaftigkeit eilt er
in Jerusalem von Stätte zu Stätte der heiligen Geschichte und
empfindet es schwer, dass da, wo früher alles von Tempelbauten
glänzte, nur noch Steinhaufen und das Gespött der Sarazenen
anzutreffen sind99).

Er reist nicht ins Blaue, sondern hat sich durch „vil bschribungen
gleerter lüthen" auf das Heilige Land vorbereitet 10°). Diejenige von
Bernhard von Breitenbach — der meistgelesene unter den deutschen
Wallfahrtsberichten jener Zeit101) — erhält von Lupulus das Zeugnis,
dass ihre Schilderung der Kirche zu Bethlehem „warhafftig" sei102).

Im übrigen behält dieser sich sein selbständiges Beobachten vor.
„Ich mälden allein was ich erfaren". Die Mär, „so ettlich
lassend usgan", dass die Christen nicht zu Fuss von Jaffa nach
Jerusalem ziehen dürften, weil die Sarazenen sie nicht für würdig
hielten, dass sie den Fuss auf den Boden des heiligen Landes setzten,
weist er mit geschickter Erläuterung der Verhältnisse im Fremdenverkehr

zurück 103). Gelegentlich misst er Gehörtes und Geschautes
an den Angaben der Bibel, vor allem der Apostelgeschichte. Doch
reichen die Zitate nicht aus, um ein Urteil über den Grad seiner
Bibelkenntnisse zu erlauben 104). Dagegen erweckt die Erinnerung
an die Zerstörung Jaffas durch Vespasian mit der Berufung auf die
weitläufige Erzählung im dritten Buch des Hegesipp den Eindruck,
dass Lupulus das zitierte Werk selber kannte 105).

In sein ungezwungenes Erzählen fliesst schliesslich viel Naturgefühl

und Sinn für aesthetische Werte der Landschaft. „Es was
schon wie imm früling daselbs. Die mandelböum blüyten, die räben
truckten herfür und die säyt waren schon hüpsch"106). Wenn ihm

98) a. a. O. 43, 66.

99) a. a. O. 49/51.
10°) a.a.O. 11, 60.

ioi) vgl. M. Sommerfeld, die Reisebeschreibgn. d. dtn. Jerusalempilger im
ausgehenden MA, Dte.Vjschr.f.Lit.wiss. II (1924) 816 ff. — Ob Lupulus
das Pilgerbuch Hans von Qrubens kannte, ist nicht festzustellen. Vgl.
AHVB 14 (1896) 97 ff.

102) Reise nach Jerusalem 57.
103) a. a. O. 43/44. 10S) a. a. O. 43.
104) a. a. O. 41, 51, 55, 57, 60. 106) a. a. O. 97.



452

auch noch die feinere Differenzierung fehlt — in den meisten Fällen
erschöpft sich seine Ausdruckskraft im Worte „schön" — so ist die
Tatsache allein schon bemerkenswert, dass er für den Reiz der
Städte und Schlösser in Oberitalien, für die „wunderbarliche glägne"
Venedigs, für die schöne Aussicht auf das Meer beim Zug von
Otranto nach Bari empfänglich ist107). Denn der Naturgenuss
ist eine Entdeckung der Renaissance. Lupulus erwahrt dies Empfinden,

wenn er die schöne Aussicht von seinem Logis in Jerusalem
preist und dabei ohne Seitenblick auf Symbolik schildert, wie die
Sonne über dem Oelberg aufging und stracks in seine Kammer
schien 108). Lediglich den gewaltigen Stürmen, denen das Pilgerschiff
ausgesetzt war, konnte er nichts abgewinnen. Die Angst war zu
gross. „Fielend all nider uff ire knüw, stracktend ire hend gen
himmel unnd hieltend starck und styff an im gebätt". „Vil der bil-
geren haftend khein hoffnung meh, das si entrünnen möchtend,
fiengen an zu bichten, unnd ire Seelen dem Herren befälen. Under
welchen fürwar ich auch nitt der letst was". Doch fasste das Auge
des Frommen stets noch die äussern Vorgänge, und im Bericht
wirkte sich dies rückschauend in voller Anschaulichkeit der Erzählung

aus 109).

Bei einem jener Stürme kam ihm sein Vinzenz „gar zschanden".
Vermutlich war dies ein Exemplar seines Vinzenzoffiziums110). Denn
Lupulus reiste als gelehrter Mann von Welt in Begleitung von
Büchern. „Ich bleib im schiff und lasz in minen bücheren" U1). Dies
Bücherlesen hat man mit dem Gebet im Sturm und mit all den
genannten Motiven zusammenzudenken, um den Reisestil des Lupulus
im Ganzen zu begreifen. Wenn er auch auf schlichtem Fusse reiste,
war es doch ein selbständiges Reisen, angeregt und begleitet von
Kritik, Natursinn, persönlichen Interessen.

107) a. a. O. 15 „die köstlichen schönen büw" der Certosa, 16/17 Städte und

Schlösser; in Ferrara „erstunitend wir ob der Schöne derselben und
ob den herrlichen grossen büwen", 18 Venedig, 23 „Verwunderung" über
Aussicht vom Turm in Padua, 56 Kirche zu Bethlehem, 97 Meeraussicht,

98 Bari, 114 Parma.
108) a. a. 0. 47.

109) Vgl. a. a. O. 72 und 87/9 Sturmbeschreibungen.
110) a. a. O. 72. — Vgl. oben S. 444.

m) a. a. O. 77. — Er interessiert sich auch für die Landkarte des Schiffs¬
kapitäns: a.a.O. 40 „als wir die landtafelen flysziger bsichtigtend, zeigt
si unns den wäg uff die rechte Hand".



458

Besonders seine Wanderung durch Italien und Südfrankreich
wurde erhellt von Begegnungen mit „Gelehrten", weltlichen und
geistlichen. Er hatte schon auf dem Hinweg die Universität Pavia
aufgesucht und in Gemeinschaft mit Ulrich Garmiswil eine Lektion
des Artistenlektors Johannes Quintianus von Brescia (mit dem
Beinamen Stoa) angehört. Auf dem Rückweg hielt er in Bologna —
allerdings vergeblich — Ausschau nach Schweizer Studenten112).
So suchte er auch den Diplomaten Lupus Clarelius in Spoleto zu
treffen, der ihm um 1515 mit eigener Hand ein Huldigungsepigramm
in sein Gedichtmanuskript gesetzt hatte. Er traf ihn nicht zu Hause,
unterhielt sich aber mit seinem jungen und begabten Sohne. Dessen
Latein- und Griechischkenntnisse wurden dem an härtern Schülerstoff

gewöhnten Berner Magister zum Erlebnis 113). Darüber hinaus
macht Lupulus eine ganze Anzahl weiterer persönlicher Beziehungen
namhaft, die sich auf dieser Reise bildeten oder festigten114).

Wohl die bedeutendste war diejenige mit dem Bischof von
Grasse, Fürst von Monaco, Augustin Grimaldi. Dieser hatte auch
eine Jerusalemfahrt hinter sich. Das gab den ersten Gesprächsstoff
ab, als Lupulus bei ihm vorsprach, um sich die Zulassung zum
Kloster auf der Insel Lerins auszubitten. Aber Grimaldi war überdies

wie Lupulus gleichzeitig für Fragen des Humanismus wie des
Reform-Mönchtums eingenommen. Lerins war durch ihn, den abbe
commendataire, zwischen 1507 und 1516 an die Monte-Cassinische
Reform angeschlossen worden. Die strenge Abschliessung und die
grossgestalteten Osterfeierlichkeiten in diesem Kloster machten
denn auch auf Lupulus ebenso starken Eindruck, wie die durch
Grimaldis Empfehlung gesteigerte Gastfreundlichkeit der Mönche115).

Man sieht sich in diesem Zusammenhang erinnert an die frühe
Beziehung des Lupulus zu Matthaeus Schiner, die 1501 zur Widmung

112) a.a.O. 15, 114.

113) a.a.O. 110; das Gedicht bei Fäsi 563; vgl. Stammler 242f. — Ueber
Lupus Clarelius war nichts zu eruieren. In E. Absch. figuriert er nicht
unter den Boten. Bei Fäsi a. a. O. heisst er Clarelius Lupus.

U4) „Reise nach Jerusalem" passim; vgl. u.a. oben Anm. 77.

U5) a.a.O. 118 f.; Vgl. G. Doublet, Augustin Grimaldi, eveque de Qrasse,
abbe commendataire de Lerins, seigneur ä titre viager de Monaco
(1479—1532), Soc. des Lettres, Sciences et Arts des Alpes-Maritimes,
Cinquantenaire 1862—1911, Recueil de Memoires, fasc. 1, 1 ff., bes. 15 f.

(Jerusalemfahrt 1518, Reform von Lerins), 42 ff. (Interesse Grimaldis
für Lerins, für Humanismus usw.).



454

der Vita Nicolai an den Walliser Bischof geführt hatte. Dieses
Werk war ebenfalls als ein Zusammenspiel von Humanistischem
mit der Hinneigung zum Klausnertum gekennzeichnetllfl). In
dem Aufenthalt, den Lupulus in der Grossen Kartause machte —
das letzte hervorstechende Ereignis der Reise von 1520/21 — und
während welchem er zur Höhle des h. Bruno emporstieg, kommt
die Bereitschaft, klösterliches Wesen als gemässe Daseinsform
anzuerkennen, noch einmal unvermischt zum Ausdruck 117).

Doch reicht schliesslich trotz seiner persönlichen Note auch
der Reisebericht nicht aus, um den genauen Gehalt all jener
Begegnungen, Bekanntschaften und Freundschaften aufzudecken. Es fehlen
überall die unmittelbaren Zeugnisse.

So bleibt auch die Stellung des Lupulus zum Humanismus in
der Schweiz letztlich ungeklärt. Nur aus dem Lob, das Myconius
Glarean, Beatus Rhenanus spenden, erscheint er als der Schar der
eidgenössischen Humanisten zugerechnet118). Und lediglich durch
das Geschenk, das er Löubli um 1515 mitsamt seinem Versöhnungsgedicht

Übermacht, belegt Lupulus selbst seinen Kontakt mit der
ausserbernischen literarischen Welt seiner Tage. Denn nach dem
Wortlaut des Gedichts — „Lies diese Helvetischen Xenien von
gepflegter Kunst, die Glarean aus der raurakischen Stadt übersandte"
— bestand das Geschenk aus Glareans Descriptio Helvetiae, die
1514 in Basel gedruckt worden war 119).

Dieses Gedicht Glareans — zusammen mit dem Panegyricon
desselben Drucks — stellt unseres Erachtens das Zentrum dar, um
welches sich eine künftige Geschichte des schweizerischen
Humanismus aufbauen musste. In ihm ist nicht nur das damals berühmteste

Encomion Helvetiae geschaffen worden, sondern durch sein

116) Vgl. Durrer Bruder Klaus I (1917) 522 ff.

m) Vgl. „Reise nach Jerusalem" 123; er war durch Briefe aus Thorberg in
der Grande Chartreuse angemeldet.

118) Vgl. Stammler 241 f.; vgl. oben Anm. 70.

ii») Vgl. Fäsi 166; Stammler 247; betr. Glareans Werk vgl. oben Anm. 20

und Glareans „Descriptio Helvetiae", hg. Bernoulli, Denkschr.d.hist.
antiqu.Gesellsch.Basel 1911, 1 ff.



455

Schicksal — es erhielt 1519 durch Myconius einen reichen
Kommentar und eine sprechende Widmung an den Zürcher Rat — und
durch seinen Versuch, helvetisches Wesen mit antiken Begriffen zu
deuten und durch antike Namen zu erhöhen, bindet es die reichste
Zahl spezifisch humanistischer Beziehungen in sich zusammen, die
damals unter Schweizern lebendig waren 120).

120) Vgl. dazu auch die universelle Anerkennung Glareans durch Erasmus
im Brief an Urbanus Regius (Basel, 7. März 1516), Allen Erasmi
ep. II. 394 (S. 208) und übersetzt in: Erasmus, Briefe hg. W. Köhler,
Sammlung Dieterich (1938) 88 (S. 136). Lit. über Glarean vgl. Rupprich,
Humanismus und Renaissance in den deutschen Städten und an den
Universitäten, Dte. Lit. i. Entwicklungsreihen, Hum. u. Ren. II (1935) 311.




	Henricus Lupulus

