
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter

Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 7: Orden und Klöster

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Orden und Klöster.
Das Kloster in seiner ursprünglichen Gestalt suchte die Berührung

mit der Umwelt, die Verflechtung mit der weltlichen Gesellschaft

zu vermeiden. Dies verlangte das Ideal der Askese. Das
Weltfluchtsmotiv in der Gründung der klösterlichen Siedlung ist
in den ersten drei Wellen der Ordensgründungen des Abendlandes
noch durchaus herrschend. So blieben die Benediktiner, die Clunia-
censer, die Cistercienser und Kartäuser, die Praemonstratenser in
bernischen Landen schon siedlungsmässig in einiger Entfernung von
der Stadt und sind auch geistig — jedenfalls der ursprünglichen
Konzeption nach — weit- und stadtfeindlich eingestellt gewesen l).

Anders verhält es sich mit den Orden, die im 12./13. Jahrhundert
entstanden sind, mit den Ritterorden und den Bettelorden. So ist
für die geistliche Leitung der Stadt Bern der Deutschritterorden von
ganz ausschlaggebender Bedeutung geworden, indem er sich vor der
Mitte des 13. Jahrhunderts in den Besitz der Augustinerpropstei
Köniz und damit der Kirchenrechte in der Stadt zu setzen wusste.
Und ebenso haben die Bettelorden, Franziskaner und Dominikaner,
ihre Ordensniederlassungen in der zweiten Hälfte desselben
Jahrhunderts mitten in der Stadt gegründet. Für die Deutschherren wie
für die Barfüsser und die Prediger war das Wirken in der Gemeinde
einer der wichtigsten Programmpunkte, und es sind denn auch zu
Ende desselben Jahrhunderts zwischen Deutschherren und Predigern
grosse Kämpfe um die beherrschende Stellung in der städtischen
Seelenverwaltung ausgefochten worden2). Sie scheinen zunächst
zugunsten des Deutschordens ausgegangen zu sein. Für das 14.

Jahrhundert jedenfalls ist uns in den beiden Männern Diebold Baselwind
und Ulrich Bröwo ein Dioskurenpaar überliefert, das die stärkste
geistige Wirkung auf die bernische Gemeinde ausgeübt haben

muss 3). Diebold Baselwind erscheint als der grosse Prediger, der

0 Vgl. Heimbucher, Orden u. Kongregationen d. kath. Kirche I. (19333) II.
(19343). — Zöckler, Askese und Mönchstum (18972). — Muschg, Mystik
in der Schweiz (1935). — U. Berliere, L'ascese benedictine des origines
ä la fin du XIIme siecle (1927). — Ueber die bernischen Klöster im
allgemeinen vgl. De Quervain 15 ff.; auch W. Morgenthaler, Bernisches
Irrenwesen in Blf.bern. GKA 11 (1915) 161 ff. (I. 1. Geistliche Orden).

2) Vgl. Türler, Franziskanerkloster, in Haags Festschrift 1903, 3/4.
3) Vgl. Art. „Baselwind'' von Blösch in BB I. 241 und 559; vgl. jetzt F.

Moser, Der Laupenkrieg 1339, AHVB 35 (1939), Register unter „Baselwind";

vgl. auch oben Kap. Predigt in Bern S. 273. — Art. „Bröwo" von
Sterchi in BB I. 558.



314

die Gemeinde mit einer so starken Vorsehungsgläubigkeit zu erfüllen
wusste, dass sie der unmenschlichen seelischen Gefahr des Laupenkrieges

siegreich standhalten konnte. Ulrich Bröwo hat die charita-
tiven Instinkte der Bevölkerung zu wecken gewusst; unter seinem
Zeichen sind die meisten Spitäler gegründet worden. Dass sich
demgegenüber der Predigerorden gewissermassen auf sich selber
zurückgezogen hat, könnte man in der Erscheinung von Ulrich Boner
bestätigt sehen, der nicht der Predigt, sondern der moralisierenden
Dichtung gelebt hat, der die Fabeln des Aesop in deutscher Sprache
neu gestaltete und durch viele eigene Erfindungen bereicherte4).

Am Ende des 15. Jahrhunderts ist die Lage freilich eine andere.
Der Deutschorden hat es so weit kommen lassen, dass die
Stadtgemeinde ihm die Leitung der Seelsorge entzieht und das
Chorherrenstift gründet5). Der Predigerorden hat dagegen in der ersten
Hälfte des Jahrhunderts den Berner Konvent dem grossen Kreis der
Observanzklöster eingegliedert; durch die energische Ordensleitung
eines Texerius war die dominikanische Observanz in ihrem
Ansehen wieder gestiegen, nachdem die Zeit des Avignonesischen
Papsttums und der Schismen die ärgste Zerklüftung und Zersetzung
in den Orden gebracht hatte6).

Ueber die Lage der Klöster im Bernbiet vor der Reformation
handelt eingehend de Quervain in der Einleitung zu seiner
Reformationsgeschichte7). Er kommt zur resignierten Feststellung, dass

von keinem der vielen bernischen Klöster irgendwelche asketischen
oder kulturellen Impulse ausgegangen seien. Als grosses Beispiel
für den innern Zerfall der Klosterzucht und damit der Weltfluchtsidee

überhaupt nennt auch er, wie seinerzeit Blösch und andere,
das Männerkloster Interlaken, für welches 1473 unter der Initiative
der Stadt eine besondere Reform eingeführt werden musste; nicht
ohne dass die Stadt dabei die Vogtei über das Kloster an sich
gezogen hätte8).

Die Ausführungen de Quervains sind aber insofern nicht
endgültige, als das Material, auf das er wie seine Vorgänger sich
gestützt haben, lediglich dem städtischen Archiv entstammt, und als
die Zeugnisse von der Seite der Klosterkonvente, welche über ihr

4) Vgl. Art. Boner von Bartsch in BB I. 17/18 (derselbe in ADB); Nadler,
Lit. gesch. d. dtn. Schweiz 171 f.; Muschg a.a.O. 128.

5) Vgl. unten Kap. über Chorherrenstift S. 366 f.
6) Vgl. unten über Predigerkloster S. 347 f.
7) de Quervain 15 f.
8) Blösch 70 ff., 92 f.; de Quervain a.a.O. u. schon 10 ff.; vgl. oben S.240,



315

inneres Ordensleben Auskunft geben könnten, nur ganz spärlich
mehr vorhanden sind. Dokumente, welche sich auf Eingriffe des
städtischen Rates ins klösterliche Leben beziehen, müssen
notwendigerweise ein einseitiges Bild von den Verhältnissen vermitteln.
Klösterliche Kultur braucht sich nicht jedesmal in der weltlichen
Dokumentierung zu spiegeln. Wir glauben denn auch, dass beispielsweise

das Bild der Klöster, die wenig Quellenmaterial hinterlassen
haben, durch einzelne Funde aufgehellt werden könnte. In bezug
auf die Kartause Thorberg möchten wir dies für sicher annehmen9).

Freilich liegt uns nichts daran, die bernischen Klöster im
gesamten besser zu machen, als sie waren. Die Kritik an ihrem
Zustand, wie sie etwa 1470 von Adrian von Bubenberg geübt wurde,
hat sicher bis zu einem gewissen Grade Gültigkeit10), so sehr man
angesichts der aufkommenden modischen Verspottung der Kapuzenmänner

solchen allgemeinen Urteilen gegenüber vorsichtig sein
muss ").

Umgekehrt scheint uns die Art und Weise, wie etwa Läderach
in seiner Monographie über das Kloster Trüb jegliche Kulturtätigkeit

der Benediktinermönche abstreitet, nicht geeignet zu sein, ein
wahres Bild der Verhältnisse zu liefern12). Gerade im Falle von
Trüb muss man eine starke Störung des Klosterbetriebs durch die
Abtbesetzungstaktik der Stadt annehmen. 1485 hat Bern im
Interesse der Inkorporation des Priorates Sankt Petersinsel im bernischen

Chorherrenstift dem Kloster den bisherigen Prior der Petersinsel,

Peter von Valtravers, als Abt oktroiert. Dann hat 1501 ein
Klosterbrand die ganze Anlage vernichtet13). Noch 1528 verzeichnet
Niklaus Manuel in dem Rodel, der die Abfindung der neun Trüber
Mönche anlässlich der Saekularisation vollzieht: Berchtold Stössel...
„ist alt und einfalt, hat auch gross müg und arbeit an dem verbrun-
nenen closter gehept." Dass auch in dieser Zeit der Bildungswille
im Mönche lebendig sein konnte, zeigt derselbe Rodel, der einen
Hans Rainser nennt und beifügt: „ein junger Bredikant, ist noch
schlecht giert, begert wyter zue studieren sol man in zue den

9) Vgl. unten S. 322 ff.
10) QSQ I. 67, 26 ff. bes. 68, 1: „Und hend die erlichen gschlecht vermeint,

Gottes er zu schaffen und ir er und selenheil, so förcht ich, sy heigend
vil huren und buben gestift ".

") Vgl. AHVB 31 (1932) 263ff.; beim Urteil Bubenbergs spielt z.B. auch
die Verärgerung über den Besitz der toten Hand mit.

12) Lädrach, Kloster Trüb und die Hoheit über das Trubertal (1921) 54 f.

13) Lohner 402; Lädrach a.a.O. 51.



316

Barfüssen halten zwey Jar wie ander Barfüsser mit allen dingen,
uff das er mög studieren ..." 14).

Auch das andere grosse Benediktinerkloster, St. Johannsen bei
Erlach, kann nicht so von allen Geistern verlassen gewesen sein, wie
man das gemeinhin anzunehmen liebt, wenn man in Betracht zieht,
dass ein Aymon de Charbillac noch 1523 eine sehr ansehnliche
Bibliothek mit ins Kloster bringt, welche nicht nur spinöse Scholastiker,

sondern ebensosehr Humanisten wie Laurenzius Valla oder
Erasmus von Rotterdam enthältlä).

Sehr wenig hingegen ist uns für das 15. Jahrhundert überliefert
über die Cluniazenserpriorate. Unter ihnen bedeutete in früheren
Zeiten Rüeggisberg am meisten16). Es war das älteste landbernische
Kloster überhaupt. Jetzt aber bildete es den Spielball in einem
Curtisanenhandel. Um 1485 wurde es dem neuen Berner Chorherrenstift

inkorporiert17), samt Münchenwyler und St. Petersinsel18).
Einzig Hettiswyl blieb bis zur Reformation bestehen. Aber dieses
hatte seit der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts nur noch einen
Prior, keine Mönche mehr. Im Jahre 1433 versuchte wohl noch Anton

von Eschagnens, der von Romainmötier dahin gekommen war
(1428), durch Neuaufzeichnung der Gründungsgeschichte im grossen
Missale, durch Abschriften der Wundergeschichte vom heiligen
Schweisstuch, der zweiten Consekration von Hettiswyl und der
Indulgenzen, die der Bischof von Konstanz erteilt hatte, dem Hause
höhern Glanz zu verleihen und die Stiftungsfreudigkeit der Gläubigen

zu wecken. Doch hatte es damit sein Bewenden. Die folgenden

Priore, von denen 1477 Hans Küng nicht vom Orden, sondern
vom Berner Rat eingesetzt wurde, kämpften nur noch um den
wirtschaftlichen Bestand ihres Klösterchens 19).

14) StA Bern, Fach Signau; Mittw. nach Galli [21. Okt.] 1528.
15) Vgl. Benziger, Inkunabeln der Berner Stadtbibliothek in Zentrbl. f. Bibl.

wesen 1912, 500 ff., Beilage.
16) Vgl. Wäger, Gesch. d. Klumiazenser Priorats Rüeggisberg, in Frbg. Gbl.

22 (1915), lff. und 23 (1917), 1 ff.
17) Bern klagt 20. März 1483 über Ruinierung von Rüeggisberg durch den

Curtisan Garriliati, StA Bern, L.Miss. C 33r; vgl. Blösch JfSG IX.
(1884) 67 und Wäger a. a. 0. 22 (1915) 105 ff.

18) Vgl. L. Kern, l'Ue de Saint-Pierre, de la suppression du prieure ä la
reformation, in: NBT 1927, 127 ff. — betr. Münchenwyler vgl. Lohner
512 f.

19) Vgl. L. Kern, le prieure d'Hettiswyl de l'ordre de Cluny, in: NBT 1921,
165 ff., besonders 196 ff.



317

Dürftig sind auch die Materialien zur spätmittelalterlichen
Geschichte der Zisterziensersiedlung Frienisberg20). Für Frienisberg
spricht lediglich die Tatsache, dass Niklaus Widempösch um 1470

in diesen Konvent eingetreten ist. Der gelehrteste Stadtberner des
15. Jahrhunderts weihte sich dem zisterziensischen Ordensleben21).

Da das Verhältnis Widempöschs zur Stadt Bern sowohl für die
Lage im Zisterzienserorden wie für die Einstellung Berns zur
Ordensbindung eines ihrer Bürger wertvolle Aufschlüsse bietet, haben
wir dasselbe noch näher zu verfolgen.

Sein Name21) taucht erstmals 1456 im Liber receptorum nationis
Alemanniae der Pariser Universität unter den Baccalaureaten auf.
Er wurde 1459 Licentiat und erscheint 1461 als Magister artium in
der Liste der Prokuratoren der deutschen Studenten. Er dehnte
seine Studien aus und erwarb schliesslich den Doktorgrad in
Medizin22).

Wann nun sein Eintritt in den Zisterzienserorden erfolgte, ist
nicht völlig klar. Um 1470 jedenfalls ist er als Frienisberger Mönch
nachgewiesen. Das Ratsmanual vom 16. Januar 1469 zeigt — was
Fluri entgangen ist — Widempösch bereits in Beziehung zum
Orden23). In der Zeit vor 1470, die nach Pfleger „in Dunkel gehüllt"
ist, könnte er eine Lehrzeit in praktischer Medizin bei dem Stadt-

20) B. Schmid, das Cisterzienserkloster Frienisberg (Aurora) und seine
Qrundherrschaft (1138—1528) I. Teil: bis Ende des 13. Jhts. (1933); der
II. Teil ist noch nicht erschienen. — Türler, Eine Abtwahl und eine
Visitation in Frienisberg, in Blfbern. GKA 1911, 317 ff. (betr. Abtwahl
von 1451 und Visitation von 1486).

21) Die biographischen Materialien über Salicetus, wie sich Widempösch
in Latinisierung des Namens nannte, sind neuerdings von Pfleger zu
einer Lebensbeschreibung verarbeitet worden; nachdem früher Fluri
in seiner Schulgeschichte die Hauptarbeit für die Erforschung der bernischen

Daten geleistet hatte, hat jener vor allem aus Strassburger
Archivalien die Tätigkeit Widempöschs im Elsass erhellt. — Fluri,
Stadtschule 86 ff.; Pfleger, Abt Nicolaus Salicetus von Baumgarten,
ein gelehrter Cisterzienser, in Archfelsäss. Kg. IX (1934) 107 ff. — Für
die bernischen Daten stützt sich Pfleger ganz auf Fluri. Im folgenden
zitieren wir nach Pfleger. — Ergänzungen verdanken wir Dr. B. Schmid,
der uns seine Notizen, die zum Teil noch von Fluri stammen, überliess.

22) Vgl. Pfleger 108. — Anshelm behauptet I. 133, dass Bern den Doktor¬
titel für Widempösch habe 1478 aus Rom kommen lassen.

23) RM 3, 333; 16. Jan. 1469: An Abt Johann von Citeaux, dass er Herrn
Johann von Cappel desgleichen Meister [!] Niklaus Widempösch
,von miner hern wegen" behilflich sein möge.



318

arzt von Salins in Burgund absolviert haben. Ein später Hinweis
darauf ist in jenem Schreiben Berns an Salins vom 6. September
1478 enthalten, das die Uebermittlung der medizinischen Bücher
verlangt, die Widempösch vom nunmehr verstorbenen Arzte
Wilhelm de Fera gekauft habe. Da Widempösch 1475 zum Berner
Stadtarzt gewählt wurde — allerdings ohne diese Wahl anzunehmen

— und sich 1477 an der Basler Universität immatrikulieren
liess, wäre es auch möglich, dass er in der Zwischenzeit von 1475

bis 1477 in Salins geweilt hätte. Es ist aber wenig wahrscheinlich,
dass sich ein Berner damals im feindlichen Lande aufgehalten hat.

Wenn so der Aufenthalt Salicets in Burgund vor das Jahr 1470

fallen sollte, wäre auch die Möglichkeit näher gerückt, dass er nicht
auf dem Weg über die bernische Zisterze Frienisberg, sondern
unmittelbar durch das Mutterkloster Citeaux oder durch eine burgundische

Filiale in den Orden gezogen worden ist. Dass er 1472 am
Abte von Frienisberg Kritik übte, wäre dann auch erklärlicher.
Damals wurde er von Bern den Freiburgern — erfolglos — als Abt
für Hauterive empfohlen.

Das Interesse, das Bern für ihn zeigte, ist durch die erwähnte
Wahl zum Stadtarzt von 1475 genügend gekennzeichnet. Hier stiess
aber das städtische Selbstbewusstsein, das den gelehrten Bürger
ungeachtet seiner Zugehörigkeit zum Mönchsorden, für Nutz und
Ehre der Gemeinde brauchen wollte, mit dem entschlossenen Willen
des Ordens zusammen. Zwei Monate nach der Wahl Widempöschs
musste ein anderer Arzt bestellt werden, da jener wegen des
Einspruchs des Ordens die Wahl nicht annehmen durfte. Derselbe Zu-
sammenstoss ereignete sich ein zweites Mal, als Bern 1478 durch
Burkhart Stör einen päpstlichen Dispens erwirken liess, demzufolge
Widempösch seine ärztliche Tätigkeit frei ausüben und weltliche
Messpfründen hätte annehmen dürfen24).

Der Abt Johannes von Citeaux „hielt im so heftig an, dasz er
ein munch bleib und ein apt zu bomgarten ward". Anshelm verkürzt
hier zwar die Entwicklung der Dinge, wenn er Widempösch sogleich
zum Abt von Baumgarten werden lässt25). Beim dritten Versuch
nämlich, Widempösch mit einem städtischen Amte zu bekleiden,
schien der bernische Rat Aussicht auf Erfolg zu haben. Am 13. Juni
1481 wählte er Widempösch zum Stadtschulmeister. Doch wiederum

erhielt derselbe bereits am Neujahr 1482 den Ordensbefehl für

24) Vgl. für alle Daten Pfleger 108 f.
25) A. I. 133.



319

eine Mission nach Lothringen und Burgund, wodurch er die Schulstelle,

falls er sie überhaupt angetreten hatte, faktisch wiederum
preisgeben musste.

Die Bestellung zum Schulmeister ging, wie schon Hossfeld
bemerkt hat26), mit aller Wahrscheinlichkeit auf die Empfehlung
Heynlins zurück. Genaues weiss man nicht darüber. Aber der
Umstand, dass die beiden fast gleichzeitig in Paris studiert und
einander gekannt haben müssen, da beide zu hohen Universitätsstellen
gelangten — Heynlin war Rektor, Widempösch Procurator — und
dass letzterer 1477/78 an der Universität Basel, wo auch Heynlin
lehrte, erschien, lässt doch auf einen solchen Zusammenhang
schliessen. Ausserdem will es Anshelm so haben27). Und ein Band
der Berner Stadtbibliothek symbolisiert diese Verbindung, indem er
den Antidotarius Saliceti mit dem Resolutorium dubiorum Heynlins
zusammenbindet. Der Gehalt der Beziehung freilich liegt nicht klar
zutage. Widempösch mag zu der reformierend wirkenden Persönlichkeit

Heynlins ein Zutrauen gefasst haben, das in seinen eigenen
Neigungen gründete28). Es würde dies vielleicht die merkwürdige
Erscheinung erklären, dass er sich während mehr als zehn Jahren
den bernischen Verpflichtungsversuchen nicht entzog, ja offensichtlich

eher dem Leben im Konvent als der Welt entsagte und dennoch
das Vertrauen des Ordens nicht verlor.

Der Zisterzienserorden regenerierte sich unter Generalabt
Johann II. in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts.
Klosterdisziplin und Wille zur theologischen Vertiefung finden sich nach
langer Zeit des Tiefstandes wiederum ein29). Widempösch bekam
im Zusammenhang dieser Ordensreform Aufgaben zugewiesen, die
ihn von Bern fortführten. Der Rat gab ihm einen begeisterten
Geleitsbrief an den Bischof von Strassburg mit. Die erste Aufgabe
war die Wiederherstellung der verkommenen Ordenssiedlung Baumgarten

im Elsass. Pfleger zeigt, wie Widempösch hier mit Umsicht
und im Sinne des Ordens gewirkt hat. Dann aber wurde ihm im
Jahre 1484 die Ueberwachung des Druckes des neuen Zisterzienserbreviers

überbunden, der in Basel vor sich ging; in gleicher Weise

26) Hossfeld in Basler ZfQ VII (1908) 259 Anm. 1.

27) A. I. 190.

28) Ueber Heynlin vgl. oben das Kap. über seine Romfahrtpredigten S. 281 ff.
29) Vgl. z.B. Beschluss des Zisterzienserordens für die süddeutschen

Klöster zum Besuch der Universität Heidelberg 1503, in Mone,
Schulwesen, ZfQ Oberrhein I (1850) 299. — vgl. Art. „Zisterzienser'' v.
Dietrich LexTheolKirche X (1938) Sp. 1078/79.



320

zwei Jahre später die Besorgung des Strassburger Druckes des

Missale. Der entsprechende Generalkapitelsbeschluss vom 3.
Oktober 1486 hebt die „prudentia, discretio ac in talibus experientia"
Salicets hervor. Die ganze Angelegenheit ist von Pfleger sorgfältig
dargestellt30). Was ihm allein entgangen ist, sind drei
Generalkapitelsbeschlüsse von 1487, 1488 und 1490, wonach der Abt von
Baumgarten die „Commissio" erhielt (1487), sich nach Deutschland-
Ungarn - Polen - Dänemark - Schweden und Norwegen zu begeben,
um die dortigen Ordenskommissare zur Erfüllung ihrer Pflicht (d. h.

zur Einführung des neuen Breviers und Missale usw.) zu
veranlassen, wofür ihm die nötigen Vollmachten erteilt wurden31). 1488

sodann erhielt er vom Generalkapitel die Bewilligung, als Abt zu
resignieren, und 1490 wurde als sein Nachfolger Bernhard, Mönch
von Neuburg, bestätigt32). Seine angesehene Ordensstellung wird
auch durch die Urkunde belegt, welche 1487 am Donnerstag nach
Jubilate über die Versorgung des alten Abtes von St. Urban
ausgestellt wurde, wo „Bruder Nikolaus Widenposch", Abt von Baumgarten

als Beisitzer dem Abt Ludwig von Lützel assistiert33).

Zur Erhellung der Denkweise Widempöschs ist sein Werk, das
unter dem Titel „Liber meditationum ac orationum, qui anthidotarius
anime dicitur" 1489 in Strassburg herausgekommen ist, von besonderer

Bedeutung. Pfleger hat bereits aus der „höchst originell ge-
fassten" Praefatiuncula das Wichtigste herausgestellt. Es handelt
sich um ein Gebetbuch, das sehr rasch grosse Verbreitung fand,
und „neben den Pariser livres d'heures und dem deutschen Hortulus
animae zu den gesuchtesten Erbauungs- und Andachtsbüchern des

zu Ende gehenden Mittelalters gehörte" 34).

In der Praefatiuncula35) überkreuzen sich medizinische und
geistliche Denkweise. Indem Widempösch zu Beginn die unge-

30) Pfleger a.a.O. 113 ff.
31) Vgl. Cistercienserchronik 29 (1917) 131.

32) Vgl. a.a.O. 132.

33) Nach einer Kopie des Luzerner Staatsarchivs litt. A, Nr. 20 (St. Urban);
aus den Notizen von A. Fluri. — Donnerstag nach Jubilate 1487

10. Mai).
34) Pfleger a.a.O. 117 ff.
35) Wir zitieren im folgenden nach der Ausgabe von 1494, die ebenfalls bei

Grüninger, Strassburg herausgekommen ist; im Exemplar der Berner
Stadtbibl. ist sie mit einem Frobenschen Baslerdruck des Resolutorium
dubiorum von Heynlin (vgl. Hossfeld Basler ZfG VII. 1908, 298)

zusammengebunden. Die Druckausgaben des Antidotarius zusammengestellt

bei Pfleger 120 anm.



321

wohnte Uebertragung des Begriffs Antidotarius auf eine
Gebetssammlung erläutert, erinnert er selbst daran, dass er ursprünglich
„Professor" der körperlichen Medizin gewesen sei, jetzt aber der
spirituellen Medizin angehöre, welche sich der Heilung der Seelen
annehme. Vom zisterziensischen Geiste aus, der ihm die Wirksamkeit

als Arzt in der Stadt verbot, hätte das geistliche Prinzip für
ihn zu höchst stehen müssen. (Dieses erachtete den Leib als
Träger des Schlechten und Sündigen.) Aus der Vorrede Widempöschs

wird jedoch deutlich, dass er vielmehr den geistlichen Akt
des Gebets vor der Medizin zu legitimieren versucht, indem er ihn
mit dem Begriff des Medikaments gleichsetzt. Andererseits ist ihm
wieder daran gelegen, diese Gleichsetzung durch eingehende
Schriftbeweise zu erhärten. So erzwingt er einen Parallelismus von
Medizin und Theologie, der die Werte in der Wage hält. Er spricht
über die Heilung der Seele, von den Wunden der Sünde. Das Gebet
wird nicht als Ausfluss gläubiger Hingabe an Gott aufgefasst,
sondern gilt als so oder so brauchbares Heilmittel, das den Habitus des
Glaubens gewissermassen erst verschafft. Widempösch arbeitet
denn auch eine Tabelle aus, die dem kasuistischen Charakter der
Gebetssammlung entspricht und die Anwendbarkeit der einzelnen
Antidota gewährleistet36). In Analogie zur medizinischen Einteilung
der Heilmittel gibt es da digestive Gebete, das heisst solche, die die
Seele für die Heilung durch Zerknirschung und Weckung der Reue
bereitmachen; purgative, das heisst Beichtgebete; opiate, das heisst
beruhigende und heilende Gebete vor und nach der Kommunion; so
geht es fort.

Um noch einmal ein geistliches Gegengewicht zur medizinisch-
kathartischen Auffassung des Gebets einzuschieben, mündet die Vorrede

im Schrift- und Autoritätenbeweis für die Notwendigkeit
ständigen Gebetes. „Der gute Katholik möge einsehen, wie nützlich
dieses Buch ist, in welchem fast alle zum Heile von Seele und
Körper notwendigen Gebete wie Heilmittel oder Gegengifte zu
finden sind. Dieses Buch soll man stets bei sich tragen und fleissig vor
sich her sagen, denn wir sind ständig von Not bedroht und daher
andauernd genötigt, uns Heilung zu verschaffen. So ermahnt uns
denn auch der Herr im Evangelium Lukas 18. (1), dass man allezeit
beten und nicht lass werden soll" 37).

36) Vgl. fol. 3V, Sp. 2: Tabula generalis libelli presens: „Primo ponitur
exhortatio salutaris terrorem iudicii ac timorem divine ultionis incu-
tiens" etc. Die Tabelle reicht bis fol. 6r, Sp. 2

37) Fol. 3r unten.
21



322

Die „orationes et meditationes" selbst, die nun Salicetus in
seinem Antidotarius animae ausbreitet, sind von den mannigfachsten
Schnörkeln spätmittelalterlicher Frömmigkeit verziert. Spätere
Aufklärer haben sich mit denselben beschäftigt und vor allem die absurden

Ablassverheissungen, die den einzelnen Gebeten beigegeben
wurden, kritisiert38).

Der Fall Widempösch zeigt beispielhaft den Konkurrenzkampf
zwischen weltlicher Kommune und geistlicher Ordensformation um
ein Individuum. Trotzdem die Anlagen Widempöschs ihn nicht ohne
weiteres zum Mönchstum vorbestimmten, ging der Kampf zugunsten
des Ordens aus. Dieser verstand es, des Mannes aktives und
organisatorisch-pädagogisch gerichtetes Wesen durch Reorganisations-,
Visitations- und Druckereiaufträge gleichzeitig zu befriedigen und
dem Mönchstum nutzbar zu machen. Die Stadt suchte in der Folgezeit

ihren Einfluss auf die Klöster durch Ausdehnung der Vogtei-
rechte zu stärken39).

Die Kartause Thorberg.
Der Kartäuser Chronist Georg Carpentarius führt den Eintritt

des Johannes Heynlin in die Basler Kartause, abgesehen von der
Enttäuschung über die Fruchtlosigkeit seines Weltwirkens, auf eine
besondere „Neigung zu Ruhe, Schweigen, Alleinsein und Betrachtung"

zurück. Damit ist ausgedrückt, was das kartäusische Leben
vom übrigen Mönchstum sondert. Das Kartäuser Wesen ist durch
„die einzigartige Verbindung zwischen Eremiten- und Coenobiten-
tum" gekennzeichnet40). Das Coenobitentum, das heisst das Leben
miteinander im geschlossenen Kreis, ist allem abendländischen
Mönchstum eigen. Der Kartäuser aber verharrt innerhalb des

38) Z. B. B. Thiers, Traite des superstitions qui regardent les sacrements
selon l'ecriture sainte les decrets des conciles et les sentimens des
saints peres et des theologiens, Paris 1704, t. IV, page 57—69; die „herbe
Kritik" (Pfleger 118 Anm.) richtet sich aber nur gegen die übermässigen
Ablass- und Qnadenversprechen, nicht gegen die Grundauffassung des
Gebets.

30) Vgl. B. Haller, Bern i. s. RM I. 65; 10. Aug. 1487: „Es ward durch
m. h. burger angesächen, das die vogtyen der gottzhüser in m. h. gebiet
durch die burger sollen geregiert und bevogtet werden".

40) Basler Chroniken I (Carpentarius) 342 f. — Vgl. Art. „Kartäuser" von
Fleischmann in LexTheolKirche V (1933) Sp. 851. — Muschg, Mystik
in der Schweiz (1935) 364. — Heimbucher I (19333) 376 ff. — Wackernagel

II. 2, 802 ff. — Zöckler, Askese und Mönchstum 2 (1897) 415 ff.



323

Coenobiums in strenger Gebetseinsamkeit. Das kontemplative Ideal
der Selbstheiligung hat sich im Kartäuserorden am reinsten
durchgesetzt und bis in die Gegenwart behauptet41). Die Formel Innozenz'

XL: „Cartusia numquam reformata quia numquam deformata"
scheint überdies vor der Geschichte standzuhalten. Auch im
Spätmittelalter, als der Geist der Zeit fast jedem Orden zusetzte, blieb
der Kartäuserorden weitgehend intakt42). Die unnachsichtige
Strenge, mit welcher Heynlin vom Prior Jakob Lauber in die Klausur

gezwungen wurde, mag der überlegenen Persönlichkeit des Pro-
fessen gegenüber unangebracht erscheinen, als Mittel im Dienste der
Abtötung folgte sie doch dem Ordensgebot43).

Dafür wurden Heynlins Aufzeichnungen und Bücher vom selben
Prior sorglich betreut und gehütet. Anweisungen zu Bücherpflege,
Abschrift und Lektüre stehen schon in den ersten Ordensvorschriften
Guigos. Die stille Lektüre in der Zelle gehörte zur Askese44). Das
Beispiel der Basler Kartäuser Bibliothek zeigt, dass sich hierdurch
Beziehungen zum Buchdruck, zum Humanismus, zum städtischen
Bildungswesen entwickeln konnten, die weit über das hinausgingen,
was einen Kartäuserkonvent normalerweise mit der Umwelt
verband45). Die Bibliothek ist auch das Medium, durch welches wir
die bernische Kartause, Thorberg bei Krauchthal, mit dem Basler
Konvent in Verbindung sehen können.

41) Vgl. J. Greven, die Kölner Kartause und die Anfänge der katholischen
Reform in Deutschland. Kath. Leben und Kämpfen im Zeitalter der
Glaubensspaltung, Heft 6, Münster i/W 1935, 18: „planmässig betriebene
Selbstheiligung durch das betrachtende Gebet". — Vgl. J. Kronseder,
Zum Kartäuserideal, Zf Askese und Mystik III (1928), 137 ff.

42) Vgl. Greven a. a. O. 7. — Unter dem Ordensgeneral Franz Dupuy (1503
bis 1521) zählte der Orden 230 Männer- und 17 Frauenklöster (1507).
In diese letzte Zeit vor der Reformation fallen wichtige ordensgeschichtliche

Daten. Derselbe Franciscus de Puteo liess 1507 die Ordenssatzungen

sammeln und drucken (sog. Dritte Kompilation der Ordens-Con-
stitutionen), vgl. Greven a.a.O. 9. Er erreichte 1514, dass Bruno, der
Stifter, zur beatificatio aequipollens gelangte, vgl. Greven a. a. O. 10

und Loebbel in Kirchengeschichtl. Studien V (1889), 175/76. Er sorgte
durch Herausgabe einer selbstverfassten Lebensbeschreibung (Basel
1516) für die Verbreitung der Verehrung Brunos, vgl. Greven a. a. 0.20.

43) Vgl. Hossfeld (VII) 333 f. — Basler Chroniken I. 342 f.
44) Vgl. P. Lehmann, Bücherliebe und Bücherpflege bei den Kartäusern,

Miscellanea Fr. Ehrle V. 368. — Schreiber, Bibl. d. ehem. Mainzer
Kartause, Zentrbl. f. Bibl. wesen, Beiheft 60 (1927), 55 f.

45) Vgl. Wackernagel II. 2, 802 ff. — Muschg, Mystik in der Schweiz (1935),
364 ff.



324

Im ganzen fehlt es noch sehr an Untersuchungen über die Kar-
tausen im Spätmittelalter46). Basel ist diesbezüglich eine
Ausnahme. Ueber Thorberg existiert die Arbeit von Abbe Nickles,
welche einen Ueberblick über die Geschichte des Klosters von der
Gründung bis zur Aufhebung in der Reformation bietet47). Trotz
ihrer Lage ausserhalb der Mauern von Bern soll hier die Kartause
Thorberg noch näherer Betrachtung unterzogen werden. Wir haben
einleitend bereits angedeutet, dass der Quellenmangel für Thorberg
nicht zum Schluss führen dürfe, es habe dort wie in den meisten
bernischen Klöstern an jeglicher ernst zu nehmenden Aeusserung
geistigen Lebens gefehlt. Schon im Hinblick auf die noch zu
umschreibenden Beziehungen zu Basel ist ein argumentum ex silentio
zuungunsten von Thorberg nicht statthaft48).

Dieses ist die späteste Klostergründung auf bernischem Boden.
Durch die Stiftung Peters von Thorberg war 1397 ein Konvent
entstanden, der der Rheinprovinz des Ordens zugehörte und infolgedessen

auch den rheinischen Visitatoren unterstellt war49). Die
heilige Paula war seine Patronin.

Erster Prior — er trug als Organisator und Gründer den Titel
Rektor — war Johannes von Braunschweig50). Er stammte aus
herzoglichem Geschlecht. Von ihm sind zwei (wenn nicht mehr)
theologische Schriften nachgewiesen. Die eine ist ein Traktat über
die geistige Vorbereitung zur Feier der Messe, 1532 in Köln
gedruckt; die andere ein Brieftraktat „de triplici pace", d.h. vom

46) Greven a.a.O. 9: „Die Frage nach dem Anteil der Kartausen am
religiösen Leben des Spätmittelalters bedarf noch eingehender
Untersuchungen".

47) Nickles, Thorberg 1397—1528 ou l'ancienne chartreuse de Berne (1894).
48) Ueber die Basler Kartause vgl. Wackernagel II. 2, 802 ff. „den

Versuchen der Besserung alter Institute gegenüber leistete sie, indem
sie eine völlig neue Gemeinschaft schuf, an dieser den praktischen Nachweis

der Schönheit und auch der Möglichkeit reinen Mönchtums"; ibid.
S. 845ff.: „Auch bedurfte die Kartause nie einer Reform. Sie besass die
Kraft, mitten im städtischen, von allen Bewegungen der neuen Zeit
erfüllten Leben das alte anachoretische Mönchtum festzuhalten". Vgl.
ferner Wackernagel III. passim; J. Schweizer, Aus der Geschichte der
Basler Kartause, in Basler Njbl. 1935.

49) Vgl. Stettier, Versuch einer urkundlichen Geschichte der Ritter von
Thorberg, in AbhHVB I. 13 ff. bes. 70 ff. — Nickles 34. — Basler Chroniken

I. 249 f.

50) Vgl. Nickles 16 ff.; P. Lehmann, Braunschweiger in der Lit. des Mittel¬
alters, in Braunschweig. Magazin 1911, S. 38 ff.



325

göttlichen, engelischen und menschlichen Frieden51). Während die
erste Arbeit den Autor als Altprior von Strassburg bezeichnet, steht
unter der Friedensschrift, welche in einem Basler Manuscript der
alten Kartäuser Bibliothek erhalten ist: „vester ad omnia frater
Johannes in Torberg". Diese letztere Schrift ist demnach in der
neuen Kartause, welche Rektor Johann gegründet hatte, entstanden.
Das Friedensthema war durch die Zeitlage gegeben, die ganz im
Zeichen des päpstlichen Schismas stand. Der Auszug aus den
handschriftlichen Annalen der Strassburger Kartause über den ersten
Thorberger Prior, wie er von Nickles wiedergegeben wird52),
beleuchtet die Schwierigkeiten, die demselben aus dieser
kirchenpolitischen Situation erwuchsen. War er doch 1382 als Prior von
Strassburg vom römischen Generalkapitel exkommuniziert worden,
weil er als Clementiner, d.h. als Anhänger der Avignoneser Obö-
dienz galt. Die gleichen Schwierigkeiten bestanden auch noch in
Thorberg, wie Schönenberger darlegt53), weil man sich auch hier
in der Nähe der Obödienzgrenzen befand.

In der Zeit nach dem Tode Johann von Braunschweigs (1401)
und vor dem Priorat Johann von Ungarns (1419) — unter Albert
Ulritz (1404) und seinen Nachfolgern — scheint die Kartause eine
Krise durchgemacht zu haben. Darauf deuten die Aufträge des
Generalkapitels an die Visitatoren, die Priore abzusetzen, falls sie
es nötig finden sollten (1411, 1413 und 1417)54) und ausserdem die
Urkunde vom 17. Januar 1414, durch welche sich der bernische
Bürger Petermann Rieder als Erbe des Kirchensatzes von
Walkringen substituieren lässt, für den Fall, dass die Kartause
einginge55). Anderseits schloss Thorberg 1411 mit den Kartausen von
Basel, Freiburg i. B. und Strassburg eine Bruderschaft56). Der erste

51) Vgl. Lehmann a. a. O. — „D. Johannis Bruneswich, Cartusiensium
montis B. M. prope Argentinam olim prioris pro sacrae missae officio
eiusque canonis intellectu meditationes piissimae", gedr. Köln 1532. —
Brieftraktat „de triplici (i. e. divina, angelica, humana) pace" in Basl.
Mscr. A VIII. 11 (Nr. 13). — Vgl. Nickles 28; dieser nennt überdies nach
Petreius: „De Praeparatione ad sacrificium Missae devote peragendum"
Mscr. Cart. Köln; doch dürfte dies mit dem oben zuerst genannten
Werke identisch sein.

52) Vgl. Nickles 140/41, piece justificative Nr. 3.

53) Schönenberger, das Bistum Konstanz während des grossen Schismas
1378—1415, in ZfSKg 20 (1926), 210/11.

54) Vgl. Nickles 34.

55) StA Bern Thorberg Dokumentenbuch I. 622.
56) Vgl. Nickles 71 note.



326

Prior Albert Ulritz erscheint nach 1404 in keinen Akten mehr57);
vielleicht bedeutet die Bestätigung der Freiheiten und der Gründung
durch Kaiser und Papst 141458) den Wendepunkt, von welchem an
die Thorberger Kartause auf festerem Boden stehend wieder
auflebte.

Johannes von Ungarn, der von 1419 bis zu seinem Tode am
15. Oktober 1453 die Würde des Priors trug, war eigentlich nur
clericus redditus 59). Er hatte sich bei der Gründung der Basler
Kartause als glänzender Architekt erwiesen und wird in ihrem
Jahrzeitbuch als „ingeniosus" gerühmt60). Sein Demissionsgesuch von
1441 wird zwar vom Generalkapitel bewilligt; aber durch die Bitten
seiner Mönche bewogen, bleibt er im Amt. Ueber seine unmittelbaren

Nachfolger im Priorenamte ist uns ausser Namen nichts
bekannt 61).

Erst mit Marcellus Geist von Atzenheim tritt in den sechziger
Jahren (1459P/1464—1469) wieder ein Prior hervor, dessen
Geistesrichtung fassbar ist. Marcellus Geist gehörte zu den Vertretern der
Via antiqua, die 1452 an der Heidelberger Universität für die
Gleichberechtigung mit der Via moderna eintraten62). Die Bedeutung
dieses universitätsgeschichtlichen Ereignisses wurde im Zusammenhang

mit dem Studiengang des bernischen Kanzlers Thüring Fricker
schon beleuchtet63). Ritter bezeichnet Geist als „einen der erbittertsten

Vorkämpfer der Via antiqua" 64). Er hatte sieben Jahre an der
Universität gelernt und gelehrt. Wegen seines Angriffs auf die
Lehrmethoden der Artistenfakultät wurde er 1452 durch die Regenz
auf ein halbes Jahr vom Lehramt ausgeschlossen. Obgleich dadurch
das entscheidende Eingreifen des Kurfürsten zugunsten der Via

57) Nickles 36: „disparait completement dans la suite".
58) Vgl. Nickles 142, 143, 145 pieces justificatives, nach Thorberger

Dokumentenbuch I. 12, 16, 217, 224, 625.
59) Vgl. Nickles 55 ff.; clericus redditus eine Art Converse vgl. Anm. 2 zu

S. 271 d. Basler Chroniken I.
60) Jahrzeitbuch der Basler Kartause, StA Basel, fol. 113 (April, Georg

Martyr); vgl. Nickles 72 nach Carta des Generalkapitels 1453; vgl.
Chronik des Heinrich Arnolds von Ahlefeld in Basler Chroniken I. 271 f.

61) Vgl. Nickles 69, 73.
62) Vgl. Ritter, die Heidelberger Universität I (1936), 383; Schreiber, die

Bibliothek der ehemaligen Mainzer Kartause, 60. Beiheft z. Zbl. f. Bibl-
wesen (1927), 62/3.

63) Vgl. oben Kap. über Kanzleiwesen S. 219 f.
64) a.a.O. 424, Anm. 1.



327

antiqua ausgelöst wurde, verliess er darauf endgültig die Universität
und trat in den Kartäuserorden ein65). Er schrieb als Novize in
Mainz mehrere Werke ab, deren Charakter auf seine Denkrichtung
helles Licht wirft; handelt es sich doch vor allem um die „docta
ignorantia", das Hauptwerk des Nikolaus Cusanus, und um die
Gegenschrift des Johannes Wenck. Der letztere war als Theologieprofessor

ein Zugewandter der Artisten von der Via antiqua. In
Cusanus bekämpfte er wohl vor allem die sogenannte negative
Theologie, die den Gottesbegriff nicht als positive Offenbarungstatsache,

sondern als Resultat einer Spekulation erscheinen lässt. Gott
war ihr zufolge das, was übrig blieb, wenn man die Schöpfung vom
All subtrahierte, das heisst ein Nichts. Die aufregende Folgerichtigkeit

des Cusanischen Theorems verstiess in den Augen der traditionellen

Metaphysiker gegen die Grundwahrheiten der Theologie und
ihres Aristoteles. Am Kampf, den Wenck gegen Cusanus ausfocht,
scheint nun auch die Mainzer Kartause in der Person des Marcellus
Geist beteiligt gewesen zu sein66).

Ueberdies kann Schreiber die Beschäftigung Marcellus Geists
mit Dionysius Areopagita, Albert dem Grossen, Aristoteles und „mit
grossen Gebieten der gelehrten theologischen Literatur jener Zeit
überhaupt" nachweisen. Schliesslich vermag derselbe Forscher eine
Reihe selbständiger Opuscula des Kartäusers namhaft zu machen,
worunter sechzehn Sermones und einen Traktat „De universali
natura". Die Chronik der Kartause La Chapelle Notre-Dame bei
Enghien nennt ihn: „Universalis clericus"67).

Ueber die Jahre seines Priorates in Thorberg sind wir freilich
nicht näher unterrichtet68). Seine Unterstützung wird in einem Handel

der Basler Kartause mit der Abtei Beinwil erwähnt69). Das
Generalkapitel übertrug ihm 1464 die Sorge für grössere Restau-

65) a. a. O. und Schreiber a. a. O.
66) Vgl. Ritter a. a. O. 385 und 421 ff. (über Joh. Wenck) bes. 431 ff. (Angriff

gegen Cusanus mit der Schrift „de ignota litteratura"); über Cusanus

vgl. Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance,

Stud. Bibl. Warburg X (1927), 1. Kap. und Stadelmann, Vom
Geist des ausgehenden Mittelalters, Buchreihe der Dtn. Vjschr. f. Lit.
wiss. 15. (1929), Kap. 2. Ueber weitere und zum Teil selbständige
Schriften des Marcellus Geist vgl. Schreiber a.a.O. 64; über persönliche
Beziehungen von Johannes Wenck zum Kartäuserorden a. a. O. 82, 96.

67) Schreiber a.a.O. 62, 64; Nickles 76.

68) Vgl. Nickles 73 ff.
«9) a. a. O. 77.



328

rationsarbeiten am Klosterbau, wobei wohl Mittel zur Verwendung
kamen, die im selben Jahr durch die reiche Vergabung der Anna von
Veltschen, der Witwe Peters von Krauchtal, der Kartause
zufielen70). Im Berner Ratsmanual vom 20. April 1472 heisst es: „An
die hern von Torberg, ein bild in die taffein ze machen, als wie ir
vorder prior verheissen hat" 71).

Marcellus Geist wurde 1469 wiederum nach Mainz berufen,
diesmal als Prior. Bald darauf endigte er sein Leben in der
Kartause Neapel anlässlich einer Visitationsreise durch Italien72).

Aus der Reihe der Priore, die auf Geist folgen73), treten vor
der Reformationszeit nur zwei hervor. Johannes Tinctoris von
Neuenburg (1483 bis 1487) wurde, nach Trier versetzt, durch
bernische Ratsmissive vom Generalkapitel zurückverlangt74). Er habe
das Haus Thorberg „gravi censura, provida maturitate et tanta in-
genii acrimonia" geleitet, dass sein Weggang nicht nur den Rat,
sondern das ganze bernische Land aufs schmerzlichste berührt habe.

In bewegten und barocken Wendungen sucht das Schreiben die
Notwendigkeit der Wiedereinsetzung des Mannes in Thorberg
darzutun. Auch hier wurde — wie im Falle Widempöschs bei den
Cisterziensern — der Wunsch der Stadt von der Ordensleitung nicht
erfüllt.

Der andere Prior ist Vater Alexander'15). Er amtete in den
ersten zwanzig Jahren des 16. Jahrhunderts. Er wird im Thorberger
Urbar und im Jetzerprozess genannt. Unter ihm bestand eine engere
Beziehung von Thorberg zum Chorherrenstift, zu Lupulus, und auch
zum Predigerkloster76).

™) Nickles 76, 83. — StA Bern, Thorberg Dokumentenbuch I. 70 und 95.
71) B. Haller, RM I 108; „ir vorder prior" ist Marcellus Geist.
72) Schreiber a.a.O. 62/3; Nickles 75.
73) Vgl. Nickles 86 ff.: Dionysius 1469—1483; Joh. (Tinctoris) v.

Neuenburg 1483—1487; Niklaus Bischof 1487—1499; Heinrich Möslin
1499—1504(?); Alexander 1504(?)—1521 (t 1522); Nikolaus Schürstein
1521—1525; Hans Hurri 1525—1528; Matthias Vigilius (visitiert noch
1557 die Kartause Köln als Prior von Thorberg, t 1572 in Freiburg i. Br.
— Nach Thorberg Urbar I. fol. CVIII ist Prior Alex, schon 1504, 2. Nov.,
im Amt.

74) Nickles 100 und 159, piece justificative N° 18 (Text).
75) Vgl. Nickles 103 ff.; zwischen ihm und Joh. Tinctoris amtierten die

Priore Niklaus Bischof 1487—1499 und Heinrich Möslin 1499—1504
die beide nach Ittingen kamen.

76) Vgl. unten S. 333.



329

Sein Nachfolger trat zum neuen Glauben über. In seinem Schreiben

von 1525 an den Berner Rat sucht Niklaus Schürstein den Austritt

aus dem Kloster eingehend zu motivieren77).

Hans Hurri ist der letzte Prior vor der Saekularisation von 1528.

Von ihm ist eine Capitelspredigt zu dedicatio ecclesiae von 1521

erhalten, die er als „pauperculus monachus" aufzeichnete78). Er
unterschrieb die Berner Disputationsthesen. Das Protokoll meldet,
dass er auf direkte Befragung hin alle Thesen für „christlich" erklärt
habe, jedoch nur für seine Person, nicht für den Convent gesprochen
haben wollte79).

Die Kartäuser von Thorberg haben denn auch lange nicht alle
den Uebertritt zur Reformation vollzogen, sondern sind nach Ittingen
oder in andere Kartausen übergesiedelt. Die Aufhebung ihres
Klosters anerkannten sie nicht. Thorberg erhielt einen Prior in
partibus infidelium80).

Nickles vermutet, dass Klosterchronik, Jahrzeitbuch und Calen-
darium von den Mönchen bei der Reformation weggebracht wurden
und möglicherweise heute noch irgendwo in einer Bibliothek
liegen81). So stehen uns nur zufällige Ueberlieferungen für die
Geschichte des Konventes zu Gebote.

* **
Grundbesitz und Einkunftskreis der Kartause Thorberg ist in

der Hauptsache mit den Ortsnamen Walkringen, Krauchthal, Burgdorf

und Koppigen zu bezeichnen82). Die grossen Schenkungen, die
dem Kloster im 15. Jahrhundert zuflössen, schufen eine gute materielle

Grundlage. Konrad Türst hebt 1495/97 in seiner „De situ con-
foederatorum descriptio" hervor, dass das Kloster „so reich an Gült
und Gütern" sei, dass es achtzehn Konventualen mit Priesterrang

77) Vgl. Nickles 115ff. — St+T 704; 9. Aug. 1525 (und Anm. ebenda);
Nickles gibt S. 164 nur einen verstümmelten Text. — Basler Chroniken
(Carpentarius) I. 401: „Lutherano confectus fermento ac Zuinglianis
nimis incubans libellis ...". — Vgl. ZW VIII. 385 (Anm. 4). — Vgl.
unten S. 344 f.

78) Vgl. Nickles 117; über die Predigt vgl. unten S. 343 f.
79) StA Bern, U. P. 72, Disputationsprotokoll von Georg Hertwig fol. 26v.
80) Vgl. Nickles 127 (Liste der „Paulani Bernenses" in Ittingen), 106 ff.

(betr. Prior Matthias Vigilius, dessen Demissionsgesuch das Generalkapitel

von 1557 [!] ablehnt). — Wenzelläus Horgheymer ging nach
Freiburg i. Br. vgl. unten S. 345.

81) Nickles S. IX.
82) Vgl. Nickles 41 ff.



330

zu ernähren vermöge8S). (Nickles dagegen nimmt an, dass neben
einer kleineren Zahl von Brüdern nie mehr als zwölf Väter
dagewesen seien84). Zur selben Zeit wird vom Schaffner Heinrich von
Lupfen das grosse Urbar angelegt, das die Uebersicht über das
Konventsvermögen vermittelt85). In der Stadt Bern selber besass man
drei Häuser an der Herrengasse. Aus Anshelms Notiz zum Jahre
1481 wird ersichtlich, dass der Rat ein zu starkes Umsichgreifen der
Kartäuser befürchtete und ihre künftigen Bodenkäufe in der Stadt
von seiner Zustimmung abhängig machte86).

Bern und Thorberg waren von Anfang an verbunden durch die
Einsetzung der Stadt in die Klostervogtei, die Peter von Thorberg
schon 1397 vorgenommen hatte87). Die Schutzpflicht wurde von
Bern ernst genommen. In den Regesten der Konstanzer Bischöfe ist
ein Schreiben Berns an Basel von 1412 verzeichnet, worin Rechtshilfe

für Thorberg mit der Begründung erbeten wird, dass es ein

gutes Werk sei, die Kartäuser in ihrem neuen Anfang und strengen
Leben zu unterstützen88). Von ganz besonderem Interesse ist dann
aber jenes spätere Schreiben Berns an die Luzerner Truppen, die
1476 nach der Schlacht bei Murten die Kartause zerstören wollten,
weil ruchbar geworden war, dass die Mönche für den Landesfeind
Karl von Burgund gebetet hatten89). Bern verteidigt das Kloster,
indem es anführte, dass die Kartäuser verpflichtet waren, für ihre
Wohltäter zu beten. Blösch hat bereits auf dieses Schreiben
hingewiesen als auf einen Beleg dafür, dass der bernische Staat die
Exterritorialität der Klöster hochhielt90). Hingegen hatten die
Thorberger Mönche im Murtenkrieg Tag und Nacht Brot backen und
solches in die Stadt liefern müssen91). Ihre Gebetskraft hatte sich
die Stadt schon vorher gelegentlich nutzbar gemacht, indem 1468

im Waldshuterkrieg Thorberg und Interlaken zur Anrufung
göttlicher Hilfe, 1470 Interlaken, Thorberg, Frienisberg und Fraubrunnen

83) QSQ VI (1884), S. 29.
84) Nickles 98.
85) 2 Bände im StA Bern; über Anlagezeit vgl. B. Haller, Bern in s. RM I.

42 (1495 und 1496 Anweisungen an Amtleute: den Herren von Thorberg
bei Aufnahme von Kundschaften behülflich zu sein, usw.).

8e) A. I. 189.

87) StA Bern, Thorberg Dokumentenbuch I. 6 (6. Dez. 1397).
88) Regesta episc. Const. hg. Rieder, III (1913), S. 184, Nr. 8318 (5. Sept.

1412).
89) StA Bern, D.Miss. C 393v; vgl. Nickles 90.
9°) Blösch JfSQ IX (1884) 65.
91) Qchsenbein, Urkdn. Murten 279; Nickles 89.



331

zum Gebet für gutes Wetter, damit man das Korn einbringen könne,
aufgefordert wurden. Am 30. Juli 1474 erging die Aufforderung,
„das si den almechtigen gott umb gut wetter mit krützgengen und
anderen guten dingen bitten", an die Kartäuser allein92). Auf der
Folie der für Interlaken notwendig befundenen Reform 93) hebt sich
das Zutrauen Berns zur geistlichen Haltung der Kartause besonders
deutlich ab.

In welchem Masse dieses gute Verhältnis sich erhielt, ist nicht
genau ersichtlich. Nickles glaubt auf Grund jener bereits erwähnten
Einschränkung des Güterkaufrechtes von 1481 eine Verschlechterung
der Beziehungen konstatieren zu müssen94). Es ist möglich, dass
dem ein Handel des Schaffners von Thorberg, den der Stadtschreiberrodel

1478 erwähnt95), zugrunde liegt. Dass jedoch Thorberg
mit den andern Klöstern in den Hungerjahren nach 1480 zur
Getreidelieferung herangezogen wurde, geschah hinwiederum ohne
Affekt aus wirtschaftlichen Motiven heraus. Im gleichen Sinne dürfte
die Weisung an den Prior von 1492, er möge in Koppigen gutes
gemeines Gericht halten und dabei die Appellation an den Rat
freigeben96), dem allgemeinen Zug zur Stärkung der staatlichen
Gerichtshoheit zuzuschreiben und nicht einem Misstrauensbeweis
gleichzusetzen sein. Wie Bern sich für die geistliche Wohlfahrt der
Kartause einsetzte, ist durch jenes bereits erwähnte Schreiben von
1488 für die Wiedereinsetzung des Priors Johannes Tinctoris
belegt 97). Das bernische Gesuch von 1507 um einen Altersdispens für
Jodocus Löubli, den göttliche Eingebung und besondere Ehrfurcht
vor der benachbarten Kartause Thorberg zum Eintritt in den
Kartäuserorden bewogen, ist in den üblichen demutsvollen Formeln
gehalten, die die bernische Kanzlei den Ordensleitungen gegenüber
gebrauchte98). Im langwierigen Prozess zwischen Thorberg und
Koppigen um einige Fischereirechte, der sich von 1515 über zehn
Jahre hinzog, sprach der Rat 1525 das Urteil schliesslich zugunsten
der Kartause99). Aus all dem lässt sich eine Abnahme des
Wohlwollens der Stadt gegenüber dem Thorberger Konvent nicht herauslesen.

°2) RM 3, 163; RM 15, 16; B. Haller, RM I. 90.

93) Vgl. Blösch a. a. O. 70 ff. 94) Nickles 96/7.
93) Stadtschr.rodel II. 161 (18. April 1478).
9e) RM 75, 234 (29. Aug. 1492). 97) Vgl. oben S. 328.
98) StA Bern, Lat. Miss. Q 15v; 12. Nov. 1507 Bern an Ordensgeneral Fran¬

ciscus de Puteo (über denselben vgl. oben Anm. 42).

") StA Bern, Thorberg Dokumentenbuch II. 344 ff.



332

Durch grosse Schenkungen bezeugten auch private städtische
Kreise ihr Vertrauen, wie Petermann von Krauchthal und seine
Witwe Anna von Veltschen 1459/146410°) und um 1504 Sulpitius von
Erlach 101). Der unselige Kriegsgewinnler und Seelenverkäufer Ludwig

von Erlach liess sich 1521 im Hinblick auf die fegfeuerbezwin-
gende Kraft kartäusischen Gebetes in Thorberg begraben 102). Thüring

Fricker schenkte 1514 seinen schönen Gratiandruck von 1471103).

Alles in allem stehen die Kartäuser bei der Stadt bis zuletzt in
ansehnlicher Gunst. Selbst einem Anshelm, der doch mit schneidender

Schärfe wider alles Katholische schreibt, fliesst einmal der
Ausdruck „die gütigen Väter" in die Feder104).

Allem Eremitentum zum Trotz stand die Kartause Thorberg
über die offizielle Beziehung zu Bern hinaus in regem Verkehr mit
der Umwelt. Aus dem Reisebericht Hans von Waldheims aus Halle
von 1474 scheint hervorzugehen, dass Thorberg den Kartäuser-
prioren aus deutschen Landen als Reisestation diente, wenn sie
alljährlich zum Generalkapitel nach Grenoble fuhren105). Hans von
Waldheim selber traf in Bern den Prior von Eisenach, der ihn zu
sich nach Thorberg zu Besuch bat106). Für die Gastfreundlichkeit
der Kartäuser spricht auch die Bemerkung von Waldheims, dass
die Väter ihn wohl empfangen und ihn überdies gebeten hätten, vier
bis sechs Wochen bei ihnen zu bleiben und auszuruhn 107). Der
Verfasser des Defensoriums — der Verteidigungsschrift der Predigermönche

im Jetzerhandel — besuchte vor seiner Rückreise nach

10°) Vgl. Nickles 37, 79, 83; StA Bern, Thorberg Urbar I. besonders fol.
CXXVII, wo es heisst, dass hierin nicht verzeichnet sei, was Anna von
V. der Kartause in 40 Jahren ihres Lebens schon Gutes getan, nicht
nur indem sie alle Leute des Klosters stets bei sich aufnahm und dieses
mit materieller Hilfe unterstützte, sondern, „das vil grösser ist", durch
die „unzertrönnliche volkomen liebi, die nieman in irem fromen hertzen
gegen den armen Carthüsern zu Torberg abwenden mocht, von dera

wegen sy och vil must liden". Aus dem letztern könnte allenfalls
hervorgehen, dass die Kartäuser auch Feinde in der Stadt fanden.

101) StA Bern, Thorberg Urbar I. fol. CVIII.
102) A. IV. 451.
193) Vgl. oben S. 220 Anm. 43.
104) A. I. 439.
105) AHVB 25 (1920) 103.
106) a.a.O. 104.

197) a. a. O. 104.



333

Basel ebenfalls die Kartause108). Die Reise Heinrich Wölflis nach
dem heiligen Land begann 1520 in Thorberg109). Der Prior empfahl
Lupulus auch für dessen Rückkehr über Grenoble an den Generalprior

in der Grande Chartreuse no). Berührung mit der Welt brachte
notwendigerweise auch der Personaltausch unter den Kartausen mit
sich. Mit Basel, Ittingen, La Lance bei Grandson, Freiburg i. B.,
Rethel in Lothringen und andern Kartausen ergaben sich solcher-
massen Beziehungen m).

Der Besuch des Defensoriumautors in Thorberg dürfte damit
zusammenhängen, dass der Prior Alexander von Thorberg in
engerer Beziehung mit dem Berner Predigerkloster stand und unter
anderem einen der drei Schlüssel zum Schränkchen, in dem die
blutigen Hostien verwahrt wurden, verwaltete 112). Er soll auch
herbeigerufen worden sein, als die Stigmata Jetzers verschwanden 113).

Lupulus beruft sich in seinem Gespräch mit Antoni Noll über die
Jetzerwunder auf die Echtheitszeugnisse, die die Dominikaner vom
Prior von Thorberg erhalten hätten114). Vielleicht datiert von hier
an auch die persönliche Freundschaft zwischen dem Humanisten
und der Kartause115).

Mit dem Chorherrenstift Sankt Vinzenz scheinen vor allem
geschäftliche Verbindungen bestanden zu haben. 1512 nahmen die
Chorherren von den Vätern von Thorberg ein Darlehen von 100

Gulden auf, um den Silberzins an den Bischof von Lausanne zahlen
zu können, ein Jahr später nochmals zur Anschaffung von Oel und
dergleichen 116). Lupulus erhielt 1514 den Auftrag, in Thorberg ein
Viertelstundenglas zu bestellen, mit dem man für die
Kapitelsversammlungen eine bessere Präsenzdisziplin herbeiführen wolltew).
Schliesslich schenkte das Kapitel am 29. November 1515 „denen

108) QSQ 22 (1904) 587: „Ego visitata Carthusia Bernensi redii Basileam".
109) Wölfli, Reise nach Jerusalem hg. Blösch 12. — Vgl. unten S. 446, 454.
110) a.a.O. 123.

»") Vgl. Nickles 127.

112) QSQ 22 (1904) 503.
113) QSQ 22 (1904) 131 und 584.
114) a. a. O. 336.
115) Vgl. Anm. 109.
116) StM IV. 122; Q.K. 29. Nov. 1512. — StM IV. 162; 27. Juli 1513. —

StM V. 4; 23. Nov. 1513. — StM V. 14; 11. Jan. 1514. — vgl. auch StM
V. 152; 16. Jan. 1516.

U7) StM V. 62; G.K. 25. Aug. 1514. Ob die Kartäuser eine Glasbläserei
unterhielten?



334

geystlichen vättern zu Dorberg" vier Gulden „an ir flysz und arbeit,
so sy gehebt haben, historiam sancti Vincentij ze schryben und ze
binden" 11S). Lupulus mag dieses Manuskript für seine Ausgabe des

Vinzenzoffiziums von 1517 gebraucht haben 119). Er scheint der
Vermittler zwischen Stift und Kartause gewesen zu sein. Demgegenüber
fällt es auf, dass Franz Kolb, der Stiftsprädikant von 1509 bis 1512,

seine Schritte, als er 1512 Kartäuser wurde, nicht nach Thorberg
lenkte, sondern nach Nürnberg zog 120). Irgendeine Beziehung, die
wir nicht näher kennen, muss aber auch zwischen ihm und Thorberg
bestanden haben. Dies beweist der fünfbändige Duns Scotus, der,
als seine Schenkung gekennzeichnet, in die Thorberger Bibliothek
gelangte121). Darauf hin deutet auch das Schreiben des Berner
Rats an den Prior von Nürnberg aus dem Jahre 1520 „von meister
Frantzen wägen, in har gan Torberg kommen zu lassen" 122).

Die Notiz über das Schreiben und Binden der Vinzenzlegende
ist uns wertvoll, da sie auf Schreibarbeit und Buchbinderei in der
Kartause hindeutet123). Freilich können wir nur für einen Mönch
mit Sicherheit die Tätigkeit des Bücherschreibens nachweisen. Es
ist dies Johannes Ryser von Burgdorf.

Von seiner Hand ist der grösste Teil des Sammelbandes Cod.
Bernensis 244 geschrieben124). Die Abschrift des dritten Stücks
datiert er selber auf den Urbanstag 147112ä). Das Schlussblatt enthält

ein griechisches Alphabetarium, in mühselig ausgeklügelter
Weise unterschrieben mit griechischen Buchstaben, die den Text
ergeben: „ekskripsit Johannes Riser de Burgdorph" 126). Sein Name

118) StM V. 142; 29. Nov. 1515. 119) Vgl. unten Kap. über Lupulus S. 443 f.
12°) Vgl. Eissenlöffel 16 f.

m) Joh. Duns Scotus, Scriptum super primo etc. sentent. 5 Bde. (Bd. V:
Quaestiones quodlibeticae), Venedig, Joh. Herbort 1481. Eintrag: „Per-
tinet domui porte montis a confratre magistro Francisco Kolb donatus".
Mit zeitgenössischen Anmerkungen des Georg Holzrüti (dessen Name

am Schluss des II. und IV. Bandes).
122) RM 185, 80; 30. März 1520. — Vgl. Türler in AnzfSG 8 (1898/1901) 72:

..unbekannte Berufung des Franz Kolb nach Thorberg, die offenbar
keine Folge hatte".

123) Vgl. oben Anm. 118.
124) Stadtbibl. Bern, cod. 244, chart. 4°, 179 Fol. — vgl. Hagens Catalogus.
125) cod. 244, fol. 56v.
126) a.a.O. fol. 179r; vgl. fol. 178v: „explicit per me Johannem Riser"

(ebenfalls in griechischen Lettern).



335

findet sich zum Jahr 1465 in der Basler Universitätsmatrikel. Vorher

war er in Heidelberg. Wie er im Necrologium des
Zisterzienserinnenklosters Fraubrunnen selber ausführt, war er dabei, als dort
der Zisterzienser Benedikt Lysser vom Konvent Frienisberg, der an
der Pest gestorben war, zu Grabe getragen wurde127). Lysser findet
sich in der Heidelberger Matrikel von 1457/58 eingetragen 128). Das
Jahrzeitbuch von Fraubrunnen verfasste Ryser im Jahre 1507 als
einen Auszug aus dem alten Buch, „wann von sunderlicher
früntschafft und lieby, die er zuo disem loblichen gotzhus alwegen gehan,
er das willig und gern hat geschriben ..." 129). Die Jahre 1471 und
1507 bezeichnen die Zeit, während welcher er mit Sicherheit dem
Thorberger Konvent angehört hat.

Johannes Ryser muss anlässlich seines Studiums mit dem
Frühhumanismus in Berührung gekommen sein 130). Der genannte Codex
244 enthält vornehmlich Schriften zur sprachlichen Formkultur, wie
De ratione epistolandi Johannis scriptoris imperialis, Tractatus de

coloribus orationis, de arte dicendi libellus Parimpi Veronensis
poetae, und ähnliches. Das Kernstück bildet eine Abschrift von
Cicero De officiis, die nachmals von verschiedenen Lesern bearbeitet
worden ist. Doch fehlen auch nicht Schriften mönchisch-scholastischer

Richtung wie ein Excerptum ex libro de perversitate
entis removenda, ein Liber de centum signis dei benedicti. Unmittelbar

mit den Strömungen der Frühhumanistenzeit verbunden erweist
sich der Schreiber jedoch durch die Aufnahme der Rede, die Pius II.
— der Humanist Aenea Silvio Piccolomini — über den Türkenkrieg
1459 „in conventu Mantuano" gehalten, und einer Oratio habita in
universitate Erdfurdensi ad doctores et magistros de commendatione
sapientie131).

Das griechische Alphabetarium Rysers schliesslich ist das
einzige Zeugnis für Ansätze zum Griechischstudium auf bernischem
Gebiet vor der Reformation. Es ist angesichts des ungewohnten
Unternehmens verständlich, dass der Schreiber die Tabelle überschrieb
mit dem Stoßseufzer: „Veni sanete spiritus". Wir wissen nicht, wie
weit er es darin gebracht hat, auch nicht, ob er unter den Mönchen

127) Univ.bibl. Basel, Matrikel, ungedr. — Necrologium Fraubrunnense,
MGH, Necrologia Qerm.tom. I (1888) 418.

128) Matr. d. Univ. Heidelberg, hg. Toepke, I (1884) 291.
129) MQH Necrologia Germ.tom. I (1888) 420.
130) Ueber Frühhumanismus vgl. oben S. 222 ff.
131) Vgl. die Beschreibung des Codex in Hagens Catalogus Cod. Bern.

(1875) 283.



336

Gleichgesinnte gefunden132). Möglich ist, dass das Priorat des
Marcellus Geist (1464 bis 1469), über dessen geistige Richtung wir
schon gehandelt haben 133), den Ausgangspunkt für Rysers
Bildungsbemühungen darstellt.

In Zusammenhang damit steht die Frage nach der Beziehung
zwischen Thorberg und der Buchdruckerei, die 1475 in Burgdorf
arbeitete 134). Wir vermögen sie leider mit keinem Hinweis zu klären.
Fest steht lediglich, dass die Kartause in Burgdorf Grund und Boden
besessen hat, dass dort ausgerechnet ein Kartäuser Werk, der
Traktat des Johannes von Clusa über die Erscheinungen der Seelen

von Toten, gedruckt wurde, dass die Beziehung des Marcellus Geist
zu Mainz eine direkte Anregung von dorther für die Errichtung
einer Buchpresse möglich erscheinen lässt, und dass die Kartäuser
im allgemeinen sich als Förderer des Buchdrucks gezeigt haben135).

Als der Komet der Burgdorfer Druckerei noch 1475 wieder
verschwand, waren die Kartäuser für ihren Bücherbedarf auf die
Beziehungen zum nächsten Druckort, zu Basel, angewiesen. Im
Restbestand der Thorberger Bibliothek lassen sich denn auch nicht
weniger als dreizehn zum Teil vielbändige Werke nachweisen, deren
Druckort Basel ist. Von Michael Wenzler über Johannes Amerbach,
Bergman von Olpe, Jakob Pforzheim und Wolfgang Lachner bis

zu Johannes Froben sind die repräsentativen Buchdrucker Basels

132) Eine Humanistenbriefsammlung, die — unter dem hs.lichen Titel „Diver-
sarum epistolarum compendium" mit Boetius De consolatione philo-
sophiae u. dem Porphyriuskommentar zu Aristoteles zusammengebunden
— in der Thorberger Bibliothek figuriert, ist stark mit Marginalien,
Lese- und Merkzeichen durchsetzt. Wenn diese in Thorberg entstanden
sind, wäre damit ein weiteres Zeichen für stilistisch-humanistisches
Bemühen in der Kartause gegeben. — Vgl. Stadtbibl. Bern Inc. I. 34, ohne

Druckvermerk; vgl. aber Hain Cop. 10072: Cöln, Joh. Koelhof (s.d.).
133) Vgl. oben S. 326 ff.
134) Yg]_ Büchler, die Anfänge des Buchdrucks in der Schweiz, Bibl. Schweiz.

Gutenbergmuseum (Bern 1930), S. 43 ff. — Buess, Einzug und Verbreitung
der Buchdruckerkunst in der Schweiz, in BlfbernGKA VII (1911) 334 ff.
— Lexicon des gesamten Buchwesens I (1935) 307 Art. „Burgdorf". —
Heimatbuch des Amtes Burgdorf I (1930) 392.

135) betr. Grundbesitz: StABern, Thorberg Dokumentenbuch I. 503; II. 16, 19

(Hauskauf von Jörg Fryburger am 2. Aug. 1474!) 23 (Zehntrodel Burgdorf

1503): Notariatsprotokoll I. 26, 92, 141. — betr. Joh. de Clusa vgl.
Facsimile in BlfbernGKA VII (1911) Tafel 2 nach S. 344. — betr. Marc.
Geist vgl. oben.



337

alle als Lieferanten von Thorberg vertreten. Es handelt sich
zumeist um Kirchenrecht und Patristik. So findet sich auch die Am-
brosiusausgabe Amerbachs von 1492 mit dem grossen humanistischen

Programmbrief Heynlins vor136). Aller Wahrscheinlichkeit
nach vermittelte die Basler Kartause die Bücheranschaffungen
Thorbergs. Einträge im Ausleiheverzeichnis137) zeigen, dass auch die
Bestände der Basler Kartäuserbibliothek von Thorberg aus zu Rate
gezogen wurden. 1485 empfing der Prior von Thorberg zwei noch
ungebundene Traktate „vom Weinberg des Herrn" und „Ueber die
Unterrichtung der Novizen". Etwas später (etwa 1489) überliess
man ihm eine Schrift über die Gründung des Ordens und einen
„Hortulus vasarum". Diesen Angaben zufolge waren es Erbauungsund

Unterrichtsschriften die man sich auslieh, während die
„Klassiker", die grossen Ausgaben, direkt angeschafft wurden. In der
Reformationszeit liess sich der aussätzige Bruder Heinrich Karst,
„hospes in Thorberg", eine gedruckte Bibel mit Kommentar
leihen138). Es ist anzunehmen, dass diese Leihvermerke nur zufällige
Zeichen für einen in Wirklichkeit intensiveren Verkehr darstellen.
So dürften die sechs Handschriften aus der Basler Kartause ihren
Weg in die Berner Bibliothek über Thorberg gefunden haben139).

Im Jahre 1502 schenkten der Prior Hieronymus Zschekkabürlin
und der Konvent von Basel der Kartause Thorberg eine dreibändige
Postille des Nicolaus von Lyra. (Das Werk war der Basler Kartause
vom Chorherr Dr. Peter zum Lufft zum Geschenk gemacht wor-

136) Genaue Beschreibung muss einer besondern Untersuchung der Thor-
bergerbibl. vorbehalten bleiben. Uebersicht: von Mich. Wenzler 1476

Justinian, 1478 Gregor IX. Decretalen; von Amerbach 1489 Augustin
de trinitate, 1492 Ambros., 1493 Augustin epist.; von Bergman von
Olpe 1495 Sebast. Brant, de origine civitatis Hierosolymae, 1499

Bapt. Mantuanus de patientia; von Jac. Pforzheim u. W. Lachner 1504

Chrysostom, opera; wiederum von Amerbach 1506 Augustin op.; von
Jac. Pforzheim (Alberti magni) directorium principalium sentent.; von
Joh. Froben 1511 Gregor IX. Decretalen, 1517 Mich. Ritius, de regibus
Francorum; ohne Druckername 1518 Neudruck der opera Gersonis von
1504.

137) Univ.bibl. Basel, Registrum recognitionum Carthusiae (Msc. A.R. I. 4).

— Die Beziehungen zur Basler Kartause auch schon von Benziger
festgestellt, vgl. Die Inkunabeln der Berner Stadtbibliothek, Zentrbl. f.
Biblwesen 1912, 500 ff.

138) a. a. O. fol. 49v und 49r; fol. 61v.

1S9) Cod. Bern. A 76, 77, 81, 82, 83, B 46.

22



338

den.)140) Der Buchdrucker Johannes Froben schenkte 1513 seinen
Dekretalendruck von 1511141). Während wir über den äussern
Anlass der Schenkung Zschekkabürlins nichts Näheres wissen, lässt
ein Brief Frobens vom 14. Februar 1513 vermuten, dass er selber
nach Bern und damit vielleicht auch nach Thorberg gekommen ist.
Er schreibt einem Ungenannten, dass er verhindert sei, im
gegenwärtigen Augenblick nach Bern zu kommen und ihn (den
Ungenannten), von dem er schon viel gehört, einmal von Angesicht zu
sehen. Er schicke ihm aber seinen Sohn Hieronymus 142). Ist dies
vielleicht an Michael Röttli (Rubellus) oder an Heinrich Wölfli
(Lupulus) gerichtet? Beide fanden wir schon in Beziehung zu Thor-
berg143). Hat Hieronymus Froben in Bern die Schule besucht?144).

Noch weitere Thorberger Bände weisen Geschenkvermerke auf.
Frickers Gratiangeschenk von 1514 ist schon öfters zitiert worden

145). Von Franz Kolb stammt der fünfbändige Duns Scotus, der
völlig durchstudiert worden sein muss 146). Ambrosius Meyer von
Aarau, dessen Fastenstrenge Anshelms Zorn erregt, zieht nach
Aufgabe seiner Kirchherrnstelle in Aarau die Kartäuserkutte an; in ihr
lässt er sich noch 1529 in Thorberg begraben 147). Ihm gehörte, bevor
sie der Konventsbibliothek einverleibt wurde, die Bibelglosse des

Hieronymus. Der Eintrag lautet: „Proveniens a confratre nostro

14°) Stadtbibl. Bern, Inc. II. 6: Nie. de Lyra, Postilla super Biblia, fol. 3
Bde. „Pertinet domui vallis Ste. Margarete ordinis Cartusiensis in
Basilea minori. Data eidem ab egregio artium et decretorum doctore
Domino petro zum Lufft ecclesie Basiliensis canonico. Oretur pro eo
etc." Dies ist durchgestrichen; darunter: „Anno domini 1502 liber hie
donatus est huic domui Sete. Paule alias Torberg ordinis Cartusiensis
a venerabili patre d. Jheronimo priore ac conventu domus vallis sanete
Margarete minoris basilee eiusdem ordinis". — Ueber Zschekkabürlin
vgl. Wackernagel II. 2. 846.

141) „Liber Carthusiensium in Torberg. Donatus a magistro Joanne fro-
benn, Impressore ac cive Basiliensi, anno 1513".

142) Univ.bibl. Basel, Ms. Q II. 29 (Sammig. Amerbach) f. 112; nicht adres¬
siert. Vgl. Anhang S. 479.

143) Vgl. S. 245 und 333.
144) Ueber Hieron. Froben vgl. Allen, ep. Erasmi III. pg. 443, Note. — Ueber

Berner Schule vgl. oben S. 235 f.
145) Vgl. oben S. 332; Stadtbibl. Bern, Inc. I. 3.

146) Vgl. oben S. 334.
147) Univ.bibl. Basel, Matrikel: 1470/71 Ambrosius Meyger de Arow; Ans¬

helm zum Jahr 1482 vgl. A I. 225 („Meister Ambrosi Meyers, des letzten
Kartüsers zu Torberg, eigenrichtiger Geist"). — Stadtbibl. Bern, Inc. 1.4.



339

Ambrosio Meyer". Hier handelt es sich wohl eher um Heimfall als

um Schenkung. In gleicher Weise mag der Bücherbesitz des Magisters

Johannes Büchler von Herrenberg, des Plebans von
Walkringen, an Thorberg gekommen sein148). Die Kartause besass den
Kirchensatz von Walkringen. Abgesehen von einer Bonaventuraausgabe

sind es auffälligerweise lauter kirchenrechtliche Werke149).
Lesespuren sucht man vergeblich darin. Auch der Nachfolger Büchlers,

Jeorius Doleatoris, äuffnet die Bibliothek der Kartause, indem
er eine von Nicolaus von Lyra kommentierte Bibel hinterlässt150).

Im Rahmen dieser Arbeit kann im übrigen nur eine kurze
Skizzierung des Thorberger Bücherbestandes vorgenommen werden.
Unter den Manuscriptbänden der Berner Stadtbibliothek ist ausser
dem Sammelband von Johannes Ryser151) nur der Hoheliedkommentar

des Bernhard von Clairvaux als sicherer Thorbergerbesitz
nachzuweisen152). Wie in der Basler Kartause ist wohl auch in
Thorberg, entsprechend der späten Gründung, das Hauptgewicht
auf den Erwerb von Druckwerken gelegt worden.

Einschliesslich eines Bandes Eusebius aus der Pfarrbibliothek
Kippel im Lötschental153) und einer sechsbändigen Bibelglosse des
Nicolaus von Lyra aus der Kantonsbibliothek in Freiburg 154) zählt
der heute vorliegende Bestand 58 Inkunabelbände, das heisst Drucke
aus dem 15. Jahrhundert, und 19 Bände alter Drucke aus dem
Anfang des 16. Jahrhunderts. Zusammen also 77 Bände.

Diese Zahl geht wesentlich über die dreissig Bände hinaus, von
denen Benziger in seinem Aufsatz über die Inkunabeln der Berner
Stadtbibliothek spricht155). Seine Vermutung, dass die Thorberger
Bibliothek ursprünglich „an die 600 Bände" umfasst habe, greift

148) Lohner 155: 1504 Hans von Herrenberg, Dekan v. Münsingen. — Heidel¬

berger Matrikel 1470; bac. viae antiq. 22. V. 1471; wird Mag. in Köln:
lib. dec. art. Büchler, Mag. in studio Colon. 27. III. 1473 (Toepke I.
1884, 329). — Tübinger Matrikel, hg. Hermelink I (1906) 4: 1477/78

M. Joh. Büchler de Herrenberg.
149) Stadtbibl. Bern, Inc. II. 17 (Justinian), Inc. I. 5 (Decretal.), Inc. III. 59

(Bonavent), Inc. I. 7 (Antonin. Flor.), Inc. I. 13 (Repert. Panormit.), Inc.
I. 65 (Berchorius, diction.).

150) Lohner 155: 1521 Herr Jörg [?]; Inc. I. 22.

151) Vgl. oben S. 334 f.
152) Cod. Bern. 15.

153) Vgl. „Bund" Nr. 135; 21. März 1938.

154) vgl catalogue des Incunables de la Bibl. cantonale et universitaire de

Fribourg (ed. W. J. Meyer 1917) 118.

155) Zentrbl. f. Bibl.wesen 1912, 500 ff.



340

hingegen um einiges zu hoch. Benziger leitete sie aus der
Zusammenstellung der noch vielfach vorhandenen Thorberger
Rückensignaturen ab. Die Annahme, dass ein Band mit der Signatur G 64

alle Nummern von G 1 bis G 63 voraussetze, entspricht jedoch nicht
den kartäusischen Bibliotheksgepflogenheiten. Aus Bernoullis Aufsatz

über die alten Basler Klosterbibliotheken, aus Schreibers
grosser Arbeit über die Mainzer Kartäuserbibliothek und aus einem
Vergleich mit den Registern der grossen Kartäuserbüchereien etwa
von Erfurt und Buxheim bei Memmingen geht hervor, dass die Zählung

oft springt und jedenfalls keine statistischen Berechnungen zu-
lässt. Vielmehr scheinen die grossen Buchstaben so etwas wie
Sachkategorien zu sein, die den Nummern zur Kennzeichnung des
Buchinhaltes beigezeichnet werden 156). So bleibt uns eine genauere
Abschätzung des Thorberger Bibliotheksbestandes verwehrt.

Lehmann und Schreiber betonen als allgemeinen Zug der
Kartäuserbibliotheken, dass die „spätmittelalterliche Bibelexegese, die
asketische und mystische Literatur" stark vertreten sei157). Was
Bibelexegese und asketische Bücher anbelangt, so gilt dies auch
im Falle von Thorberg. Aber zwei weitere Merkmale der Thorberger
Bibliothek sind darin nicht inbegriffen. Da ist einmal die
wohldotierte Gruppe der kirchenrechtlichen Folianten und ferner die
Reihe der Patristikerausgaben, die nebst einigen Humanistenpublikationen

zur Hauptsache aus den Basler Offizinen stammen 158).

Die Mehrung des Bücherbestandes in Thorberg muss mit Ernst
und Sorgfalt betrieben worden sein. Leider ist nirgends ein
Bibliothekskatalog zum Vorschein gekommen. Wohl aber ein Exlibris, das
auf die fromme Beziehung der Mönche zu ihren Büchern ein Licht
zu werfen vermag 159). Interessante Beobachtungen Hessen sich an
den Benützungszeichen der Bücher anstellen160). Doch muss dies
einer eingehenderen Untersuchung überlassen werden.

156) Bernoulli in Basler Jbch. 1895, 85 f. — Schreiber in Beiheft 60 (1927)
Zentrbl. f. Bibl.wesen. — Mittelalterliche Bibliothekskataloge Dtlds. u.
d. Schweiz II. hg. Lehmann (1928) 221 ff.; III. hg. Ruf (1932) 81 ff.

157) Schreiber a.a.O. 6 (ibid. zit. Lehmann; vgl. oben Anm. 44).

158) Vgl. oben S. 337.

159) Vgl. Beschreibg. bei A. Wegmann, Schweizer Exlibris bis z. J. 1900 II.
(1937) 233 (Nr. 7083).

leo) Vgl. unten S. 343 betr. „in refectorio".



341

„Und ich byn noch ny in keynem lustigem clostere gewest, wan
das ist", schreibt jener Hans von Waldheim über Thorberg, als er
1474 über Bern nach Savoyen reitet. Er findet dann auch den
Tiergarten in Ripaille „gross" und „lustig"; und auf der Rückkehr über
Thorberg verzeichnet er in seinem Reisebuch: „Item Thorberg, das
carthuser closter, 1yd uff eynem hatten hochen felsberge und
ist das aller lustigiste closter, das ich noch ye gesehin habe" 161).

Man darf die Bezeichnung „lustig" offensichtlich nicht auf den
Geist des Klosters beziehen; „lustig" bedeutet hier soviel wie lateinisch

„amoenus". Auch Türst gebraucht es in bezug auf Thorberg
und fügt ergänzend bei: „wol und ordenlich erbuwen" 162). Hans von
Waldheim wollte jedenfalls nichts berichten, was Schatten auf das
Kloster werfen konnte. Er gibt mit sachlichem Eifer wieder, was er
von den Mönchen über den letzten Thorberger und die
Klostergründung durch Peter von Thorberg erfahren haben mag. Unter
seinen Angaben interessiert uns vornehmlich jene über eine angebliche

Umbenennung durch die Kartäuser. Diese hätten das Bedünken
gehabt, der Name Thor&urg „were deme clostere zcü wertlich und
zcu herlich", weshalb sie es in Thorberg umtauften163). Die Akten
aus der Zeit vor 1397, dem Gründungsjahr, reden aber nur von Thor-
berg, nie von Thorburg164). So ist die Umtaufe wohl eine fromme
Geschichtsfälschung der Mönche.

Nicht so weit geht die Einleitung des Thorberger Urbars von
1500 (fünfundzwanzig Jahre nach Waldheims Besuch). Sie ist vom
Konventsprokurator Heinrich von Lupfen geschrieben und
wahrscheinlich auch verfasst165). Dort heisst es: Die ersten Mauern und
Bauten des Schlosses sind „verschinen", nur der Name „Torberg"
ist geblieben. Dafür ist die Gründungsgeschichte in charakteristische
mystische Spekulationen eingebettet.

Das Bild des Berges, auf den das Kloster gebaut ist, wird
symbolisch ausgewertet. „Wan die statt, uff dem berg gesetzt, die ist
gesetzt uff das vest ewig werend fundament Jesum Christum, unsern
lieben herren". Nach Augustin verhänge Gott kein Uebel, ohne
etwas Gutes dadurch zu bewirken. So sei aus der Eroberung des

161) Hans von Waldheims Reisen durch die Schweiz im Jahre 1474, hg.
F. E. Welti, AHVB 25 (1920) 89 f., 93, 99, 104

162) De situ confoederatorum descriptio QSQ VI (1884) 29.
163) AHVB 25 (1920) 105.
164) Vgl. die Anmerkg. Weltis a. a. O.
165) StA Bern, Thorberg Urbar I (1500) fol. 1 ff. — Text vgl. Anhang S. 475 ff.



342

Schlosses Thorberg dies Kloster erwachsen; aus dem weltlichen
Haus wurde ein Gotteshaus, aus dem Ungestüm weltlichen Wesens
eine Stille. In Thorberg wird im Schweigen zusammen mit der
Gnade Gottes himmlisches Leben „vollfürt", soweit dies menschlicher

Blödigkeit möglich ist. Dieses Schweigen ist Vorgeschmack
der Seligkeit für die, welche mit reinem, lauterem Herzen Gott allein
dienen und sich täglich und stündlich mit ihm vereinigen.

Hier erhebt sich der Schreiber zu allgemeiner Betrachtung des
Schweigens und des Mönchsideals: der Vereinigung mit Gott und
Entfremdung von der Welt. „Darumb die Klöster ouch gestifftet
werden". Die Klöster aber sind ein köstlicher wohlgezierter Garten
des Herrn mit mancherlei wohlschmeckenden Blumen. In dem Garten

findest du die Veilchen der Demütigkeit, die Lilien der Keuschheit

und die Rosen der blühenden brennenden Liebe zu Gott. Einen
solchen Garten wollte Peter von Thorberg und überliess daher den
Kartäusern sein Schloss.

Durch den Hinweis auf seine Vergabungen und auf die Briefe
und Freiheiten von Kaisern, Königen und andern Herren wird
schliesslich die Verbindung dieses eigenartigen Schriftstücks mit
dem besondern Zweck des Urbars, dem es vorangestellt ist,
geschaffen. Es scheint eine Zweieinheit von konkret-diesseitigem
Kloster und spirituellem Thorberg begründen zu wollen. Sein Stil
schwankt zwischen dem Ausdruck naiv-herzlicher Frömmigkeit und
„geblümter" Manier. Das kartäusische Mönchsideal wird klar und
vorbehaltlos ausgesprochen. Anderseits fehlt auch etwas Selbst-
bespiegelung nicht; denn der Schreiber vergisst nicht, mitten in
der symbolischen Deutung des Berges auf den geistlichen Nutzen
einer solch erhabenen Kultstätte für die fromme Stadt Bern
hinzuweisen.

Denselben Eindruck erweckt ein Schreiben, das sich unter
politischen Episteln hauptsächlich Frickers in einem „Conceptbuch"
des Staatsarchivs in Bern gefunden hat166). Heinrich von Lupfen
schreibt am 16. Juli 1496 an einen Ungenannten, den er mit „bruder
in got" anredet. Das schlichte Thema des Briefes ist das Memento
mori und die daran geknüpfte Ermahnung des Propheten: Suche
nach Gott, solange du lebst. Aber die bilderreiche Ausmalung
dessen, was die Ungerechten in der Hölle erwartet, und des
himmlischen Lohnes der Gerechten überwuchert alles. Als stilistisches
Vorbild drängt sich Seuse auf.

166) StA Bern, Conceptbuch (Frickers), unpaginiert; ohne Adresse, aber
als Brief gefalzt. — Text vgl. Anhang S. 474 f.



343

Der zugrundeliegende Ton kartäusischer Frömmigkeit ist wohl
echt und steht hoch über allem, was sich sonst in bernischen Klöstern
geäussert hat. Die Nebentöne sind Produkte der absterbenden
Mystik. Ihr Wesen ist von Muschg im letzten Kapitel seines Werkes
über die Mystik in der Schweiz herausgearbeitet worden167). Auch
repräsentativere Schriftwerke der Kartäuser aus jener Zeit, wie die
Chronik der Basler Kartause von Heinrich Arnolds von Ahlefeld und
die Lebensbeschreibung des Heiligen Bruno von Ordensprior Dupuis
sind diesem Epigonentum verfallen168). Die religiöse Erhebung im
Dienste mönchischer Vervollkommnung braucht Reizmittel
ästhetischer Art. In der mächtigen lateinischen Bibel von 1475 aus der
Thorbergerbibliothek steht zum vierten Kapitel der Apokalypse die
Randglosse: „In refectorio" 169). Demnach wurde den beim Essen
versammelten Vätern die dröhnende Vision vom Himmelsthron
vorgelesen.

Wie der Bibliotheksbestand schon vermuten lässt, war daneben
in Thorberg auch nüchterne Scholastik zu Hause. Wenn die Predigt
zu Dedicatio ecclesiae 1521 (Kirchweih) von Hans Hurri, dem
nachmaligen Prior, nicht nur geschrieben, sondern auch vor Kapitel
gehalten worden ist, wäre sie ein Dokument dieser Richtung170). Sie

167) Muschg, Mystik in der Schweiz (1935) 371 ff.; betr. Seuse 242ff. —
Vgl. auch Anm. 100 die Wendung aus dem Urbar: „unzertrönnliche vol-
komen liebi".

168) Basler Chroniken I. 248; vgl. Wackernagel II. 2. 845 917. — Migne PL.
152 (1879), 491 ff.: vita altera, auctore Francisco a Puteo Carthusiae
maioris priore, ex editione Basilae anno circiter 1515 adornata. — Betr.
Uebersetzung von Wenzelläus Horghaymer vgl. unten S. 345.

169) Stadtbibl. Bern, Inc. II. 28; ohne Titelblatt, die Jahrzahl ohne Druck¬
vermerk am Schluss; rote Buchstaben begleiten den Text. Ueber die
Bedeutung solcher Eintragungen vgl. Lehmann, Bücherleihe und Bücherpflege

bei den Kartäusern. Miscellanea Frz. Ehrle V (1924) 370.

170) Ueber Hurri vgl. oben S. 329; die Predigt steht mitten in einer ganzen
Reihe Abschriften von Capitelspredigten und Collationen, vornehmlich
von Prior Gregor Reisch von Freiburg i. B., und findet sich in einem
Band der Bibl. der Kartause La Valsainte (nicht paginiert); der Prior
P. Nicolas Barras hatte die Freundlichkeit, uns den Band zur
Einsichtnahme zu leihen. Am Schluss der Predigt: „Explevi crastino Ger-
vasij et prothasij [= 20. Juni] in Domo Porte Montane. Anno 1521. fr.
Johannes Hurri, pauperculus monachulus". Heisst „explevi": fertig
gemacht, oder: fertig geschrieben? — Ueber Gregor Reisch vgl. Münzel,
der Kartäuserprior Gregor Reisch und die Margarita philosophica, Z
Freiburger Geschichtsverein 48 (1938) 1 ff.



344

ist nach dem normalen Predigtschema gebaut171). Das Thema ist
dem fünften Psalm entnommen: „Ich aber will in dein Haus gehen
auf deine grosse Güte und anbeten gegen deinen heiligen Tempel in
deiner Furcht". Es teilt sich leicht in die drei Teile: Intentio
(weshalb?), Adoratio (was?), und timor (wie?), wobei der erste Punkt
offensichtlich etwas zurechtgebogen wird, indem nicht von der
grossen Güte (Multitudine misericordiae) die Rede ist. Der Hauptteil

der Predigt besteht in der Exposition des zweiten Punktes, der
Frage der Adoration, während der dritte Punkt, die Furcht des

Herrn, nur knapp behandelt ist. Eine Menge von Autoritäten wird
angezogen, unter denen ein Valerius Maximus-Zitat auffällt172). Die
Gewissenhaftigkeit des scholastischen Predigers zeigt sich an einer
Randglosse: die scheinbaren Widersprüche zwischen einzelnen der
angeführten Zitate Hessen sich durch Distinktionen erledigen. Dazu
reiche aber die Zeit nicht aus 173).

Ein gewisses Bestreben, die Bilder- und Heiligenverehrung zu
rechtfertigen, ist zu spüren, was Abwehr der Angriffe von
reformierter Seite sein könnte. Auffällig ist die eingehende Ermahnung
der Väter zur Wahrung der Würde des Kirchenraumes.

Hans Hurri muss sich nach 1521 bald zum Freund der
Reformation gewandelt haben. Er wurde zwar zunächst noch Schaffner
und 1525 sogar Prior; doch geht aus Prior Schürsteins Epistel vom
9. August 1525 an den Berner Rat hervor, dass Hurri mit ihm, Schürstein,

zusammen die dem neuen Glauben zugeneigte Partei
darstellte, die beim Versuch, den Konvent von innen heraus für die
Reformation zu gewinnen, auf den Widerstand der übrigen Mönche
und des Generalkapitels gestossen war174). Es war der Rat von
Bern, der im Frühling 1525 einen Beschluss des (General-)Kapitels
umstiess, demzufolge der Schaffner Hans Hurri in eine bayrische
Kartause hätte versetzt werden sollen175). Dadurch scheint die

171) Vgl. darüber oben betr. Predigten Heynlins S. 285 ff.
172) „Unde et Gaius magisterio et Fabius ducatu a senatu privati sunt,

quia questiones etiam parvas audebant in templo, ut refert Valerius
Maximus li. primo, c. 1."

173) „Nota glosule, que videntur illis contradicere: per distinctiones con-
cordantur, uti est in doctoribus videre: tempus non patitur hie omnia
inserere". 174) Vgl. St+T 704.

175) St+T 653 und 654; 31. Mai 1525 Bern an Prior Schürstein; dieser möge
dafür sorgen, dass Hurri in Thorberg bleiben dürfe, in Rücksicht darauf,

dass „er alles handeis des gotzhuses zu Thorberg bericht und ouch
ein blöder man sins lybs (d.h. kränklich), dessglichen vom convent und
denen, so er dann zeschicken, wol ungütlich und angenäm".



345

innere Auseinandersetzung im Konvent auf die Spitze getrieben
worden zu sein. Schürstein verzweifelt an einer Bekehrung des

Kapitels und tritt aus, „vom Lutherschen Ferment angefressen und
allzu sehr von Zwinglischriften eingenommen". Aber Hurri wird —
wohl unter bernischem Einfluss — sein Nachfolger. Nach dem, was
wir über seine Haltung an der Disputation von 1528 früher schon
ausgeführt haben, bleibt er mit seiner reformatorischen Neigung in
Gegnerschaft zum Konvent176).

Dass der Ordensstifter Bruno von Köln kurz vor Ausbruch der
Reformation, 1514, selig gesprochen wurde und innerhalb des
Kartäuserordens als Heiliger verehrt werden durfte177), mag sein Teil
dazu beigetragen haben, dass die weissen Mönche im ganzen in
ihrer katholischen Frömmigkeit von der Revolution der zwanziger
Jahre wenig oder nicht beirrt wurden. Brunos Vorbild in Askese
und mönchischem Vervollkommnungswillen zog, über die Konventsmauern

hinweg, auch Humanisten wie Lupulus in seinen Bann. Sein
Gedicht über Tod und Bestattung des Seligen beweist dies 178). Der
Kartäuser Wenzelläus Horgheymer ging nach der Aufhebung der
Thorberger Kartause nach Freiburg i. Br. und übersetzte dort in der
Kartause St. Johann Babtistenberg die Bruno-Vita von Franz Du-
puis 179). Sie ist in jenem spätmystischen Geiste gehalten, den wir
aus den Aeusserungen Heinrich von Lupfens herauszuhören glauben.
Abwehr von Zweifeln an der Richtigkeit und Legitimität kartäu-
sischer Lebensordnung scheint mit beabsichtigt zu sein. Die
Ueberzeugung, das richtige Teil gewählt zu haben, verführt den Verfasser,
worin ihm der Uebersetzer getreulich folgt, zu einem merkwürdigen,
aber ernstgemeinten Versuch, das Kartäusertum durch scholastische
Ethymologie zu verklären. Er leitet, gestützt auf die Autorität des

Hieronymus, den Namen „Cartusia" aus dem Hebräischen ab und
macht aus dem Kartäuser einen, „der do von dem herren volkomlich

176) Vgl. oben S. 329 und Anm. 77 ff.
177) Vgl. oben Anm. 42.

178) Henrici Lupuli canonici Bernensis de funebribus in transitu divi Bruno-
nis versibus Carmen phaleutium; vgl. unten S. 438, 449.

179) Manuscript von 108 SS., Bibliothek der Kartause La Valsainte; der
Prior P. Nicolas Barras war so freundlich, uns den Band zur Einsichtnahme

zu überlassen. — S. 105 am Schluss des Textes: „Laus deo.
Das werck ist geschriben durch Brüder Wentzellaeum Horgheymer von
Keyserslutern, carthuserordens und professz von Torberg by Bern, anno
1529." S, 106 leer; S. 107 Epitaphium; S. 108 leer. — Vgl. Migne PL.
152 (1879) 491 ff.



346

oder zu der volkomlichkeit berüfft" ist180). Dies letzte Zeugnis des

Thorbergergeistes illustriert aufs eindrücklichste die ungeheure
Spannung zwischen dem konservativen weltfernen Kartäusertum
und dem Geiste der neuen Zeit.

Das Berner Predigerkloster.

Die Dominikaner kamen 1269 in die Stadt181). Im selben Jahre
wurden sie — zusammen mit Wimpfen — als Konvent in den Orden
aufgenommen182). Gegenüber dem Deutschordenshaus, das die
geistige Leitung der Stadt inne hatte, traten die Prediger vorerst
zurück, nachdem ihr Versuch, den Deutschherren den Rang
abzulaufen, in den 90er Jahren des 13. Jahrhunderts gescheitert war 183).

Aus dem Jahre 1326 ist uns eine Bücherordnung erhalten, die
zeigt, dass der Konvent für eine richtige Konventsbibliothek zu
sorgen im Begriffe ist. Die Summa theologiae des Thomas von
Aquino in vier Bänden bildet ihr Kernstück. Im ganzen sind es 24

Werke, die als Libraria bezeichnet werden, welcher nichts
entfremdet werden dürfe184). Ein zwar nicht volkstümliches, aber
wenigstens poetisches Gegengewicht erhält der solchermassen
scholastisch ausgerichtete Konvent in der Person des Fabeldichters

18°) a.a.O. 95; vgl. PL. 152, 526.
181) Justinger 26; vgl. Morgenthaler, Bilder aus der älteren Geschichte der

Stadt Bern (19352) 110.

182) qp Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner¬
ordens in Deutschland, 1907 ff.). Diese Quellensammlung wird hier
erstmals für eine Uebersicht über die Entwicklung des Berner Konvents
OP ausgeschöpft. Zuletzt wurde die Geschichte desselben geschrieben
von Morgenthaler a.a.O. 110 ff.; vgl. Howald und Studer im Njbl. Bern
1857 (Das Dominikanerkloster in Bern 1269—1400). — Die Berner Gründung

erfolgte von Zürich aus, vgl. Muschg, Mystik in der Schweiz
(1935) 127. — Ueber die Aufnahme im Orden vgl. QF 29 (1933) 41 Joh.
Meyer, Chronica brevis OP. — Ueber den Berner Frauenkonvent
Prediger Ordens vgl. die Geschichte des Inselklosters von G. Studer in
AHVB IV (1858/60) 1 ff.; Morgenthaler a.a.O. 116 ff.; vgl. dazu auch
Muschg (Register). — Ferner: Die Ordensregeln der Dominikaner-
Frauenklöster nach einer Bernerhandschrift hg. Studer in AHVB VII
(1868/71) 466 ff. (Leider hat Studer nicht alles Wesentliche aus der
Handschrift zum Abdruck gebracht; z. B. das unten noch zitierte
Beichtväterverzeichnis vgl. Anm. 196 und 228 f.).

183) Türler, Franziskanerkloster (1903) 3/4.
184) Fontes RB V. 500; QF 19 (1924) 159 ff.



347

Ulrich Boner um die Mitte des 14. Jahrhunderts185). Später berichtet
Justinger von dem Wirken des Herrn Humbert vom Predigerkonvent

zu Bern, der als Inquisitionsrichter die Ketzer von Schwarzenburg

„gerechtvertiget" habe 186). Dies ruft den strengen Kampf
des Ordens für die Reinheit des Kirchenglaubens in Erinnerung.

Im Tellbuch von 1448 sind als Bewohner des Predigerkonvents
19 Personen angegeben. Das sind einige Insassen mehr, als sie das
Franziskanerkloster damals aufzuweisen vermochte 187). Die Tabelle
für die jährlichen Kontributionen der Konvente an die Ordensprovinz
von 1476 zeigt aber Bern zusammen mit Wimpfen auf dem Minimalansatz

von zwei Einheiten, während Basel 6, Zürich Colmar Rottweil

3, Strassburg aber das Maximum, 9 Einheiten, bezahlt188). In
der Zeit seines Bestehens wurden im Bernerkonvent nur vier Pro-
vinzialkapitel — gegenüber acht in Zürich — abgehalten189). Aus
diesen Angaben lässt sich schliessen, dass der bernische Konvent
im Orden eine geringe Rolle gespielt hat.

Für die innere Entwicklung des Klosters bezeichnet, wenn man
vom Jetzerprozess (1507/09) absieht, das Jahr 1419 jedenfalls den

wichtigsten Einschnitt. Damals wurde auf Bitten des Rates hin die
Observanz eingeführt, wie Justinger sagt190). Sie wurde von Nürnberg

gebracht. Der dortige Konvent war bereits seit 1396
reformiert. In Bern war eine Personalreform allerdings schon 1388 unter
dem Ordensgeneral Raimund von Capua vollzogen worden191). Erst
die Einführung der Observanz aber scheint das Kloster wieder in
den wirklich geistlichen Stand zurückgeführt zu haben.

Klosterzucht ist bei den Bettelorden im Spätmittelalter immer
im Niedergang begriffen, wo Konvent oder Gesamtorden nicht unter
der zündenden Wirkung eines Reformwillens und einer Reformparole

stehen. Die Impulse der Ordensgründung sind erloschen, und
durch die Eingliederung des Klosterkonvents in das Leben städtischer

Gemeinden waren die Ordensbrüder einer Menge übermächtiger

Eindrücke ausgesetzt, denen nur hohe geistige Selbständigkeit

185) Muschg 128; Morgenthaler 114; vgl. oben Anm. 4.

186) Justinger 27/8.
187) Vgl. AHVB 33 (1936) 410; vgl. ibid. 368 (betr. OM).
188) qf 19 (1924) 155.

189) QF 1 (1907) 7, 34 ff.; 19 (1924) 150 ff.
19°) Justinger 464; vgl. Joh. Meyer, Buch der Ref. OP. in QF 3 (1908) 49 f.

— vgl. Wackernagel II. 2, S. 812/3 betr. Rat v. Basel. — 1418 war das

Kloster Absteigequartier für Papst Martin V. vgl. Morgenthaler 114 f.
191) QF 6 (1911) 4. — betr. Nürnberg vgl. QF 19 (1924) 45 f.



348

oder strenge Kontrolle von oben Stand halten konnte. Als „Niedergang"

wurden nun allerdings von den Vertretern der Observanz
bereits Anzeichen der Verbürgerlichung gewertet, wie sie sich etwa
im Verzicht auf Fastenstrenge oder im Herausbilden von Individual-
besitz bemerkbar machten 192).

Was dagegen Reform, Einführung der Observanz bedeutete,
geht hervor aus den Ordinationen, die General Texerius 1428/29 für
die Reform des Basler Klosters erliess193): fromme und eifrige
Pflege des Kultes, Beachtung des Schweigegebotes, Einhaltung der
Regeln in bezug auf Speise und Kleidung, liebreiche Aufnahme von
Reformatoren und Visitatoren, strikte Befolgung ihrer Anweisungen,
unverbrüchliche Einhaltung der Regula beati Augustini und der Con-
stitutiones Ordinis. — General Texerius benutzte bei seinen
hartnäckigen Versuchen, das widerspenstige Basler Kloster für die
Reform zu gewinnen, unter anderem den Berner Konvent als
Ausgangspunkt 194).

Der erste Prior der Observanz in Bern war Johann Füller aus
Nürnberg. Johannes Meyer berichtet in seinem Buch der
Reformation Prediger Ordens, dass er den Konvent aus Geldschulden
befreit habe, und ein „anfaltig, schlechter biderman" gewesen sei195).

„Bruder Johannes Füller, diser wz unser erster bichter in den zitten,
do wir beschlossen reformiert) wurdent und wz dorvor und
darnach bi XX Joren unser bichter gewesen." So heisst es im Regelbuch
des bernischen Inselklosters 19°). Das Inselkloster wurde erst 1439

reformiert, Johannes Füller muss also etwas darüber hinaus noch
sein Beichtiger und damit wohl Angehöriger des bernischen
Konvents geblieben sein. Mit Johann Füller kamen Bruder Heinrich
Schiner, „an grosser prediger des göttlichen worts, der darnach
lang zit desselben konvents prior waz", Johannes Gerlach und
etliche andere Brüder 197).

Nach der Reform von 1419 hören wir nichts über das Leben
des Berner Konvents bis 1439, wo das Inselkloster St. Michael vom
Basler Steinenkloster aus ebenfalls der Observanz zugeführt

192) vgl. die gleich zu zitierenden Ordinationen von Texerius.
193) QF 19 (1924) 53/4; vgl. Wackernagel II. 2, 813/14 und 168*; vgl.

Barthelme passim (zit. unten Anm. 201).
184) Wackernagel a. a. O. und QF 3 (1908) 74.
195) QF 3 (1908) 49/50.
196) Stadtbibl. Bern, Msc. A 53 fol. 119.
197) QF 3 (1908) 50.



349

wird 198). In der Liste der Beichtväter des Inselklosters figurieren
später ab und zu Brüder des Konvents zu Bern, überwiegend aber
kommen diese von Basel oder von weiter her199). Das Verhältnis
zwischen Männer- und Frauenkonvent hat sich offenbar bald nach
der Reform aus wirtschaftlichen Gründen zugespitzt. Am 14. August
1447 verpflichtet das Wormser Provinzialkapitel das Inselkloster
zu bestimmten Abgaben an den Männerkonvent. Ein Entscheid, der
vom Ordensgeneral Texerius ausdrücklich bestätigt wird200).

Ueber die führenden Männer des Ordens und der Provinz Teu-
tonia im 15. Jahrhundert sind wir heute durch die Arbeit von A.
Barthelme hinlänglich unterrichtet201). Das Generalat von Bartholomäus

Texerius ging 1449 zu Ende. Martial Auribelli, welcher diesem
feurigen Förderer der Observanzbewegung im Amte folgte, war ein
zu Kompromissen geneigter Charakter, bald für die Forderungen der
Observanten eingenommen, bald offen die laxe Haltung der Kon-
ventualen unterstützend. Das bernische Männerkloster mag sich in
der Zeit, die Auribelli am Ruder sah, mit Ausnahme der Jahre 1462

bis 1474, von der Ordnung der Observanzanfänge wieder entfernt
haben202). Jedenfalls hat in den folgenden Jahren die Ordensleitung
verschiedentlich bernische Disziplinarfälle zu behandeln gehabt.

Was zunächst den Konvent als Ganzes anbetrifft, so wird 1482

Magister Matthias Fanckel zum Visitator der Konvente und Mo-
nasterien von Gebwiler, Engelspfort und Bern ernannt mit der
ausdrücklichen Ermächtigung, den weltlichen Arm anzurufen; den Brüdern

und Schwestern wird strikter Gehorsam anempfohlen203). Diese
Massnahme steht im Zusammenhang mit der Deutschlandreise des
Generals anlässlich der Krise, welche durch Andreas von Krain über
den Basler Konvent und über die ganze dominikanische Ordenswelt
heraufbeschworen worden war. Es ist möglich, dass die genannten
Konvente vom Konziliargedanken besonders stark ergriffen waren.
Hatte doch selbst die bernische Obrigkeit zuerst an diesem Strang

198) Vgl. Muschg 350 f.

199) Stadtbibl. Bern, Msc. A 53 fol. 119 f.

200) nach Liber reddituum conv. OP fol. 82 in StA Bern, 19. April 1448.

201) A. Barthelme, La reforme dominicaine au XVme siecle en Alsace et
dans l'ensemble de la Province de Teutonie, Coli, d'etudes sur l'hist.
du droit et des institutions de l'Alsace VII (1931).

202) a. a. O. S. 68 ff.
203) QF 7 (1912) 43.



350

gezogen204). Es ist aber auch denkbar, dass die allgemeine Disziplin
der Remedur bedurfte. Ebenfalls der Wachsamkeit der Ordensobern
ist es wohl zuzuschreiben, wenn am 20. Dezember 1487 der bernische
Konvent in Immediatstellung zum General gebracht wird, wodurch
die Befehlsgewalt aller untern Stellen, also auch des Provinzials
aufgehoben wird. Magister Martinus Rath vom Konvent zu Pforzheim

wird auf ein Jahr zum Sondervisitator bestellt, mit der
Anweisung, dem General über allfällige schwere Mißstände zu rapportieren.

„Und er kann alle Brüder, die nicht konventflüchtig sind,
zurückbehalten und einen geeigneten Prediger einsetzen; dreimal in
der Woche dürfen die vorerwähnten Brüder Fleisch essen." Bereits
am 8. Juni 1488 wird der Konvent wieder unter die Obsorge des
Provinzials zurückgeführt. Das Inselkloster scheint unter diesen
Massnahmen mit inbegriffen gewesen zu sein205).

Daneben gibt es eine Reihe von Einzeldisziplinarfällen. Im Jahre
1477 wird die Exkommunikation von Ulrich Spitzli, welcher drei
Jahre vom Orden abgefallen gewesen, aufgehoben, da er sich nun
demütig wieder eingefunden habe. Er wird zur Abbüssung der
schweren Schuld dem Konstanzer Konvent überwiesen206). Ein
Bruder Johann wird 1490 aus der Sohnschaft des Konventes aus-
gestossen, weil er heimlich vom Kloster weggegangen war und
zudem den Verdacht eines Diebstahls auf sich geladen hatte207).
Weniger streng verfährt man mit dem Bruder Bernhard Zuetha im
Jahre 1497. Seine Exkommunikation, die er durch eigenmächtiges
Verlassen seiner Provinz vor dem Empfang der Priesterweihe
verschuldet hat, wird aufgehoben. Er soll sechs Dukaten für sein
Studium bekommen und darf seine Primiz bei seinen Eltern singen208).
Dies sind einfache Fälle der Klosterflucht. In etwas anderem Licht
erscheinen Disziplinarwidrigkeiten, welche sich im Zusammenhang
mit dem Studiengang ereignen.

Erhard Ringli, der 1483 nach Wimpfen assigniert und 1488 für
drei Jahre nach Perugia zum Studium geschickt wurde, erscheint

ao«) Vgl. Stoecklin, der politisch entscheidende Wendepunkt im Basler Kon¬
zilsversuch des Andrea Zamometio vom Jahre 1482, in ZfSKg 30 (1936)
161 ff., bes. 180 u. a. — Aus den Angaben des Registrum Iitterarum des

Ordensgenerals (QF 7. 1912) ergibt sich kein Anhaltspunkt dafür, dass
der General Bern persönlich berührt hätte.

205) QF 10 (1914) 8 und 18.

206) QF 6 (1911) 113.
207) QF 10 (1914) 36.

208) QF 10 (1914) 94.



351

bereits 1489 als Cursor in Bern und erhält hier Absolution für das

eigenmächtige Verlassen seines Konvents, womit wohl Perugia
gemeint ist209). Ebenfalls wegen Nichteinhaltung der ihm bestimmten
Studienzeit wird 1490 Bruder Bernhard Spichti bestraft durch Entzug

des Rechtes zum Cursorat. Gleichzeitig wird bestimmt, dass
der Betreffende ohne Zustimmung der Majorität der Konventsbrüder
nicht zu Konventsgraden befördert werden dürfe 21°). Derselbe findet
sich 1496 als Cursor der Theologie in Bern und ist auch unter den
Brüdern, welche das Provinzialkapitel von 1498 vorbereiten. Spichti
scheint einer der wenigen zu sein, welche nicht oft den Konvent
gewechselt haben211).

Im übrigen aber sind die Eintragungen im registrum literarum
des Ordensgenerals geeignet, die erstaunliche Internationalität des
Ordens vor Augen zu führen. Die ständigen Verschiebungen im
Konventsbestand durch Zuteilungen (Assignationen) oder
Urlaubserteilungen bilden ein derartiges Element der Unruhe im Leben des

einzelnen Konvents, dass sie sich nur rechtfertigen konnten, solange
der Orden unter der disziplinierenden Wirkung der Observanz-
bestrebungen stand. Wir finden 1479 im Berner Konvent den
Holländer Theodor Hoechmans, der wegen seiner Krankheit „ausserhalb
des Ordens stehen" darf212). Wir finden gleichzeitig den Bruder
Valentin Venzislai Calcatoris, genannt Morgenstern, vom Konvent
Strassburg drei Jahre zuvor nach Bern assigniert, dessen Provenienz
aber offensichtlich weiter östlich als Strassburg zu suchen ist213).
Oder wir sehen, wie 1488 Johannes Lenglin (Lengelen) vom Konvent

Würzburg, wohin er 1482 von Karlstadt her zugeteilt worden
war, nach Bern überwiesen wird. Er wird hier zum filius nativus
gemacht, das heisst, dass er fortan auch bei weiteren Assignationen
nach aussen hin als Angehöriger des Berner Konventes gilt. Noch
im selben Jahr aber treffen wir ihn schon wieder in Frankfurt214).

Dieselbe Beweglichkeit lässt sich auch an den Urlaubern oder
jenen Brüdern nachweisen, die vom Ordensgeneral von Bern aus
nach andern Klöstern geschickt werden. Rudolf Rulmanus geht 1474

209) QF 7 (1912) 87; 10 (1914) 21 und 25.
210) QF 10 (1914) 37. — vgl. ib. 25: 1489 kommt er als Cursor nach Bern,

nach Absolvierung des Studiums in Padua.
2n) ib. 90 (1496). — QF 19 (1924) 150 (betr. 1498).
212) QF 6. 140 „stare extra ordinem".
213) QF 6. 105.

214) QF 7. 5 und 51. — 10. 9 und 86.



352

nach Ungarn215). Burkart Fabri darf 1478 „stare extra ordinem"
und in jedem Konvent sich aufhalten, wo er will216). 1494 wird
wiederum ein bernischer Konventsbruder, Johannes Lesner nach

Ungarn geschickt; Frater Michael kommt 1495 von Bern nach
Bozen, ein Frater Ulrich 1500 nach Udine217. In späterer Zeit, d. h.
nach dem Jetzerhandel, wird Bruder Alexius Büchler mit folgenden
Anweisungen von Bern weggeschickt: Er möge dort assigniert werden,

wo er in einem reformierten Konvent die Bereitschaft dazu
finde, und er dürfe dort, wo er Entgegenkommen finde, auch
inkorporiert werden; es sei ihm ebenfalls erlaubt, mit dem Suffragan von
Konstanz zu bleiben, ausserhalb des Ordens zu stehen und bei
jeglichem Ordenspriester zu beichten und Absolution zu verlangen218).
— Aus den Jetzer-Akten können wir die Zahl der bernischen Dominikaner,

welche nach auswärts assigniert worden sind, noch durch die
Person des Franz Ueltschi ergänzen, des Subpriors, der 1509 mit
den drei andern Konventsoberen den Scheiterhaufen besteigen
musste. Er soll Jetzer versichert haben, dass er seine schwarzen
Künste im Konvente zu Bozen gelernt habe219). Wir finden ihn
bereits 1492 mit der Erlaubnis ausgestattet, sich in jedem Konvent
aufzuhalten. Wahrscheinlich ist er identisch mit dem Frater
Franziskus, der 1489 in Bern (oder Heidelberg?) assigniert wird220).

Es schien uns wichtig, auf diese —¦ bis dahin nicht genügend
bekannte — eigentümliche Struktur des Konventes Predigerordens
hinzuweisen, denn die Einstellung der Mönche gegenüber der Stadt
und ihrem gesellschaftlichen Leben musste durch dieses andauernde
Hin und Her unzweifelhaft schlecht beeinflusst werden.

Wichtiger für uns aber ist die Frage, ob sich kulturelle Anstrengungen

der Mönche ausserhalb der Askese nachweisen lassen. Wir
haben bereits die Fälle des unseriösen Studiums herangezogen. Die
Reihe der bernischen Ordensbrüder, welche sich überhaupt dem
Studium gewidmet haben, ist aber viel grösser. Es handelt sich dabei

freilich in erster Linie um das Cursorat, d. h. um das Studium

215) QF 6. 59.
216) QF 6. 125.
217) QF 10. 69, 85, 126.

218) QF 10. 159. — Die Erlaubnis, den Beichtiger selbst zu wählen, stellt ein
besonderes Privileg dar, das vom Ordensgeneral erlassen wird.

219) QSQ 22 (1904) 304 und Anshelm III. 86.
220) QF 10. 31 und 59; vgl. auch 10. 85(?).



353

im Kloster selbst; viel seltener, und meist nur dort, wo der Orden
unmittelbaren Einfluss auf die Universität hat, lassen sich in den

Matrikeln Klosterbrüder nachweisen. So studiert Frater Henricus
de Wabren de Berno, ordinis predicatorum, im Jahre 1421 in
Köln221). So wird Bruder Heinrich Rohr, der 1483 von Bern nach

Wimpfen gekommen war, 1488 dem Studium der Künste in Siena

zugeteilt, und 1489 als Theologiestudent dem Konvent von Toulouse
assigniert222). Frater Johannes Krütli ist 1490 in Heidelberg
immatrikuliert, während wir ihn um 1497/98 als Lektor in Bern
finden223). Eine besondere Leuchte unter den Ordensgelehrten
versprach Stephan Boltzhurst zu werden. 1498 wird er als
Ehrenstudent dem Pariser Studium zugewiesen: „Si confecit ritus solitos
in studio parisiensi solempnes, potest gaudere gratiis studentium
honoris in conventu parisiensi". Noch im gleichen Jahr erhält er
die Erlaubnis zum Sentenzenlesen, in welcher Universität er will.
Es ist dies derselbe Stephan Boltzhurst, der als Lesmeister in den

Jetzerprozess verwickelt wird224). Der Prior des Jetzerhandels,
Frater Johannes Vatter ex Berno, studiert zu gleicher Zeit in Heidelberg

225). Der Lesmeister, der 1508 als Nachfolger von Boltzhurst
eingesetzt wird, hat ebenfalls (1506) in Heidelberg studiert. Ihm,
Georg Sattler (Sellatoris) von Basel, wird am 5. September 1511

vom Rate befohlen, er solle nicht mehr über den Artikel der
Erbsünde predigen22e).

Will man Bücherbesitz und Bücherpflege als Zeichen der
Teilnahme am geistigen Leben betrachten — angesichts der Sparsamkeit

der Quellen sind wir dazu genötigt — so lässt sich solcher für
eine ganze Reihe von Dominikanern, die im Laufe des 15.

Jahrhunderts dem Berner Konvent angehört haben, nachweisen. Die
meisten Bücher, welche entsprechende Besitzeseintragungen, oder
gar Schreiber- oder Autorenzeichen tragen, befinden sich heute in
der Basler Universitätsbibliothek, wohin sie auf dem Wege über
die Basler Predigerbibliothek gelangt sind. In der Arbeit von
Schmidt ist der Bestand dieser Bibliothek aus dem Reichtum der

221) Keussen, Matrikel d. Univ. Köln I (1892) 181.
222) QF 7. 87. — 10. 21/2 und 25.
223) QF 19. 128 Anm. 4 und 150 ff.
224) QF 10. 99 und 102. — vgl. QSQ 22 (1904) Register; vgl. AHVB 31

(1932) 255.
225) Matrikel der Univ. Heidelberg, hg. Toepke I. 428.
226) a.a.O. 462. — vgl. QSQ 22 (1904) 411 und 620. — B. Haller, Bern in

s. RM I. 194 (5. Sept. 1511).

23



354

Basler Handschriften- und Inkunabelsammlung herausgeschält worden,

so dass man in der Lage ist, das Vorhandene zu überlicken
und im einzelnen den frühern Besitzern zuzuweisen227).

Auf den um 1445 verstorbenen Thomas Molitor, welcher in
Basel und in Bern als Prior geamtet hat, gehen einige Bände
zurück. Wesentlicher aber, d. h. sowohl von grösserer Zahl als von
weiterem geistigen Umfang ist der nachweisbare Besitz des
Johannes Hohenloch, welcher um die Mitte des Jahrhunderts als Beichtiger

der Inselnonnen sich in Bern aufgehalten hat. Die auf ihn
zurückgehenden 18 Bände waren nicht nur sein Besitz, sondern
stammen auch zu einem grossen Teil aus seiner Feder. Ein anderer
Beichtiger, respektive Vikar der Insel228), Heinrich Schretz, der
später Prior in Ulm wurde, hat den Basler Dominikanern ebenfalls
einige Bände hinterlassen. Schliesslich liegt ein interessanter Band
vor, der teils in Bern, teils in Basel geschrieben wurde. Er stammt
von Rudolf Baumann, dem Vikar des Inselklosters von 1475 bis
1478 (in welchem Jahre er in Bern gestorben ist). Dieser war vorher
1464 bis 1466 und 1469 Prior in Basel. Die Liste der Beichtväter der
Insel erwähnt ihn mit besonderer Auszeichnung 229). In diesen
zeitlichen Rahmen gehört auch Johannes Boetschner, 1467 Prior in
Bern, 1474 Prior in Basel. Noch 1482 ist er in Basel
nachgewiesen230). Von ihm stammen wiederum einige Bände der Basler
Bibliothek, von denen einer 1443 in Basel von ihm geschrieben wurde.

Aus dem späteren 15. Jahrhundert ist Ludwig Windsberger der
einzige Angehörige des Berner Konvents, über dessen Bücherbesitz
wir Nachrichten haben. Er war 1482 von Basel, wo er bis zu diesem
Zeitpunkt das Cursorat absolviert hatte, zum Studium nach Paris
oder anderswohin delegiert worden und sollte den Lektorengrad
erwerben. Er erscheint noch im gleichen Jahr als predicator generalis

und erhält die Erlaubnis zum Bücher kaufen auf Lebenszeit
aus den Mitteln, die ihm von Almosen oder als Gaben von
Verwandten und Freunden zukommen. 1496 finden wir ihn im Berner
Konvent, wo er die Erlaubnis erhält, ausserhalb des Ordens zu

227) Basler ZfG 18. 160 ff. mit Ergänzungen 20. 176 f. und 36. 177 ff. — Zum
folgenden ist, wo nichts anderes angegeben wird, stets hier zu
vergleichen.

228) Nach Msc. A 53 (Bern) fol. 92v; jedoch nicht im Beichtigerkatalog
fol. 119 f.

229) a. a. O. 119: „ und hat disem closter grosse trüw geton geistlich und
zitlich bis an sinen tod und lit bi uns begraben im chor". — vgl. QF 19.

133 Anm. 2.

23°) Vgl. QF 19. 122/135.



355

leben, mit weltlichen oder geistlichen Fürsten zusammen, und wo
ihm wiederum das Verfügungsrecht über seine selbst erworbenen
Bücher und andere Güter bestätigt wird2S1). Ueber seine Persönlichkeit

werden wir in anderem Zusammenhang noch etwas beizubringen

haben232). Hier ist uns vornehmlich daran gelegen, festzustellen,
dass der einzelne Ordensbruder von oben her die Erlaubnis zum
Privatbesitz insbesondere von Büchern erhalten konnte, denn der
Ordensregel nach hatte beim Eintritt in den Konvent das persönliche
Gut einschliesslich der Bücher in den Besitz der Klostergemeinschaft

überzugehn.

Dass dies sonst in Geltung war, beweist gerade der Umstand,
dass der Bücherbesitz von Dominikanern, die zwar in Basel in den

Orden eingetreten sind, aber ihr Leben in den verschiedensten
andern Konventen verbracht haben, in Basel geblieben ist. Wenn
in Bern sowohl der Männerkonvent wie das Nonnenkloster in der
Insel, wie wir gesehen haben, einen starken Wechsel der
Klosterangehörigen zu verzeichnen hatte, gibt dies auch eine Erklärung
dafür ab, dass die Berner Bibliothek wahrscheinlich nie in
demselben Masse geäufnet worden ist, wie die baslerische. Ausserdem
muss angenommen werden, dass der Basler Konvent eine stärkere
Anziehungskraft auf die Umwelt ausgeübt hat als der Berner, so
dass er durch den grösseren Zudrang von Konversen und Professen
auch häufiger zur Eingliederung von privaten Bücherbeständen in
seine Bibliothek gelangte233).

Aus dem 16. Jahrhundert ist uns nur ein Name überliefert, der
den Berner Konvent mit der Frage des Bücherbesitzes in Beziehung
bringt: das ist derjenige von Thomas Phanner234). Anonym dagegen

231) QF 7. 24 und 38. — 10. 90.
232) Vgl. unten S. 359; er vertritt auch den Predigerkonvent als Lesmeister

und „Vicarius" in der Urkunde von 1491, die das Predigtwesen zw. Stift
und den Klöstern regelt, vgl. Anhang S. 469 und oben S. 278.

233) Betr. Basler Predigerbibl. vgl. auch Bernoulli, über unsere alten Kloster¬
bibliotheken, Basler Jbch. 1895, 79 ff. — Benziger, die Inkunabeln der
Berner Stadtbibliothek, Zentrbl. f. Bibl.wesen 1912, 500: „Aus dem
Predigerkloster in Bern besitzt die Bibliothek nur einen einzigen
Frühdruck, eine venetianische Ausgabe der opuscula des hlg. Thomas von
Aquin".

234) Vgl. Martin Butzer an Zwingli, 23. Mai 1521 (ZW VII. 180, S. 454, 12 ff.:

„... amans scilicet bonarum literarum atque theologiae syncerioris ...")
— Vgl. De Quervain 30. — Er kaufte 1518 als Student in Heidelberg
einen Band Lucubrationes des Erasmus „pro domo fratrum prae-
dicatorum in Berno" (vgl. Anm. 2 zu der zitierten ZW-Stelle).



356

bleibt jener Mönch, der nach Anshelm eine Menge von
Lutherschriften von Basel nach Bern vermittelt haben soll23ä). Allenfalls
wäre auch der Lesmeister Hans Heim hier zu nennen. Nikolaus
Paulus kennt eine Schrift von ihm, die anfangs der zwanziger Jahre
in Koblenz herausgekommen sein soll236). Ueber seinen Bücherbesitz

kennen wir keine Angaben. Man darf nicht übersehen, dass
der Besitz eines Buches oder einer Bibliothek noch nichts über
Aufgeschlossenheit für die Problematik des geistigen Lebens oder
Interesse für die ästhetischen Fragen des literarischen Betriebes
auszusagen vermag. Dennoch ist die Tatsache, dass vornehmlich
Priore, aber auch Beichtiger und Lesemeister als Bücherbesitzer
oder Bücherschreiber nachgewiesen werden können, ein Hinweis auf
das Nachwirken der grossen Ordenstradition, wie sie im 13.

Jahrhundert durch Thomas von Aquin oder Albrecht den Grossen geprägt
worden war.

Für die Frage, ob und welche Persönlichkeiten aus der Reihe
der bernischen Dominikaner-Lesmeister, das heisst Prediger, fassbar

werden, stehen uns nur wenige Quellenstücke zur Verfügung.
Da es sich dabei aber um diejenigen Personen handelt, welche am
sichtbarsten die Tendenz des Ordens vertreten, durch das Mittel
der Predigt auf die Gemeinde Einfluss zu gewinnen, ist uns jeder
kleinste Hinweis willkommen.

Wir haben bereits am Anfang dieses Kapitels im Zusammenhang

mit der Reformfrage die schematische Charakteristik
mitgeteilt, welche Johannes Meyer, der Ordenschronist, für den ersten
Observanzprediger Heinrich Schmer gibt. 1468 und 1470 wird ein
Konrad Hebenhammer als Prediger am Niedern Spital genannt237).
Ueber Hebenhammer lässt sich aus den Quellen und Forschungen
des Dominikanerordens folgendes zusammentragen:

1474 wird er als Vikar des österreichischen Klosters Friesach
mit Sondervollmachten ausgerüstet, damit er diesen Konvent sowie
die umliegenden Frauenklöster reformiere, das heisst für die Observanz

gewinne. Er gilt in diesem Augenblick noch als Angehöriger
des Berner Konventes238). Im Oktober desselben Jahres wird er

235) De Quervain 30.

236) n. Paulus, die deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther, Er-
läutergn. u. Erg. zu Janssens G. d. dtn. Volkes IV. 1./2. (1903) 212

Anm. 5. — betr. Heim als Lesmeister vgl. unten S. 363.
237) RM 3, 113; 30. Mai 1468; Lohner 22 (Konrad Hebenhauer; „Doctor"

wohl Prediger).
238) QF 6. 51 f.



357

dann dem Friesacher Konvent als filius nativus zugeteilt. Gleichzeitig

werden seine Vikariatspflichten und Vollmachten erweitert,
indem er Auftrag erhält, im Frauenkloster Inchin und im Männerkonvent

Bozen die Einsetzung von Beichtigern und andere übliche
Reformmassnahmen vorzunehmen239). Im Januar des Jahres 1475

wird Magister Konrad — er wird immer mit dem Magistergrad
ausgezeichnet — unversehens aus dem Vikariat über Friesach
entlassen240). Am gleichen Tag erfolgt der Rückruf von Nikolaus
Zofinger aus Friesach in seinen Berner Konvent241), und im April
darauf wird ein neuer Prior für Friesach bestätigt, unter erneuter
Aufhebung der Vollmachten von Konrad Hebenhammer. Der neue
Prior wird angehalten, „per censuras et remedia opportuna" den
Magister Konrad und den Predigerbruder Heinrich Loneisen
auszutreiben und zu zwingen, in ihre Nativkonvente zurückzukehren.
Sie sollen den Prior und Konvent verleumdet haben242). — Hiezu
gibt Barthelme folgenden Kommentar: Es sei dies ein Beispiel für
die ständige Störung der Reformwerke von oben her. Hebenhammer
war als Delegierter des Provinzials der rechtmässige Reformbevollmächtigte

für Friesach. Der Ordensmeister Cassetta aber regierte
mit unsachlichem Eifer in diese Aktion hinein. So wurde jener das
Opfer der Spannungen zwischen Ordens- und Provinzleitung243).
Da aber seine Reformarbeit im Provinzialkapitel Anerkennung fand,
bestätigte ihn dasselbe im Juni des Jahres 1475 von Esslingen aus
als Lektor von Friesach244). Darauf gab der Ordensmeister nach
und bestätigte seinerseits den Kapitelsbeschluss 245). Zwei Jahre darauf

wird Magister Konrad Hebenhammer „conventus bernensis" —
er war also inzwischen nach Bern zurückgekehrt — mit seinen
erworbenen Gütern, das heisst mit seinem Privatbesitz, nach Landshut

überwiesen246). Am 20. Mai 1478 erhält er Bestätigung „in
statione Salczburgensi"; am Tage darauf wird er bei Strafe der
Exkommunikation gehalten, die Bücher des Magisters Henricus

239) QF 6. 60
24°) QF 6. 65
241) a.a.O.
242) QF 6. 73
243) Barthelme a. a. O. 119.
244) QF 6. 78.

245) a.a.O.
246) QF 6. 119. — Wir stiessen zufällig auf folgenden Nachweis: Schotten-

loher in Zentrbl. f. Bibl.wesen 29 (1912) 157 erwähnt Gregor IX. Decretalen

(Strassburg, Hrch. Eggestein s. d.) mit Besitzvermerk von Mag.
Conrad Hebenhammer, conv. Landshut.



358

Vulpis dem Konvente Friesach zurückzugeben und die Terminiergelder

auszurichten247). Im Sommer 1479 erfolgt eine Eingabe des

Provinzialkapitels an den Ordensgeneral, die eine Reihe Gravamina
der Observanzpartei enthält. Darunter: Er solle nicht zulassen, dass

Magister Konrad von Station, Lektur und Predikatur Salzburg
verdrängt werde, da sonst die Reform von Friesach und der umliegenden

Klöster und damit auch der Ruf des Ordens geschädigt werde.
Ein zweites Mal also musste das Provinzialkapitel den Reformer
gegen oben in Schutz nehmen248). — Vom 2. September 1479 datiert
ein Brief des Provinzials Jakob von Stubach an Frater Konrad
Hebenberg [!]249) „sacrae paginae professori egregio conventus
Landshutensis". Darin wird jenem der Auftrag erteilt, er solle sich
unverzüglich nach Landshut begeben, dort den Bruder Nikolaus
Schwarz vom Priorat absolvieren und nach seiner Einsicht und nach
den Vorschriften der Ordensverfassung einen andern geeigneten
Prior einsetzen. Der Provinzial stattet ihn mit den nötigen
Vollmachten aus, unterstellt aber die Massnahmen Hebenhammers der
Bestätigung durch seinen Vikar Petrus Kirchschlag, den Prior von
Nürnberg. „Handelt so, wie ich es von eurer Klugheit erwarte,
damit alles friedlich und ruhig und in der Furcht Gottes, zu dessen
Ruhm und zum Heile des Konventes erledigt wird" 250). So hat also
bis zum Ende der 70er Jahre dieser Dominikaner vom Berner Konvent

aus eine Reihe von kampfreichen Reformaufgaben zu lösen
bekommen. Die letzte Spur, die wir von ihm finden, trägt ihn noch
über das Amt des Reformers hinaus; er erhält 1482 am 19.

September vom General den Auftrag, sowohl öffentlich wie privat gegen
den Urheber des Basler Konzilversuchs Frater Andreas, ehemals
Erzbischof von Krain, zu predigen. Er soll die schwersten Strafen
gegen dessen Anhängerschaft verkündigen; wenn er diesen Auftrag
nicht erfülle, so soll sich dasselbe Strafmass über ihn
ausschütten251). Dieser letzte Auftrag zeigt, dass von Konrad
Hebenhammers Predigt eine gewisse Wirkung ausgegangen sein muss,
wenn ihr Ruf bis zum Ordensgeneral gedrungen ist. Freilich spielt
sich das Wirken dieses Mannes nicht auf bernischem Boden ab, wir
glauben aber, dass die Vergegenwärtigung der Lebensumstände, die
durch die paar Quellenstücke aufgehellt werden konnten, für die

247) QF 6. 128 und 130.

248) QF 19 (1924) 111 ff., bes. 115.

240) qf 19 H9.
25°) a.a.O.
251) QF 7. 29.



359

Charakteristik des Lebens im Orden und damit auch für das Bild,
das man sich von den Aufgaben eines höher gestellten bernischen
Dominikaners machen kann, wesentlich ist.

Die Bemühungen des Berner Rates, den Lesmeister Bernhard
Zengerlin dem Berner Konvent zu erhalten, haben wir an anderer
Stelle bereits erwähnt252). Hier seien die Quellen genannt, welche
auf seine Person einiges Licht werfen können. 1475 befindet er sich
als Prior von Colmar im Streit mit dem Lesmeister Theobald Hess.
Es wird eine Kommission zur Schlichtung bestellt. 1476 werden die
Privilegien des Konvents von Kolmar bestätigt. Der widerrechtlich
zum Studium nach Freiburg verzogene Lesmeister wird
zurückgerufen, Bernhard Zengerlin vom Spruch gelöst, den der Prior von
Freiburg gegen ihn gefällt hatte. Er bleibt Vikar von Kolmar, bis
ein neuer Prior gewählt ist und bekommt folgendes Sonderrecht:
„potest dispensare cum duobus ad sacerdotium in 22. anno completo
in suo conventu" 253). Erst nach sechs Jahren treffen wir ihn als
Lektor des Berner Konvents. Er darf in jedem Konvent, wo er will,
innerhalb der Provinz predigen, und nach seinem Bedarf Almosen
empfangen, wo überall der Prior eines Konvents ihn aufnehmen
will254). 1484 aber verlangt der Berner Rat vom Provinzialkapitel,
dass man ihn endgültig in Bern bleiben lasse und lobt in diesem
Zusammenhang seine Predigt255). Dem Katalog der Inselbeichtiger
ist zu entnehmen, dass er neun Jahre lang dieses Amt versehen
hat256).

Der bereits im Zusammenhang mit der Bücherfrage genannte
Ludwig Windsberger ist 1496 Lesmeister in Bern. Er tritt uns aber
nicht in erster Linie aus geistlichen, sondern aus politischen Quellen
entgegen. Der Mailänder Gesandte Giovanni Moresini schreibt am
24. Februar dieses Jahres über den Nutzen, den er aus dessen
Ansehen und Predigt zieht, folgendes an Lodovico Moro257: „Ein guter
und sehr gelehrter Mönch vom Orden der Prediger ist auf meiner
Seite; er steht beim ganzen Bernervolk in guter Achtung und
Reputation. Er predigt alle Tage zu aller Zufriedenheit. Gebürtig ist
er aus Basel und hängt sehr an seiner Majestät dem römischen

252) Vgl. Kap. über Predigt in Bern S. 275.
253) QF 6. 92. — 6. 102.

254) QF 7. 16; 4. März 1482.
255) Vgl. Blösch JfSQ IX. 59 Anm. 3.

256) Msc. Bern A 53 fol. 119 „B. Bernhart Zengerlin IX jor unser getrüwer
bichtvatter".

257) Copie BA Svizzeri e Grigioni, vgl. Anhang S. 471.



360

König, wie auch an Eurer Hoheit, was er mir mehrmals bewiesen
hat. Wir haben zusammen über die Ankunft dieser französischen
Gesandten beraten; denn ich gehe manchmal zu ihm, oder er besucht
mich; in Anbetracht dessen, dass jene nur mit der Absicht gekommen

sind, eine Liga mit den Eidgenossen zu schliessen, was ganz
gegen den Plan des römischen Königs und Eurer Hoheit wäre, hat
er die Absicht geäussert, mit den [hiesigen] Adligen, mit denen er
zumeist näher befreundet sei, zu verhandeln, damit sie kein solches
Bündnis mit dem französischen König eingingen, oder wenigstens,
wenn es das Unglück wollte, dass es doch geschlossen würde, das
Reich und seine Anhänger, insbesondere aber Euch, ausdrücklich
vorbehalten sollten; der Staat Mailand gehört ja zum Reich und
dieser Mittelsmann beabsichtigt nun, dies dem Volke von der Kanzel
aus zum Bewusstsein zu bringen. E homo de ingenio, che lo saperä
ben fare: Er ist ein talentierter Mann, der es schon zu machen
weiss."

Dieser Mönch wird an anderer Stelle der Korrespondenz des
mailändischen Gesandten mit dem Herzog Bruder Ludwig genannt.
Der Hinweis, dass er aus Basel stamme und die früher von uns
zitierte Erlaubnis des Ordensgenerals für Ludwig Windsberger, bei
Fürsten weltlichen oder geistlichen Standes sich aufhalten zu dürfen,
lassen es als sicher erscheinen, dass es sich in allen diesen Fällen
um einen und denselben Bruder handelt.

Er ist bald nach jenem zitierten Schreiben Moresinis von
demselben als Bote an den Mailänder Hof benützt worden. Er sollte
dem Herzog die Meinung Wilhelm von Diesbachs übermitteln,
wonach zur Gewinnung der Urner für das mailändische Bündnis die
Abtretung des Bleniotales zu bewilligen sei. Im Bericht, den Lodovico

Moro an Moresini zurücksendet258), wird deutlich, dass der
Mönch seine Aufgabe durchgeführt hat, ohne aber den Herzog
zu der Zession bewegen zu können. Es scheint, dass Propst
Armbruster, der sich gleichzeitig in Oberitalien befand, dem Mönch ins
Handwerk pfuschte, indem er dem Herzog in geheimer Audienz
die Versicherung abgab, dass er nie und nimmer glauben könne,
dass Wilhelm von Diesbach ernstlich die Abtretung des Bleniotales
zuhanden der Urner wünsche, da man sich ja sonst nur die Begehrlichkeit

der übrigen eidgenössischen Orte auf den Hals lade. Da
der Propst in höherer Stellung war als der Predigermönch, scheint
seine Ansicht beim Herzog grösseres Gewicht besessen zu haben.

258) Vgl. Anhang S. 472. — Vgl. „Expositio venerabilifs] D. fratris Bernensis
ad III. D. Ducem Mediolani", dat. 20. IV. [1496]; BA ibid.



361

Nichtsdestoweniger versichert der Herzog, dass er Bruder Ludwig
freundlich aufgenommen habe. Derselbe habe die Absicht geäussert,
in Ordensgeschäften nach Rom weiterzureisen und auf dem Heimwege

wieder beim Herzog vorzusprechen. Lodovico Moro habe ihm
deshalb besonders wirksame Empfehlungsschreiben für Rom
mitgegeben und ihm samt seinem Reisebegleiter fünfzig rheinische
Gulden als Benefiz zukommen lassen.

Wir haben diese Episode absichtlich etwas ausführlich
dargestellt, um den Umstand, dass der Prediger Lesmeister vom Berner
Konvent in die Bündnis- und Pensionsfragen der höheren städtischen
Gesellschaft verwickelt wurde, möglichst deutlich werden zu lassen.
Die Säkularisierung des Denkens scheint nun doch Einzug im Kloster
gehalten zu haben, wenn es wichtigstes Anliegen des Predigers werden

konnte, in — täglicher — Predigt vor dem Volke den Beitritt
zum Mailändischen Bündnis zu propagieren259).

Anderseits scheint der Berner Konvent in steigendem Ansehen
zu stehen. Dies geht auch hervor aus dem Bericht über die
Vorbereitungen und den Erfolg des Provinzialkapitels von 1498 im Liber
reddituum conventus 0. P.260). Hier tritt uns deutlich entgegen,
welches Gewicht der Berner Konvent dem guten Einvernehmen mit
der weltlichen Gewalt der Stadt beimass. „Anno domini 1498 am
Samstag vor Kirchweih wurde unter den obgenannten Brüdern die
Malerei im Sommerrefektorium vollendet mit dem Baum und den
Figuren unseres hochheiligen Vaters Dominikus zu Ehren des
Provinzialkapitels, und kostet an kostlich Essen und trincken 53V2 pfund
an barem gelt. Und darauf wurde das Provinzialkapitel in
demselben Jahre am Sonntag Jubilate 6. Mai) glorios und feierlich
mit einer Prozession zur Stiftskirche, mit Predigten vor dem Klerus
und vor dem Volke und mit Disputationen etc., abgehalten. Es stand
unter dem hochwürdigen Vater, dem Professor der Theologie,
Provinzial Ulrich Zentner von Wien. [Die Quelle gibt darauf die
Namen der im Konvent anwesenden Brüder. Es sind 18 Brüder und
4 Novizen.] — Der Schultheiss dieses Jahres, Herr Wilhelm von
Diesbach, Ritter, und Herr alt-Schultheiss Rudolf von Erlach, der

259) vgl. dazu Moser, Wilhelm von Diesbach (1930) 99ff.; durch diese
Hinweise sind wir auf die Quellenstücke aufmerksam gemacht worden.

26°) ed. Löhr in QF 19 (1924) 150f.; der Bericht schildert den Bau des
Sommerrefektoriums; die Sprache ist gemischt lateinisch-deutsch. Das
Latein geben wir hier in Neuhochdeutsch. — Vgl. Stammler, die
Wandmalereien im Sommerrefektorium des ehem. Dominikanerklosters in
Bern, NBT 1900, 145 ff. — Vgl. Morgenthaler 115 f.



362

den regierenden Schultheissen in dessen Abwesenheit am Provinzialkapitel

vertrat, taten dem Kapitel und den Vätern Ehre an. Die
Herren von Bern spendeten ein Fass Ryfwein, zwanzig rheinische
Gulden, zwanzig Scheffel Hafers und ein Schiff im Wert von zehn
rheinischen Gulden, damit die Gäste zu Schiff wieder in ihre Heimat
zurückkehren konnten. Der freigebige Bischof von Lausanne
schenkte vier Scheffel Getreide zur Unterstützung des Kapitels,
und der Propst und das Chorherrenkapitel der Stiftskirche schenkten

zehn Scheffel Hafer ". Es folgen Spenden von Thorberg und
der Insel, St. Johannsen, Bellelay, St. Andreas, Interlaken, sowie
aus dem Ober- und Niedersimmenthal; ferner die Summen, welche
durch öffentliche Sammlung in der ganzen Eidgenossenschaft mit
Empfehlungsbriefen der Stadt Bern eingeheimst wurden. Schliesslich

wird besonders darauf hingewiesen, dass man den Kapitelsgästen

auch die Rosslöhne bezahlt habe, was sonst nicht üblich sei
„sed ex liberalitate factum est et pro honore patrum".

Das Provinzialkapitel von Bern fehlt in der Liste der Provinzialkapitel,

welche im ersten Heft der Quellen und Forschungen zur
Geschichte des Dominikanerordens veröffentlicht worden ist261). Der
Herausgeber des vorliegenden Berichts setzt in Anmerkung den

Ausruf hinzu: „Welcher Gegensatz zu den Ereignissen, die sich zehn
Jahre später abspielten". Sofern man die enge Verbundenheit von
Konventsinteressen und städtischer Ehre im Auge hat, ist tatsächlich
von einem Gegensatz zu der Lage des Konvents um 1508 zu
sprechen. Der Jetzer-Handel hat den Konvent in den Augen des
Berners entwertet und entehrt262). Wogegen Conrad Türst in seiner
noch zwischen 1495 und 1497 entstandenen Schrift „de situ Confoe-
deratorum" der Erwähnung der beiden bernischen Dominikanerkonvente

beifügt: „lebent in ordenlicher disciplin"263).

Der oben als Lesmeister genannte Johannes Krüttli tritt uns
sonst nicht näher, wir wissen nichts über seine Predigttätigkeit. Er
scheint der Nachfolger von Ludwig Windsberger und der
Vorgänger des Jetzer-Lesmeisters Doktor Stephan Boltzhurst gewesen
zu sein. Ueber diesen haben wir schon anderwärts gehandelt264).
Für die Zeit bis zur Aufhebung des Konvents in der Reformation
sind uns noch drei Namen von Lesmeistern überliefert; über Jörg
Sattler wissen wir nichts, als dass er offenbar bestrebt war, die
dominikanische Erbsündenlehre und die damit im Zusammenhang

261) QF I (1907) 7. 263) QSG VI (1884) 28.

262) Vgl. AHVB 31 (1932) 243 ff. 264) AHVB 31 (1932) 255.



363

stehende maculistische Auffassung von der Geburt Maria, deren
Ansehen durch den Jetzer-Prozess eine so schwere Niederlage
erlitten hatte, weiterhin zu vertreten, so dass es 1511 zu jener bereits
andernorts zitierten Intervention des Rates gegen das Predigen der
Erbsünde kam265). Von grösserer persönlicher Bedeutung und auch
von der Gloriole des Kampfes für den alten Glauben umgeben zeigt
sich Hans Heim, der 1523 zur Bekämpfung der lutherischen Irrlehren
in den Berner Konvent, das heisst auf die Predigerkanzel geschickt
wurde. Er stand bald in heftiger Predigtfehde mit dem Lesmeister
der Franziskaner, Doktor Sebastian Meier, der sich schon früh der
Reformation angeschlossen hatte. Die beiden brachten es durch ihr
heftiges Predigen zu regelrechter Beunruhigung der Gemeinde;
schliesslich wurden sie gemeinsam vom Rate aus der Stadt
ausgewiesen266). Ueber die Denk- und Predigtweise von Hans Heim
kann man sich heute ein Bild machen anhand der in einem
Stuttgarter Codex vorliegenden Predigtmanuskripte, die sich auf
Predigten beziehen, welche er im Frauenkloster Gnadenthal in der Zeit
vor seiner Berner Wirksamkeit gehalten hat26T). Was man sonst
über Hans Heim weiss, ist von Nikolaus Paulus in seinem Buche
über die deutschen Dominikaner im Kampf gegen Luther zusammengestellt

worden.
Der letzte Lesmeister Jörg Heddiner schliesst sich, wahrscheinlich

unter dem Zwang der öffentlichen Meinung, der Reformation
an und erscheint in den dreissiger Jahren im bernischen Pfarrdienst

268). An ihm also hat sich der konservative Zug des Domini-
kanertums nicht erwahrt. Wahrscheinlich war der bernische Konvent

seit der Schwächung durch den Jetzerprozess auch nicht mehr
in der Lage, seine Konventsangehörigen seelisch so in Pflicht zu
nehmen, wie es andern Konventen mit ungebrochener Tradition und
bei ungeschwächter öffentlicher Achtung vielfach selbst an
reformationsgeschichtlich exponierter Stelle gelungen ist269). An der Disputation

von 1528 ist es bezeichnenderweise kein ordentliches
Konventsmitglied, sondern der Beichtvater des Inselklosters, Alexius
Grat, der als Verfechter der katholischen These von Primat und
Statthalteramt des Papsttums auftritt270).
265) Vgl. oben S. 277.
266) Vgl. Paulus a. a. O. 212 ff. und de Quervain 74.

267) Vgl. Art. „Heym" in Verfasserlex. Dte. Lit. d. MA's II.
268) st+T 1465 (S. 593); Lohner 89: Ferenbalm 1532 Hadinger
26o) Vgl. das (oben Anm. 236) zitierte Buch von Paulus.
270) Vgl. St+T 1465 (591). — ZW VI (1939) 249 ff. (mit teilweiser Wieder¬

gabe der Voten).



364

Wir haben so gesehen, dass zwar das bernische Kloster
Predigerordens im 15. Jahrhundert von der Reformbewegung der Obser-
vanzvertreter ergriffen wird, dass die Ordensleitung für die
Durchführung der Reformbestimmungen sich auch in späterer Zeit noch
einsetzte, dass aber trotz einer Reihe von nachweisbaren Bildungszeichen

der Konvent einem einseitigen Streben nach Erhöhung seiner
gesellschaftlichen Ehrenstellung anheimfiel und deshalb durch den
Jetzerprozess besonders stark betroffen wurde. Er hat im Bildungsleben

der Stadt eine nicht ganz unbedeutende, aber doch weitgehend
unzulängliche Rolle gespielt. Die kulturell bedeutendste Tat des
Dominikanerkonvents in der Endphase seiner Geschichte war wohl
der Auftrag von 1517 für das Totentanzgemälde an Niklaus
Manuel 271).

* * *

Das Bild, das man sich vom Franziskanerkloster verschaffen
kann, ist im Grunde ähnlich. Man hat sich dabei nur vor Augen zu
halten, dass im Gegensatz zum Predigerkloster die entsprechende
franziskanische Observantenbewegung den Berner Konvent nicht
ergriffen hat, dass demnach hier eine Straffung und Verschärfung
der Ordensdisziplin nicht in Frage kommt, und dass dadurch einer
der Impulse, die im Predigerorden immerhin zu individueller
Bildungsleistung anspornen konnten, von vornherein weggefallen
ist272). Ueber einige Barfüsserprediger handelten wir im
Zusammenhang der Predigt in Bern273).

271) Vgl. Fluri in NBT 1901, 132 ff. — Morgenthaler 116.

272) Ueber das Barfüsserkloster handelte Türler in Haags Festschrift (1903)
3 ff.; vgl. Morgenthaler 106 ff.

273) Vgl. oben S. 275 f.


	Orden und Klöster

