Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter
Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 6: Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin von Stein

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6. Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin
von Stein.

- Romfahrt heisst jener Ablass, der nur vom Papst, meist als
Jubildumsablass, verliehen wird und der fiir den einzelnen Teil-
nehmer und Kaufer den Wert und das Gewicht einer Rompilger-
reise hat. Die Stadt Bern erwarb und veranstaltete solche Rom-
fahrten zuerst in sieben kurz aufeinander folgenden Jahren ab 1476.
Ausser den devoten Impulsen dienten diese Ablassfeste auch noch
der Geldbeschaffung fiir den Miinsterbau.

Es wire zunichst zu erzidhlen, was Diebold Schilling in wohl-
gesetzten Kapiteln seiner Chronik iiber die dusseren Ereignisse zu
berichten weiss!). Doch miissen wir uns mit kurzen Angaben be-
gniigen.

Das von QGustav Tobler im Kommentar zu Schilling bei-
gebrachte Material aus Ratsmanualen und Missivenbiichern ist fiir
eine ausfiihrliche Darstellung der Romfahrten unentbehrlich. Tobler
seinerseits konnte schon auf eine bernische Publikation verweisen:
Bloschs Aufsatz iiber Johannes a Lapide im Berner Taschenbuch
fiir 18812), wo ebenfalls einzelne Materialien verdffentlicht sind.
Ueber Heynlin von Stein existiert heute eine grosse Lebensbeschrei-
bung von Hossfeld im Band 6/7 der Basler Zeitschrift fiir Geschichte
und Altertumskunde. Auch die Berner Aufenthalte Heynlins sind
darin klar und grossenteils abschliessend dargestellt 3).

1) Schilling II (1901), 98, 187, 219 ff.

2) Blosch, Dr. Johannes a Lapide, in BTB 1881, 239 ff.

3) M. Hossfeld, Johannes Heynlin aus Stein, ein Kapitel aus der Friihzeit
des deutschen Humanismus in Basler ZfG VI (1907), 309 iff. und VII
(1908), 79 1f., 235 ff.; vgl. besonders VII, 185 ff., 206 ff., 240 if., 384 ff. —
Vgl. im iibrigen die Einleitung zu der Predigtedition in AHVB 32
(1934), 113ff., besonders 115, wo die nach Hossfeld (1908) erschienene
Literatur verzeichnet ist. Nachzutragen: Hossfeld, Der ,,Compendiosus
dialogus de arte punctandi* und sein Verfasser Joh. Heynlin, in Zentrbl.
f. Biblwesen 25 (1908), 161ff. — Art. ,,Joh. Heynlin von Stein“ von
Newald in Dte. Lit. d. MA’s, Verfasserlexicon 1I (1934), 434 ff. — Und
besonders: Rupprich, Humanismus und Renaissance in den deutschen
Stddten und an den Universititen, Dte. Lit. in Entwicklungsreihen
(1935), wo S. 55—61 die Epistel wiedergegeben ist, die Heynlin an
Johannes Amerbach richtete und 1492 seiner Ambrosiusausgabe gleich-
sam als Programm des christlichen Humanismus voranstellte. Vgl
dazu Rupprichs Einleitung, S. 7f.



282

Blosch standen noch nicht die Nachforschungen Hossfelds und
die dort bereinigten Lebensdaten Heynlins zur Verfiigung. So
spricht er von einer Romifahrt im Jahre 1477, die es nicht gegeben
hat, kennt aber diejenige von 1476 nicht. Ebenso sind ihm zwar
die Verhandlungen vom Jahr 1478 iiber eine erneute Berufung
Heynlins bekannt; aber da er Schilling nicht zu Rate zieht und nur
auf Grund der summarischen Behandlung des Themas bei Anshelm
urteilt, nimmt er an, die Romfahrt sei wohl nicht zustande gekom-
men, Heynlin jedenfalls fern geblieben. Dagegen nimmt er irrtiim-
lich an, dieser habe von 1480 an lingere Zeit, etwa vier Jahre, in
Bern geweilt. Alles Irrtiimer, die von Hossfeld richtig gestellt wor-
den sind, z. T. in besonderen Exkursen. Schliesslich hat Blosch eine
Predigt von 1480 in miihsamer Arbeit entziffert und interpretiert
in der Meinung, es handle sich um eine von denjenigen, welche
Heynlin in Bern gehalten habe. Er konnte kaum vermuten, dass
die Berner Predigten (als solche deutlich bezeichnet) nicht an ihrer
chronologisch richtigen Stelle innerhalb der fiinf Predigtbinde
Heynlins stehen, sondern mit andern Ablasspredigten zusammen-
genommen wurden. Die Charakterisierung des Predigers Heynlin
jedoch, die Blosch aus dieser Analyse gewinnt, geht keineswegs
fehl, — wie iiberhaupt die Berner Historie in Bloschs Arbeiten sehr
gute geistesgeschichtliche Grundlagen erhalten hat; — wir suchen
ihn hier kaum in dieser Richtung zu korrigieren, sondern wollen nur
das massgebliche Material auswerten. '

Heynlins Predigten, so wie er sie zu seiner Vorbereitung oder
auch nachtriaglich aufgezeichnet hat, liegen vor in fiinf Bdnden der
Basler Universitdatsbibliothek. Den Text der Predigten, die 1476 in
Bern gehalten worden sind, haben wir im Archiv des Historischen
Vereins des Kantons Bern von 1934 veroffentlicht und in der Ein-
leitung dazu die notigen Angaben iiber die Handschrift gemacht.
Wir verweisen hier darauf 4).

4) Ablasspredigten des Johannes Heynlin aus Stein (de Lapide), 28. Sep-
tember bis 8. Oktober 1476 in Bern, hg. nach cod. Basil. A VII. 10
von H. von Greyerz, in AHVB 32 (1934), 113ff. — Ibid. S. 115 die
Handschriftbeschreibung nach Binz, die deutschen Handschriften der
offentlichen Bibl. der Univ. Basel I. Die Hss. der Abt. A (1907), 78/9.
— Die 5 Béande tragen die Signatur A VII. 8—12; die Predigtauf-
zeichnungen zu 1476: A VII. 10, fol. 70—82 und fol. 131—141 (vgl.
die oben genannte Edition 115/116); zu 1478: A VII. 10, fol. 82v—1027;
zu 1480: A VIL 9, fol. 151—162. — Einige Korrekturen zum Text in
AHVB 32 (1934), 119ff. in der Besprechung von W. Kohler: ZiG
Oberrhein 1938, S. 623/4.



283

Schilling ldsst Johannes Heynlin als rettenden Erklarer der
Bulle auftreten und als Prediger, der den Bernern gefilit.

Wir fragen uns, wie wohl der Weg verlaufen ist, der ihn vom
theoretischen Dasein des Scholastikers zum tdtigen des Predigers
gefiihrt hat. Schon zweimal vorher hat er den Sprung in die Ver-
wirklichung getan: mit der Basler Fakultidtsreform und in der
Pariser Druckerei. 1474 wird er dann Prediger in Basel, und diesem
Beruf bleibt er von da an ergeben bis zu seinem Ende. Die letzten
Jahre seines Lebens freilich verleihen seinem Predigen einen
andern Sinn. Nachdem er 1487 in die Basler Kartause eingetreten
ist, sit er das Wort nurmehr den weltentriickten Klosterbriidern.
(Das ,,verbum spargere® ist ein Lieblingsbild Heynlins fiir die T#tig-
keit des Predigers.) Bis zu jenem Zeitpunkt aber wirkt er unent-
wegt an verschiedenen Orten des deutschen Siidwestens. Seine
Berner Tatigkeit im Amt eines Ablasspredigers steht mitten darin.
1476 liegt immerhin noch nahe der Wende von 1474 9%).

Vorher besteht kaum eine andere Beziehung zwischen ihm und
dem kirchlichen Ablasswesen, als die, welche die geistige Welt
des Spitscholastikers verbindet mit der Idee der Indulgenz, der
»Nachlassung der Siindenstrafen” durch Gott, Christus oder des-
sen Stellvertreters auf Erden, den Papst.

Dass das Mittelalter werkgerecht dachte, ist die allgemeinste
Wabhrheit. Das Verhiltnis von Siinde und Gnade trug nur zu den
Zeiten chiliastischer Erschiitterung den Charakter einer absoluten
Gegensitzlichkeit. Ohne den abgewogenen Ausgleich synergistischer
Prigung, wobei sich die menschliche Gnadenwilligkeit in Form der
Reue und das gottliche Gnadengeschenk entgegenkommen, — ohne
diesen Ausgleich hidtte Thomas seine theologische Summa nicht
bauen konnen. Ohne den Geist des Jakobusbriefes ,Naht ihr euch
ihm, so nahet er sich euch® gibe es vielleicht keine Kirche ).

Nun erwuchs aber aus dem Institut des generellen Ablass-
wesens 7), dessen Urspriinge in die Kreuzzugszeit zuriickreichen,
eine gefiahrliche Belastung jenes Ausgleichs. Der Ablass stiitzte
sich theoretisch auf den durch die Heiligen gedufneten Gnaden-
schatz der Kirche und auf die clavium potestas des Papstes. Durch
die Verquickung mit pépstlichen Finanzbediirfnissen kam es zur

5) Vgl. Hossfeld a.a.O.

8) Jac. 4, 8. |

7) Vgl. Paulus, Geschichte des Ablasses, 3 Bde (1922 f.) und Art. ,,Ablass*
von Paulus in LexTheolKirche 1 (1930), 32 ff. — Vgl. oben S. 255 f.



284

bekannten Verwischung des urspriinglichen Verhiltnisses, welches
darin bestanden hatte, dass der Papst dem reuigen Siinder den
Ablassbrief schenkte und dieser darauf aus Dankbarkeit gegeniiber
Gott ein angemessenes Almosen dafiir einlegte. Nach orthodoxer
Lehre bedeutete der Ablass nie Erlass der Siinden als solche, son-
dern nur Abtragung der Siindenstrafen mit Hilfe jenes kirchlichen
Gnadenschatzes. Wenn aber schliesslich die Formel galt: Ablass
fiir ,,pena et culpa®, fiir ,,pin und Schulde®, so ldsst sich leicht ver-
stehen, dass der unbegriffliche bernische Bauer, dessen Seelenhirten
oft nicht einmal geniigend Lateinisch konnten, um die schwierige
Distinktion von Schuld und Strafe zu erfassen®), sich darum nicht
scherte, sondern kriftigen Schulderlass verlangte. Auch Luther
brauchte 95 Thesen, um die verwickelte Ablasstheorie zu entwirren
und mit seinem neuerlebten Gnadenbegriff zu stiirzen. Dieser tritt
sehr deutlich etwa aus der These Nr. 5 @ entgegen: Niemand ist
sicher und gewiss iiber die Echtheit (Wahrheit) seiner Reue (con-
tritio) ®). — Aber bis dahin ist noch ein Stiick Weges.

Dem Wort ,Predigt“®) entspricht im Lateinisch-Griechischen
oHomilie“, eine dem mittelalterlichen Begriff der Sache niher
stehende Bezeichnung. Sie bedeutet Verkehr, Mitteilung, Seelsorge.
Damit ist der Sinn der mittelalterlichen Predigt getrofien, der in
der edificatio animarum, d. h. in der Erbauung besteht; dieser
ordnet der Prediger alles unter. Es zeigt sich hier der fundamen-
tale Gegensatz zwischen mittelalterlicher und reformatorischer
Predigtauffassung. Die Reformation begriindete sie aus dem eigenen
Ursprung, aus dem von ihr so oder so verstandenen Wort Gottes.
Das verbum erscheint bei ihr wiederum wie im Denken Augustins
von den grossten Erlebnissen umwittert. Es ist sich selbst der
einzige Zweck. Das Mittelalter begriindete seine Predigt aus dem
Ziel, aus dem kirchlich-religiésen Zweck der Erbauung, der Ein-
gliederung des Horers in die grosse Schar der Gliaubigen. Ein

8) Vgl. z. B. Schilling II. 189, 1ff.: ,,...dann die bull von vil priestern,
die das verkiinden solten, in etlichen stucken nit recht verstanden noch
geliitert ward..."

9) Vgl. Facsimile in Luthers Werke in Auswahl, hg. Clemen [ (1912).

10) Zum Folgenden vgl. Art. ,Homiletik“ in LexTheolKirche V (1933),
127 if., die allgemeinen Werke iiber Gesch. d. Predigt von Lecoy de
la Marche (bes. S. 289 if.), Linsenmayer, Cruel. — Vor allem: E. Gilson,
Michel Menot et la technique du sermon médiéval, in Revue d’hist.
franciscaine t. II (1925), 301 {f.; H. Caplan, Classical rhetoric and the
medieval theory of preaching, in Classical philology 28 (1933), 73 if.



285

sozialer Zweck gleichsam, von der kirchenbildenden Kraft des
Wortes aus gesehen.

Erbauung kann nun vielerlei bedeuten: Erschiitterung des Ge-
wissens, Herbeifithrung sittlicher Entscheidungen, Festlegung auf
biblische Normen, religios-dsthetische Herzenserweichung. Ja, die
Momente des Genusses sind in der weisen Psychologie der mittel-
alterlichen ars praedicandi nicht ausgeschaltet, um der Auf-
merksamkeit und der mindern Verstocktheit des Horers willen
nicht. Freilich hat sich aus patristischer Zeit durch das ganze
Mittelalter hindurch auch die Anweisung aufrecht erhalten, dass die
Predigt keines polierten Stils bediirfe. So steht es noch in der ars
praedicandi, welche .zu Beginn des ersten Bandes von Heynlins
Predigten eingetragen ist ).

Aus dem Gesagten ergibt sich von selbst, dass die mittel-
alterliche Predigt eine andere Ordnung hat als die klassische Rede,
die sich an das gerichtlich interessierte oder gebildete Publikum
wandte. Wenn die Scholastiker im Lehrgang des trivium durchaus
mit der klassischen Rhetoriktheorie in Beriihrung kamen ?), so
wichen sie doch dem Zwang der Folge von exordium, narratio,
partitio, confirmatio, reprehensio, peroratio aus, und schufen ein
neues System (eines solchen allerdings bedurften sie!), das auf den
vier Hauptpfeilern aufruht:

Thema

(+ Prothema)

Divisio

Distinctio

Expositio (Dilatatio etc.)

Es ist auszugehen vom Thema, das der Bibel entnommen
werden soll. Aber nicht irgend ein beliebiger Spruch! Das Thema
soll eine vollstindige Sinneinheit bilden. Es muss Bezug auf den

1) A VIL 8 fol. 1if.; es sind genau genommen zwei Predigtanweisungen.
Die erste konnte ein Abklatsch einer sehr geldufigen ars concionandi
aus anonymer franziskanischer Feder des 13. Jhts. sein. Diese wurde
von Gilson seiner Untersuchung zugrundegelegt (vgl. oben). Die
zweite scheint eine Zusammenfassung der von Heynlin selbst gebrauch-
ten Regeln und Kategorien zu sein. Genauere Untersuchung miisste
auch das allfdllige Abhdngigkeitsverhdltnis zur Summa de arte praedi-
catoria des Alanus ab Insulis (Migne PL. 210, 111 ff.) kliren.

12) Vgl P. Gabriel Meier, die sieben freien Kiinste im MA, Jahresber. Ein-
siedeln 1885/1886. — Norden, Antike Kunstprosa II2 (1909), 670 ff. —
Caplan a.a.O.



286

Tag haben. Ueberhaupt soll es praedikabel sein, technisch aus-
gedriickt: es soll ,,termini predicabiles” enthalten. Und es darf nicht
zu kurz und nicht zu lang sein. Die Verwertung des Themas ge-
schieht durch divisio, distinctio und expositio. In der Praxis sind
diese Teile kaum zu scheiden. Sie sind vielmehr Funktionen der
Textbehandlung. Divisio: die Ausschopfung des Gesamtthemas
nach seinen Hauptiragen. Disfinctio: die Weiterfithrung in die sub-
tilern Unterscheidungen hinein. Expositio oder Dilatatio: die eigent-
lich predigtmissige Behandlung, die Anwendungen der durch Divisio
und Distinctio gegebenen Interpretationen.

Fiir den ersten Teil, die Divisio, hat die ars predicandi eine
Reihe von Modi, d. h. Typen gebildet. Heynlin kennt vier solcher
Typen: den Modus antiquissimus, das ist die alte Heiligenpredigt.
Sie besteht in der Ausdeutung einer Historia auf mystische Weise.
Den Modus modernus, welcher die strikte Anwendung des Schemas
in sich schliesst. Den Modus antiquus, welcher die distinctio vor
der divisio bevorzugt, wobei Punkt fiir Punkt argumentiert wird,
umstindlich, aber mit dem Schein der Genauigkeit. Schliesslich den
Modus subalternus; er stellt eine Mischung dar.

Fiir die Exposition kennt die ars Heynlins sogar acht
Typen. Sie scheiden sich etwa nach den Kriterien der Wort- oder
Sinnerkldrung, oder allenfalls danach, ob sich die argumentatio auf
die Erorterung (ratio) oder auf Autorititszeugnisse stiitzt. Fiir die
Wortdeutung im besonderen werden vier Figuren unterschieden, die
die symbolisierende Denkweise des Mittelalters trefilich charakte-
risieren: die narratio, die Allegorie, die Tropologie oder moralische
Wendung und die Anagogie, welche nach Heynlins Definition in der
mystischen Anwendung aui das zukiinftige Leben besteht. Auch
wenn die Figur der narratio, des schlichten Buchstabensinnes ge-
wihlt wird, ist immer noch eine grosse Moglichkeit der Flucht in
die Ueberwelt offen: die Ethymologie.

Zu den vier Hauptteilen der Predigt tritt nun aber noch ein
fiinfter hinzu. Das Prothema schiebt sich zwischen die erste
Nennung des Themas und dessen divisio ein. Das griindet sich auf
keine Mutwilligkeit der Disposition, sondern entspringt einer Not-
wendigkeit des christlichen Denkens. Man kann nicht auf die
Invocatio Dei verzichten. Fiir den Predikanten besteht die Forde-
rung, zu Beginn seiner Predigt die Hilfe Gottes anzurufen 3). Denn
Gott muss zuerst die Verstocktheit der Horer, die Verschlossenheit

13) Ueber das Prothema vgl. besonders Gilson a.a. 0., 310f.



287

der Herzen durch seine Gnade brechen. — Irgendwie soll dieses
Gebet aber mit dem Thema in Verbindung gebracht werden. Darum
entsteht vor der eigentlichen Predigt eine kleine Sonderpredigt iiber
das Prothema, das wenn moglich auch ein Bibelspruch sein soll
und dem Hauptthema entweder vocaliter oder significative in irgend
einem seiner Teile entsprechen muss. Nach Heynlin hat das Pro-
thema des weitern die Aufgabe, die termini predicabiles des Themas
zutage zu férdern, gewissermassen also die divisio vorzubereiten.

Heynlins Predigten zur Berner Romfahrt von 1476 ') stehen
im dritten Band Folio 70 ff. Er hat sich fiir das erste Auftreten
in Bern pridpariert. Das bezeugen einige Blitter, die an anderer
Stelle des Bandes eingebunden sind und deren eines Folgendes ent-
hilt: Oben am Rande steht ,In publicatione bulle indulgentiarum in
berno 76, in profesto michaelis.“ Dann folgt ein Predigtthema:
,dott zeigte, was in Kiirze geschehen soll, und sprach durch
seinen Engel zu seinem Knecht Johannes, der das Wort Gottes
bezeugte“ (Apoc. I, 1—2). In drei Abschnitten legt der Prediger
dann seine Auffassung fest von seinem Amt, von der Bedeutung der
Zeit und von der Aufgabe seiner Zuhorer. '

»Diese Worte sind einmal von Seite meiner Person zu deuten.
Ich kann ndmlich von mir sagen: dass Gott mir bezeichnete, was
in Kiirze geschehen soll, — wie ihr dies sogleich in den Vespern
horen werdet, — indem er es durch den Engel Michael verkiinden
liess, dessen Fest vor der Tiire steht, mir dem Knecht Johannes,
als ob ich ein getreuer Knecht sei.

,Fiir Tag und Stunde mag mir das Wort dienen: Dieser Tag
ist ein Tag der guten Botschaft [4. Kénige **) VII, 9]. Daran
schliesse ich eine Erkldarung iiber die Hoheit dieser Verkiindung,
wonach dieselbe sei ,die best, merklichst, nutzest, treffenlichst,
fruchtberest, frodenrichst botschafft, que umquam in bernum venit’
(welche jemals nach Bern kam)* 16),

,Fiir die Zuhdrer gelten die Worte I. Konige VII, 3: Bekehret
eure Herzen zu dem Herrn; Amos IV, 12: Schicke dich, Israel, und
begegne deinem Gotte, und Jacobus IV, 8: Nahet euch zu Gott, so
nahet er sich euch. — Gestiitzt hierauf will ich das Volk zur From-
migkeit ermahnen. Dann soll ich die Bulle lateinisch vorlesen,
einige Erlduterungen zu verschiedenen Artikeln geben und das

14) Vgl. Text in AHVB 32 (1934), 119 fi.
15) = 2, Kon. 7, 9 (die Vulgata zdhlt: 1. Samuelis = 1. Kon. usw.).
18) Dazu die Randglosse: ,,gnadenrich aplas/frodenrich gnad“.



288

Ganze ins Deutsche iibersetzen. Hieraui ein Schluss, der zu der
Predigt hinfiihrt, welche nach der Vesper stattfindet.”

~ Als Randglosse zu einer Predigt von 1478 findet sich ein Bericht
Heynlins, der die Erdffnung der Bulle, wie sie wirklich statt-
fand, anschaulich wiedergibt *): ,Nach dem Liuten am Nachmittag,
das den Beginn der Romfahrt anzeigte, wurde durch den Weih-
bischof von Basel das Sakrament zum Altar getragen. Dann folgten
zwei Priester, welche die apostolische Bulle offen vor sich her-
trugen; vor denselben schritten zwei Messknaben mit brennenden
Kerzen. Ich aber, begleitet von Meister Heinrich, folgte ihnen bis
zur Kanzel, und nachdem ich sie bestiegen, reichten sie mir die
Bulle. Ich nahm sie ehrerbietig in die Hdnde und breitete sie auf
dem Kanzelbrett aus. In gewohnter Weise begann ich dann iiber
das Thema zu predigen: Gliicklich, der da liest und hort die Worte
der Weissagung und das bewahrt, was darin geschrieben ist.”
(Apoc. 1, 3.)

Der Randglossen zu den Predigten sind sehr viele. Hoss-
feld hat aus ihnen das Predigeritinerar Heynlins fast liickenlos her-
stellen konnen ). Sie zeigen uns auch vielfach, wie Heynlin seine
Predigten bearbeitet hat. Das eine Mal gibt er Hinweise auf weitere
Beweismoglichkeiten fiir eine These, oder — und das ist fiir uns
eine zwar magere, aber doch nicht unwesentliche Handhabe zur
Vorstellung, wie denn das deutsch gesprochene Wort sich zu den
lateinischen Aufzeichnungen verhalten hat — oder er fiigt die
deutsche Uebersetzung einer Textstelle bei. Zum Beispiel versichert
er in der ersten Berner Predigt seine Horer, es seien nicht ,verba
sola“, die er hier vortrage. Am Rand steht: ,Lufftwort” 1?), womit
er den reinlogischen Ausdruck des Lateins mit Anschauung erfiillt.
Zu der Stelle: ,,Quem res tangit, hunc angit®, setzt Heynlin an
den Rand: ,,Wen es riirt, den es mfit“, und die zweite Fassung:
,Miits dich, so riirts dich“ 2?),

Das ist nun allerdings die grosse Schwierigkeit, die sich unserer
Vorstellung vom Predigtwirken Heylins entgegenstellt: die Predigt-
aufzeichnungen sind Lafein. Gesprochen hat er aber deutsch. Was
ist da an Systematik verloren gegangen, was an Improvisation hin-

zugekommen? 21).

s *
*

17) Vgl. Hossfeld (VII) 209 nach A VII. 10 fol. 93v.

18) Vgl. Hossfeld (VII) 166 ff.

19) AHVB 32, 122,

20) AHVB 32, 132. 21) Vgl. dariiber Hossfeld (VII) 170 fi.



289

Wie aus dem Frithern hervorgeht, hat er am Michaelsabend
1476 nach der Vesper noch eine Predigt gehalten. Sie ist die erste
und den Aufzeichnungen nach zugleich lingste Predigt, die er in
Bern vorgetragen hat. Sie reicht im Manuskript iiber volle neun
Seiten in dichtgedringter abkiirzungsreicher Schrift 22).

Wir verfolgen nun den thematischen Gang dieser Predigt von
Vigilia Michaelis des Jahres 1476 23),

Vorab steht das schlanke Thema: ,Dir gebiihrt Lob und Ehre,
o Herr®. Es ist dem Vesperoffizium des Tages entnommen. Uns
Ungeiibten scheint es, als ob die termini praedicabiles fehlten. Doch
Heynlin entfesselt ein grosses Fragenspiel um Lob und Ehre und
Gott. Er baut aus Zitaten des Kirchenvaters Laktanz, des Aristo-
teles und des Augustinus ein Prothema, das den ganzen christlich-
antiken Schopfungsgedanken zu umfassen sucht. Volltonend setzt
es mit Laktanz ein: Gott, der Schopfer aller Dinge, begabte die
menschliche Kreatur vor allen andern aufs kostlichste mit drei Din-
gen, dass sie erstens nach Weisheit und nach der Seligkeit strebe,
dass sie ferner ihrer Erlangung michtig sei, und drittens gab er
ihr Lehre und Norm, dass sie derselben folge und zum Ziel gelange.

Heynlin ist es zundchst zu tun um die theoretische Sicherung
einer sinnvollen Verbindung des natiirlichen Strebens mit dem End-
ziel aller Kreatur: der beatitudo, dem frui Deo Augustins. Dann
erst geht es um die Verwirklichung dieser Beziehung. Es braucht
eine gewisse Lehre dazu. Heynlin will sie seinen Zuhdrern ver-
mitteln. Er nimmt an, dass sie unter anderem auch deshalb herge-
kommen seien, um das eine oder andere zu erlernen. Er will sich
Miihe geben, sie anzuleiten, dass sie zur Weisheit und zur ewigen
Freude gelangen koénnen. Und da dies zugleich die Herrschaft des
wahren Friedens voraussetze, so wolle er sie auch lehren, wie man
in dieser Welt zum echten Frieden kommen konne. Sie sollten nicht
meinen, er spreche das als Luftworte, sondern sie sollten ihm am
Schluss aller Predigten bezeugen, dass er sein Versprechen ein-

22) Msc. Bas. A VIIL. 10, fol. 70—75; im Druck vgl. AHVB 32, 120—140;
der Umfang einer Predigt Heynlins im Manuskript ist sehr ungleich.
Fiir 1480 gibt es welche, die knapp eine Seite beanspruchen. Er gibt
dann nur ein Schema, das den Gang der Themenentfaltung und -aus-
beutung kurz andeutet. Die vorliegende Predigt hat, was ihre Aus-
dehnung anbelangt, nur ein Gegenstiick in derjenigen, die Heynlin als
erste fiir den Zyklus von 1478 bestimmt hatte, die er dann aber zuriick-
stellen musste. Vgl. unten, nach A VIIL 10, fol. 88—92¥, Anm. 36.

23) Das Folgende vgl. alles nach AHVB 32, 120—140.



290

gelost habe. Freilich miisse er eben eine Reihe von Predigten dazu
aufbieten, den modus sciendi, die certa ars zu erlautern. Aber wenn
sie alle seine Predigten sich angeh6rt hdtten, wiirden sie, so hoffe
er, ,docti“, d. h. gelehrt, von dannen ziehen. — Um den engen
Kontakt, den Heynlin hier mit seinen Hoérern zu schliessen sucht,
sehen wir ihn auch weiterhin bemiiht.

Zunichst handle es sich um einen Modus des Fragens und Ant-
wortens, der zu wertvollen Einsichten fiihren kénne. Er wolle bei
den fiir alle geldaufigsten Fragen einsetzen, um durch sie zum Thema
zuriickzugelangen (man steht noch in der Entwicklung des Pro-
themas!). Es folgen die Fragen: A. von Seiten der Stadt: 1. Warum
hat Gott diese beriithmte Stadt gebaut und fiir ihre Erhaltung ge-
sorgt? 2. Warum hat Gott alle friilheren und alle heutigen Berner
geschaffen, und warum wird er auch die kiinftigen Geschlechter
der Stadt erschaffen? B. Von Seiten der Fremden, die wir hieher
gekommen sind: 1. Wozu kamen soviele Leute in die Stadt? 2. Was
miissen die Fremden tun, damit von ihnen nicht gesagt werden kann,
sie seien zwecklos, ja, mit schlechten Griinden gekommen?

Unter weitgehender Zitierung von Lactanz, Augustin und
Aristoteles, zu denen hinzutreten die Bibel, Petrus Lombardus (der
Verfasser des Sentenzenkommentars) und Thomas von Aquino, wird
dargetan die absolute Zweckhaftigkeit aller Kreatur, deren hochster
Richtungspunkt immer Gott sei, der sie um seiner selbst willen
geschaffen habe.

Von diesen Voraussetzungen aus ergeben sich schliesslich der
Reihe nach die Antworten: 1. Weil alle Welt im besondern von Gott
dazu geschaffen sei, dass sie dem Menschen diene, ist Bern um der
Berner willen geschaffen worden. 2. Gott hat die Berner wie alle
Menschen dazu geschaffen, dass sie seiner geniessen, ihn be-
wundern, ihn lieben. Gott schuf die Berner um seinetwillen. Die
dritte Antwort auf die Frage, wozu die Fremden in Menge nach
Bern kamen, gibt gleichzeitig Heynlins Auffassung vom Ablass
wieder. Sie lautet zusammengefasst: Die advenae sollen Gott
dienen, ihn loben und der Seligkeit teilhaftig werden durch das
Mittel der Indulgenzen. Heynlin spekuliert: Es ist notig, dass es
ein Hauptziel, ein letztes Ende gebe. Fiir die Herbeikunft konnen
an und fiir sich verschiedene weniger prinzipielle Griinde angefiihrt
werden. Aber dahinter steht doch eine gemeinsame Vorstellung,
das ist der Genuss Gottes. Wenn ich nun den Ankdmmling frage,
wozu er gekommen sei, wird er antworten: wegen des Ablasses.
Das ist aber nicht sein letztes Ziel. Wenn ich weiter frage, warum



291

er den Ablass suche, so wird er mir antworten miissen; um mit
Gott versbhnt und von der Strafe, die mir fiir meine Siinden
wartet, befreit zu werden. Wiederum frage ich: Warum willst du
versohnt werden? Und er: Damit ich von ihm das ewige Leben
erlange.

Heynlin trdgt eine Auffassung vom Ablass vor, die nichts vom
Gnadenkauf weiss, die die hybriden Deutungen seines Zeitalters
unterlasst.

Die vierte Antwort fillt fast mit der ernsten dritten zusammen:
Die Ankémmlinge miissen Gott dienen, ihn loben und lieben, um
nicht vergeblich hergekommen zu sein.

Alle vier Antworten haben die Zuhorer irgendwie auf das Lob
Gottes verpflichtet. So miindet nun das Prothema, die Speku-
lation iiber den bernischen Schopfungsgedanken gleichsam, in das
Hauptthema: Dir gebiihrt Lob und Ehre, o Herr. Fiat invocatio:
Hier soll ein Gebet gesprochen werden. Welcher Art, steht nicht
da, ist aber leicht zu denken (in andern Predigten steht die Anwei-
sung Fiat invocatio per collationem).

Nun beginnen erst die divisio und die expositio thematis, die
Hauptteile der Predigt.

Fine kurze Ueberleitung, die den Zusammenhang des Themas
mit den Indulgenzen noch einmal erhellt und seine Wahl recht-
fertigt, fithrt zu folgenden Grundfragen (divisio): 1. Wem gebiihrt
Lob und Ehre? 2. Warum gebiihrt Lob und Ehre? 3. Wann gebiihrt
Lob und Ehre?

Bevor Heynlin auf ihre Losung eintritt, ldsst er sich auf eine
grundsitzliche Klirung des Verhiltnisses zwischen Zuhorer und
Prediger ein. Seine Pflichten seien diese: 1. Dass ich das Wort
Gottes side, 2. dass ich die Wahrheit sage, indem ich euch auf eure
Siinden aufmerksam mache, 3. dass ich dies, ohne ins Personliche
zu gehen, tue. Eure Pflichten sind: 1. Aufmerksam zuzuhoren, 2. der
Wahrheit zu glauben und zu folgen, 3. dass sich keiner als Siinder
verrdt, indem er sich gegen eine allgemein gehaltene Riige des
Predigers wehrt. ~

Die ganze Erorterung ist von einer Menge von Schriftbelegen
und Autorititen begleitet. Dennoch vermag der Text auch in der
lateinischen Formel den volkstiimlichen Ton ahnen zu lassen.

Zur Beantwortung der ersten Frage, wem Lob und Ehre ge-
biihre, stellt Heynlin eine Tabelle auf, in welcher sich die ganze



292

mittelalterliche Rangwelt spiegelt. Sie umfasst alle Rénge der Ehren
von Gott iiber den Erzengel Michael bis hinab zu den den Stadt-
bernern hintangesetzten Fremden. Der Papst, St. Vinzenz und die
Insignis urbs Bernum sind alle darin vertreten.

Die umstindlichen Prozeduren, die quaestiones, probationes und
proposita, welche Heynlin nun auffiihrt, konnen hier nicht alle ver-
folgt werden; es geschieht alles in der Absicht, die richtige und
unwiderlegbare Antwort zu sichern: Gott gebiihrt Lob und Ehre.
Er hat damit die zweite Frage, warum? im gleichen Zug erledigt
und kann die dritte in Angriff nehmen: wann gebiihrt Gott Lob und
Ehre? Die Antwort lautet (natiirlich): zu jeder Zeit, aber vor allem
jetzt, denn: ,,Siehe, schon kommen wir zu unserem Vorsatz, dem
Ablass.“ — Freilich sind die Indulgenzen nicht der einzige Grund,
weshalb man Gott lobt. ,,Man braucht sich nur daran zu erinnern,
was im vergangenen Jahr geschah, welch grossen Sieg iiber die
Feinde Er uns verliehen hat 24), welchen Ruhm er uns verschaffte.“
Aber das ist noch nicht das Grosste, das Gott fiir uns getan hat.
Das Grosste ist doch vielmehr, dass er uns verzeiht, dass er uns
Ablass gibt (Am Rand steht die Glosse: Hier sollen die Indulgenzen
empiohlen werden etc.).

Aus drei Wahrheiten (veritates 2*) wird schliesslich der Schluss
der Predigt gemacht: dass man also Gott loben soll. Eine letzte
spekulative Anstrengung braucht es, um zu begreifen und zu be-
weisen, dass der ganze Erdkreis, auch die Engel, in den Lobes-
hymnus auf Gott einstimmen miissen. Die Schlussformel lautet in
allen Predigten Heynlins: Mach einen geeigneten Schluss (Fiat apta
conclusio). Heynlin verlidsst sich auf sein Geschick im Zusammen-
fassen und Einschidrfen der durch die Predigt gewonnenen Ein-
sichten. Dadurch gehen wir der Gelegenheit verlustig, in denjenigen
Teil der Predigt Einblick zu gewinnen, der noch einmal und vor
allem die unmittelbare Wirkung des Wortes im Zuhorer zum
Zwecke hat.

Fine Einschiebung kurz vor dem Schluss dieser ersten Predigt
hat noch einmal in Erinnerung gerufen, dass die Predigt in den
Zusammenhang eines Zyklus gehort. Dort wurde die Art und Weise
des Vorgehens kurz festgelegt (ordo prosequendorum): Wenn der
Weg zu den Indulgenzen endlich beschrieben sein werde (die vor-

24) Murten, 22. Juni 1476.
25) AHVB 32, 139 (vgl. schon 136 unten): ,,quod deum decet laus et honor,
quod omni tempore decet, quod maxime nunc decet",



293

liegende erste Predigt hatte ja in erster Linie Bedeutung und Gren-
zen des Ablasses bestimmt), so miisse dann weiterhin die Rede sein
von dem, worin eigentlich héchste Ehrung Gottes sich ausdriicke:
misericordia, cor contritum (Barmherzigkeit, Reue) 26).

- Die zweite Predigt wurde am Michaelstag gehalten??). Sie
brachte also fiir Heynlin die Pilicht mit sich, nebst dem Zyklus-
thema auch dem Thema ,,St. Michael“ Geniige zu tun. Er tut dies
in iiberraschender Weise. Ausgehend vom Zweifel des Zuhorers,
ob er schon geniigend vorbereitet sei, um Gott zu loben und zu
ehren, stellt Heynlin die Fragen: 1. Was ist nétig zur Erlangung
des Himmelreichs? (Antwort: Gottes Hilfe). 2. Geniigt Gottes Hilfe
zu jedem Ziel oder braucht es weitere Hilfe? (Antwort: Da Gott
nicht alles selbst ausfiihrt, brauchen wir auch die Hiilfe der Engel).
Damit ist das Thema vorbereitet: Siehe, Michael, einer der Ersten,
kommt uns zu Hilfe (Daniel X. 13).

Wihrend die Aktualitdt der ersten Predigt das Ablassfest war,
tritt hier das glorreiche Murten an dessen Stelle: ,Krieg und Feind-
schaft wurde uns angesagt durch den Lowen, den Herzog von Bur-
gund. Er drohte uns mit mannigfachen Gefahren. Vernichten wollte
er sowohl uns wie unsern Staat. Er wollte zerstoren uns und unsere
Sohne, zum allermindesten wollte er uns in ewige Knechtschaft
filhren.“ Aber Michael hat uns zum Sieg verholfen.

Michaelis Hilfe fiihrt auch aus Seelennot. Der Predigthymnus
auf Ueberhebung und Fall des Lowen, der immer wieder das Erken-
nungszeichen ,,dux Burgundie® erhilt, verbindet sich deshalb mit
dem Lobgesang Daniels iiber das Eingreifen Michaels in den Kampf
mit dem Drachen, dem Lowen, dem Basilisken. Ohne seine Hilfe
wiren wir alle verloren gewesen. So aber sind die Berner (Ursus
et Sanctus Vincentius) die Erfiiller der Prophetie Daniels geworden.
Thnen allen gebiihrt Lob und Ehre.

Zum Schluss dieser Michaelspredigt merkt sich Heynlin an, er
wolle iiber die Figenschaften des Baren einiges sagen, um die Ber-
ner zu loben. Hier bricht aber die Predigtaufzeichnung ab ohne die
iibliche Formel. Dass Heynlin sich mit den guten und schlechten
Eigenschaften des Bidren beschidftigt hat, bezeugen Notizen auf
einem der zusammenhanglos eingebundenen Blitter 28). Sie stellen

26) a.a.0. 139. ,

27) Zum Folgenden vgl. AHVB 32, 141—153; dieser Predigt wurde eine
deutsche Uebersetzung beigefiigt.

28) Vgl Wiedergabe AHVB 32, 1531. nach A VIL 10, fol. 136.



204

eine Art Konkordanz dar, in welcher die Beobachtungen und Legen-
den vom Biren aus antiken und mittelalterlichen Zoologen (Plinius,
Ambrosius, Isidor von Sevilla und Rabanus Maurus) gesammelt sind.
Auf die Bareneigenschaften scheint Heynlin in der Abschiedspredigt
dieses Jahres noch einmal zuriickgegriffen zu haben 2°).

# *
*

Nachdem wir in solcher Weise an zwei Beispielen die Heyn-
linsche Predigtweise, soweit dieselbe aus der Voraufzeichnung des
Predigtschemas erschlossen werden kann, zur Anschauung gebracht
haben, bleibt uns iibrig, den thematischen Gang der drei Zyklen
von 1476, 1478 und 1480 im Ueberblick vorzunehmen und schliess-
lich die Einwirkung von Prediger und Predigten auf die bernische
Gemeinde nach Absicht und nach Erfolg zu untersuchen.

Der Zyklus von 1476, wie er veroffentlicht vorliegt, ist
leicht zu iiberschauen, umfasst er doch nur insgesamt zehn Pre-
digten (die erste Ansprache abgerechnet), von denen die drei letzten
nicht in ausgebauter Komposition, sondern nur in kiirzester inhalt-
licher Skizzierung, vorhanden sind. Wie es der Zweck seiner
Berufung nach Bern gewesen war, legt Heynlin dem Ganzen die
Idee des Ablasses zugrunde. Wir haben bereits ausgefiihrt, dass
seine Vorstellung vom Wesen des Ablasses — gemessen an den
Moglichkeiten seiner Zeit eine denkbar strenge und integre war
und dass fiir ihn die Institution durchaus original verwoben ge-
blieben war mit einem Hauptstiick der christlichen Theologie, der
Gnadenlehre. Diese Beziehung ist so stark, dass sie sich auch
terminologisch auswirkt, indem die indulgentiae unmittelbares
Homonym fiir go6ttliche gratia wie fiir papstlichen Ablass darstellen.
Man braucht dabei kaum an eine absichtliche, im Grund nicht ge-
glaubte, machiavellistisch gehandhabte Verwischung von Kirchen-
praxis und Theologie zu denken. Vielmehr liegt ein in seiner Aus-
sichtslosigkeit rithrendes Streben nach Spiritualisierung des ganzen
Ablasses zugrunde. Was nicht heissen soll, dass Heynlin die prak-
tisch-6konomischen Seiten der bernischen Ablassveranstaltung iiber-
sehen hitte 3).

20) Vgl. AHVB 32, 168.

30) Vgl. die Ausfithrungen bei Schilling iiber Geld fiir den Bau des Vin-
zenzenmiinsters (I, 187 ff.,, bes. 191; 222); vgl. Heynlins Bezugnahme
auf Miinsterbau in der zweiten Predigt von 1476 [AHVB 32 (1934) 149]:
~nam domus b. Vincentii, tamquam et deus et ipse coli et venerari
voluerunt, perfici non potuit..."



295

Ist der Sinn der Indulgenzen in der ersten Predigt im Zusam-
menhang der Stellung des Menschen in der gottlichen Weltordnung
erortert worden, und hat die zweite Predigt die Engelshilie beim
(Gnadenakt ins vollste Licht geriickt, so geht nun der Prediger dem,
was durch den Ablass beseitigt werden soll — der Siindhaftigkeit
der Menschen — zu Leibe.

Die Gedankenreihe, die den Zyklus zusammenhilt, ldsst sich
etwa so wiedergeben: der Mensch siindigt, dieweil er gegen das
gottliche Gesetz verstosst. Dieses ist in den zehn Geboten des
Dekalogs gegeben. Es wire dem Willen des Menschen moglich,
nach dem Gesetz zu leben. Aber er folgt dem Bodsen und wendet
sich gegen Gott. Gott ist unendlich. Jede Strafe bemisst sich nach
der Wiirde desjenigen, gegen welchen gesiindigt wird (dies wird
nach Aristoteles ausgefiihrt 3!). So ist die Siindenstrafe von Rechtes
wegen unendlich. Wenn alle Himmel Kuhhidute wiren, das Meer
die Tinte und alle Kreaturen Schreiber, so konnten sie doch nicht
bis zum Tage des Gerichts die harten Strafen aufzeichnen, die
dem einen Siinder drohen, so konnten sie aber auch nicht die Freu-
den der andern, der Gerechten, bewiltigen 32). Mit diesem eher
drastischen als logischen Bilde sucht Heynlin den absoluten
Charakter des Zwiespalts zwischen Himmel und Holle, zwischen
gut und bose verstindlich zu machen. Und er wird hier wie spiter
neben Thomas auch Vergil zitieren, um seine heidnische Unter-
weltsschau der Ausmalung christlicher Hollenpein dienstbar zu
machen.

Die Siinde also fiihrt in die Hollee Was miissen wir tun, um
in den Himmel zu kommen? Wir miissen entweder die Siinde ver-
meiden oder aber Verzeihung fiir sie erlangen. Dies konnen wir
nur, indem wir unsere Schuld gegeniiber Gott abtragen. Die Deduk-
tionen zu diesem Punkte nehmen einen grossen Raum ein und lassen
den Text der fiinften Predigt anschwellen. Aber unbeirrt wird die
Spekulation weiter gefiihrt bis zur logischen Notwendigkeit, dass
es einen Ort und eine Gelegenheit geben muss, wo der von dieser
Welt geschiedene reuige Siinder seine Schuld begleichen kann. Das
ist das Fegefeuer.

Das Verhiltnis zwischen Siinde und Strafe wird weiter ver-

folgt. Keine Siinde ohne Strafe! Nach dem Gesetz von Leistung
und Lohn, wie es Augustin und Boethius aufgestellt haben, gilt

81) AHVB 32, 157/8; vierte Predigt.
32) a.a.0. 158.



296

in der Holle die Bestrafung nach Massgabe der Siinde. Dies wird
betont, weil es Leute geben konnte, die meinten, ,es gelt glich in
d’hell gerent als geriitscht® 33). Besonders schwer wiegt die Siinde
der Undankbarkeit gegeniiber Gott, Maria und den Heiligen, die
dem Menschen doch die Guttat der Aeufnung des Gnadenschatzes
erwiesen haben. Solche Undankbarkeit dussert sich etwa in Nach-
lassigkeit oder Missachtung gegeniiber unsern Indulgenzen. Wert
und Wiirde derselben lassen sich erhellen durch Aufzdhlung und
Vergegenwiirtigung aller Uebel, die die Siinde mit sich bringt. Tut
also Busse! Denn zuletzt wartet eurer das jiingste Gericht.

Das Motiv der Dankespflicht des Siinders findet Weiterung in
der siebenten Predigt. Der Mensch soll sich Gott durch ein Opier
dankbar erzeigen und ihn dadurch geneigt machen. Kein Opfer
aber gilt so viel wie das Erbarmen des Menschen mit sich selber;
das aber heisst wiederum: der Mensch befreit sich von dem, was
ihn erbarmungswiirdig macht, von der Siinde. Wie soll ihm dies
gelingen? Nur durch die Reue! Nur durch sie kann er von Siinde
erlost werden. Dies aber ist der Punkt, wo die Forderung nach
Beichte und Satisfaktion in ihr Recht tritt. Und damit hat Heynlin
den gedanklichen Weg zur Vorbedingung des Ablassempfanges
genugsam bereitet.

Er kann sich in der Abschiedspredigt befreien von Eschato-
logie und von all den geistlichen Druckmitteln. Den Bernern ge-
bithrt Dank fiir die Vermittlung der Indulgenzen. Sie erhalten noch
einmal die guten und schlechten Eigenschaften ihres Wappentieres
erldutert. Und zum Abschied scherzt der Prediger wieder mit
ihnen. Wollt ihr wissen, wie man in den Besitz von Tugenden
gelangt? So hort! Da ist zum Exempel einer voller Stolz und
Hochmut. So gehe er hin und verkaufe denselben und kaufe sich
Demut; dies letztere aber geschehe zum niedrigsten Preis! Wie
denn anders: er werfe den Hochmut einfach von sich, so hat er
[im Handumdrehen] Demut erworben. Ganz dasselbe gilt fiir den
Geiz. Wirf ihn weg, so bist du freigebig geworden. ,So hab ich
die Predigten geschlossen.”

Die Predigt Heynlins blieb in Bern in gutem Gedenken. Man
schrieb zu der nichsten Romfahrt von 1478 wieder um seine Hilfe.
Dr. Thiiring Fricker suchte ihn personlich auf, um ihn zum Kom-
men zu bewegen. Graf Eberhard von Wiirttemberg, in dessen
Dienst der begehrte Prediger aber nunmehr stand, schien nicht

33) AHVB 32, 163; sechste Predigt 14?6_



297

zum Nachgeben bereit zu sein. Man glaubte sich voriibergehend
genotigt, an seiner Stelle Geiler von Kaisersberg, den bedeutend-
sten damaligen Kanzelredner am Oberrhein zu berufen, nicht ohne
dass man noch einmal an Heynlin direkt gelangt wire. Denn —
so heisst es im Ratsmanual — ,nachdem si (die Berner) nu ein
besondern vertruwlichen willen ztG ihm tragen, so begeren si an
in mit grossem ernst, bi sinem gfitigen zlisagen herzukomen, zi
beliben und bi gueter zit herzukeren und daselbs sin vitterliche ler
zu sdien, als er mit siner vernunft wol kann und im min hern ganz
vertruwen. .. 34).

An seiner Seite soll Meister Heinrich Han, Erzpriester am
Jungsanktpeterstift Strassburg, im Kanzeldienst mitwirken 3%). (Man
schien das Auge vor allem auf das Elsass gerichtet zu halten.)
Heynlin ist schliesslich doch nach Bern gekommen, dafiir ging man
der Gelegenheit verlustig, den beriihmten Geiler in den Mauern zu
sehen.

Die Predigten, die Heynlin 1478 in Bern gehalten hat, sind an
Zahl viel umfangreicher als diejenigen von 1476 (auch viel linger,
wenn man von der ersten von 1476 absieht). Diesmal begann er
seine Tatigkeit schon eine Woche vor dem Beginn der Romfahrt.
Er hatte sich auf einen spdtern Beginn vorbereitet, musste dann
aber dem Predigtliuten, das man gleich nach seiner Ankunft er-
schallen liess, Folge leisten. Das brachte insofern Unordnung in

84) Vgl. Schilling II. 187 fi. und die Anmerkungen Toblers 192 f.; hier die
zitierte Stelle (10. Juli). — Hossfeld (VII) 206 ff. Heynlin war seit
Mitte Mirz 1478 Stadtpfarrer in Tiibingen und zugleich Professor der
Theologie an der neuen Universitdt (1477 gegr.). — Vgl. J. Haller, die
Anfinge der Universitidt Tiibingen I (1927), 19 if., II (1929), 51., 41. —
Ueber Geiler vgl. Art. von Newald in Verfasserlex. Dte. Lit. d. MA’s II
(1934), 8 if.; der Berner Beschluss, ihn zu berufen, in Anm. Toblers zu
Schilling II 193 nach RM vom 28. Juli 1478; Geiler kam nicht nach
Bern, da die Verhandlungen mit Heynlin doch zum Ziele fiihrten.

35) Er scheint nach Schilling II. 189, 12{. schon an der Romfahrt von 1476
teilgenommen zu haben; auch diesmal wirkte er mit, offenbar mehr als
Zeremonienmeister: ,,dem wurden merenteils al sachen, als ouch in der
ersten romfart, zu regieren bevolhen. Das ist ouch durch in mit sem-
lichem ernst und vernunft beschechen, das vorab alle prelaten und
gelerten, darzu die obern und ein gemein volk von Bern ein gut
benfigen und wolgevallen von im gehebt haben“. Ueber ihn ist uns
nur die Notiz bei Schmidt, Hist. litt. de I’Alsace II (1879), 47 (iiber
seinen legitimisierten Sohn Jakob, der in der elsiss. Literargeschichte
als Humanist seine Rolle spielt) zugekommen.



2908

seine Pridparationen, als er die erste Ansprache aus dem Stegreif
halten und die grosse, zum voraus eingehend vorbereitete Ein-
leitungspredigt (sie handelt vom katholischen Glauben schlechthin)
aus seinem Programm fallen lassen musste. Allerdings hat er sie
in einzelnen Stiicken dann in andere Predigten heriibergenommen 3¢).

Der Zyklus von 1478 umfasst 21 Predigten. Mit der soeben
genannten nicht gehaltenen Predigt wiren es 22. Soviel zdhlt auch
Hossfeld 37).

Der erste Teil vom 22. bis zum 28. September (Vorabend von
Michaelis) dient der Vorbereitung und ist thematisch auch deutlich
darauf abgestimmt. ,,Preparare in occursum dei tui“ (Amos 4, 12)
gilt allein als Thema der drei ersten Predigten. Heynlin erdrtert
eingehend die drei Teile dieses Themas: das Kommen des Heilands,
das Entgegeneilen und die innere Vorbereitung des Siinders. Das
letzte Hauptstiick des Vorbereitungswerkes ist das Wissen und
Betitigen des rechten Glaubens. Ihm widmet der Prediger drei
ganze Predigten®). Dann folgen zwei solche zur Demonstration
und Erliuterung der pipstlichen Ablassbulle (Michaelsabend und
Michaelstag). Wir haben bereits oben ein grosseres Stiick der Ein-
leitung, die von der feierlichen Proklamation der Bulle erzihlt,
wiedergegeben *). Da der Romfahrtsbeginn wie 1476 wiederum auf
Michaelis angesetzt worden war, verbindet sich hier erneut das
Engelslob mit der Poenitenzidee. Doch liegt jetzt der Sieg von
Murten schon weit zuriick. Die Gestalt Michaels tritt nicht in der
Siegergloriole auf, sondern steht unter der abstrahierenden Wir-
kung einer allgemeinen Spekulation iiber die Bewohner von Himmel
und Holle und iiber die Funktionen der Schutzengel ).

Im zweiten Teil — der Reihe der eigentlichen Romfahrts-
predigten 1) — beherrscht zunichst die grossangelegte Belehrung
iiber die Rechtgliubigkeit weiter das Feld (Predigt 10—12). Der
Begriff der Glaubensgerechtigkeit wird — ohne dass die synergi-
stische Basis verlassen wiirde — ausgefiihrt. Mit der 13. Predigt
erst tritt das fiir die Ablasspropagierung wichtigste Motiv von
Siinde und Strafe wieder stirker hervor. Es geschieht auf dem
Wege iiber die Erorterung von Unglauben und Aberglauben. Hier

36) Vgl. Hossfeld (VII) 209.

37) a.a.0.— A VII. 10, fol. 82v—102v. — Uebersicht der Themen vgl. S. 460 ff.
38) Predigt 5, 6 und 7 (A VIL 10, fol. 87 ff.).

39) Oben S. 288.

40) Predigt 8—9 (A VIIL 10, fol. 93V, fol. 947—V),

41) a.a, 0. fol. 95 ff.



299

hat wohl Heynlin von seinen Beobachtungen iiber bernische Aber-
glaubigkeit Gebrauch gemacht, die wir f{riiher bereits erwéhnt
haben #).

Zu den zentralen Problemen der Erbsiinde und der Erwihlungs-
lehre stosst aber erst die 15. Predigt vor. In Nr. 16 wird gleichsam
das Fazit gezogen, und man ist iiberrascht, das deutliche Bewusst-
sein vorzufinden vom Ungeniigen oder der Einseitigkeit des pauli-
nischen Standpunkts. ,,Viele sind zum Glauben berufen, — superbi,
avari, luxuriosi, gulosi, invidi — und nur wenige werden erlost
werden. Denn sie werden das Reich Gottes nicht besitzen, sagt
der Apostel. Wir fiigen bei und schwichen ab (addimus et
alleniamus): wenn sie nicht Busse tun (nisi peniteant)43). Durch
das Bussetun ist es den bereits Verdammten doch wieder moglich,
den Weg des Heils zu beschreiten.

Die fiinf folgenden Predigten befassen sich denn nun auch mit
dem Gedanken des Heilsgewinns durch Bussleistung. Ein ldngeres
Verweilen bei der Erwihlungslehre hédtte den psychologischen und
damit auch den wirtschaftlichen Erfolg der Romiahrt in Frage
stellen konnen. Wire doch sicher aus der Mitte des zuhdrenden
Volks die Frage aufgeworfen worden: wenn schon keine Sicher-
heit der Gnade besteht, was soll es mit Busse und Ablass 44)? Aber
nicht allein die kirchenpolitische Vorsicht l14sst Heynlin im Gros-
sen und Ganzen den Boden paulinischer Ueberlegungen meiden.
Dies gehort vielmehr zu seinem geistigen Habitus. In ihm steckt
viel mehr vom ethischen Rigoristen alter Priagung als vom Vor-
reformator. Der Aufruf zur Busse, zum besseren, gesetzlicheren
Leben, die Verheissung der Gnade und die Ueberzeugung vom
Heilswirken der menschlichen Reue, des sittlichen Willens im Zu-
sammenspiel mit der gottlichen Hilfe, sind stirker in ihm verwurzelt
als alles andere. FEr befolgt die klassisch katholische Linie. In
seiner Jugend hatte Johann von Capistranos Busspredigt stark auf
ihn eingewirkt 45).

Die Furcht als Grundquell der Bussgesinnung bildet das Thema
der 17. Predigt; und die Aufgabe der darauffolgenden, den Zyklus
beschliessenden, Predigten®) ist es, durch Unterscheidung der

42) Vgl. oben im Kapitel iiber Ehre S. 194f. und Anhang S. 4509.

43) A VII, 10, fol. 98V; Predigt 16.

44) Toblers Anmerkung zu Schilling II. 220 (Romfahrt von 1480) zeigt, wie
die Landleute auf die Garantie der Wirksamkeit von Ablass fiir ,,pin
und schulde* erpicht waren.

45) Vgl. Hossfeld (VI), 327 ff. 46) Predigt 18—21; A VIL 10, fol. 99v—102v.



300

Furcht vor dem Bodsen und derjenigen vor der Strafe einzelne Siin-
den auf ihre Reparationsfihigkeit hin zu untersuchen: der Dieb und
Schuldner, der Verleumder und der Spieler kommen an die Reihe.
Die Schlusspredigt untersteht wieder wie 1476 dem Dankbarkeits-
thema. Doch hilt es Heynlin diesmal nicht fiir nétig, mit der ihm
eigenen etwas steifen Scherzhaftigkeit die Berner besonders her-
vorzuheben. Er entwickelt eine grosse Theorie der Danksagung,
wobei er zusammenfassend noch einmal eine ganze Reihe der
bisher beriihrten Punkte streift *7).

Das dritte Auftreten Heynlins in Bern im Jahre 1480 *®) steht in
einem andern kalendarischen Rahmen. Um der Romfahrt ver-
mehrtes inneres Gewicht zu verleihen, hatte man sie vom Herbst
in den Mirzen verlegt, man hoffte, dass die Fastenzeit dem Ablass-
hunger Vorschub leisten wiirde. Heynlin war in diesem Augen-
blick schon wieder in anderer Stellung; er predigte im Dienste
des Markgrafen von Baden und musste von den Bernern wiederum
durch umstindliche Korrespondenz herbeigeholt werden. Er traf
am 11. Mirz in Bern ein und begann am ndchsten Tag mit der
ersten Predigt, die den Auftakt zu einem besonders langen Zyklus,
der nicht weniger als 26 Predigten umfasste 49), bilden sollte. Diese
ausgedehnte Tétigkeit Heynlins in Bern war von seiner Seite aus
nicht vorgesehen gewesen. Die Romfahrt dauerte nur bis zum
20. Mirz (8 Tage), bis dahin war er verpflichtet zu bleiben; aber
nun zeigte es sich, dass der bernische Rat einen besondern Plan
in Bezug auf Heynlin gefasst hatte. Man wollte ihn zum Dableiben
bewegen und ihm das Amit des Miinsterpredigers fiir jihrlich
hundert Gulden iibertragen ). Zunichst schienen diese Pline Wirk-
lichkeit werden zu sollen, dann aber zerschlugen sie sich doch,
nachdem Heynlin wiahrend mehr als einem Monat in Bern geweilt
hatte. Die Predigtmanuskripte allerdings hoéren statt erst mit dem
20, schon mit dem 9. April auf®). Man weiss nicht, welches die
47) 9, Qkt. 1478; a.a. O. fol. 102V.

48) Vgl. Schilling II. 219 f.; Hossfeld (VII), 240 fi.

49) A VIL 9, fol. 151—162. — Uebersicht der Themen vgl. S. 463 ff.

50) Vgl. Hossfeld (VII) 245—247.

51) Heynlin verldsst Bern am 20. April, um seine Habe (Bibliothek!) von
Baden nach Bern zu holen. ,,Wider Erwarten kehrte er nicht nach
Bern zuriick. Vielleicht liess ihn der Markgraf... nicht wieder fort,
vielleicht hatten sich aber auch schon in den letzten Tagen seines
Aufenthaltes in Bern... aus einem unbekannten Grunde die Verhand-
lungen doch noch zerschlagen* (Hossfeld VII. 247).



301

Griinde gewesen sind, die das verheissungsvolle Projekt scheitern
liessen. Fiir das geistige Gesicht der Stadt wire das Weiterwirken
von Heynlin wohl von grosster Bedeutung gewesen.

Die eigentlichen Ablasspredigten stehen am Anfang des Zyklus
von 1480, und sie wiederholen im grossen und ganzen die Gedan-
kengédnge, die Heynlin 1476 und 1478 vorgetragen hat. Sie erman-
geln indessen nicht einzelner neuer Ziige; so die erste am Sonntag
Letare, die den Gedanken ausfiihrt, dass das Brot der Gnade nur
durch das Brot der Lehre zu erlangen sei.

Fin Terminus, der in den frithern Predigten nicht aufgetaucht
ist, spielt hier und fortan in der Textbehandlung eine gewisse Rolle:
ndmlich ,,mysticatio”, so wie auch in der divisio thematis sehr
haufig der Weg beschritten wird, dass das Thema erstens einmal
buchstidblich (literalis sensus) und nachher in iibertragener Bedeu-
tung (mysticus sensus) Anwendung findet.

Stiarker als frither ist das Motiv der Drohung mit dem jiingsten
Gericht vertreten. Eine ganze Reihe von Predigten miinden regel-
missig und beharrlich in die Ausmalung von Hoélle und jiingstem
Gericht. Im Zusammenhang damit kommt auch in der 13. Predigt
(im Zyklus von 1480 zum ersten Mal) eine Beziehung auf die Pas-
sionszeit, auf die Christologie also, zu Worte 2). Die Ablasspre-
digten zu Beginn des Zyklus bleiben noch in ganz auffilligem Masse
frei von christologischen Bezugnahmen. Auch hier ist wieder das
Vorwalten des Bussgedankens, der ethischen Anstrengung, festzu-
stellen; die Passion Christi, die Erinnerung an sie in der Fasten-
zeit, wird von ihm ganz in den Hintergrund gedringt, solange es
gilt, den in seinen Augen aktuellern Busse- und Ablassgedanken zu
vertreten. Der Uebergang zu den Predigten de tempore (zu jenen
also, die nicht dem ungewohnlichen Ablassfest, sondern dem nor-
malen Kirchenkalender folgen), geschieht erst mit dem Fest der
Reinigung Mariae (25. Mirz). Es ist eine Marienpredigt, deren
Schema einfach aus einer Predigt iibernommen wird, die Heynlin
im Jahr zuvor in Urach gehalten hat®). Der Palmsonntag
(26. Mirz) bringt dann das erste Fingehen auf die Passions-
geschichte als solche; es wird der Einzug Christi in Jerusalem
erzdhlt; es werden die Tugenden erwidhnt, die Christus bei diesem
Anlass an den Tag gelegt habe; und es wird ihre Nachahmung

52) 24, Mirz; A VIL 9, fol. 157.
53) A VII 9, fol. 157Y: ,Deducantur omnia ut in sermone in indulgentiis
in Urach®.



302

empfohlen (dieses Hindringen auf die imitatio Christi ist typisch).
Das Hauptstiick der Predigt aber beschiftigt sich mit der Konspi-
ration gegen Jesus, die am Palmsonntag ihren Anfang nahm;
gemass der Aufspaltung des Themas in literale und mystische Be-
deutung erfolgt die Abwandlung dieses Gedankens nach dem histo-
rischen und dem adhortativen Gesichtspunkt. Damals wie heute
konspirierte man gegen Jesus. Dem Thema ist damit diejenige
Seite abgewonnen worden, die wiederum die stirkste Auswertung
in der Richtung der Busspredigt erlaubt. Und in gleicher Weise
halten es die folgenden drei Predigten vom Montag zum Mittwoch
der Osterwoche, indem sie — immer in Anlehnung an Erscheinungen
der Passionsgeschichte (Judas, die Hohepriester, die Kriegsknechte
und Geissler) — bestimmte Laster der Menschen von heute aufs
Korn nehmen und ihnen das jiingste Gericht androhen, wenn sie
nicht auf Verrat und Habsucht (Nr. 16), auf Neid (17), auf Spott,
Ueppigkeit und Mitleidlosigkeit (18) verzichten wollen ).

Die Griindonnerstagspredigt beschiftigt sich mit der Hoheit
der Kommunion und mit der Frage des wiirdigen Sakraments-
empfanges %°). Den unwiirdig Kommunizierenden droht wiederum
harte Strafe am Tage des Gerichts. Diese Griindonnerstagspredigt
scheint besondere Wirkung getan zu haben, denn auf sie ist unmit-
telbar zuriickzufiihren, was nachmals am meisten Aufsehen erregt
hat von all den einzelnen Wirkungen der Heynlinschen Predigt,
dass nidmlich um der wiirdigen Begehung des Abendmahls willen
die traditionellen Griindonnerstagsratswahlen um eine Woche ver-
schoben wurden. Was Anshelm als ein Weichen der Staatsidee vor
der Kirche riigt 56).

Die Karfreitagspredigt ist ganz auf Trauer gestimmt, sie ist
wie diejenige von purificationis Mariae nicht in ihrem Texte aus-
gefiihrt, sondern greift auf das Muster einer bereits vorliegenden
Themabearbeitung zuriick ). Am Karsamstag beschiftigt sich
Heynlin mit dem Gang Christi in die Unterwelt 7). Die Oster-
predigt 8) setzt mit Ausdriicken der Freude ein, aber bald versteht
es der Prediger, die Frage der historisch genauen Stunde der Auf-
erstehung zum Anlass zu nehmen, um von neuem gegen Missbriuche
zu wettern und wieder in die Haltung des Busspredigers zu ver-

54) Fol. 158—159.

55) A VIL 9, fol. 159; Predigt 19.
58) Anshelm I. 164; vgl. unten S. 304.
57) A VIL 9, fol. 160.

58) A VII 9, fol. 160V.



303

fallen. Vor allem wendet er sich gegen den vorzeitigen Fasten-
bruch. Freilich kann auch er der Sitte der Zeit den schuldigen
Tribut nicht verweigern. So taucht am Ende dieser Predigt die
Bemerkung auf: siehe die Katze auf dem Dach, sie ruft: ,zio us,
zia us“., Es ist der obligate Osterspass. Die beiden folgenden Tage
bieten mit den Erscheinungen Christi in fremder Gestalt und mit
der Frage nach der Dokumentierung der Auferstehung durch diese
Theophanien den Predigtstoff ). Die letzten beiden Predigten (vom
Mittwoch, 5. April und vom folgenden Sonntag Quasimodogeniti)
beschiftigen sich vornehmlich mit dem Himmelreich ®). Die Sonn-
tagspredigt ist ausserdem dem Thema der Kirchweih gewidmet,
sie miindet in einer Ermahnung zur Nichstenliebe und zum Frieden
in Haus und Gemeinde. Es gebe nichts besseres als diesen Frieden,
und — mit diesem Wort verabschiedet sich Heynlin fiir immer von
Bern, — wenn Gott Bernburger wiirde, so herrschte Frieden fiir
immer 1),

Die Nachwirkung der Predigttitigkeit Heynlins in den Sitten-
mandaten der 80er Jahre ist nicht nur wahrscheinlich, wie de
Quervain meint %), sondern ldsst sich nachweisen. Einmal durch
den Wortlaut der Mandate, dann durch den Wortlaut der Pre-
digten.

Die grosse Satzung, welche um Ostern 1480 erlassen wurde und
betitelt ist: ,die satzung wie nu fiirer der rat klein und gros zu
besetzen sy, mitt andern satzungen und ordnungen, als hernach
stat“ %), enthilt folgenden Passus:

,Das ist nun bisher eine lange Zeit so gehalten und nicht
griindlicher betrachtet worden, ob solche Handlung an diesen
Tagen gebiihrlich sei; so ist nun zu uns gekommen der ehrwiirdige
hochgelehrte Herr Johannes vom Stein, Doktor der Heiligen
Schrift und der freien Kiinste, und hat uns durch seine heilsame
Predigt und Lehre vollkommen unterrichtet, dass solche Hand-

59) Fol. 161.

60) Fol. 161v.

61) A VIL 9, fol. 162; Randglosse: ,,Si deus fiat civis Bernensis, tunc est
bona pax"“. , ,

62) De Quervain 10; vgl. zum Folgenden auch Hossfeld (VII), 253—262 und
Blosch JiSG IX., besonders 42 ff. (iiber Heynlins Wirkung 53f.). —
Beide ziehen aber nicht den entscheidenden Text des Satzungenbuchs
heran; was nun hier nachgeholt werden soll.

83) Welti, Stadtrecht von Bern I. 230; Satzung Nr. 369.



304

lungen und politische Akte in solch heiliger Zeit ohne schwere
grosse Todsiinde nicht vor sich gehen moégen, aus vielen Ur-
sachen, die zur Bestitigung dieser Dinge gar verniinftig dar-
gelegt worden sind und die wir auch zu Herzen genommen
haben. Und wir haben dabei erwogen, dass auf den heiligen hohen
Donnerstag das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi
andichtig gehandelt und dass an demselben Tag sein zarter
(Leichnam) Leib von viel frommen Christen zur Erlangung der
ewigen Seligkeit empfangen wird und dass es sehr notwendig,
ziemlich und ordentlich ist, alles zeitliche Beiwesen abzustellen
in Erwdgung des Leidens Christi und im Bestreben, es tiefer zu
verstehen. Desgleichen auch wie der hochwiirdige Osterliche Tag
manchem Menschen denselben reinen Leib Jesu Christi unter der
Gestalt des Brotes zukommenlidsst, wie das auch die geistlichen
Rechte griindlich beweisen, ist es ganz gebiihrlich, nicht allein
denselben (Ostertag), sondern auch den Montag, Dienstag und
Mittwoch, die alle nach der heiligen Kirchensatzung als ein Tag
geachtet werden, in gleicher Wiirde zu halten, damit der Seele
Heil gefordert werde und die auswendigen Geschifte, Sorgen und
Uebungen fallen gelassen werden. Auf dass wir damit durch
Ehrung seines heiligen Leidens, seiner zarten Wunden, seines
Todes, der Begribnis und Auferstehung, aus allen Lastern der
Siinde ausgegraben und gereinigt in dem siissen Brunnen des
kostbaren Blutes Jesu Christi, zu allen Tugenden, Seligkeiten und
Giitern der Seele und des Leibs erstehen werden. Auf Grund alles
dessen, was wir auch als christliche Leute so bedacht haben,
haben wir die Gewohnheiten unserer Altvordern, um ihre Seelen,
so Gott will, zu ewiger Ruhe zu bringen und die unsern vor Pein
und Qualen an dem verdienlichen Leiden Christi des Herrn teil-
haben zu lassen, folgendes geldutert und in nachfolgende Mei-
nungen, Punkte, Artikel und Stiicke gefasst und gebessert: (Hier
folgen nun die Verordnungen, welche folgendermassen zusammen-
zufassen sind: 1. die Wahl des Grossen Rates findet nicht mehr
am Griindonnerstag, sondern erst am Donnerstag nach Ostern
statt, der Wahlmodus bleibt unverdndert. 2. An der Kirchweih,
d. h. am Montag nach Quasimodogeniti soll ein grosses Frithamt
im Miinster stattfinden, wobei alle neugewihlten Rite teilzu-
nehmen haben, und unmittelbar anschliessend soll im Rathaus
die erste Ratsitzung mit Verlesen der Satzungen und Aemter-
besetzung beginnen., 3. Auch am Dienstag soll ein grosses Friih-
amt mit anschliessender Ratsitzung abgehalten werden, woraui



305

die Rite die Wahl des ,tiglichen”, d. h. Kleinen Rates vorzu-
nehmen haben. ,,Und darinne ir lutre gemuet also bruchen, als
sie wellen Gottes urteil an irem letsten hinscheid erwarten.”
4, Wihrend der Predigt und des Fronamts soll niemand sich auf
dem Kirchhof aufhalten. Diese Bestimmung findet sich schon im
Ratsmanual zum 29. Mirz, d. h. Mittwoch vor Ostern- 5. Ab-
stellung von wilden Fasten- und Osterbriuchen wie ,hosen antlitz
tragen, lauffen uff der schiirmittwochen®“, Tanz wihrend der
Fastenzeit, Dienstjungfrauen in die Bache zu werfen, ,dann uns
kuntlichen bewart, das soélichs wider cristenliche zucht und gots
ordnung ist“. 6. Keine Minderung dieser Artikel ist erlaubt, nur
Mehrung. 7. Abstellung der teuren Ratsbesatzungsbankette in den
Gesellschaften, d. h. ,Ziinften“. 8. Ruhe wihrend der Finster-
messen, wiirdiger Ausruf von Ostern am Ostersonntag in der
Friihe.)

Ganz abgesehen davon, dass der Name Heynlins ausdriicklich
genannt wird, 1dsst sich auch durch Vergleich mit einzelnen Stellen
seiner Predigt nachweisen, dass nicht nur die Verlegung der Rats-
besatzung, sondern auch die iibrigen Punkte des ganzen umfang-
reichen Sittenmandates auf ihn zuriickzufithren sind. Im 5. Punkt,
der Abstellung der wilden Fasten- und Osterbriuche, wird iibrigens
noch ein weiteres Mal auf sein aufklirendes Wort verwiesen:
»Da wir auch von dem vorberiihrten Herrn Doktor wohl unter-
richtet werden, dass solches abzuwehren hochlich dient zum Heile
der Konszienz und zu lauterem Aufopfern der Seele fiir ihren
Schopfer” ®). Der Artikel, der von der Revision handelt und die-
selbe nur im Sinne einer Verstirkung der hier niedergelegten Ver-
bote und Gebote aufgefasst wissen will %), nimmt dann weiterhin
lingere Erorterungen auf, die aus Heynlins Predigten stammen
konnten:

,uUnd nachdem denn nun solche unsere Liuterung, Satzung,
Ordnung aus gottlichen Geboten und dem Mund der ewigen
Wahrheit erwachsen ist, so wollen wir auch, dass sie hinfiir
ewiglich ohne allen Abgang aufrecht und gestracks gehalten wer-

64) Welti a.a. 0., S. 232, 18ff.

85) Die Aufnahme dieses Revisionsverbotes (denn um ein solches handelt
es sich ja praktisch) in die Satzung erhilt ein ganz besonderes Ge-
wicht, wenn man daneben hilt, was Schilling iiber die Weglassung
der Revisionsmoglichkeit in den Sittenmandaten von 1464 und ihre
verhidngnisvolle Auswirkung im Twingherrenstreit schreibt (I. 48), vgl.
auch oben S. 213.

20



306

den und jihrlich zu der vorbestimmten Zeit 6ffentlich verlesen
und beschworen werden soll. Wir behalten dabei vor, dass wenn
- unsere Nachkommen oder wir diese Dinge zu Gottes Lob zu
mehren wiissten, dass wir dessen michtig sein sollen. Aber sie
abzutun oder zu verkehren (d. h. ins Gegenteil, d.- h. aufheben)
soll uns keineswegs gestattet sein, denn uns ist doch die Pflicht
auferlegt, hier zu leben, dass wir nach unserm Hinscheiden die
schreckliche Stimme des strengen Richters, wenn er spricht:
Steht auf, ihr Toten, zur Rechtfertigung eures Tuns, sicherlich
horen und in seinem Angesicht trostvoll antworten mogen, wozu
uns helie die zarte konigliche Jungfrau Maria mit allen Himm-
lischen, die uns zu keiner Zeit jemals verlassen moge. Amen“ %),

Halten wir uns demgegeniiber die Stellen aus Heynlins Pre-
digten vor Augen, die ausdriicklich auf eine Aenderung des 6ffent-
lichen sittlichen Lebens im angezeigten Sinne hinzuwirken ver-
“suchen. Im Zyklus von 1476 ist — abgesehen von der humoristi-
schen Verwendung der Bireneigenschaften — nur eine Stelle in der
dritten Predigt nachzuweisen, welche die Obern auffordert, dafiir
zu sorgen, dass die zehn Gebote in ihrem Machtkreis gehalten
wiirden, und wo diejenigen Obern geriigt werden, welche diesem
nicht nachleben wollen ®7). 1478 hingegen lassen sich schon viel
mehr Stellen bestimmen, an denen Heynlin den Rat oder die Ge-
meinde zu beeinflussen versucht, so in Nr. 5, wo er die Dauer-
haftigkeit des Friedens von der Besserung unserer selbst abhingig
macht — er erinnert dabei an Ausfiihrungen, die er im Jahre 1476
im Hinblick auf den Sieg iiber Karl von Burgund vorgebracht habe
— und wo er die dussern Plagen der Teuerung, der Engerlinge und
der Pest zum Anlass nimmt, um auf die unumgénglich notwendige
innere Besserung hinzudringen ).

86) Welti a.a. 0., S. 233, 1if.

67) AHVB 32, 156 unten.

68) Aus der 5. Predigt Heynlins im Jahre 1478 (A VIIL. 10, fol. 87. — Sonn-
tag, 27. Sept. 1478):
Reducantur ad memoriam ea que dixi eis iam elapsis annis duobus
[= 1476], quod, si iam tunc putridus esset dux Burgundie, non esset
pax stabilis, nisi emendaremus. Etiam si haberemus viros celebres [?]
et usque in celum elevatos. Dicatur, quod adhuc id timendum est:
et quomodo tunc levis fuit glulerra, quia unanimes fuimus contra
inimicos. Nunc vero, cum deus velit potenter bellare terra contra
terram, civitas contra civitatem, civis contra civem, fratrem contra



307

Hier ist ein Punkt, auf den man nachdriicklich hinweisen muss:
Die Jahre 1478/79 waren Pestjahre ®), und noch stirker als 1478
hat Heynlin im Zyklus von 1480 die Erschiitterung der Berner durch
das Gespenst der Krankheit und der Pestilenz fiir seine Zwecke
nutzbar gemacht. Es ist eine der Grundlagen fiir das starke und
aufwiihlende Wirken seiner Busspredigt, dass die Berner in diesem
Augenblick in ihren vitalen Kriften aufs stiarkste bedroht waren.

Die Predigten von 1478 zeigen noch weitere ausdriickliche
Wendungen gegen bernische Unzuldnglichkeit, so die Predigten 13
und 14, welche den Aberglauben aufs Korn nehmen, ihn als Wir-
kungen des Teufels bezeichnen und die Artikel der Pariser
Theologenfakultit gegen abergldubische Gebrduche ins Feld
filhren 7). Mehr von allgemein moralisierender Haltung, aber sicher-
lich ebenfalls auf bestimmte dem Prediger zugetragene bernische
Vorginge zugespitzt sind die Predigten 18—207), welche Dieb-
stahl, Veruntreuung, Verleumdung, Spielwut angreifen; in Nr. 18
wird ausserdem die Obrigkeit direkt dazu aufgefordert, Witwen und
Kinder zu schiitzen, ein Postulat, das ebenfalls in einem Mandate
Niederschlag gefunden hat. Die Schlusspredigt von 1478 fordert
Friede und Ruhe in der Gemeinde und ist wie die Schlusspredigt
von 1480 in erster Linie dem christlichen Leben der Gemeinde ge-
widmet 2). Im ersten Teil des Zyklus von 1480, der dem Ablass-
feste gewidmet ist, ldsst sich nichts nachweisen, das die direkte
Einwirkung im Sinne der Sittenmandate suchte. Dies dndert sich
mit der Palmsonntagspredigt (Nr. 15), wo mit Energie Front ge-
- macht wird gegen den Senat, der die Ehebrecher, Kupplerinnen und
Zuhilter nicht austreibe 7).

patrem etc. quod periculosissimum est etc. Declarentur alie plage.
Ezech. 14 [13fi.], quomodo etiam hic fuit caristia [Teuerung?], item
bestie et presertim inutilissime, videlicet vermes: Kefer / a. Rd.: Keffer,
Enger/, qui maxima damna intulerunt; peiora venire poterunt. Item
quomodo in Baden Domina de Zimmern volens latervam [?] comedere
per minimum vermem lesa fuit in digito et inde mortua. Item est
pestilentia etc. Emendare igitur nos debemus etc. fiat apta conclusio
(Schluss der Predigt).

69) Vgl. Schilling II. 193 ff. (Von einem grossen sterbot, der ze Bern was).

70) A VIL 10, fol. 97t +V; vgl. Heynlins ,,Articuli superstitionum mihi aper-
tarum in Berno 1478“, im Anhang nach A VII. 10, fol. 141, S. 459.

71) A VIL 10, fol. 100V, 101r+v, 102.

72) Fol. 102v; A VII. 9, fol. 162 (1480).

78) A VIL 9, fol. 1577.



308

Hier findet sich ausserdem die eigenartige Stelle, welche in
Heynlins staatspolitisches Denken etwas hineinzuleuchten vermag:
,,es soll gezeigt werden, wie sie die Reihenfolge (ordo) im Regiment
verkehren, denn zuerst sind die Uebel zu verhindern und darnach
erst ist das Gute zu lehren.“ (,ostendatur, quomodo pervertunt
ordinem in regimine, quoniam prius sunt mala prohibenda et postea
bona instituenda“74). Es zeigt sich ndmlich an dieser Stelle, wie
eigentiimlich aufkldrerisch der Prediger sich dem Staate gegeniiber
verhilt. Keinem politischen Praktiker wiirde es einfallen, eine
solche Trennung zwischen der Verhinderung oder Abwehr der Uebel
und der Lehre des Guten vorzunehmen, da sich eins nur im andern
vollziehen ldsst. Fiir den Prediger aber gibt es einen ordo in
regimine, den er aus Gott weiss welchen Deduktionen gewonnen
hat und den er durch die flaue Haltung des stiddtischen Rates ge-
stort sieht.

Schon genugsam haben wir hingewiesen auf die Griindonners-
tagpredigt, welche vor dem unvorbereiteten und daher unwiirdigen
Genuss der Kommunion warnt ®); die Predigten Nr. 16 bis 18, die
ihr voraufgehen, haben wieder wie jene entsprechende Gruppe von
1478 die Bekimpfung von ganz bestimmten Lastern zum Ziel: Hab-
sucht, Neid, Ueppigkeit usw. ®). Ganz konkret sichtbar wird Heyn-
lins Einwirkung in der Frage der Ostermesse und des Osteraus-
rufs 7). Er spricht von der maledicta consuetudo, welche von den-
jenigen erfunden worden sei, die gerne Lirm machen und gerne
frithzeitig zum Essen kommen, sie hidtten das unwiirdige Schreien
und Rufen um Mitternacht vor Ostern und den vorzeitigen Fasten-
bruch eingefiihrt. Sie verstiinden es auch, durch fadenscheinige
Ausreden ihr Tun zu beschonigen etwa in dem Sinn: sie wollten
sich mit der Jungfrau Maria freuen iiber ihren wieder auferstan-
denen Sohn, und derlei Wendungen.

Nicht unmittelbar in eine obrigkeitliche Verfiigung iibergegangen
ist das, was Heynlin in der letzten Predigt iiber die Privilegien der
Kirche vorgebracht hat 7). Der Predigttext selber lisst zu wenig

74) a.a.O. 75) Fol. 159V. 76) Fol. 158—159.

77) QOsterpredigt (Nr. 22), fol. 160V.

78) A VIL 9, fol. 162 (Kirchweihpredigt) ,,Priusquam de gaudiis illius dedi-
cationis in celesti et triumphanti ecclesia dicemus, alique de dedicatione
materialis ecclesie vel de eius privilegiis et, qualiter homines in ea
se habere debeant, explicanda [sunt]. Introducatur Clan]. decreti ,de
immunitate ecclesiarum* li. 6.



309

genau ermessen, auf welche einzelnen Punkte er dabei eingetreten
ist, jedenfalls aber hat sein Wort dahin gefiihrt, dass das Ansehen
der Kirche als mater ecclesia, als Heilsvermittlerin in den Augen
der Berner gestiegen ist.

Man fragt sich angesichts der Tatsache, dass ein Kanzelredner
zu unmittelbarer sittenpolizeilicher Wirkung gelangt ist, mit welchen
Mitteln er das zustande gebracht hat. Wir haben zu Beginn dieses
Kapitels anhand der ersten und zweiten Predigt von 1476 dar-
zustellen versucht, wie stark die Predigt-Aufzeichnungen Heynlins
dem wissenschaftlichen Formalismus seiner Zeit verpflichtet waren
und wir miissen auch jetzt diesen Formalismus der Predigtkom-
position und ihrer Durchfiihrung im Einzelnen erneut betonen. Ja,
Heynlin hat, wie sich das insbesondere noch in den Predigten von
1476/78 zeigt, ein Uebriges getan, indem er deutlich Elemente der
Quistionen-Disputation, die in der orthodoxen Predigttheorie ver-
pbnt waren ), in seine Predigtbehandlung aufgenommen hat; so
z.B. die Probatio maior und minor, den Beweis nach Ober- und
Untersatz, das Gegeniiberstellen von Frage und Antwort (quaeratur
— respondeatur), das unmittelbar aus der Technik der Summa ab-
geleitet sein konnte. Dies alles wire ein Grund dafiir anzunehmen,
dass nur eine sehr entgegenkommende Bereitwilligkeit der Horer-
gemeinde den Predigterfolg Heynlins ermoglicht habe, und dass
die Wirkung, die faktisch nicht abzuleugnen ist, eher trotz als
wegen seiner Predigtkunst erreicht worden sei. Demgegeniiber darf
man nun wiederum auf eine ganze Reihe von Zeugnissen fiir sein
Veranschaulichungsstreben aus seinen Predigten hinweisen, die in
unserer Darstellung bis jetzt wenig oder nicht beriihrt worden sind-.
Da ist einmal 1476 die Verwendung des Bildes vom Drachenkampf
Michaels, da sind die Eigenschaften des Biren, die zehn Finger als
Merkzeichen der zehn Gebote, der Himmel als Haut, auf dem die
Kreaturen die Qualen des Verdammten nicht aufzeichnen kénnen,
da sind die Predigten am Schluss des Zyklus von 1476, die sich
an die Texte halten, welche Heynlin friiher schon ausgearbeitet hat
und in denen die ganze Frage von Beichte und Absolution in einem
mehr oder weniger anmutigen Frage- und Antwortspiel mit einem
»Frdulein Bekenntnis“ erortert wird®). Um die ganze Reihe der

%) Vgl. Gilson, Michel Menot et la technique du sermon médiéval, in
Revue d’hist. franciscaine II (1925), 335f. — Vgl. Hossfeld iiber Heyn-
lins zweiten Pariser Aufenthalt (1467—1474), wo iiber die von ihm
disputierten Quastionen ausfiihrlich gehandelt wird (VIL 92 ff.).

80) Vgl. AHVB 32, 148, 153 und 168, 156, 158, 167.



310

Vorschriften der Religion und der Kirche den Zuhoérern iibersicht-
lich darzulegen, unternimmt er es in der dritten Predigt von 1478,
den Verkaufsstand eines Krimers auszumalen, der mit den verschie-
denen Bandern, Giirteln, Biichsen, Sicken, Bildern, Uhren und dhn-
lichen Hausiererobjekten sowohl die zehn Gebote wie die sieben
Bitten des Vaterunsers wie die Artikel des Glaubensbekenntnisses
und die moglichen Siinden der Kiufer sowie die moglichen Heil-
mittel feilbietet. Den Gipfelpunkt der ganzen Veranschaulichung
bildet die Demonstration des Spiegels der Selbsterkenntnis 8!). Auf
diesen Spiegel kommt er in der 19. Predigt von 1478 noch einmal
zu sprechen, wo er die Verleumdung bekdmpft und den Verleumder
zum Zwecke seiner Heilung vor ein ganzes System von Spiegeln
fithrt, die ihm seine eigene Unzuldnglichkeit vor Augen halten sol-
len %2). In andern Fillen sucht Heynlin durch die Symbolisierung
von biblischen Begebenheiten seine Lehre eingdngig zu machen. So
in Nr. 6, wo er die vier Minner, die den Lahmen tragen, mit den
vier Tridgern des Heils in Verbindung setzt: Rechtgldubigkeit,
Gottesfurcht, Hoffnung auf Erlosung und Busse ®). Oder er ver-
gleicht den Schutzengel in der Michaelspredigt (Nr. 9) mit dem
Soldner, dem fiir seine Pflichterfiillung Sold gebiihrt 84), und findet
damit im naiven Volke der Reisldufer sicherlich Verstidndnis.

Fine der wichtigsten Quellen der Veranschaulichung, das Hei-
ligenleben, wird von Heynlin relativ selten herangezogen. Dass er
darauf nicht grundsatzlich verzichtet, zeigen die beiden aufeinander-
folgenden Predigten zum Hieronymus- und zum Remigiustag
(1478) #), wo in beiden Fillen die Mirakel dieser Tagesheiligen zur
Veranschaulichung dessen herangezogen werden, was Rechtgldubig-
keit, Glaubensgerechtigkeit bedeute. 1476 hat Heynlin den Fran-
ziskustag besonders hervorgehoben und fiir sein Thema ausge-
wertet 88). Im Zyklus von 1480 gehoren hieher die Ausfithrungen
iiber das Brot, niamlich das Brot der Lehre und das Brot der Gnade
in der ersten Predigt, die Veranschaulichung des Nutzens der
Krankheit am Beispiel des Lazarus in Nr. 6, die neunte Predigt,
welche die unglaubhaft konkrete Geschichte vom Jonas im Wal-

81) Vgl. Anhang nach A VIL 10, fol. 85f.
82) Fol. 101r+v.

83) A VII 10, fol. 87v.

84) Fol. 94V,

85) Fol. 95v/96; 96V,

86) AHVB 32, 164.



311

fischbauch zur Erhirtung der gottlichen Hilfeverheissung beniitzt 87),
ind vor allem, den ganzen Zyklus durchziehend, der stindige Hin-
weis auf die Holle und das jiingste Gericht und die Abwandlung
aller Themen, die durch diese Begriffe gegeben sind.

Damit haben wir nur diejenigen Stellen bezeichnet, an denen
Heynlin innerhalb des schriftlichen Textes auf den Weg der Veran-
schaulichung verweist. Grundsétzlich ist ja der Prediger von den
homiletischen Regeln her dazu verpilichtet, den Lehrstoff den Gliu-
bigen in fasslicher Form vorzutragen, und grundsitzlich soll die
expositio thematis immer in Exempeln ausmiinden. Gerade dieser
Teil der Heynlinschen Predigten aber kommt in den Aufzeichnungen
zu kurz, da er sich hiefiir ganz offensichtlich auf die Improvisation
verldsst.

Fragt man sich nun zum Schluss noch, in welchem Verhdltnis
die drei Zyklen von 1476 bis 1480 untereinander stehen, so kann
man dieses feststellen: der Aufwand an Gelehrsamkeit wird kleiner,
die Predigt spitzt sich in zunehmendem Masse auf einfache Lehr-
begriffe zu. Man mag das in Beziehung bringen entweder zu der
fortschreitenden Erkenntnis Heynlins, dass er es in Bern mit einem
anspruchsloseren Publikum zu tun habe oder mit einer allgemeinen
Vereinfachung in seiner Predigtweise iiberhaupt. Fiir das letztere
wiirde sprechen, dass er sich 1476, wo er die erste Predigt voll-
gestopft hat mit patristischem und scholastischem Gedankengut,
noch nahe dem Augenblicke befand, wo er iiberhaupt erst in einem
Kreise zu predigen angefangen hatte, der sich nicht vornehmlich
aus Studenten oder Universititsprofessoren rekrutierte ®). Auf den
Unterschied zwischen dem ersten Teil der Michaelspredigt von 1476
und derjenigen von 1478 haben wir schon hingewiesen. Noch 1478
findet sich im ganzen gesehen sehr viel logische Deduktion, die dann
1480 in den schlichtern Schemata etwas zuriicktritt.

Auf eine eingehendere Untersuchung des theologisch-philo-
sophischen Gehalts seiner Predigten mdchten wir hier verzichten,
denn fiir eine Gesamtanschauung vom Denken Heynlins stellen die
Predigten, die er in Bern gehalten hat, doch wiederum eine zu
schmale Untersuchungsbasis dar #®). Wir weisen hier nur auf einen
Punkt hin, der uns geeignet scheint, die typisch mittelalterliche,

87) Vgl. A VIL 9, fol. 151, 153V, 155.

88) Er predigt erst seit 1474 in den verschiedenen Kirchen Basels; vorher
war er in Paris; vgl. Hossfeld (VII), 166 ff.

89) Auch enthilt Hossfelds Arbeit bereits die nétigen Darlegungen iiber
diesen Punkt.



312

d. h. katholische Denkrichtung des Predigers noch einmal abschlies-
send ins Licht zu setzen. Das ist die 16. Predigt von 1478, welche
eine bewusste Abschwichung des paulinischen Erwihlungsprinzips
(Priadestination) durch die Einfithrung des Prinzips der Busse ent-
halt 9).

* * &

Der Eintritt Heynlins in die Kartause Basel im Jahre 1487 %)
bedeutete den Verzicht auf das unmittelbare Wirken in der Welt.
Dem Denken des Mannes, der durch das Ansehen seiner Gelehr-
samkeit und durch die Eindringlichkeit seiner Rede ganze Gemein-
den in seinen Bann zu schlagen verstand, war die religiGse Perfek-
tibilitdtsidee zum hoheren Wert geworden als die augmentatio
ecclesiae et fidei durch das Sden des Wortes. Die Vervollkomm-
nungsidee war im schweigenden Monchstum Lebensform geworden;
und dieses Monchsideal hatte in seinen Augen den Rang noch nicht
verloren. Dass es gerade die Basler Kartause war, die er zur Stitte
der Entsagung wihlte, deutet darauf hin, dass der Uebertritt sich
fiir ihn ohne Bruch mit der personlichen Bildungstradition vollzog;
denn nirgends wie gerade hier verbiirgte die besondere kultur-
politische Haltung des Klosters die Fortdauer des Dienens an dem
Werk der abendlindischen Bildung. Wohl aber bedeutete es einen
Bruch mit dem Predigertum, unter dessen Zeichen Heynlin der
Oeffentlichkeit am Oberrhein, in Schwaben und in der Schweiz
sich vornehmlich gezeigt hatte. Es ist von symbolischer Bedeutung,
dass gerade aus Bern die Stimme kam, die ihm die Weltflucht ver-
dachte. Junker Brandolf vom Stein hielt Heynlin vor, ,er hitti
niizer mit predigen mogen sin“. Und der Kartduser antwortete
weise: ,wenn er zwo sélen hitt, welte er gnug die eine an guet
gsellen gwagt hon®.

So ist es von Anshelm iiberliefert ®?). Er formuliert im An-
schluss daran jenen beriihmten Ausspruch iiber die massgeblichen
geistig-politischen Machttriger: Amtmann, Kirchherr, Schulmeister
und Arzt seien die Sdulen einer an Leib und Seele wohlversorgten
Stadt. Aber Heynlin war auch aus Enttduschung iiber den geringen
Erfolg seines Lesens, Disputierens und Predigens ins Kloster ge-
gangen ).

90) Vgl. oben S. 299 nach A VII. 10, fol. 987,

91) Vgl. Hossfeld 309 f., 311 ff.

92) Anshelm I. 190; vgl. Hossfeld a. a. O. betr. Verteidigung Heynlins durch
Sebastian Brant in cap. 105 des Narrenschiffs.

93) Nach Carpentarius in Basler Chroniken I (1872), 343.



	Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin von Stein

