
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter

Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 6: Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin von Stein

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin
von Stein.

Romfahrt heisst jener Ablass, der nur vom Papst, meist als
Jubiläumsablass, verliehen wird und der für den einzelnen
Teilnehmer und Käufer den Wert und das Gewicht einer Rompilgerreise

hat. Die Stadt Bern erwarb und veranstaltete solche
Romfahrten zuerst in sieben kurz aufeinander folgenden Jahren ab 1476.
Ausser den devoten Impulsen dienten diese Ablassfeste auch noch
der Geldbeschaffung für den Münsterbau.

Es wäre zunächst zu erzählen, was Diebold Schilling in
wohlgesetzten Kapiteln seiner Chronik über die äusseren Ereignisse zu
berichten weiss *). Doch müssen wir uns mit kurzen Angaben
begnügen.

Das von Gustav Tobler im Kommentar zu Schilling
beigebrachte Material aus Ratsmanualen und Missivenbüchern ist für
eine ausführliche Darstellung der Romfahrten unentbehrlich. Tobler
seinerseits konnte schon auf eine bernische Publikation verweisen:
Blöschs Aufsatz über Johannes a Lapide im Berner Taschenbuch
für 18812), wo ebenfalls einzelne Materialien veröffentlicht sind.
Ueber Heynlin von Stein existiert heute eine grosse Lebensbeschreibung

von Hossfeld im Band 6/7 der Basler Zeitschrift für Geschichte
und Altertumskunde. Auch die Berner Aufenthalte Heynlins sind
darin klar und grossenteils abschliessend dargestellt3).

») Schilling II (1901), 98, 187, 219ff.
2) Blösch, Dr. Johannes a Lapide, in BTB 1881, 239 ff.
3) M. Hossfeld, Johannes Heynlin aus Stein, ein Kapitel aus der Frühzeit

des deutschen Humanismus in Basler ZfQ VI (1907), 309 ff. und VII
(1908), 79ff., 235ff.; vgl. besonders VII, 185ff., 206ff., 240ff., 384ff. —
Vgl. im übrigen die Einleitung zu der Predigtedition in AHVB 32

(1934), 113 ff., besonders 115, wo die nach Hossfeld (1908) erschienene
Literatur verzeichnet ist. Nachzutragen: Hossfeld, Der „Compendiosus
dialogus de arte punctandi" und sein Verfasser Joh. Heynlin, in Zentrbl.
f. Biblwesen 25 (1908), 161 ff. — Art. „Joh. Heynlin von Stein" von
Newald in Dte. Lit. d. MA's, Verfasserlexicon II (1934), 434 ff. — Und
besonders: Rupprich, Humanismus und Renaissance in den deutschen
Städten und an den Universitäten, Dte. Lit. in Entwicklungsreihen
(1935), wo S. 55—61 die Epistel wiedergegeben ist, die Heynlin an
Johannes Amerbach richtete und 1492 seiner Ambrosiusausgabe gleichsam

als Programm des christlichen Humanismus voranstellte. Vgl.
dazu Rupprichs Einleitung, S. 7 f.



282

Blösch standen noch nicht die Nachforschungen Hossfelds und
die dort bereinigten Lebensdaten Heynlins zur Verfügung. So

spricht er von einer Romfahrt im Jahre 1477, die es nicht gegeben
hat, kennt aber diejenige von 1476 nicht. Ebenso sind ihm zwar
die Verhandlungen vom Jahr 1478 über eine erneute Berufung
Heynlins bekannt; aber da er Schilling nicht zu Rate zieht und nur
auf Grund der summarischen Behandlung des Themas bei Anshelm
urteilt, nimmt er an, die Romfahrt sei wohl nicht zustande gekommen,

Heynlin jedenfalls fern geblieben. Dagegen nimmt er irrtümlich

an, dieser habe von 1480 an längere Zeit, etwa vier Jahre, in
Bern geweilt. Alles Irrtümer, die von Hossfeld richtig gestellt worden

sind, z. T. in besonderen Exkursen. Schliesslich hat Blösch eine
Predigt von 1480 in mühsamer Arbeit entziffert und interpretiert
in der Meinung, es handle sich um eine von denjenigen, welche
Heynlin in Bern gehalten habe. Er konnte kaum vermuten, dass
die Berner Predigten (als solche deutlich bezeichnet) nicht an ihrer
chronologisch richtigen Stelle innerhalb der fünf Predigtbände
Heynlins stehen, sondern mit andern Ablasspredigten zusammengenommen

wurden. Die Charakterisierung des Predigers Heynlin
jedoch, die Blösch aus dieser Analyse gewinnt, geht keineswegs
fehl, — wie überhaupt die Berner Historie in Blöschs Arbeiten sehr
gute geistesgeschichtliche Grundlagen erhalten hat; — wir suchen
ihn hier kaum in dieser Richtung zu korrigieren, sondern wollen nur
das massgebliche Material auswerten.

Heynlins Predigten, so wie er sie zu seiner Vorbereitung oder
auch nachträglich aufgezeichnet hat, liegen vor in fünf Bänden der
Basler Universitätsbibliothek. Den Text der Predigten, die 1476 in
Bern gehalten worden sind, haben wir im Archiv des Historischen
Vereins des Kantons Bern von 1934 veröffentlicht und in der
Einleitung dazu die nötigen Angaben über die Handschrift gemacht.
Wir verweisen hier darauf4).

4) Ablasspredigten des Johannes Heynlin aus Stein (de Lapide), 28.

September bis 8. Oktober 1476 in Bern, hg. nach cod. Basil. A VII. 10

von H. von Greyerz, in AHVB 32 (1934), 113 ff. — Ibid. S. 115 die
Handschriftbeschreibung nach Binz, die deutschen Handschriften der
öffentlichen Bibl. der Univ. Basel I. Die Hss. der Abt. A (1907), 78/9.

— Die 5 Bände tragen die Signatur A VII. 8—12; die Predigtauf-
Zeichnungen zu 1476: A VII. 10, fol. 70—82 und fol. 131—141 (vgl.
die oben genannte Edition 115/116); zu 1478: A VII. 10, fol. 82v—102T;

zu 1480: A VII. 9, fol. 151—162. — Einige Korrekturen zum Text in
AHVB 32 (1934), 119ff. in der Besprechung von W. Köhler: ZfG
Oberrhein 1938, S. 623/4.



283

Schilling lässt Johannes Heynlin als rettenden Erklärer der
Bulle auftreten und als Prediger, der den Bernern gefällt.

Wir fragen uns, wie wohl der Weg verlaufen ist, der ihn vom
theoretischen Dasein des Scholastikers zum tätigen des Predigers
geführt hat. Schon zweimal vorher hat er den Sprung in die
Verwirklichung getan: mit der Basler Fakultätsreform und in der
Pariser Druckerei. 1474 wird er dann Prediger in Basel, und diesem
Beruf bleibt er von da an ergeben bis zu seinem Ende. Die letzten
Jahre seines Lebens freilich verleihen seinem Predigen einen
andern Sinn. Nachdem er 1487 in die Basler Kartause eingetreten
ist, sät er das Wort nurmehr den weltentrückten Klosterbrüdern.
(Das „verbum spargere" ist ein Lieblingsbild Heynlins für die Tätigkeit

des Predigers.) Bis zu jenem Zeitpunkt aber wirkt er unentwegt

an verschiedenen Orten des deutschen Südwestens. Seine
Berner Tätigkeit im Amt eines Ablasspredigers steht mitten darin.
1476 liegt immerhin noch nahe der Wende von 14745).

Vorher besteht kaum eine andere Beziehung zwischen ihm und
dem kirchlichen Ablasswesen, als die, welche die geistige Welt
des Spätscholastikers verbindet mit der Idee der Indulgenz, der
„Nachlassung der Sündenstrafen" durch Gott, Christus oder dessen

Stellvertreters auf Erden, den Papst.

Dass das Mittelalter werkgerecht dachte, ist die allgemeinste
Wahrheit. Das Verhältnis von Sünde und Gnade trug nur zu den
Zeiten chiliastischer Erschütterung den Charakter einer absoluten
Gegensätzlichkeit. Ohne den abgewogenen Ausgleich synergistischer
Prägung, wobei sich die menschliche Gnadenwilligkeit in Form der
Reue und das göttliche Gnadengeschenk entgegenkommen, — ohne
diesen Ausgleich hätte Thomas seine theologische Summa nicht
bauen können. Ohne den Geist des Jakobusbriefes „Naht ihr euch
ihm, so nahet er sich euch" gäbe es vielleicht keine Kirche6).

Nun erwuchs aber aus dem Institut des generellen
Ablasswesens7), dessen Ursprünge in die Kreuzzugszeit zurückreichen,
eine gefährliche Belastung jenes Ausgleichs. Der Ablass stützte
sich theoretisch auf den durch die Heiligen geäufneten Gnadenschatz

der Kirche und auf die clavium potestas des Papstes. Durch
die Verquickung mit päpstlichen Finanzbedürfnissen kam es zur

5) Vgl. Hossfeld a.a.O.
o) Jac. 4, 8.

7) Vgl. Paulus, Geschichte des Ablasses, 3 Bde (1922 f.) und Art. „Ablass"
von Paulus in LexTheolKirche I (1930), 32 ff. — Vgl. oben S. 255 f.



284

bekannten Verwischung des ursprünglichen Verhältnisses, welches
darin bestanden hatte, dass der Papst dem reuigen Sünder den
Ablassbrief schenkte und dieser darauf aus Dankbarkeit gegenüber
Gott ein angemessenes Almosen dafür einlegte. Nach orthodoxer
Lehre bedeutete der Ablass nie Erlass der Sünden als solche,
sondern nur Abtragung der Sündenstrafen mit Hilfe jenes kirchlichen
Gnadenschatzes. Wenn aber schliesslich die Formel galt: Ablass
für „pena et culpa", für „pin und Schulde", so lässt sich leicht
verstehen, dass der unbegriffliche bernische Bauer, dessen Seelenhirten
oft nicht einmal genügend Lateinisch konnten, um die schwierige
Distinktion von Schuld und Strafe zu erfassen8), sich darum nicht
scherte, sondern kräftigen Schulderlass verlangte. Auch Luther
brauchte 95 Thesen, um die verwickelte Ablasstheorie zu entwirren
und mit seinem neuerlebten Gnadenbegriff zu stürzen. Dieser tritt
sehr deutlich etwa aus der These Nr. 5 (2) entgegen: Niemand ist
sicher und gewiss über die Echtheit (Wahrheit) seiner Reue (con-
tritio)9). — Aber bis dahin ist noch ein Stück Weges.

Dem Wort „Predigt" 10) entspricht im Lateinisch-Griechischen
„Homilie", eine dem mittelalterlichen Begriff der Sache näher
stehende Bezeichnung. Sie bedeutet Verkehr, Mitteilung, Seelsorge.
Damit ist der Sinn der mittelalterlichen Predigt getroffen, der in
der edificatio animarum, d. h. in der Erbauung besteht; dieser
ordnet der Prediger alles unter. Es zeigt sich hier der fundamentale

Gegensatz zwischen mittelalterlicher und reformatorischer
Predigtauffassung. Die Reformation begründete sie aus dem eigenen
Ursprung, aus dem von ihr so oder so verstandenen Wort Gottes.
Das verbum erscheint bei ihr wiederum wie im Denken Augustins
von den grössten Erlebnissen umwittert. Es ist sich selbst der
einzige Zweck. Das Mittelalter begründete seine Predigt aus dem
Ziel, aus dem kirchlich-religiösen Zweck der Erbauung, der
Eingliederung des Hörers in die grosse Schar der Gläubigen. Ein

8) Vgl. z. B. Schilling II. 189, 1 ff.: „...dann die bull von vil priestern,
die das verkünden sölten, in etlichen stucken nit recht verstanden noch
gelütert ward ..."

9) Vgl. Facsimile in Luthers Werke in Auswahl, hg. Clemen I (1912).
10) Zum Folgenden vgl. Art. „Homiletik" in LexTheolKirche V (1933),

127 ff., die allgemeinen Werke über Gesch. d. Predigt von Lecoy de
la Marche (bes. S. 289ff.), Linsenmayer, Cruel. — Vor allem: E. Gilson,
Michel Menot et la technique du sermon medieval, in Revue d'hist.
franciscaine t. II (1925), 301 ff.; H. Caplan, Classical rhetoric and the
medieval theory of preaching, in Classical philology 28 (1933), 73 ff.



285

sozialer Zweck gleichsam, von der kirchenbildenden Kraft des
Wortes aus gesehen.

Erbauung kann nun vielerlei bedeuten: Erschütterung des

Gewissens, Herbeiführung sittlicher Entscheidungen, Festlegung auf
biblische Normen, religiös-ästhetische Herzenserweichung. Ja, die
Momente des Genusses sind in der weisen Psychologie der
mittelalterlichen ars praedicandi nicht ausgeschaltet, um der
Aufmerksamkeit und der mindern Verstocktheit des Hörers willen
nicht. Freilich hat sich aus patristischer Zeit durch das ganze
Mittelalter hindurch auch die Anweisung aufrecht erhalten, dass die
Predigt keines polierten Stils bedürfe. So steht es noch in der ars
praedicandi, welche zu Beginn des ersten Bandes von Heynlins
Predigten eingetragen ist11).

Aus dem Gesagten ergibt sich von selbst, dass die
mittelalterliche Predigt eine andere Ordnung hat als die klassische Rede,
die sich an das gerichtlich interessierte oder gebildete Publikum
wandte. Wenn die Scholastiker im Lehrgang des trivium durchaus
mit der klassischen Rhetoriktheorie in Berührung kamen12), so
wichen sie doch dem Zwang der Folge von exordium, narratio,
partitio, confirmatio, reprehensio, peroratio aus, und schufen ein
neues System (eines solchen allerdings bedurften sie!), das auf den
vier Hauptpfeilern aufruht:

Thema
(+ Prothema)
Divisio
Distinctio
Expositio (Dilatatio etc.)

Es ist auszugehen vom Thema, das der Bibel entnommen
werden soll. Aber nicht irgend ein beliebiger Spruch! Das Thema
soll eine vollständige Sinneinheit bilden. Es muss Bezug auf den

") A VII. 8 fol. 1 ff.; es sind genau genommen zwei Predigtanweisungen.
Die erste könnte ein Abklatsch einer sehr geläufigen ars concionandi
aus anonymer franziskanischer Feder des 13. Jhts. sein. Diese wurde
von Gilson seiner Untersuchung zugrundegelegt (vgl. oben). Die
zweite scheint eine Zusammenfassung der von Heynlin selbst gebrauchten

Regeln und Kategorien zu sein. Genauere Untersuchung musste
auch das allfällige Abhängigkeitsverhältnis zur Summa de arte praedi-
catoria des Alanus ab Insulis (Migne PL. 210, 111 ff.) klären.

12) Vgl. P. Gabriel Meier, die sieben freien Künste im MA, Jahresber. Ein¬
siedeln 1885/1886. — Norden, Antike Kunstprosa II2 (1909), 670 ff. —
Caplan a.a.O.



286

Tag haben. Ueberhaupt soll es praedikabel sein, technisch
ausgedrückt: es soll „termini predicabiles" enthalten. Und es darf nicht
zu kurz und nicht zu lang sein. Die Verwertung des Themas
geschieht durch divisio, distinctio und expositio. In der Praxis sind
diese Teile kaum zu scheiden. Sie sind vielmehr Funktionen der
Textbehandlung. Divisio: die Ausschöpfung des Gesamtthemas
nach seinen Hauptfragen. Distinctio: die Weiterführung in die
subtilem Unterscheidungen hinein. Expositio oder Dilatatio: die eigentlich

predigtmässige Behandlung, die Anwendungen der durch Divisio
und Distinctio gegebenen Interpretationen.

Für den ersten Teil, die Divisio, hat die ars predicandi eine
Reihe von Modi, d. h. Typen gebildet. Heynlin kennt vier solcher
Typen: den Modus antiquissimus, das ist die alte Heiligenpredigt.
Sie besteht in der Ausdeutung einer Historia auf mystische Weise.
Den Modus modernus, welcher die strikte Anwendung des Schemas
in sich schliesst. Den Modus antiquus, welcher die distinctio vor
der divisio bevorzugt, wobei Punkt für Punkt argumentiert wird,
umständlich, aber mit dem Schein der Genauigkeit. Schliesslich den
Modus subalternus; er stellt eine Mischung dar.

Für die Exposition kennt die ars Heyniins sogar acht
Typen. Sie scheiden sich etwa nach den Kriterien der Wort- oder
Sinnerklärung, oder allenfalls danach, ob sich die argumentatio auf
die Erörterung (ratio) oder auf Autoritätszeugnisse stützt. Für die
Wortdeutung im besonderen werden vier Figuren unterschieden, die
die symbolisierende Denkweise des Mittelalters trefflich charakterisieren:

die narratio, die Allegorie, die Tropologie oder moralische
Wendung und die Anagogie, welche nach Heynlins Definition in der
mystischen Anwendung auf das zukünftige Leben besteht. Auch
wenn die Figur der narratio, des schlichten Buchstabensinnes
gewählt wird, ist immer noch eine grosse Möglichkeit der Flucht in
die Ueberwelt offen: die Ethymologie.

Zu den vier Hauptteilen der Predigt tritt nun aber noch ein
fünfter hinzu. Das Prothema schiebt sich zwischen die erste
Nennung des Themas und dessen divisio ein. Das gründet sich auf
keine Mutwilligkeit der Disposition, sondern entspringt einer
Notwendigkeit des christlichen Denkens. Man kann nicht auf die
Invocatio Dei verzichten. Für den Predikanten besteht die Forderung,

zu Beginn seiner Predigt die Hilfe Gottes anzurufen 13). Denn
Gott muss zuerst die Verstocktheit der Hörer, die Verschlossenheit

13) Ueber das Prothema vgl. besonders Gilson a. a. O-, 310 f.



287

der Herzen durch seine Gnade brechen. — Irgendwie soll dieses
Gebet aber mit dem Thema in Verbindung gebracht werden. Darum
entsteht vor der eigentlichen Predigt eine kleine Sonderpredigt über
das Prothema, das wenn möglich auch ein Bibelspruch sein soll
und dem Hauptthema entweder vocaliter oder significative in irgend
einem seiner Teile entsprechen muss. Nach Heynlin hat das
Prothema des weitern die Aufgabe, die termini predicabiles des Themas
zutage zu fördern, gewissermassen also die divisio vorzubereiten.

Heynlins Predigten zur Berner Romfahrt von 1476u) stehen
im dritten Band Folio 70 ff. Er hat sich für das erste Auftreten
in Bern präpariert. Das bezeugen einige Blätter, die an anderer
Stelle des Bandes eingebunden sind und deren eines Folgendes
enthält: Oben am Rande steht „In publicatione bulle indulgentiarum in
berno 76, in profesto michaelis." Dann folgt ein Predigtthema:
„Gott zeigte, was in Kürze geschehen soll, und sprach durch
seinen Engel zu seinem Knecht Johannes, der das Wort Gottes
bezeugte" (Apoc. I, 1—2). In drei Abschnitten legt der Prediger
dann seine Auffassung fest von seinem Amt, von der Bedeutung der
Zeit und von der Aufgabe seiner Zuhörer.

„Diese Worte sind einmal von Seite meiner Person zu deuten.
Ich kann nämlich von mir sagen: dass Gott mir bezeichnete, was
in Kürze geschehen soll, — wie ihr dies sogleich in den Vespern
hören werdet, — indem er es durch den Engel Michael verkünden
liess, dessen Fest vor der Türe steht, mir dem Knecht Johannes,
als ob ich ein getreuer Knecht sei."

„Für Tag und Stunde mag mir das Wort dienen: Dieser Tag
ist ein Tag der guten Botschaft [4. Könige15) VII, 9]. Daran
schliesse ich eine Erklärung über die Hoheit dieser Verkündung,
wonach dieselbe sei ,die best, merklichst, nutzest, treffenlichst,
fruchtberest, frödenrichst botschafft, que umquam in bernum venit'
(welche jemals nach Bern kam)" 1S).

„Für die Zuhörer gelten die Worte I. Könige VII, 3: Bekehret
eure Herzen zu dem Herrn; Arnos IV, 12: Schicke dich, Israel, und
begegne deinem Gotte, und Jacobus IV, 8: Nahet euch zu Gott, so
nahet er sich euch. — Gestützt hierauf will ich das Volk zur
Frömmigkeit ermahnen. Dann soll ich die Bulle lateinisch vorlesen,
einige Erläuterungen zu verschiedenen Artikeln geben und das

14) Vgl. Text in AHVB 32 (1934), 119 ff.
15) 2. Kön. 7, 9 (die Vulgata zählt: 1. Samuelis 1. Kön. usw.).
16) Dazu die Randglosse: „gnadenrich aplas/frödenrich gnad".



288

Ganze ins Deutsche übersetzen. Hierauf ein Schluss, der zu der
Predigt hinführt, welche nach der Vesper stattfindet."

Als Randglosse zu einer Predigt von 1478 findet sich ein Bericht
Heynlins, der die Eröffnung der Bulle, wie sie wirklich stattfand,

anschaulich wiedergibt17): „Nach dem Läuten am Nachmittag,
das den Beginn der Romfahrt anzeigte, wurde durch den
Weihbischof von Basel das Sakrament zum Altar getragen. Dann folgten
zwei Priester, welche die apostolische Bulle offen vor sich
hertrugen; vor denselben schritten zwei Messknaben mit brennenden
Kerzen. Ich aber, begleitet von Meister Heinrich, folgte ihnen bis
zur Kanzel, und nachdem ich sie bestiegen, reichten sie mir die
Bulle. Ich nahm sie ehrerbietig in die Hände und breitete sie auf
dem Kanzelbrett aus. In gewohnter Weise begann ich dann über
das Thema zu predigen: Glücklich, der da liest und hört die Worte
der Weissagung und das bewahrt, was darin geschrieben ist."
(Apoc. 1, 3.)

Der Randglossen zu den Predigten sind sehr viele. Hossfeld

hat aus ihnen das Predigeritinerar Heynlins fast lückenlos
herstellen können18). Sie zeigen uns auch vielfach, wie Heynlin seine
Predigten bearbeitet hat. Das eine Mal gibt er Hinweise auf weitere
Beweismöglichkeiten für eine These, oder — und das ist für uns
eine zwar magere, aber doch nicht unwesentliche Handhabe zur
Vorstellung, wie denn das deutsch gesprochene Wort sich zu den
lateinischen Aufzeichnungen verhalten hat — oder er fügt die
deutsche Uebersetzung einer Textstelle bei. Zum Beispiel versichert
er in der ersten Berner Predigt seine Hörer, es seien nicht „verba
sola", die er hier vortrage. Am Rand steht: „Lufftwort" 19), womit
er den reinlogischen Ausdruck des Lateins mit Anschauung erfüllt.
Zu der Stelle: „Quem res tangit, hunc angit", setzt Heynlin an
den Rand: „Wen es rürt, den es müt", und die zweite Fassung:
„Muts dich, so rürts dich" 20).

Das ist nun allerdings die grosse Schwierigkeit, die sich unserer
Vorstellung vom Predigtwirken Heylins entgegenstellt: die
Predigtaufzeichnungen sind Latein. Gesprochen hat er aber deutsch. Was
ist da an Systematik verloren gegangen, was an Improvisation
hinzugekommen? 21).

17) Vgl. Hossfeld (VII) 209 nach A VII. 10 fol. 93v.
18) Vgl. Hossfeld (VII) 166 ff.
19) AHVB 32, 122.

20) AHVB 32, 132. 21) Vgl. darüber Hossfeld (VII) 170 ff.



289

Wie aus dem Frühern hervorgeht, hat er am Michaelsabend
1476 nach der Vesper noch eine Predigt gehalten. Sie ist die erste
und den Aufzeichnungen nach zugleich längste Predigt, die er in
Bern vorgetragen hat. Sie reicht im Manuskript über volle neun
Seiten in dichtgedrängter abkürzungsreicher Schrift22).

Wir verfolgen nun den thematischen Gang dieser Predigt von
Vigilia Michaelis des Jahres 147623).

Vorab steht das schlanke Thema: „Dir gebührt Lob und Ehre,
o Herr". Es ist dem Vesperoffizium des Tages entnommen. Uns
Ungeübten scheint es, als ob die termini praedicabiles fehlten. Doch
Heynlin entfesselt ein grosses Fragenspiel um Lob und Ehre und
Gott. Er baut aus Zitaten des Kirchenvaters Laktanz, des Aristoteles

und des Augustinus ein Prothema, das den ganzen christlichantiken

Schöpfungsgedanken zu umfassen sucht. Volltönend setzt
es mit Laktanz ein: Gott, der Schöpfer aller Dinge, begabte die
menschliche Kreatur vor allen andern aufs köstlichste mit drei Dingen,

dass sie erstens nach Weisheit und nach der Seligkeit strebe,
dass sie ferner ihrer Erlangung mächtig sei, und drittens gab er
ihr Lehre und Norm, dass sie derselben folge und zum Ziel gelange.

Heynlin ist es zunächst zu tun um die theoretische Sicherung
einer sinnvollen Verbindung des natürlichen Strebens mit dem Endziel

aller Kreatur: der beatitudo, dem frui Deo Augustins. Dann
erst geht es um die Verwirklichung dieser Beziehung. Es braucht
eine gewisse Lehre dazu. Heynlin will sie seinen Zuhörern
vermitteln. Er nimmt an, dass sie unter anderem auch deshalb
hergekommen seien, um das eine oder andere zu erlernen. Er will sich
Mühe geben, sie anzuleiten, dass sie zur Weisheit und zur ewigen
Freude gelangen können. Und da dies zugleich die Herrschaft des
wahren Friedens voraussetze, so wolle er sie auch lehren, wie man
in dieser Welt zum echten Frieden kommen könne. Sie sollten nicht
meinen, er spreche das als Luftworte, sondern sie sollten ihm am
Schluss aller Predigten bezeugen, dass er sein Versprechen ein-

22) Msc. Bas. A VII. 10, fol. 70—75; im Druck vgl. AHVB 32, 120—140;
der Umfang einer Predigt Heynlins im Manuskript ist sehr ungleich.
Für 1480 gibt es welche, die knapp eine Seite beanspruchen. Er gibt
dann nur ein Schema, das den Gang der Themenentfaltung und -aus-
beutung kurz andeutet. Die vorliegende Predigt hat, was ihre
Ausdehnung anbelangt, nur ein Gegenstück in derjenigen, die Heynlin als
erste für den Zyklus von 1478 bestimmt hatte, die er dann aber zurückstellen

musste. Vgl. unten, nach A VII. 10, fol. 88—92v, Anm. 36.

M) Das Folgende vgl. alles nach AHVB 32, 120—140.



290

gelöst habe. Freilich müsse er eben eine Reihe von Predigten dazu
aufbieten, den modus sciendi, die certa ars zu erläutern. Aber wenn
sie alle seine Predigten sich angehört hätten, würden sie, so hoffe
er, „docti", d. h. gelehrt, von dannen ziehen. — Um den engen
Kontakt, den Heynlin hier mit seinen Hörern zu schliessen sucht,
sehen wir ihn auch weiterhin bemüht.

Zunächst handle es sich um einen Modus des Fragens und Ant-
wortens, der zu wertvollen Einsichten führen könne. Er wolle bei
den für alle geläufigsten Fragen einsetzen, um durch sie zum Thema
zurückzugelangen (man steht noch in der Entwicklung des
Prothemas!). Es folgen die Fragen: A. von Seiten der Stadt: 1. Warum
hat Gott diese berühmte Stadt gebaut und für ihre Erhaltung
gesorgt? 2. Warum hat Gott alle früheren und alle heutigen Berner
geschaffen, und warum wird er auch die künftigen Geschlechter
der Stadt erschaffen? B. Von Seiten der Fremden, die wir hieher
gekommen sind: 1. Wozu kamen soviele Leute in die Stadt? 2. Was
müssen die Fremden tun, damit von ihnen nicht gesagt werden kann,
sie seien zwecklos, ja, mit schlechten Gründen gekommen?

Unter weitgehender Zitierung von Lactanz, Augustin und
Aristoteles, zu denen hinzutreten die Bibel, Petrus Lombardus (der
Verfasser des Sentenzenkommentars) und Thomas von Aquino, wird
dargetan die absolute Zweckhaftigkeit aller Kreatur, deren höchster
Richtungspunkt immer Gott sei, der sie um seiner selbst willen
geschaffen habe.

Von diesen Voraussetzungen aus ergeben sich schliesslich der
Reihe nach die Antworten: 1. Weil alle Welt im besondern von Gott
dazu geschaffen sei, dass sie dem Menschen diene, ist Bern um der
Berner willen geschaffen worden. 2. Gott hat die Berner wie alle
Menschen dazu geschaffen, dass sie seiner geniessen, ihn
bewundern, ihn lieben. Gott schuf die Berner um seinetwillen. Die
dritte Antwort auf die Frage, wozu die Fremden in Menge nach
Bern kamen, gibt gleichzeitig Heynlins Auffassung vom Ablass
wieder. Sie lautet zusammengefasst: Die advenae sollen Gott
dienen, ihn loben und der Seligkeit teilhaftig werden durch das
Mittel der Indulgenzen. Heynlin spekuliert: Es ist nötig, dass es
ein Hauptziel, ein letztes Ende gebe. Für die Herbeikunft können
an und für sich verschiedene weniger prinzipielle Gründe angeführt
werden. Aber dahinter steht doch eine gemeinsame Vorstellung,
das ist der Genuss Gottes. Wenn ich nun den Ankömmling frage,
wozu er gekommen sei, wird er antworten: wegen des Ablasses.
Das ist aber nicht sein letztes Ziel. Wenn ich weiter frage, warum



291

er den Ablass suche, so wird er mir antworten müssen; um mit
Gott versöhnt und von der Strafe, die mir für meine Sünden

wartet, befreit zu werden. Wiederum frage ich: Warum willst du
versöhnt werden? Und er: Damit ich von ihm das ewige Leben
erlange.

Heynlin trägt eine Auffassung vom Ablass vor, die nichts vom
Gnadenkauf weiss, die die hybriden Deutungen seines Zeitalters
unterlässt.

Die vierte Antwort fällt fast mit der ernsten dritten zusammen:
Die Ankömmlinge müssen Gott dienen, ihn loben und lieben, um
nicht vergeblich hergekommen zu sein.

Alle vier Antworten haben die Zuhörer irgendwie auf das Lob
Gottes verpflichtet. So mündet nun das Prothema, die Spekulation

über den bernischen Schöpfungsgedanken gleichsam, in das
Hauptthema: Dir gebührt Lob und Ehre, o Herr. Fiat invocatio:
Hier soll ein Gebet gesprochen werden. Welcher Art, steht nicht
da, ist aber leicht zu denken (in andern Predigten steht die Anweisung

Fiat invocatio per collationem).

Nun beginnen erst die divisio und die expositio thematis, die
Hauptteile der Predigt.

Eine kurze Ueberleitung, die den Zusammenhang des Themas
mit den Indulgenzen noch einmal erhellt und seine Wahl
rechtfertigt, führt zu folgenden Grundfragen (divisio): 1. Wem gebührt
Lob und Ehre? 2. Warum gebührt Lob und Ehre? 3. Wann gebührt
Lob und Ehre?

Bevor Heynlin auf ihre Lösung eintritt, lässt er sich auf eine
grundsätzliche Klärung des Verhältnisses zwischen Zuhörer und
Prediger ein. Seine Pflichten seien diese: 1. Dass ich das Wort
Gottes säe, 2. dass ich die Wahrheit sage, indem ich euch auf eure
Sünden aufmerksam mache, 3. dass ich dies, ohne ins Persönliche
zu gehen, tue. Eure Pflichten sind: 1. Aufmerksam zuzuhören, 2. der
Wahrheit zu glauben und zu folgen, 3. dass sich keiner als Sünder
verrät, indem er sich gegen eine allgemein gehaltene Rüge des

Predigers wehrt.

Die ganze Erörterung ist von einer Menge von Schriftbelegen
und Autoritäten begleitet. Dennoch vermag der Text auch in der
lateinischen Formel den volkstümlichen Ton ahnen zu lassen.

Zur Beantwortung der ersten Frage, wem Lob und Ehre
gebühre, stellt Heynlin eine Tabelle auf, in welcher sich die ganze



292

mittelalterliche Rangwelt spiegelt. Sie umfasst alle Ränge der Ehren
von Gott über den Erzengel Michael bis hinab zu den den Stadt-
bernern hintangesetzten Fremden. Der Papst, St. Vinzenz und die
Insignis urbs Bernum sind alle darin vertreten.

Die umständlichen Prozeduren, die quaestiones, probationes und

proposita, welche Heynlin nun aufführt, können hier nicht alle
verfolgt werden; es geschieht alles in der Absicht, die richtige und
unwiderlegbare Antwort zu sichern: Gott gebührt Lob und Ehre.
Er hat damit die zweite Frage, warum? im gleichen Zug erledigt
und kann die dritte in Angriff nehmen: wann gebührt Gott Lob und
Ehre? Die Antwort lautet (natürlich): zu jeder Zeit, aber vor allem
jetzt, denn: „Siehe, schon kommen wir zu unserem Vorsatz, dem
Ablass." — Freilich sind die Indulgenzen nicht der einzige Grund,
weshalb man Gott lobt. „Man braucht sich nur daran zu erinnern,
was im vergangenen Jahr geschah, welch grossen Sieg über die
Feinde Er uns verliehen hat24), welchen Ruhm er uns verschaffte."
Aber das ist noch nicht das Grösste, das Gott für uns getan hat.
Das Grösste ist doch vielmehr, dass er uns verzeiht, dass er uns
Ablass gibt (Am Rand steht die Glosse: Hier sollen die Indulgenzen
empfohlen werden etc.).

Aus drei Wahrheiten (veritates 25) wird schliesslich der Schluss
der Predigt gemacht: dass man also Gott loben soll. Eine letzte
spekulative Anstrengung braucht es, um zu begreifen und zu
beweisen, dass der ganze Erdkreis, auch die Engel, in den
Lobeshymnus auf Gott einstimmen müssen. Die Schlussformel lautet in
allen Predigten Heynlins: Mach einen geeigneten Schluss (Fiat apta
conclusio). Heynlin verlässt sich auf sein Geschick im Zusammenfassen

und Einschärfen der durch die Predigt gewonnenen
Einsichten. Dadurch gehen wir der Gelegenheit verlustig, in denjenigen
Teil der Predigt Einblick zu gewinnen, der noch einmal und vor
allem die unmittelbare Wirkung des Wortes im Zuhörer zum
Zwecke hat.

Eine Einschiebung kurz vor dem Schluss dieser ersten Predigt
hat noch einmal in Erinnerung gerufen, dass die Predigt in den
Zusammenhang eines Zyklus gehört. Dort wurde die Art und Weise
des Vorgehens kurz festgelegt (ordo prosequendorum): Wenn der
Weg zu den Indulgenzen endlich beschrieben sein werde (die vor-
24) Murten, 22. Juni 1476.

25) AHVB 32, 139 (vgl. schon 136 unten): „quod deum decet laus et honor,
quod omni tempore decet, quod maxime nunc decet".



293

liegende erste Predigt hatte ja in erster Linie Bedeutung und Grenzen

des Ablasses bestimmt), so müsse dann weiterhin die Rede sein
von dem, worin eigentlich höchste Ehrung Gottes sich ausdrücke:
misericordia, cor contritum (Barmherzigkeit, Reue)26).

Die zweite Predigt wurde am Michaelstag gehalten27). Sie
brachte also für Heynlin die Pflicht mit sich, nebst dem Zyklusthema

auch dem Thema „St. Michael" Genüge zu tun. Er tut dies
in überraschender Weise. Ausgehend vom Zweifel des Zuhörers,
ob er schon genügend vorbereitet sei, um Gott zu loben und zu
ehren, stellt Heynlin die Fragen: 1. Was ist nötig zur Erlangung
des Himmelreichs? (Antwort: Gottes Hilfe). 2. Genügt Gottes Hilfe
zu jedem Ziel oder braucht es weitere Hilfe? (Antwort: Da Gott
nicht alles selbst ausführt, brauchen wir auch die Hülfe der Engel).
Damit ist das Thema vorbereitet: Siehe, Michael, einer der Ersten,
kommt uns zu Hilfe (Daniel X. 13).

Während die Aktualität der ersten Predigt das Ablassfest war,
tritt hier das glorreiche Murten an dessen Stelle: „Krieg und Feindschaft

wurde uns angesagt durch den Löwen, den Herzog von
Burgund. Er drohte uns mit mannigfachen Gefahren. Vernichten wollte
er sowohl uns wie unsern Staat. Er wollte zerstören uns und unsere
Söhne, zum allermindesten wollte er uns in ewige Knechtschaft
führen." Aber Michael hat uns zum Sieg verholfen.

Michaelis Hilfe führt auch aus Seelennot. Der Predigthymnus
auf Ueberhebung und Fall des Löwen, der immer wieder das
Erkennungszeichen „dux Burgundie" erhält, verbindet sich deshalb mit
dem Lobgesang Daniels über das Eingreifen Michaels in den Kampf
mit dem Drachen, dem Löwen, dem Basilisken. Ohne seine Hilfe
wären wir alle verloren gewesen. So aber sind die Berner (Ursus
et Sanctus Vincentius) die Erfüller der Prophetie Daniels geworden.
Ihnen allen gebührt Lob und Ehre.

Zum Schluss dieser Michaelspredigt merkt sich Heynlin an, er
wolle über die Eigenschaften des Bären einiges sagen, um die Berner

zu loben. Hier bricht aber die Predigtaufzeichnung ab ohne die
übliche Formel. Dass Heynlin sich mit den guten und schlechten
Eigenschaften des Bären beschäftigt hat, bezeugen Notizen auf
einem der zusammenhanglos eingebundenen Blätter28). Sie stellen

26) a.a.O. 139.

27) Zum Folgenden vgl. AHVB 32, 141—153; dieser Predigt wurde eine
deutsche Uebersetzung beigefügt.

28) Vgl. Wiedergabe AHVB 32, 153 f. nach A VII. 10, fol. 136.



294

eine Art Konkordanz dar, in welcher die Beobachtungen und Legenden

vom Bären aus antiken und mittelalterlichen Zoologen (Plinius,
Ambrosius, Isidor von Sevilla und Rabanus Maurus) gesammelt sind.
Auf die Bäreneigenschaften scheint Heynlin in der Abschiedspredigt
dieses Jahres noch einmal zurückgegriffen zu haben29).

Nachdem wir in solcher Weise an zwei Beispielen die Heyn-
linsche Predigtweise, soweit dieselbe aus der Voraufzeichnung des

Predigtschemas erschlossen werden kann, zur Anschauung gebracht
haben, bleibt uns übrig, den thematischen Gang der drei Zyklen
von 1476, 1478 und 1480 im Ueberblick vorzunehmen und schliesslich

die Einwirkung von Prediger und Predigten auf die bernische
Gemeinde nach Absicht und nach Erfolg zu untersuchen.

Der Zyklus von 1476, wie er veröffentlicht vorliegt, ist
leicht zu überschauen, umfasst er doch nur insgesamt zehn
Predigten (die erste Ansprache abgerechnet), von denen die drei letzten
nicht in ausgebauter Komposition, sondern nur in kürzester inhaltlicher

Skizzierung, vorhanden sind. Wie es der Zweck seiner
Berufung nach Bern gewesen war, legt Heynlin dem Ganzen die
Idee des Ablasses zugrunde. Wir haben bereits ausgeführt, dass
seine Vorstellung vom Wesen des Ablasses — gemessen an den

Möglichkeiten seiner Zeit eine denkbar strenge und integre war
und dass für ihn die Institution durchaus original verwoben
geblieben war mit einem Hauptstück der christlichen Theologie, der
Gnadenlehre. Diese Beziehung ist so stark, dass sie sich auch
terminologisch auswirkt, indem die indulgentiae unmittelbares
Homonym für göttliche gratia wie für päpstlichen Ablass darstellen.
Man braucht dabei kaum an eine absichtliche, im Grund nicht
geglaubte, machiavellistisch gehandhabte Verwischung von Kirchenpraxis

und Theologie zu denken. Vielmehr liegt ein in seiner
Aussichtslosigkeit rührendes Streben nach Spiritualisierung des ganzen
Ablasses zugrunde. Was nicht heissen soll, dass Heynlin die
praktisch-ökonomischen Seiten der bernischen Ablassveranstaltung
übersehen hätte30).

29) Vgl. AHVB 32, 168.

30) Vgl. die Ausführungen bei Schilling über Geld für den Bau des Vin-
zenzenmünsters (II. 187 ff., bes. 191; 222); vgl. Heynlins Bezugnahme
auf Münsterbau in der zweiten Predigt von 1476 [AHVB 32 (1934) 149]:
„nam domus b. Vincentii, tamquam et deus et ipse coli et venerari
voluerunt, perfici non potuit..."



295

Ist der Sinn der Indulgenzen in der ersten Predigt im
Zusammenhang der Stellung des Menschen in der göttlichen Weltordnung
erörtert worden, und hat die zweite Predigt die Engelshilfe beim
Gnadenakt ins vollste Licht gerückt, so geht nun der Prediger dem,
was durch den Ablass beseitigt werden soll — der Sündhaftigkeit
der Menschen — zu Leibe.

Die Gedankenreihe, die den Zyklus zusammenhält, lässt sich
etwa so wiedergeben: der Mensch sündigt, dieweil er gegen das

göttliche Gesetz verstösst. Dieses ist in den zehn Geboten des

Dekalogs gegeben. Es wäre dem Willen des Menschen möglich,
nach dem Gesetz zu leben. Aber er folgt dem Bösen und wendet
sich gegen Gott. Gott ist unendlich. Jede Strafe bemisst sich nach
der Würde desjenigen, gegen welchen gesündigt wird (dies wird
nach Aristoteles ausgeführt31). So ist die Sündenstrafe von Rechtes

wegen unendlich. Wenn alle Himmel Kuhhäute wären, das Meer
die Tinte und alle Kreaturen Schreiber, so könnten sie doch nicht
bis zum Tage des Gerichts die harten Strafen aufzeichnen, die
dem einen Sünder drohen, so könnten sie aber auch nicht die Freuden

der andern, der Gerechten, bewältigen32). Mit diesem eher
drastischen als logischen Bilde sucht Heynlin den absoluten
Charakter des Zwiespalts zwischen Himmel und Hölle, zwischen
gut und böse verständlich zu machen. Und er wird hier wie später
neben Thomas auch Vergil zitieren, um seine heidnische
Unterweltsschau der Ausmalung christlicher Höllenpein dienstbar zu
machen.

Die Sünde also führt in die Hölle. Was müssen wir tun, um
in den Himmel zu kommen? Wir müssen entweder die Sünde
vermeiden oder aber Verzeihung für sie erlangen. Dies können wir
nur, indem wir unsere Schuld gegenüber Gott abtragen. Die Deduktionen

zu diesem Punkte nehmen einen grossen Raum ein und lassen
den Text der fünften Predigt anschwellen. Aber unbeirrt wird die
Spekulation weiter geführt bis zur logischen Notwendigkeit, dass
es einen Ort und eine Gelegenheit geben muss, wo der von dieser
Welt geschiedene reuige Sünder seine Schuld begleichen kann. Das
ist das Fegefeuer.

Das Verhältnis zwischen Sünde und Strafe wird weiter
verfolgt. Keine Sünde ohne Strafe! Nach dem Gesetz von Leistung
und Lohn, wie es Augustin und Boethius aufgestellt haben, gilt

31) AHVB 32, 157/8; vierte Predigt.
S2) a.a.O. 158.



296

in der Hölle die Bestrafung nach Massgabe der Sünde. Dies wird
betont, weil es Leute geben könnte, die meinten, „es gelt glich in
d'hell gerent als gerutscht"33). Besonders schwer wiegt die Sünde
der Undankbarkeit gegenüber Gott, Maria und den Heiligen, die
dem Menschen doch die Guttat der Aeufnung des Gnadenschatzes
erwiesen haben. Solche Undankbarkeit äussert sich etwa in
Nachlässigkeit oder Missachtung gegenüber unsern Indulgenzen. Wert
und Würde derselben lassen sich erhellen durch Aufzählung und
Vergegenwärtigung aller Uebel, die die Sünde mit sich bringt. Tut
also Busse! Denn zuletzt wartet eurer das jüngste Gericht.

Das Motiv der Dankespflicht des Sünders findet Weiterung in
der siebenten Predigt. Der Mensch soll sich Gott durch ein Opfer
dankbar erzeigen und ihn dadurch geneigt machen. Kein Opfer
aber gilt so viel wie das Erbarmen des Menschen mit sich selber;
das aber heisst wiederum: der Mensch befreit sich von dem, was
ihn erbarmungswürdig macht, von der Sünde. Wie soll ihm dies
gelingen? Nur durch die Reue! Nur durch sie kann er von Sünde
erlöst werden. Dies aber ist der Punkt, wo die Forderung nach
Beichte und Satisfaktion in ihr Recht tritt. Und damit hat Heynlin
den gedanklichen Weg zur Vorbedingung des Ablassempfanges
genugsam bereitet.

Er kann sich in der Abschiedspredigt befreien von Eschatologie

und von all den geistlichen Druckmitteln. Den Bernern
gebührt Dank für die Vermittlung der Indulgenzen. Sie erhalten noch
einmal die guten und schlechten Eigenschaften ihres Wappentieres
erläutert. Und zum Abschied scherzt der Prediger wieder mit
ihnen. Wollt ihr wissen, wie man in den Besitz von Tugenden
gelangt? So hört! Da ist zum Exempel einer voller Stolz und
Hochmut. So gehe er hin und verkaufe denselben und kaufe sich
Demut; dies letztere aber geschehe zum niedrigsten Preis! Wie
denn anders: er werfe den Hochmut einfach von sich, so hat er
[im Handumdrehen] Demut erworben. Ganz dasselbe gilt für den
Geiz. Wirf ihn weg, so bist du freigebig geworden. „So hab ich
die Predigten geschlossen."

Die Predigt Heynlins blieb in Bern in gutem Gedenken. Man
schrieb zu der nächsten Romfahrt von 1478 wieder um seine Hilfe.
Dr. Thüring Fricker suchte ihn persönlich auf, um ihn zum Kommen

zu bewegen. Graf Eberhard von Württemberg, in dessen
Dienst der begehrte Prediger aber nunmehr stand, schien nicht

3) AHVB 32, 163; sechste Predigt 1476.



297

zum Nachgeben bereit zu sein. Man glaubte sich vorübergehend
genötigt, an seiner Stelle Geiler von Kaisersberg, den bedeutendsten

damaligen Kanzelredner am Oberrhein zu berufen, nicht ohne
dass man noch einmal an Heynlin direkt gelangt wäre. Denn —
so heisst es im Ratsmanual — „nachdem si (die Berner) nu ein
besondern vertruwlichen willen zu ihm tragen, so begeren si an
in mit grossem ernst, bi sinem gütigen zusagen herzukomen, zu
beliben und bi güeter zit herzukeren und daselbs sin vätterliche 1er

zu säien, als er mit siner Vernunft wol kann und im min hern ganz
vertruwen..."S4).

An seiner Seite soll Meister Heinrich Han, Erzpriester am
Jungsanktpeterstift Strassburg, im Kanzeldienst mitwirken35). (Man
schien das Auge vor allem auf das Elsass gerichtet zu halten.)
Heynlin ist schliesslich doch nach Bern gekommen, dafür ging man
der Gelegenheit verlustig, den berühmten Geiler in den Mauern zu
sehen.

Die Predigten, die Heynlin 1478 in Bern gehalten hat, sind an
Zahl viel umfangreicher als diejenigen von 1476 (auch viel länger,
wenn man von der ersten von 1476 absieht). Diesmal begann er
seine Tätigkeit schon eine Woche vor dem Beginn der Romfahrt.
Er hatte sich auf einen spätem Beginn vorbereitet, musste dann
aber dem Predigtläuten, das man gleich nach seiner Ankunft
erschallen liess, Folge leisten. Das brachte insofern Unordnung in

34) Vgl. Schilling II. 187ff. und die Anmerkungen Toblers 192f.; hier die
zitierte Stelle (10. Juli). — Hossfeld (VII) 206 ff. Heynlin war seit
Mitte März 1478 Stadtpfarrer in Tübingen und zugleich Professor der
Theologie an der neuen Universität (1477 gegr.). — Vgl. J. Haller, die
Anfänge der Universität Tübingen I (1927), 19 ff., II (1929), 5 f., 4L —
Ueber Geiler vgl. Art. von Newald in Verfasserlex. Dte. Lit. d. MA's II
(1934), 8 ff.; der Berner Beschluss, ihn zu berufen, in Anm. Toblers zu
Schilling II 193 nach RM vom 28. Juli 1478; Geiler kam nicht nach
Bern, da die Verhandlungen mit Heynlin doch zum Ziele führten.

35) Er scheint nach Schilling II. 189, 12 f. schon an der Romfahrt von 1476

teilgenommen zu haben; auch diesmal wirkte er mit, offenbar mehr als
Zeremonienmeister: „dem wurden merenteils al sachen, als ouch in der
ersten romfart, zu regieren bevolhen. Das ist ouch durch in mit
semlichem ernst und Vernunft beschechen, das vorab alle prelaten und
gelerten, darzu die obern und ein gemein volk von Bern ein gut
benügen und wolgevallen von im gehebt haben". Ueber ihn ist uns
nur die Notiz bei Schmidt, Hist. litt, de lAlsace II (1879), 47 (über
seinen legitimisierten Sohn Jakob, der in der elsass. Literargeschichte
als Humanist seine Rolle spielt) zugekommen.



298

seine Präparationen, als er die erste Ansprache aus dem Stegreif
halten und die grosse, zum voraus eingehend vorbereitete
Einleitungspredigt (sie handelt vom katholischen Glauben schlechthin)
aus seinem Programm fallen lassen musste. Allerdings hat er sie
in einzelnen Stücken dann in andere Predigten herübergenommen36).

Der Zyklus von 1478 umfasst 21 Predigten. Mit der soeben

genannten nicht gehaltenen Predigt wären es 22. Soviel zählt auch
Hossfeld37).

Der erste Teil vom 22. bis zum 28. September (Vorabend von
Michaelis) dient der Vorbereitung und ist thematisch auch deutlich
darauf abgestimmt. „Preparare in occursum dei tui" (Arnos 4, 12)

gilt allein als Thema der drei ersten Predigten. Heynlin erörtert
eingehend die drei Teile dieses Themas: das Kommen des Heilands,
das Entgegeneilen und die innere Vorbereitung des Sünders. Das
letzte Hauptstück des Vorbereitungswerkes ist das Wissen und
Betätigen des rechten Glaubens. Ihm widmet der Prediger drei
ganze Predigten38). Dann folgen zwei solche zur Demonstration
und Erläuterung der päpstlichen Ablassbulle (Michaelsabend und
Michaelstag). Wir haben bereits oben ein grösseres Stück der
Einleitung, die von der feierlichen Proklamation der Bulle erzählt,
wiedergegeben39). Da der Romfahrtsbeginn wie 1476 wiederum auf
Michaelis angesetzt worden war, verbindet sich hier erneut das
Engelslob mit der Poenitenzidee. Doch liegt jetzt der Sieg von
Murten schon weit zurück. Die Gestalt Michaels tritt nicht in der
Siegergloriole auf, sondern steht unter der abstrahierenden
Wirkung einer allgemeinen Spekulation über die Bewohner von Himmel
und Hölle und über die Funktionen der Schutzengel40).

Im zweiten Teil — der Reihe der eigentlichen Romfahrtspredigten

41) — beherrscht zunächst die grossangelegte Belehrung
über die Rechtgläubigkeit weiter das Feld (Predigt 10—12). Der
Begriff der Glaubensgerechtigkeit wird — ohne dass die synergistische

Basis verlassen würde — ausgeführt. Mit der 13. Predigt
erst tritt das für die Ablasspropagierung wichtigste Motiv von
Sünde und Strafe wieder stärker hervor. Es geschieht auf dem
Wege über die Erörterung von Unglauben und Aberglauben. Hier

30) Vgl. Hossfeld (VII) 209.
37) a.a.O. —AVIL 10, fol. 82v—102v. —Uebersicht der Themen vgl. S. 460 ff.
38) Predigt 5, 6 und 7 (A VII. 10, fol. 87 ff.).
39) Oben S. 288.
40) Predigt 8—9 (A VII. 10, fol. 93% fol. 94r-v).
41) a. a. O. fol. 95 ff.



299

hat wohl Heynlin von seinen Beobachtungen über bernische
Abergläubigkeit Gebrauch gemacht, die wir früher bereits erwähnt
haben42).

Zu den zentralen Problemen der Erbsünde und der Erwählungs-
lehre stosst aber erst die 15. Predigt vor. In Nr. 16 wird gleichsam
das Fazit gezogen, und man ist überrascht, das deutliche Bewusstsein

vorzufinden vom Ungenügen oder der Einseitigkeit des pauli-
nischen Standpunkts. „Viele sind zum Glauben berufen, — superbi,
avari, luxuriosi, gulosi, invidi — und nur wenige werden erlöst
werden. Denn sie werden das Reich Gottes nicht besitzen, sagt
der Apostel. Wir fügen bei und schwächen ab (addimus et
alleniamus): wenn sie nicht Busse tun (nisi peniteant)"43). Durch
das Bussetun ist es den bereits Verdammten doch wieder möglich,
den Weg des Heils zu beschreiten.

Die fünf folgenden Predigten befassen sich denn nun auch mit
dem Gedanken des Heilsgewinns durch Bussleistung. Ein längeres
Verweilen bei der Erwählungslehre hätte den psychologischen und
damit auch den wirtschaftlichen Erfolg der Romfahrt in Frage
stellen können. Wäre doch sicher aus der Mitte des zuhörenden
Volks die Frage aufgeworfen worden: wenn schon keine Sicherheit

der Gnade besteht, was soll es mit Busse und Ablass44)? Aber
nicht allein die kirchenpolitische Vorsicht lässt Heynlin im Grossen

und Ganzen den Boden paulinischer Ueberlegungen meiden.
Dies gehört vielmehr zu seinem geistigen Habitus. In ihm steckt
viel mehr vom ethischen Rigoristen alter Prägung als vom
Vorreformator. Der Aufruf zur Busse, zum besseren, gesetzlicheren
Leben, die Verheissung der Gnade und die Ueberzeugung vom
Heilswirken der menschlichen Reue, des sittlichen Willens im
Zusammenspiel mit der göttlichen Hilfe, sind stärker in ihm verwurzelt
als alles andere. Er befolgt die klassisch katholische Linie. In
seiner Jugend hatte Johann von Capistranos Busspredigt stark auf
ihn eingewirkt45).

Die Furcht als Grundquell der Bussgesinnung bildet das Thema
der 17. Predigt; und die Aufgabe der darauffolgenden, den Zyklus
beschliessenden, Predigten46) ist es, durch Unterscheidung der

42) Vgl. oben im Kapitel über Ehre S. 194 f. und Anhang S. 459.
4S) A VII. 10, fol. 98v; Predigt 16.

44) Toblers Anmerkung zu Schilling II. 220 (Romfahrt von 1480) zeigt, wie
die Landleute auf die Garantie der Wirksamkeit von Ablass für „pin
und schulde" erpicht waren.

45) Vgl. Hossfeld (VI), 327 ff. 46) Predigt 18—21; A VII. 10, fol. 99v—102\



300

Furcht vor dem Bösen und derjenigen vor der Strafe einzelne Sünden

auf ihre Reparationsfähigkeit hin zu untersuchen: der Dieb und
Schuldner, der Verleumder und der Spieler kommen an die Reihe.
Die Schlusspredigt untersteht wieder wie 1476 dem Dankbarkeitsthema.

Doch hält es Heynlin diesmal nicht für nötig, mit der ihm
eigenen etwas steifen Scherzhaftigkeit die Berner besonders
hervorzuheben. Er entwickelt eine grosse Theorie der Danksagung,
wobei er zusammenfassend noch einmal eine ganze Reihe der
bisher berührten Punkte streift47).

Das dritte Auftreten Heynlins in Bern im Jahre 148048) steht in
einem andern kalendarischen Rahmen. Um der Romfahrt
vermehrtes inneres Gewicht zu verleihen, hatte man sie vom Herbst
in den Märzen verlegt, man hoffte, dass die Fastenzeit dem Ablasshunger

Vorschub leisten würde. Heynlin war in diesem Augenblick

schon wieder in anderer Stellung; er predigte im Dienste
des Markgrafen von Baden und musste von den Bernern wiederum
durch umständliche Korrespondenz herbeigeholt werden. Er traf
am 11. März in Bern ein und begann am nächsten Tag mit der
ersten Predigt, die den Auftakt zu einem besonders langen Zyklus,
der nicht weniger als 26 Predigten umfasste49), bilden sollte. Diese
ausgedehnte Tätigkeit Heynlins in Bern war von seiner Seite aus
nicht vorgesehen gewesen. Die Romfahrt dauerte nur bis zum
20. März (8 Tage), bis dahin war er verpflichtet zu bleiben; aber
nun zeigte es sich, dass der bernische Rat einen besondern Plan
in Bezug auf Heynlin gefasst hatte. Man wollte ihn zum Dableiben
bewegen und ihm das Amt des Münsterpredigers für jährlich
hundert Gulden übertragen50). Zunächst schienen diese Pläne
Wirklichkeit werden zu sollen, dann aber zerschlugen sie sich doch,
nachdem Heynlin während mehr als einem Monat in Bern geweilt
hatte. Die Predigtmanuskripte allerdings hören statt erst mit dem
20. schon mit dem 9. April auf51). Man weiss nicht, welches die

47) 9. Okt. 1478; a.a.O. fol. 102v.

48) Vgl. Schilling II. 219f.; Hossfeld (VII), 240ff.
49) A VII. 9, fol. 151—162. — Uebersicht der Themen vgl. S. 463 ff.
5») Vgl. Hossfeld (VII) 245—247.
51) Heynlin verlässt Bern am 20. April, um seine Habe (Bibliothek!) von

Baden nach Bern zu holen. „Wider Erwarten kehrte er nicht nach
Bern zurück. Vielleicht liess ihn der Markgraf... nicht wieder fort,
vielleicht hatten sich aber auch schon in den letzten Tagen seines
Aufenthaltes in Bern... aus einem unbekannten Grunde die Verhandlungen

doch noch zerschlagen" (Hossfeld VII. 247).



301

Gründe gewesen sind, die das verheissungsvolle Projekt scheitern
Hessen. Für das geistige Gesicht der Stadt wäre das Weiterwirken
von Heynlin wohl von grösster Bedeutung gewesen.

Die eigentlichen Ablasspredigten stehen am Anfang des Zyklus
von 1480, und sie wiederholen im grossen und ganzen die
Gedankengänge, die Heynlin 1476 und 1478 vorgetragen hat. Sie ermangeln

indessen nicht einzelner neuer Züge; so die erste am Sonntag
Letare, die den Gedanken ausführt, dass das Brot der Gnade nur
durch das Brot der Lehre zu erlangen sei.

Ein Terminus, der in den frühern Predigten nicht aufgetaucht
ist, spielt hier und fortan in der Textbehandlung eine gewisse Rolle:
nämlich „mysticatio", so wie auch in der divisio thematis sehr
häufig der Weg beschritten wird, dass das Thema erstens einmal
buchstäblich (literalis sensus) und nachher in übertragener Bedeutung

(mysticus sensus) Anwendung findet.

Stärker als früher ist das Motiv der Drohung mit dem jüngsten
Gericht vertreten. Eine ganze Reihe von Predigten münden
regelmässig und beharrlich in die Ausmalung von Hölle und jüngstem
Gericht. Im Zusammenhang damit kommt auch in der 13. Predigt
(im Zyklus von 1480 zum ersten Mal) eine Beziehung auf die
Passionszeit, auf die Christologie also, zu Worte52). Die Ablasspredigten

zu Beginn des Zyklus bleiben noch in ganz auffälligem Masse
frei von christologischen Bezugnahmen. Auch hier ist wieder das
Vorwalten des Bussgedankens, der ethischen Anstrengung,
festzustellen; die Passion Christi, die Erinnerung an sie in der Fastenzeit,

wird von ihm ganz in den Hintergrund gedrängt, solange es

gilt, den in seinen Augen aktuellem Busse- und Ablassgedanken zu
vertreten. Der Uebergang zu den Predigten de tempore (zu jenen
also, die nicht dem ungewöhnlichen Ablassfest, sondern dem
normalen Kirchenkalender folgen), geschieht erst mit dem Fest der
Reinigung Mariae (25. März). Es ist eine Marienpredigt, deren
Schema einfach aus einer Predigt übernommen wird, die Heynlin
im Jahr zuvor in Urach gehalten hat53). Der Palmsonntag
(26. März) bringt dann das erste Eingehen auf die
Passionsgeschichte als solche; es wird der Einzug Christi in Jerusalem
erzählt; es werden die Tugenden erwähnt, die Christus bei diesem
Anlass an den Tag gelegt habe; und es wird ihre Nachahmung

52) 24. März; A VII. 9, fol. 157.
53) A VII. 9, fol. 157v: „Deducantur omnia ut in sermone in indulgentiis

in Urach".



302

empfohlen (dieses Hindrängen auf die imitatio Christi ist typisch).
Das Hauptstück der Predigt aber beschäftigt sich mit der Konspiration

gegen Jesus, die am Palmsonntag ihren Anfang nahm;
gemäss der Aufspaltung des Themas in literale und mystische
Bedeutung erfolgt die Abwandlung dieses Gedankens nach dem
historischen und dem adhortativen Gesichtspunkt. Damals wie heute
konspirierte man gegen Jesus. Dem Thema ist damit diejenige
Seite abgewonnen worden, die wiederum die stärkste Auswertung
in der Richtung der Busspredigt erlaubt. Und in gleicher Weise
halten es die folgenden drei Predigten vom Montag zum Mittwoch
der Osterwoche, indem sie — immer in Anlehnung an Erscheinungen
der Passionsgeschichte (Judas, die Hohepriester, die Kriegsknechte
und Geissler) — bestimmte Laster der Menschen von heute aufs
Korn nehmen und ihnen das jüngste Gericht androhen, wenn sie
nicht auf Verrat und Habsucht (Nr. 16), auf Neid (17), auf Spott,
Ueppigkeit und Mitleidlosigkeit (18) verzichten wollen54).

Die Gründonnerstagspredigt beschäftigt sich mit der Hoheit
der Kommunion und mit der Frage des würdigen Sakramentsempfanges

55). Den unwürdig Kommunizierenden droht wiederum
harte Strafe am Tage des Gerichts. Diese Gründonnerstagspredigt
scheint besondere Wirkung getan zu haben, denn auf sie ist unmittelbar

zurückzuführen, was nachmals am meisten Aufsehen erregt
hat von all den einzelnen Wirkungen der Heynlinschen Predigt,
dass nämlich um der würdigen Begehung des Abendmahls willen
die traditionellen Gründonnerstagsratswahlen um eine Woche
verschoben wurden. Was Anshelm als ein Weichen der Staatsidee vor
der Kirche rügt56).

Die Karfreitagspredigt ist ganz auf Trauer gestimmt, sie ist
wie diejenige von purificationis Mariae nicht in ihrem Texte
ausgeführt, sondern greift auf das Muster einer bereits vorliegenden
Themabearbeitung zurück57). Am Karsamstag beschäftigt sich
Heynlin mit dem Gang Christi in die Unterwelt57). Die Oster-
predigt58) setzt mit Ausdrücken der Freude ein, aber bald versteht
es der Prediger, die Frage der historisch genauen Stunde der
Auferstehung zum Anlass zu nehmen, um von neuem gegen Missbräuche
zu wettern und wieder in die Haltung des Busspredigers zu ver-

54) Fol. 158—159.
55) A VII. 9, fol. 159; Predigt 19.

56) Anshelm I. 164; vgl. unten S. 304.

57) A VII. 9, fol. 160.

58) A VII. 9, fol. 160v.



303

fallen. Vor allem wendet er sich gegen den vorzeitigen Fastenbruch.

Freilich kann auch er der Sitte der Zeit den schuldigen
Tribut nicht verweigern. So taucht am Ende dieser Predigt die

Bemerkung auf: siehe die Katze auf dem Dach, sie ruft: „zio us,
zia us". Es ist der obligate Osterspass. Die beiden folgenden Tage
bieten mit den Erscheinungen Christi in fremder Gestalt und mit
der Frage nach der Dokumentierung der Auferstehung durch diese
Theophanien den Predigtstoff59). Die letzten beiden Predigten (vom
Mittwoch, 5. April und vom folgenden Sonntag Quasimodogeniti)
beschäftigen sich vornehmlich mit dem Himmelreich60). Die
Sonntagspredigt ist ausserdem dem Thema der Kirchweih gewidmet,
sie mündet in einer Ermahnung zur Nächstenliebe und zum Frieden
in Haus und Gemeinde. Es gebe nichts besseres als diesen Frieden,
und — mit diesem Wort verabschiedet sich Heynlin für immer von
Bern, — wenn Gott Bernburger würde, so herrschte Frieden für
immer61).

Die Nachwirkung der Predigttätigkeit Heynlins in den
Sittenmandaten der 80er Jahre ist nicht nur wahrscheinlich, wie de
Quervain meint62), sondern lässt sich nachweisen. Einmal durch
den Wortlaut der Mandate, dann durch den Wortlaut der
Predigten.

Die grosse Satzung, welche um Ostern 1480 erlassen wurde und
betitelt ist: „die Satzung wie nu fürer der rat klein und gros zu
besetzen sy, mitt andern Satzungen und Ordnungen, als hernach
stat"63), enthält folgenden Passus:

„Das ist nun bisher eine lange Zeit so gehalten und nicht
gründlicher betrachtet worden, ob solche Handlung an diesen
Tagen gebührlich sei; so ist nun zu uns gekommen der ehrwürdige
hochgelehrte Herr Johannes vom Stein, Doktor der Heiligen
Schrift und der freien Künste, und hat uns durch seine heilsame
Predigt und Lehre vollkommen unterrichtet, dass solche Hand-

59) Fol. 161.

60) Fol. 16D\
61) A VII. 9, fol. 162; Randglosse: „Si deus fiat civis Bernensis, tunc est

bona pax".
62) De Quervain 10; vgl. zum Folgenden auch Hossfeld (VII), 253—262 und

Blösch JfSQ IX., besonders 42 ff. (über Heynlins Wirkung 53 f.). —
Beide ziehen aber nicht den entscheidenden Text des Satzungenbuchs
heran; was nun hier nachgeholt werden soll.

63) Welti, Stadtrecht von Bern I. 230; Satzung Nr. 369.



304

lungen und politische Akte in solch heiliger Zeit ohne schwere
grosse Todsünde nicht vor sich gehen mögen, aus vielen
Ursachen, die zur Bestätigung dieser Dinge gar vernünftig
dargelegt worden sind und die wir auch zu Herzen genommen
haben- Und wir haben dabei erwogen, dass auf den heiligen hohen
Donnerstag das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi
andächtig gehandelt und dass an demselben Tag sein zarter
(Leichnam) Leib von viel frommen Christen zur Erlangung der
ewigen Seligkeit empfangen wird und dass es sehr notwendig,
ziemlich und ordentlich ist, alles zeitliche Beiwesen abzustellen
in Erwägung des Leidens Christi und im Bestreben, es tiefer zu
verstehen. Desgleichen auch wie der hochwürdige österliche Tag
manchem Menschen denselben reinen Leib Jesu Christi unter der
Gestalt des Brotes zukommenlässt, wie das auch die geistlichen
Rechte gründlich beweisen, ist es ganz gebührlich, nicht allein
denselben (Ostertag), sondern auch den Montag, Dienstag und

Mittwoch, die alle nach der heiligen Kirchensatzung als ein Tag
geachtet werden, in gleicher Würde zu halten, damit der Seele

Heil gefördert werde und die auswendigen Geschäfte, Sorgen und
Uebungen fallen gelassen werden. Auf dass wir damit durch
Ehrung seines heiligen Leidens, seiner zarten Wunden, seines

Todes, der Begräbnis und Auferstehung, aus allen Lastern der
Sünde ausgegraben und gereinigt in dem süssen Brunnen des

kostbaren Blutes Jesu Christi, zu allen Tugenden, Seligkeiten und
Gütern der Seele und des Leibs erstehen werden. Auf Grund alles
dessen, was wir auch als christliche Leute so bedacht haben,
haben wir die Gewohnheiten unserer Altvordern, um ihre Seelen,

so Gott will, zu ewiger Ruhe zu bringen und die unsern vor Pein
und Qualen an dem verdienlichen Leiden Christi des Herrn
teilhaben zu lassen, folgendes geläutert und in nachfolgende
Meinungen, Punkte, Artikel und Stücke gefasst und gebessert: (Hier
folgen nun die Verordnungen, welche folgendermassen zusammenzufassen

sind: 1. die Wahl des Grossen Rates findet nicht mehr
am Gründonnerstag, sondern erst am Donnerstag nach Ostern
statt, der Wahlmodus bleibt unverändert. 2. An der Kirchweih,
d. h. am Montag nach Quasimodogeniti soll ein grosses Frühamt
im Münster stattfinden, wobei alle neugewählten Räte
teilzunehmen haben, und unmittelbar anschliessend soll im Rathaus
die erste Ratsitzung mit Verlesen der Satzungen und Aemter-
besetzung beginnen. 3. Auch am Dienstag soll ein grosses Frühamt

mit anschliessender Ratsitzung abgehalten werden, worauf



305

die Räte die Wahl des „täglichen", d. h. Kleinen Rates
vorzunehmen haben. „Und darinne ir lutre gemuet also bruchen, als
sie wellen Gottes urteil an irem letsten hinscheid erwarten."
4. Während der Predigt und des Fronamts soll niemand sich auf
dem Kirchhof aufhalten. Diese Bestimmung findet sich schon im
Ratsmanual zum 29. März, d. h. Mittwoch vor Ostern- 5.

Abstellung von wilden Fasten- und Osterbräuchen wie „hosen antlitz
tragen, lauffen uff der schürmittwochen", Tanz während der
Fastenzeit, Dienstjungfrauen in die Bäche zu werfen, „dann uns
kuntlichen bewart, das sölichs wider cristenliche zucht und gots
Ordnung ist". 6. Keine Minderung dieser Artikel ist erlaubt, nur
Mehrung. 7. Abstellung der teuren Ratsbesatzungsbankette in den
Gesellschaften, d. h. „Zünften". 8. Ruhe während der Finstermessen,

würdiger Ausruf von Ostern am Ostersonntag in der
Frühe.)

Ganz abgesehen davon, dass der Name Heynlins ausdrücklich
genannt wird, lässt sich auch durch Vergleich mit einzelnen Stellen
seiner Predigt nachweisen, dass nicht nur die Verlegung der
Ratsbesatzung, sondern auch die übrigen Punkte des ganzen umfangreichen

Sittenmandates auf ihn zurückzuführen sind. Im 5. Punkt,
der Abstellung der wilden Fasten- und Osterbräuche, wird übrigens
noch ein weiteres Mal auf sein aufklärendes Wort verwiesen:
„Da wir auch von dem vorberührten Herrn Doktor wohl
unterrichtet werden, dass solches abzuwehren höchlich dient zum Heile
der Konszienz und zu lauterem Aufopfern der Seele für ihren
Schöpfer"64). Der Artikel, der von der Revision handelt und
dieselbe nur im Sinne einer Verstärkung der hier niedergelegten Verbote

und Gebote aufgefasst wissen will65), nimmt dann weiterhin
längere Erörterungen auf, die aus Heynlins Predigten stammen
könnten:

„Und nachdem denn nun solche unsere Läuterung, Satzung,
Ordnung aus göttlichen Geboten und dem Mund der ewigen
Wahrheit erwachsen ist, so wollen wir auch, dass sie hinfür
ewiglich ohne allen Abgang aufrecht und gestracks gehalten wer-

«4) Welti a.a.O., S. 232, 18ff.
65) Die Aufnahme dieses Revisionsverbotes (denn um ein solches handelt

es sich ja praktisch) in die Satzung erhält ein ganz besonderes
Gewicht, wenn man daneben hält, was Schilling über die Weglassung
der Revisionsmöglichkeit in den Sittenmandaten von 1464 und ihre
verhängnisvolle Auswirkung im Twingherrenstreit schreibt (I. 48), vgl.
auch oben S. 213.

20



306

den und jährlich zu der vorbestimmten Zeit öffentlich verlesen
und beschworen werden soll. Wir behalten dabei vor, dass wenn
unsere Nachkommen oder wir diese Dinge zu Gottes Lob zu
mehren wüssten, dass wir dessen mächtig sein sollen. Aber sie
abzutun oder zu verkehren (d. h. ins Gegenteil, d- h. aufheben)
soll uns keineswegs gestattet sein, denn uns ist doch die Pflicht
auferlegt, hier zu leben, dass wir nach unserm Hinscheiden die
schreckliche Stimme des strengen Richters, wenn er spricht:
Steht auf, ihr Toten, zur Rechtfertigung eures Tuns, sicherlich
hören und in seinem Angesicht trostvoll antworten mögen, wozu
uns helfe die zarte königliche Jungfrau Maria mit allen
Himmlischen, die uns zu keiner Zeit jemals verlassen möge. Amen" 66).

Halten wir uns demgegenüber die Stellen aus Heynlins
Predigten vor Augen, die ausdrücklich auf eine Aenderung des öffentlichen

sittlichen Lebens im angezeigten Sinne hinzuwirken
versuchen. Im Zyklus von 1476 ist —- abgesehen von der humoristischen

Verwendung der Bäreneigenschaften — nur eine Stelle in der
dritten Predigt nachzuweisen, welche die Obern auffordert, dafür
zu sorgen, dass die zehn Gebote in ihrem Machtkreis gehalten
würden, und wo diejenigen Obern gerügt werden, welche diesem
nicht nachleben wollen67). 1478 hingegen lassen sich schon viel
mehr Stellen bestimmen, an denen Heynlin den Rat oder die
Gemeinde zu beeinflussen versucht, so in Nr. 5, wo er die
Dauerhaftigkeit des Friedens von der Besserung unserer selbst abhängig
macht — er erinnert dabei an Ausführungen, die er im Jahre 1476

im Hinblick auf den Sieg über Karl von Burgund vorgebracht habe

— und wo er die äussern Plagen der Teuerung, der Engerlinge und
der Pest zum Anlass nimmt, um auf die unumgänglich notwendige
innere Besserung hinzudrängen68).

66) Welti a. a. O., S. 233, 1 ff.
67) AHVB 32, 156 unten.

68) Aus der 5. Predigt Heynlins im Jahre 1478 (A VII. 10, fol. 87. — Sonn¬

tag, 27. Sept. 1478):
Reducantur ad memoriam ea que dixi eis iam elapsis annis duobus

[= 1476], quod, si iam tunc putridus esset dux Burgundie, non esset

pax stabilis, nisi emendaremus. Etiam si haberemus viros celebres [?]
et usque in celum elevatos. Dicatur, quod adhuc id timendum est:
et quomodo tunc levis fuit g[u]erra, quia unanimes fuimus contra
inimicos. Nunc vero, cum deus velit potenter bellare terra contra
terram, civitas contra civitatem, civis contra civem, fratrem contra



307

Hier ist ein Punkt, auf den man nachdrücklich hinweisen muss:
Die Jahre 1478/79 waren Pestjahre69), und noch stärker als 1478

hat Heynlin im Zyklus von 1480 die Erschütterung der Berner durch
das Gespenst der Krankheit und der Pestilenz für seine Zwecke
nutzbar gemacht. Es ist eine der Grundlagen für das starke und
aufwühlende Wirken seiner Busspredigt, dass die Berner in diesem
Augenblick in ihren vitalen Kräften aufs stärkste bedroht waren.

Die Predigten von 1478 zeigen noch weitere ausdrückliche
Wendungen gegen bernische Unzulänglichkeit, so die Predigten 13

und 14, welche den Aberglauben aufs Korn nehmen, ihn als
Wirkungen des Teufels bezeichnen und die Artikel der Pariser
Theologenfakultät gegen abergläubische Gebräuche ins Feld
führen70). Mehr von allgemein moralisierender Haltung, aber sicherlich

ebenfalls auf bestimmte dem Prediger zugetragene bernische
Vorgänge zugespitzt sind die Predigten 18—2071), welche Diebstahl,

Veruntreuung, Verleumdung, Spielwut angreifen; in Nr. 18

wird ausserdem die Obrigkeit direkt dazu aufgefordert, Witwen und
Kinder zu schützen, ein Postulat, das ebenfalls in einem Mandate
Niederschlag gefunden hat. Die Schlusspredigt von 1478 fordert
Friede und Ruhe in der Gemeinde und ist wie die Schlusspredigt
von 1480 in erster Linie dem christlichen Leben der Gemeinde
gewidmet72). Im ersten Teil des Zyklus von 1480, der dem Ablassfeste

gewidmet ist, lässt sich nichts nachweisen, das die direkte
Einwirkung im Sinne der Sittenmandate suchte. Dies ändert sich
mit der Palmsonntagspredigt (Nr. 15), wo mit Energie Front
gemacht wird gegen den Senat, der die Ehebrecher, Kupplerinnen und
Zuhälter nicht austreibe73)-

patrem etc. quod periculosissimum est etc. Declarentur alie plage.
Ezech. 14 [13 ff.], quomodo etiam hie fuit caristia [Teuerung?], item
bestie et presertim inutilissime, videlicet vermes: Kefer / a. Rd.: Keffer,
Enger/, qui maxima damna intulerunt; peiora venire poterunt. Item
quomodo in Baden Domina de Zimmern volens latervam [?] comedere

per minimum vermem lesa fuit in digito et inde mortua. Item est
pestilentia etc. Emendare igitur nos debemus etc. fiat apta conclusio
(Schluss der Predigt).

69) Vgl. Schilling II. 193 ff. (Von einem grossen sterbot, der ze Bern was).
70) A VII. 10, fol. 97r+v; vgl. Heynlins „Articuli superstitionum mihi aper-

tarum in Berno 1478", im Anhang nach A VII. 10, fol. 141, S. 459.
71) A VII. 10, fol. 100v, lOF+v, 102.

72) Fol. 102v; A vil. 9, fol. 162 (1480).
73) A VII. 9, fol. 157*.



308

Hier findet sich ausserdem die eigenartige Stelle, welche in
Heynlins staatspolitisches Denken etwas hineinzuleuchten vermag:
„es soll gezeigt werden, wie sie die Reihenfolge (ordo) im Regiment
verkehren, denn zuerst sind die Uebel zu verhindern und darnach
erst ist das Gute zu lehren." („ostendatur, quomodo pervertunt
ordinem in regimine, quoniam prius sunt mala prohibenda et postea
bona instituenda"74). Es zeigt sich nämlich an dieser Stelle, wie
eigentümlich aufklärerisch der Prediger sich dem Staate gegenüber
verhält. Keinem politischen Praktiker würde es einfallen, eine
solche Trennung zwischen der Verhinderung oder Abwehr der Uebel
und der Lehre des Guten vorzunehmen, da sich eins nur im andern
vollziehen lässt. Für den Prediger aber gibt es einen ordo in
regimine, den er aus Gott weiss welchen Deduktionen gewonnen
hat und den er durch die flaue Haltung des städtischen Rates
gestört sieht.

Schon genugsam haben wir hingewiesen auf die Gründonnerstagpredigt,

welche vor dem unvorbereiteten und daher unwürdigen
Genuss der Kommunion warnt75); die Predigten Nr. 16 bis 18, die
ihr voraufgehen, haben wieder wie jene entsprechende Gruppe von
1478 die Bekämpfung von ganz bestimmten Lastern zum Ziel:
Habsucht, Neid, Ueppigkeit usw.76). Ganz konkret sichtbar wird Heynlins

Einwirkung in der Frage der Ostermesse und des Osteraus-
rufs77). Er spricht von der maledicta consuetudo, welche von
denjenigen erfunden worden sei, die gerne Lärm machen und gerne
frühzeitig zum Essen kommen, sie hätten das unwürdige Schreien
und Rufen um Mitternacht vor Ostern und den vorzeitigen Fastenbruch

eingeführt. Sie verstünden es auch, durch fadenscheinige
Ausreden ihr Tun zu beschönigen etwa in dem Sinn: sie wollten
sich mit der Jungfrau Maria freuen über ihren wieder auferstandenen

Sohn, und derlei Wendungen.

Nicht unmittelbar in eine obrigkeitliche Verfügung übergegangen
ist das, was Heynlin in der letzten Predigt über die Privilegien der
Kirche vorgebracht hat78). Der Predigttext selber lässt zu wenig

74) a.a.O. 75) Fol. 159v. 76) Fol. 158—159.
77) Osterpredigt (Nr. 22), fol. 160v.
78) A VII. 9, fol. 162 (Kirchweihpredigt) „Priusquam de gaudiis illius dedi-

cationis in celesti et triumphanti ecclesia dicemus, alique de dedicatione
materialis ecclesie vel de eius privilegiis et, qualiter homines in ea
se habere debeant, explicanda [sunt]. Introducatur C[an]. decreti ,de

immunitate ecclesiarum' li. 6."



309

genau ermessen, auf welche einzelnen Punkte er dabei eingetreten
ist, jedenfalls aber hat sein Wort dahin geführt, dass das Ansehen
der Kirche als mater ecclesia, als Heilsvermittlerin in den Augen
der Berner gestiegen ist.

Man fragt sich angesichts der Tatsache, dass ein Kanzelredner
zu unmittelbarer sittenpolizeilicher Wirkung gelangt ist, mit welchen
Mitteln er das zustande gebracht hat. Wir haben zu Beginn dieses

Kapitels anhand der ersten und zweiten Predigt von 1476

darzustellen versucht, wie stark die Predigt-Aufzeichnungen Heynlins
dem wissenschaftlichen Formalismus seiner Zeit verpflichtet waren
und wir müssen auch jetzt diesen Formalismus der Predigtkomposition

und ihrer Durchführung im Einzelnen erneut betonen. Ja,
Heynlin hat, wie sich das insbesondere noch in den Predigten von
1476/78 zeigt, ein Uebriges getan, indem er deutlich Elemente der
Quästionen-Disputation, die in der orthodoxen Predigttheorie
verpönt waren79), in seine Predigtbehandlung aufgenommen hat; so
z. B. die Probatio maior und minor, den Beweis nach Ober- und
Untersatz, das Gegenüberstellen von Frage und Antwort (quaeratur
— respondeatur), das unmittelbar aus der Technik der Summa
abgeleitet sein könnte. Dies alles wäre ein Grund dafür anzunehmen,
dass nur eine sehr entgegenkommende Bereitwilligkeit der
Hörergemeinde den Predigterfolg Heynlins ermöglicht habe, und dass
die Wirkung, die faktisch nicht abzuleugnen ist, eher trotz als
wegen seiner Predigtkunst erreicht worden sei. Demgegenüber darf
man nun wiederum auf eine ganze Reihe von Zeugnissen für sein
Veranschaulichungsstreben aus seinen Predigten hinweisen, die in
unserer Darstellung bis jetzt wenig oder nicht berührt worden sind-
Da ist einmal 1476 die Verwendung des Bildes vom Drachenkampf
Michaels, da sind die Eigenschaften des Bären, die zehn Finger als
Merkzeichen der zehn Gebote, der Himmel als Haut, auf dem die
Kreaturen die Qualen des Verdammten nicht aufzeichnen können,
da sind die Predigten am Schluss des Zyklus von 1476, die sich
an die Texte halten, welche Heynlin früher schon ausgearbeitet hat
und in denen die ganze Frage von Beichte und Absolution in einem
mehr oder weniger anmutigen Frage- und Antwortspiel mit einem
„Fräulein Bekenntnis" erörtert wird80). Um die ganze Reihe der

79) Vgl. Qilson, Michel Menot et la technique du sermon medieval, in
Revue d'hist. franciscaine II (1925), 335 f. — Vgl. Hossfeld über Heynlins

zweiten Pariser Aufenthalt (1467—1474), wo über die von ihm
disputierten Quastionen ausführlich gehandelt wird (VII. 92 ff.).

80) Vgl. AHVB 32, 148, 153 und 168, 156, 158, 167.



310

Vorschriften der Religion und der Kirche den Zuhörern übersichtlich

darzulegen, unternimmt er es in der dritten Predigt von 1478,
den Verkaufsstand eines Krämers auszumalen, der mit den verschiedenen

Bändern, Gürteln, Büchsen, Säcken, Bildern, Uhren und
ähnlichen Hausiererobjekten sowohl die zehn Gebote wie die sieben
Bitten des Vaterunsers wie die Artikel des Glaubensbekenntnisses
und die möglichen Sünden der Käufer sowie die möglichen
Heilmittel feilbietet. Den Gipfelpunkt der ganzen Veranschaulichung
bildet die Demonstration des Spiegels der Selbsterkenntnis81). Auf
diesen Spiegel kommt er in der 19. Predigt von 1478 noch einmal
zu sprechen, wo er die Verleumdung bekämpft und den Verleumder
zum Zwecke seiner Heilung vor ein ganzes System von Spiegeln
führt, die ihm seine eigene Unzulänglichkeit vor Augen halten sollen

82). In andern Fällen sucht Heynlin durch die Symbolisierung
von biblischen Begebenheiten seine Lehre eingängig zu machen. So

in Nr. 6, wo er die vier Männer, die den Lahmen tragen, mit den

vier Trägern des Heils in Verbindung setzt: Rechtgläubigkeit,
Gottesfurcht, Hoffnung auf Erlösung und Busse83). Oder er
vergleicht den Schutzengel in der Michaelspredigt (Nr. 9) mit dem
Söldner, dem für seine Pflichterfüllung Sold gebührt84), und findet
damit im naiven Volke der Reisläufer sicherlich Verständnis.

Eine der wichtigsten Quellen der Veranschaulichung, das
Heiligenleben, wird von Heynlin relativ selten herangezogen. Dass er
darauf nicht grundsätzlich verzichtet, zeigen die beiden aufeinanderfolgenden

Predigten zum Hieronymus- und zum Remigiustag
(1478)85), wo in beiden Fällen die Mirakel dieser Tagesheiligen zur
Veranschaulichung dessen herangezogen werden, was Rechtgläubigkeit,

Glaubensgerechtigkeit bedeute. 1476 hat Heynlin den
Franziskustag besonders hervorgehoben und für sein Thema ausgewertet

86). Im Zyklus von 1480 gehören hieher die Ausführungen
über das Brot, nämlich das Brot der Lehre und das Brot der Gnade
in der ersten Predigt, die Veranschaulichung des Nutzens der
Krankheit am Beispiel des Lazarus in Nr. 6, die neunte Predigt,
welche die unglaubhaft konkrete Geschichte vom Jonas im Wal-

81) Vgl. Anhang nach A VII. 10, fol. 85 f.

82) Fol. 101r+v.
83) A VII. 10, fol. 87'.
84) Fol. 94v.
85) Fol. 95v/96; 96v.
86) AHVB 32, 164.



311

fischbauch zur Erhärtung der göttlichen Hilfeverheissung benützt87),
und vor allem, den ganzen Zyklus durchziehend, der ständige Hinweis

auf die Hölle und das jüngste Gericht und die Abwandlung
aller Themen, die durch diese Begriffe gegeben sind.

Damit haben wir nur diejenigen Stellen bezeichnet, an denen
Heynlin innerhalb des schriftlichen Textes auf den Weg der
Veranschaulichung verweist. Grundsätzlich ist ja der Prediger von den
homiletischen Regeln her dazu verpflichtet, den Lehrstoff den Gläubigen

in fasslicher Form vorzutragen, und grundsätzlich soll die
expositio thematis immer in Exempeln ausmünden. Gerade dieser
Teil der Heynlinschen Predigten aber kommt in den Aufzeichnungen
zu kurz, da er sich hiefür ganz offensichtlich auf die Improvisation
verlässt.

Fragt man sich nun zum Schluss noch, in welchem Verhältnis
die drei Zyklen von 1476 bis 1480 untereinander stehen, so kann
man dieses feststellen: der Aufwand an Gelehrsamkeit wird kleiner,
die Predigt spitzt sich in zunehmendem Masse auf einfache
Lehrbegriffe zu. Man mag das in Beziehung bringen entweder zu der
fortschreitenden Erkenntnis Heynlins, dass er es in Bern mit einem
anspruchsloseren Publikum zu tun habe oder mit einer allgemeinen
Vereinfachung in seiner Predigtweise überhaupt- Für das letztere
würde sprechen, dass er sich 1476, wo er die erste Predigt
vollgestopft hat mit patristischem und scholastischem Gedankengut,
noch nahe dem Augenblicke befand, wo er überhaupt erst in einem
Kreise zu predigen angefangen hatte, der sich nicht vornehmlich
aus Studenten oder Universitätsprofessoren rekrutierte88). Auf den

Unterschied zwischen dem ersten Teil der Michaelspredigt von 1476

und derjenigen von 1478 haben wir schon hingewiesen. Noch 1478

findet sich im ganzen gesehen sehr viel logische Deduktion, die dann
1480 in den schlichtem Schemata etwas zurücktritt.

Auf eine eingehendere Untersuchung des theologisch-philosophischen

Gehalts seiner Predigten möchten wir hier verzichten,
denn für eine Gesamtanschauung vom Denken Heynlins stellen die
Predigten, die er in Bern gehalten hat, doch wiederum eine zu
schmale Untersuchungsbasis dar89). Wir weisen hier nur auf einen
Punkt hin, der uns geeignet scheint, die typisch mittelalterliche,

87) Vgl. A VII. 9, fol. 151, 153% 155.

88) Er predigt erst seit 1474 in den verschiedenen Kirchen Basels; vorher
war er in Paris; vgl. Hossfeld (VII), 166ff.

89) Auch enthält Hossfelds Arbeit bereits die nötigen Darlegungen über
diesen Punkt.



312

d. h. katholische Denkrichtung des Predigers noch einmal abschliessend

ins Licht zu setzen. Das ist die 16. Predigt von 1478, welche
eine bewusste Abschwächung des paulinischen Erwählungsprinzips
(Prädestination) durch die Einführung des Prinzips der Busse enthält

90).

* *

Der Eintritt Heynlins in die Kartause Basel im Jahre 1487 91)

bedeutete den Verzicht auf das unmittelbare Wirken in der Welt.
Dem Denken des Mannes, der durch das Ansehen seiner
Gelehrsamkeit und durch die Eindringlichkeit seiner Rede ganze Gemeinden

in seinen Bann zu schlagen verstand, war die religiöse Perfek-
tibilitätsidee zum höheren Wert geworden als die augmentatio
ecclesiae et fidei durch das Säen des Wortes. Die Vervollkommnungsidee

war im schweigenden Mönchstum Lebensform geworden;
und dieses Mönchsideal hatte in seinen Augen den Rang noch nicht
verloren. Dass es gerade die Basler Kartause war, die er zur Stätte
der Entsagung wählte, deutet darauf hin, dass der Uebertritt sich
für ihn ohne Bruch mit der persönlichen Bildungstradition vollzog;
denn nirgends wie gerade hier verbürgte die besondere
kulturpolitische Haltung des Klosters die Fortdauer des Dienens an dem
Werk der abendländischen Bildung. Wohl aber bedeutete es einen
Bruch mit dem Predigertum, unter dessen Zeichen Heynlin der
Oeffentlichkeit am Oberrhein, in Schwaben und in der Schweiz
sich vornehmlich gezeigt hatte. Es ist von symbolischer Bedeutung,
dass gerade aus Bern die Stimme kam, die ihm die Weltflucht
verdachte. Junker Brandolf vom Stein hielt Heynlin vor, „er hätti
nüzer mit predigen mögen sin". Und der Kartäuser antwortete
weise: „wenn er zwo seien hätt, weite er gnug die eine an guet
gsellen gwagt hon".

So ist es von Anshelm überliefert92). Er formuliert im
Anschluss daran jenen berühmten Ausspruch über die massgeblichen
geistig-politischen Machtträger: Amtmann, Kirchherr, Schulmeister
und Arzt seien die Säulen einer an Leib und Seele wohlversorgten
Stadt. Aber Heynlin war auch aus Enttäuschung über den geringen
Erfolg seines Lesens, Disputierens und Predigens ins Kloster
gegangen 93)-

90) Vgl. oben S. 299 nach A VII. 10, fol. 98'.
91) Vgl. Hossfeld 309 f., 311 ff.
92) Anshelm I. 190; vgl. Hossfeld a.a.O. betr. Verteidigung Heynlins durch

Sebastian Brant in cap. 105 des Narrenschiffs.
93) Nach Carpentarius in Basler Chroniken I (1872), 343.


	Die Romfahrtpredigten des Johannes Heynlin von Stein

