Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter
Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 4: Kirche und Klerus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Kirche und Klerus.

Die Kirche war die Mutter der Glaubigen'). Ihre erste Aufgabe
war die Heilsvermittlung; doch schufen diese und die Seelen-
verwaltung allmahlich einen Apparat, der iiber seine sakralen Auf-
gaben hinausgehen musste. Aus der Heilsanstalt wurde im Kampf
gegen das Ketzertum das kirchliche Imperium; und die Sorge um
die Glaubenseinheit im Kirchenkorper fiigte dem Programm der
Kirche bald kulturelle Forderungen hinzu. Das hierarchische Impe-
rium kam so auch zu Forderung und Beschiitzung von christlicher
Bildungstradition und Bildungseifer. Die Kirche hatte damit ihre
Grenzen ins Unermessliche erweitert, aber sie war nach eigener
Auffassung nicht von den urspriinglichen Zwecken abgewichen, denn
das bildungsmissige Vervollkommnungsstreben galt als ein Glau-
bensakt wie das Gebet, und ausserdem verhinderte die Ueber-
wachung und Leitung des Bildungsbetriebes die Entstehung von
Hiresien. Solange keine siakulare Macht politischen oder spirituellen
Charakters der Kirche hierin entgegentrat, musste der durchschnitt-
liche Mensch des Mittelalters sich an die Formen der Lebensfiihrung
halten, die von der Kirche befiirwortet, gebilligt oder gewihrt wur-
den. Die Kirche war die beherrschende Macht fiir das Individuum,
und es brauchte lange, bis der Staat im 6ffentlichen und privaten
Bewusstsein so weit nach vorne geriickt war, dass er mitreden
konnte. Die einzelnen Denker freilich und ganze Gruppen von Men-
schen hatten sich wahrend des ganzen Mittelalters immer wieder
von der Kirche fort gewagt, doch war es derselben bis ins Spit-
mittelalter stets noch gelungen, ihre Katholizitit auch auf dem dog-
matischen Gebiet zur Geltung zu bringen und Abspaltungen unter
dem Zeichen des Ketzerkampfes zu unterwerfen oder zu assimi-
lieren.

Die grossen Umwilzungen brachte erst das 16. Jahrhundert; auf
offentlichem Gebiete waren ihre Ansidtze freilich schon vorher be-
merkbar. Die Zeitspanne von 1450—1550 jedenfalls ist erfiillt von
Auseinandersetzungen zwischen Kirche und Staat, die beweisen,
dass die Machtfrage noch nicht entschieden ist. ,Kirchenpolitik®
setzte hier ein. Fiir Bern ist diese Entwicklung erstmals von Blosch
griindlich untersucht worden. Von ihm stammt der Satz: ,,Was wir

1) Vgl. Bern ins Feld, 29. Juni 1476 (Gforsch. VI. 319): ,,... die kilch von
Losann unser geistlich mfitter und uns allezit triiwlich gespiszt hat ...";
vgl., Ochsenbein, Murten S. 326.



259

die Vorreformation nennen, ist nichts anderes als der Twingherren-
streit, gegen die Kirche gewendet” 2). Die gewaltige Transformation
zum Staatswesen, das seine Kirche hat und dirigiert, haben Feller
und de Quervain dargestellt.

Im folgenden versuchen wir nur zu skizzieren, welche Tendenzen
in Kirche und Klerus vor der Reformation auf bernischem Gebiete
zu beobachten sind. In den meisten Fragen werden wir uns mit der
Feststellung begniigen miissen, dass zu ihrer Kldarung noch Einzel-

untersuchungen vorzunehmen sind.

% %
%

Das Papsttum steht in Bern um die Mitte des 15. Jahrhunderts
trotz der Erschiitterungen, die es unter der Welle der Schismen
und der Konziliarbewegungen erlitten hatte, in voller Geltung. Die
Formeln von der vollen Herrschaft des Papstes iiber die Welt sind
der bernischen Kanzlei durchaus geldufig. Ecclesia Romana = Caput
mundi gilt nicht nur 1479, sondern gilt noch zur Zeit des Jetzer-
handels ?); und noch 1527 muss Cyro im Brief an Clemens VIIL eine
offizielle Demutsformel niederschreiben, die den reformationsfreund-
lichen Stadtschreiber einiges Zihneknirschen gekostet haben mag *).
Man hat in Bern — das betrifft natiirlich nur die offizielle Seite —
nie Kritik geiibt an der pépstlichen Weltherrschaft. Als im Jahre
1482 Basel sich in den Fall des Andreas von Krain verwickeln liess,
war Bern nahe daran mitzumachen. Sobald es aber einen Wink
aus Rom empfing, der es dariiber belehrte, dass der baslerische
Konzilsversuch dem Ansehen des Papsttum schidlich werden konnte,
trat es den Riickzug an®%). Es war nicht nur der blinde Glaube an

2) JiSG IX (1884) 17; eine Prizisierung von unserem Standpunkte aus
am Schluss dieses Kapitels, vgl. unten S. 271 f. — Fiir die Reformations-
jahre vgl. die auf die ausschliessliche Quelle der Ratsmanuale gestiitzte
Untersuchung von G. Tobler, das Verhiltnis von Staat und Kirche in
Bern in den Jahren 1521—1527, Festgabe f. Gerold Meyer von Knonau
(1913) 343 ff.

8) Vgl. Lat. Miss. B 209 (Blosch 11 Anm. 2) vom 25. Mirz 1479 und
QSG 22 (1904) Nr. 33, S. 630/31 vom 24. Sept. 1508. '

4) Vgl. Herminjard 1II. 192, S. 7 (Bern an Clemens VII., 6. Jan. 1527) ,,Ad
Sacratissimorum pedum deosculationem cervicibus nostris in terram
usque declinatis. Beatissime Pater, Christi Jesu, mundi Servatoris, in
terris vere vicarie*. Vgl. die Bemerkung von Herminjard. Bei St+T
ist die Formel unterdriickt (vgl. Nr. 1110).

5) Vgl. Stocklin, der politisch entscheidende Wendepunkt im Basler Kon-
zilsversuch des Andrea Zamometi¢ vom Jahre 1482, in Z{SKg. 30 (1936)
161 ff., vgl. bes. 179/180, 182 ff.



260

die einmal gegebene romische Vorherrschaft auf geistlichem Gebiet
im Spiel, sondern das offizielle Bern vertraute auch tatsidchlich auf
die papstliche Regierungskunst. Es erwartete vom Papst die Be-
schworung der Tiirkengefahr und die innere Reinigung der Kirche,
»damit daraus Mehrung des christlichen Bekenntnisses entstiinde
und die unséigliche Wut des Tiirken besiegt wiirde® ®).

Zweimal in unserer Epoche ist Bern in engste Beziehung zum
Papst getreten; 1479 und 1510 (1514) entstanden die Biindnisse,
welche bernische und pédpstliche Politik auf kiirzere oder lingere
Wegstrecken zusammen verbanden 7). Das hat es mit sich gebracht,
dass ein stindiger diplomatischer Verkehr zwischen Bern und Rom
stattgefunden hat, dass der Papst, der die beherrschende Stellung
Berns in der eidgenossischen Politik durch das Auge seiner Legaten
wohl zu beurteilen wusste, Bern mit vielen Antrigen finanzieller
und politischer Natur umwarb. Bern suchte die Beziehung zum
Papste vor allem dadurch auszuniitzen, dass es sich grosse Ablass-
privilegien verschaffte®). Ueber den Widersinn der pipstlichen
Politik etwa gegeniiber Venedig ging man in Bern grossziigig hin-
weg. Politisches und Geistliches durchweben sich in dem bernischen
Unterwiirfigkeitsbewusstsein gegeniiber Rom. Blosch spricht davon,
dass man in Bern Religion und Kirche verwechselt habe?). Wir
wiirden eher sagen, dass der Kirchenbegriif die Belastung mit allen
moglichen Vorstellungen politischer und moralischer Art noch er-
trug, weil er kein biblischer war. Erst die Reformation hat das
Bewusstsein fiir den konsequent geistlichen Kirchenbegriff wieder

gescharift.
* #*

ala
-

Die Stadt Bern gehorte zum Lausanner Bistum. Das staatliche
Territorium aber lag seit 1486 so, dass die bernischen Untertanen
geistlich vier verschiedenen Herren unterstellt waren: Lausanne,
Konstanz, Sitten und Basel 1°). Der Lage Berns am dussersten Rand
der Lausanner Dibzese ist es jedenfalls in erster Linie zuzuschreiben,
dass der Episkopat fiir Bern auch vorstellungsmaéssig eine ferne
Grosse blieb. Wihrend Rom in Bern auf unbedingte Anerkennung
rechnen konnte, hatte der Bischof von Lausanne ab und zu Miihe,

6) Vgl. Lat. Miss. C 157V (Blosch 11 Anm. 1) 7. Nov. 1484.

7) Vgl, A. 1 118, 140/1; 203 ff.

8) Vgl. Fluri, Ablassbriefe zugunsten des St. Vinzenzenmiinsters zu Bern,
Miinsterbaubericht 1915. -

9) JiSG IX (1884) 7.

10) Vgl. Blosch 20.



261

seine Autoritit zur Geltung zu bringen. Auf dieses Zusammenspiel
von riumlicher und geistiger Randstellung kann nicht genug hin-
gewiesen werden. Die Entstehung einer ,bernischen Staatskirchen-
politik* vor der Reformation, wie sie von Blosch nachdriicklich her-
ausgearbeitet worden ist, erscheint dann weniger planméissig und
programmatisch vor sich gegangen zu sein. Denn was das formale
Element im Gedanken des Episkopats, die Hierarchie, anbetrifit, ist
die Distanzierung, von der oben die Rede war, fiir Bern wiederum
nicht nachzuweisen.

Seit der Bewusstseinserhellung im Twingherrenstreit mochte
gewiss der Begriff von der ,vollen Herrschaft“ der Stadt auch in
die Bezirke des Kirchlichen iibergegriffen haben. Doch lidsst nichts
darauf schliessen, dass die bischoéfliche Gewalt vor der Reformation
jemals grundsidtzlich in Zweifel gezogen worden, das heisst, dass
die hierarchische Grundvorstellung im Kirchenbegriff preisgegeben
worden wiare. Der erste frontale Einbruch in die Sphéire der bischo6f-
lichen Hirtengewalt geschieht im Grunde erst 1523, als Bern die
Visitationsreise des Sebastian von Montfaucon in bernischen Ge-
bieten absagt ).

Bis dahin — dies allerdings schon sehr frith — blieb es bei
partiellen Beschrinkungen des Hirtenamts. Die Griindung des Chor-
herrenstifts von 1485 will unter anderem in der Person des Propsts
den Bischof in der Stadt selbst anheimisch machen. Es waren vor
allem die gerichtsherrlichen Befugnisse des Bischofs, die von jeher
in Konkurrenz gestanden hatten zu der staatlichen Gerichtsgewalt.
Unbedingt geistliche Gerichtsfille erblickte der bernische Rat lange
nur in Ehesachen und Wucher 2).

Zur endgiiltigen Beurteilung der Verhiltnisse in der geistlichen
Gerichtspraxis der Bischéfe von Lausanne und Konstanz liegen noch
wenig Untersuchungen vor. Meist sind auch nur die Fille bekannt,
in denen der bernische Rat zu intervenieren suchte, wihrend die
andern, in denen das bischofliche Gericht unbeeintriachtigt gehandelt

1) Vgl. St+T 229; 28. April; dies muss entgegen Vasellas Ausfiihrungen
(vgl. die in Anm. 15 zitierte Arbeit S. 10f) festgehalten werden. —
Gegeniiber dem Bischof von Konstanz, in dessen Didzesanherrschaft das
bernische Territorium rechts der Aare fiel, etwas frither (Juni 1522) im
Handel von Jorg Brunner, der dem Kapitelsgericht entwunden und vor
ein gemischt geistlich-weltliches Schiedsgericht gezogen ward. Vgl
Tobler, Staat u. Kirche 348; St+T 129.

12) Blgsch 18. — Tobler, Staat u1. Kirche 345,. verzeichnet Eingriffe in Ehe-
sachen seitens des Rates ab 1523.



262

hat, und aus denen allein das untriigliche Bild vom sittlich-geistigen
Willen der Bischofe erstehen konnte, wenig zahlreich veroffentlicht
und vor allem nicht verarbeitet worden sind. Die Aemter und Amts-
trager der bischoilichen Kurie bediirften gesonderter Untersuchun-
gen. Eine wertvolle Grundlage bildet die Prosopographie des Lau-
sanner Domkapitels von Reymond 2).

Gleich ungiinstig steht es mit den Arbeiten zur Geschichte der
Landkapitel und Dekanate. Leider scheint fiir die Arbeit von Ahl-
haus gerade das bernische Territorium (fiir die Landkapitel der
Ditzese Konstanz) wenig Material geliefert zu haben. Man besitzt
keine Kapitelstatuten aus diesem Gebiet. Auch Brauns Untersuchung
iiber den Klerus des Bistums Konstanz im Ausgang des Mittelalters
liefert auffallig wenig Ziige zur inneren Geschichte der schweize-
rischen Quart der michtigen Konstanzer Didzese 4). Fiir das Bis-
tum Chur hat ,ein seltener Gliicksfall® ,,aus einem urspriinglich ge-
waltigen Briefwechsel von Seelsorgern mit der bischoflichen Be-
horde einen ganz kiimmerlichen Rest erhalten®. Vasella hat diesen
herausgegeben und in einer tiefdringenden Einleitung ausgewertet 3).

Von den neun Dekanaten, die das Cartulaire von Lausanne um
1228 bereits nennt, ist dasjenige von Bern (Koniz), und allenfalls
das solothurnische, allein fiir das bernische Territorium links der
Aare zustiandig. Aus der Stadtrechnung von 1445 geht dann hervor,
dass Frutigen (Wimmis?) der Sitz eines oberlindischen Dekans
gewesen sein muss (1477 war es Aeschi). Auf der rechten Aareseite,
im Konstanzer Bistum, liegen die Dekanate Miinsingen (Oberhofen,

13) Mém. et doc. soc. d’hist. Romande, 2me série, t. 8. — Es sind nur zwei
Visitationsberichte (soweit sie bernisches Gebiet betreffen) publiziert:
Visitationsbericht des Bisthums Lausanne bernischen Antheils, 1453, hg.
Fetscherin, in AbhHVB 1. 251 ff.; Die Lausanner Kirchenvisitation von
1416/17 hg. Tiirler, in AHVB 16 (1902) 1 ff.

14) Ahlhaus, Landdekanate des Bistums Konstanz, Kirchenrechtl. Abhlgn.
hg. U. Stutz (109/110 (1929). — A. Braun, Der Klerus des Bistums Kon-
stanz im Ausgang des Mittelalters, Vorreformator. Forschgn. hg. Finke
14 (1938). Diese Arbeit schopft u. a. die Reg. ep. Const, hg. Rieder, also
die Quellen von bischéflicher Seite, aus. Vgl. aber S. 2: ,,wichtige Ge-
sichtspunkte, wie z.B. die Finkommensverhiltnisse und die Besteue-
rung des Klerus, das Verhédltnis von geistlichem und weltlichem Zu-
stdndigkeitsbereich und schliesslich die zahlreichen Erscheinungen, die
sich unter dem Oberbegriff Volksreligiositdt zusammenfassen lassen,
mussten ganz ausser acht gelassen werden.”

15) Vasella, Bischofliche Kurie und Seelsorgeklerus im Bistum Chur, S. A.
aus ZiSKg. 1938.



263

Thun), Burgdori, Biiren, Wynau (Madiswil, Langenthal) - Zofingen,
Lenzburg %), ‘

Der Dekan ist der Vorsteher des Landkapitels, das eine kirchen-
rechtlich mehr oder weniger klar umschriebene Korporation dar-
stellt. Der Landpriester — Mess- und Pfarrgeistlicher — untersteht
in erster Instanz der Kapitelshoheit. Dekan und Kimmerer sind die
Rechts- und Siegeltriger derselben.

Aus den uns zugdnglichen Quellen geht iiber das Funktionieren
der Kapitelsverfassung in bernischen Landen etwa folgendes hervor:

Die Dekanate sind im 15. Jahrhundert Treffpunkte zwischen
bischoflichem und stddtischem Willen. Die Kapitelsvorsteher ver-
mitteln an ihre Untergebenen (Geistliche und Gemeinden) sowohl
Straf- und Steuerverordnungen des Bischofs wie Befehle, Mahnun-
gen, Proteste des bernischen Rates. Von einem Figenwillen der
Kapitel ist bis zum Moment der Reformationsbewegung wenig zu
spiiren.

Im Jahre 1455 wird die Ordnung der Kirche zu Worb iiber die
Jahrrechnung des Kirchherrn verurkundet 7). Veranlasst wurde sie
vom Bischof von Konstanz Heinrich von Howen, verfasst vom
Generalvikar Niklaus von Gundelfingen, gebilligt vom Patron Adrian
von Bubenberg und vom Twingherrn Niklaus von Diesbach. Als
Zeugen figurierten Hans Harri, Leutpriester zu Miinsingen, Kim-
merer der ,,tachenye oder kappittels ... “ Miinsingen, sowie Magister
Rudolf von Richingen, Leutpriester zu Muri (letzterer wohl in Ver-
tretung des Kapitels oder des Dekans). Eine bischéfliche Amtshand-
lung also unter Assistenz von Patronatsherr, Twingherr und Kapi-
telsvertretern.

In den bernischen Satzungen von 1464 und 1471 tauchen ander-
seits die Dekane auf als Vermittler der obrigkeitlichen Verfiigungen
gegen das Priesterkonkubinat 18).

Dekane und Kapitel sind die Executoren des bischéflichen Inter-
dikts. Sie kontrollieren die geistliche Wiirde und Amtsfiihrung des
Klerikers und das kirchliche Verhalten der Pfarrkinder. Die Ver-
mittlung von bischoflichen und pépstlichen Absolutionsbriefen fiir
die letzteren {fillt in ihren Amtsbereich. Zwischen 1490 und 1520

16) Vgl. Reymond, Art. ,Lausanne, diocése* Hist. Biogr. Lex. IV; Wellti,
Stadtrechnungen II. 192/3; Blésch 61. — vgl. Ahlhaus a.a.O.

17) Vgl. AHVB IX (1880) 98 ff.

18) Welti, Stadtrecht von Bern, Satzg. 311, 332; vgl. Blosch 63f.; vgl.
Tobler, Staat u. Kirche 346; vgl. auch unten betr. Chorherrenstift S. 387 {i.



264

scheint der Berner Rat in diesen Punkten interventionslustiger ge-
worden zu sein. 1508 ereignen sich folgende illustrative Fille:

Der Kirchherr von Affoltern liegt im Streit mit den Kirch-
genossen in Diirrenroth; er gehorche — heisst es im Ratsmanual —
den Schreiben Berns nicht. Das Burgdorfer Kapitel moge fiir Ruhe
in jener Gemeinde sorgen. Hier werden also Dekan und Kapitel im
Auftrag des Rates zu Schlichtern zwischen Kirchherrn und Ge-
meinde ernannt 1?).

Im andern Fall erhidlt der Priester Recht vor weltlichem Gericht,
wihrend die Bestrafung auf dem Weg iiber den Dekan dem Bischof
zufallen soll — nicht ohne dass praktisch wichtige Kautelen ein-
bedungen werden: Der Schultheiss von Burgdorf soll dem Kirch-
herrn von Wynigen zum Recht verhelfen gegen den Untertan, der
ihn mit Schmihungen traktiert hat. Der Dekan von Burgdorf soll
diesem zu einer bischoflichen Absolution verhelien, aber zum Min-
destpreis und bei Gelegenheit anderer Fille, die er nach Konstanz
zu melden haben werde. Der Betrefiende solle sich nicht personlich
dorthin verfiigen miissen 2°),

£ . Ed

Die Kapitelsvertreter heben sich selten als Persinlichkeiten von
der Masse des Klerus ab. Am stirksten diejenigen, die am Anfang
der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts in die bernische Reformations-
bewegung eingriffen. Da ist einmal der Dekan von Miinsingen,
Ulrich Giintisberg, der den Handel mit Jorg Brunner von Kleinhoch-
stetten provoziert 2!). Ein andermal stellt sich der Dekan von Burg-
dori, Benedikt Steiner, dem reformationsfreundlichen Melchior
Macrinus von Solothurn anlidsslich des Fraubrunner Festmahls ent-
gegen 22), Schliesslich veriasst Johann Friedrich Manberger, Dekan
des Thuner Kapitels, eine Schrift iiber die Messe, worin er den
katholischen Standpunkt, dass die Messe ein Opfer bedeute, gegen
den Verfasser einer Reformationsflugschrift verteidigt #*). Dies war

19) RM 139, 90; 11. Sept. 1508.

20) RM 140, 101; 16. Dez. 1508.

21) Vgl. De Quervain 36.

22) Vgl. De Quervain 44/5; Steck in Blfbern. GKA VII. 234 ff. (26. Juli 1522).

23) Vgl. Lohner 331; das einzige uns bekannte Exemplar: Zentr.bibl. Ziirich,
Simml. Sammlg. Ms. 55, 123, 80 a; (Titelblatt:) Joh. Manberger / Pfarr-
her ze Thun Costentzer by / stumbs: uff den Leimen thurn Gerg / feners
von weil: das die mesz ein / opffer sy: Antwort. Titelholzschnitt:
Priester im Hochamt vor dem Marienaltar. Kniender Messknabe.



265

1521; mnoch 1530 wurde er von Bern aus vermahnt und schliesslich
vor Chorgericht gezogen wegen Schriften und ,,biichli®, die er gegen
die Berner Reformation habe ausgehen lassen ). Ueber diese ist
aber nichts Ndheres bekannt,

Benedikt Steiner tritt in einem Schreiben an Johannes Bodler,
den Dekan und Leutpriester von Luzern, datiert vom 10. Juli 1521,
als Wortfithrer der beiden Kapitel von Miinsingen und Burgdorf auf.
Er gibt ihren Beschluss bekannt, das vom Bischof von Konstanz
erbetene Subsidium charitativum entrichten zu wollen, unter der
vom Bischof zum voraus zugestandenen Bedingung, dass ein Drittel
davon wieder zuriickbezahlt werde. Auch das Biirener Kapitel werde
nicht zuriickstehen, ,,Fuerunt enim hactenus illa tria capitula in
huiusmodi negotiis individuo foedere iuncti.“ Da hort man ein ein-
ziges Mal von einem Zusammenwirken der kleinburgundischen
Ruralkapitel. Nur iiber die Meinung des kleinen Kapitels von Wynau
erklirt Steiner, nichts Sicheres zu wissen. Er ersucht im iibrigen
Bodler um Uebersendung des Registers dieser genannten Kapitel,
damit sie sdhen, wie hoch sie in fritheren Fillen taxiert worden
seien 2%),

Dasselbe Schreiben Steiners bietet ein gewisses Interesse durch
die Empfehlung eines Knaben, des Ueberbringers, der in Luzern die
Schule besuchen soll. Bodler moge ihn dem Ludimagister ans Herz
legen, damit dieser fiir seine ,,eruditio, tum privatam tum publicam®
sorge und ihn zu ehrenhaftem Betragen erziehe sowie in ,,optimis
litteris saltem trivialibus® unterrichte. Auch soll derselbe ihn reich-
lich ernidhren, aber ihm keinen Wein geben. ,,Maxime vero barba-
riem suam eradicet, et ineptissimos caracteres litterarum suarum
castiget et emendet.” Und ausserdem miisse der Knabe zur Pflege
seiner Singstimme angehalten werden.

Die Stelle ist nicht nur deshalb zu beachten, weil hier die bonae
litterae schon zu optimae litterae geworden sind und gleichzeitig
Anwendung auf die Trivialbildung finden — Zeichen fiir die fort-
geschrittene Entwertung des humanistischen Schlagworts — sondern
auch, weil der Burgdorfer Dekan, der doch zu den Altgliaubigen
zdhlen wollte, in Unkenntnis der Luzerner Schulverhiltnisse seinen

24) Vgl. Lohner 332; St+T 2813; 10. Juni 1530; vgl. Tobler, Staat u. Kirche
349.

25) Gfrd. 24 (1869) 88/90 (aus Lade des Vierwaldstidttenkapitels).



266

Knaben einem mit Zwingli engverbundenen Lehrer in die Hinde
spielen will. Ludimagister zu Luzern war nidmlich 1521 Oswald
Myconius ?%). Derselbe hatte sich freilich einen besondern Ruf er-
worben als guter Didaktiker, vor allem als kultivierter Schreib-
lehrer. Aber in Luzern war er bald in den Geruch eines Lutheraners
gekommen und befand sich seit Anfang des Jahres 1521 auf ge-
spanntem Fuss mit der altgliubigen Partei. Mitte 1522 kam es dann
zu offener Fehde zwischen ihm und Johannes Bodler ?7). Benedikt
Steiner wusste entweder nichts von diesen Dingen, oder er hatte in
diesem Augenblick (Juli 1521) noch nicht endgiiltig Partei genom-
men. (Im Juli 1522 hatte er dann — wie oben angefiihrt — gegen
Luther Stellung bezogen.) Es fillt auf, dass er den Knaben lieber
nach Luzern als nach Bern, das doch ndher lag, oder nach Solo-
thurn, zu dem er enge Beziehungen unterhielt,?®) schickte.

Von der breiten Masse der Weltkleriker besitzen wir aus den
Urkunden eine Menge Namen, aber wenig Hinweise auf ihr Wirken
und Denken. Durch Vergleich mit den Namen der Universitits-
matrikeln liessen sich die Personalangaben (wie sie etwa in Lohner
versammelt sind) fiir die Beantwortung der Frage nach der Klerus-
bildung im Spédtmittelalter nutzbar machen. Solange aber die
Matrikeln der europiischen Universitdten noch nicht in grosserem
Masse als bisher gedruckt vorliegen, lohnt sich die Arbeit kaum.

26) Vgl. Allen, Erasmi Ep. IIl. 861 (Note); ZW. VII. 44, S. 101 Anm. 1; vgl.
insbesondere die Briefe v. 8. Jan. 1521 und 11. Juli 1521 (ZW VII. 168,
s. 423; 184, 463).

27) Vgl. ZW VIIL. 220, S. 545; Myc. als Kandidat fiir Schulstelle in Bern,
anfangs 1521, nicht erfolgreich; vgl. Beil. Nr. XII zu Biichi, Glareans
Schiiler in Paris ..... , Festschrift Durrer, Gfrd. 1928 (Glarean an
Myconius, Paris, 7. Apr. 1521).

28) Vgl. Lohner 463 u. 382: B. St. war vor 1505 Kirchherr in Wynigen, wo
das S. Ursenstift das Patronatsrecht ausiibte; und er wurde 1524 Chor-
herr dieses Stifts; er starb 1527; vgl. Schmid, die Kirchensitze, die
Stifts- und Pfarrgeistlichkeit des Kantons Solothurn I (1857) ; Basl. Msc.
G II. 29, 45 (Sammlg. Amerbach): Johannes Brisgoicus an Joh. Amer-
bach, Freiburg i.Br. 18. Jan. 1512 (betr. Uebersendung eines Fascikels
von Biichern an den Solothurner Chorherrn Nikolaus Thome) ,,... ut
scilicet meis expensis presentetur cuidam magistro Benedicto Steiner,
decano in Burckdorff opido, qui aliquando parrhisiis preceptor fuit
ipsius magistri Nicolai Thome, solodorani canonici. Is ex litteris meis,
quas cernitis, intelliget, quo libros mittat* ... ; vgl. Msc. G 1I. 29, 42 (id.
eid. 28. Febr. 1511 in derselben Angelegenheit, wo aber Steiner nicht
vorkommt). ‘



267

Braun beurteilt die Lage im Konstanzer Bistum im gesamten
giinstig 29),

In der ,,Stretlinger Chronik” des Elogius Kiburger ist uns wenig-
stens eine Aeusserung personlichen Charakters aus dem Kreise des
landbernischen Klerus iiberliefert, die noch keineswegs von den
Wellen der Reformationsbewegung beriihrt ist 3°). Kiburger hat die
Chronik als ehemaliger Kilchherr von Einigen zu Handen derer von
Bubenberg, Nachfolger der Strittlinger, verfasst. Diese sollten stets
daran erinnert werden, wie ihre Vorfahren ,,die kilchen des Paradis
in groszen eren gehalten habent“3!). Man hat dies seit Béchtold so
verstanden, dass der Verfasser damit einen Zuwachs der frommen
Stiftungen fiir sein Einiger Kirchlein habe herbeifithren wollen 32).
Dass die Chronik auf eine solche Wirkung angelegt sein konnte,
lasst sich kaum bestreiten; jedoch erwichst die Sorge fiir die
Wiirde von Kirchlein und Kirchherr bei Kiburger aus echtem
priesterlichen Bewusstsein. Das erscheint in unserem Zusammen-
hang als das Wichtigste, das man nicht ausser Betracht fallen lassen
darf. Werden dem Leser doch zu wiederholten Malen die Ideal-
gestalten des guten Priesters und des guten Ritters vorgehalten.
Theoderich von Strittlingen ,kam zti einem herzogen von Burgunn
in sinen hof, wann er was wolredent, sittig, gfitig und mannlich und
in allen sinen fibungen und werken streng und schnell“ 33). Albrecht,
seinen Sohn, ,,si underwisten und lerten in sitten, in tugenden und
in allem dem, das dann sinem stat ztigehort, dass er ward ein from-
mer, redlicher, ufrechter herr“34). , Der vorgemeldet priester zu den

29) Vgl. Vasella, Untersuchungen iiber die Bildungsverhéltnisse im Bistum
Chur, mit besonderer Beriicksichtigung des Klerus; vom Ausgang des
13. Jahrhunderts bis um 1500, 62. Jahresbericht der Hist.-ant.Ges. von
Graubiinden (1932); dort S. 4{if. Zusammenstellung der gedruckten
Matrikeln. — Vgl. Feller 102 ff. (Die Sitten der Geistlichkeit). — Braun
a.a. 0. (vgl. Anm. 14) 1041,

30) Die Stretlinger Chronik, ein Beitrag zur Sagen- und Legendengeschichte
der Schweiz aus dem 15. Jahrhundert, hg. Béchtold, Bibl. dlt. Schrift-
werke d. dtn. Schweiz I. (1877). — Feller a.a.O. 103: ,Durch Jahr-
hunderts blieb der bernische Landpfarrer, vielleicht mit Ausnahme des
bekannten Elogius Kyburger, des Kirchherrn von Einigen, stumm“., —
Betr. Abfassungszeit vgl. Bachtold S. XXXIV: um 1450; dagegen Tobler
in Festschrift 1891 S. 34 und G. v. Wyss, Gesch. d. Historiogr. 133/34:
nicht vor 1464 (Erwahnung des Todes von Heinrich von Bubenberg).

'31) Bichtold 172.

32) Vgl. unten Anm. 41.

33) Biachtold 6. 34) Bichtold 12.



268

gottlichen emptren flissig und ernstig was und besunder die mon-
schen zu cristenlichen sachen und guter gewonheit zu bringen durch
die guten werk, die er ubte, er vil liiten in cristenden glouben zu-
samen bracht und samnete“ %%).

Vor dem Amt des Priesters hegt Kiburger eine unbegrenzte
Hochachtung, die ihn dazu verfiihrt, dem Bischof die verwegene
Formulierung in den Mund zu legen: ,,wann durch ir heligen wichung
und der wirdigen aAmptern so sind si [die Priester] geheiszen
gott ... %), Alles, was die absolute Unantastbarkeit und Heiligkeit
des Amtes betrifft, wird betont. Einen Zwischenruf an der Kirch-
weih, der die Nutzlosigkeit des Opiers behauptet und fordert, dass
statt dessen den Armen Almosen gespendet wiirden, stellt der
Chronist als Versuch des Teufels dar, durch den Mund eines beses-
senen Monchs die fromme Versammlung zu stéren. Der Monch
wird in den Fronaltar gesperrt und vom Bischof durch ,,geistliche
Worte“ beschworen, worauf der Teufel entweicht??). In gleicher
Weise wird die hohe Frau, die das Predigtgeschwitz der Priester
fiir ihr Leben nicht ertragen konnte, als Besessene behandelt und
dem Exorcismus unterworfen %8).

Wo es sich darum handelt, den Niedergang der Pfarrkirche im
Paradies zu erkldren, steht Kiburger dagegen nicht an, neben der
Uebersteigerung und Verweltlichung der Kirchweihfeste auch das
Nichtresidieren der Kirchherrn zu nennen?®). Und er verkiindet
selbst das wahre ,,gemein spriichwort, dass durch grosszen zaflusz
zitlichs gtlits und glitkes der monsch dik und vil valt von siner an-
dacht und gfiten dingen“*°). Neben aller Fragwiirdigkeit der ge-
schichtlichen Behauptungen tritt so ein zeitbedingtes, aber echtes
Priestertum ans Licht. Kiburger nimmt allerdings an allen eigen-
tiimlichen Verbiegungen der Frommigkeitsgefiihle teil, und die
Pirunddotation von Einigen liegt ihm sehr nah am Herzen. Aber
iene bauernschlaue Verschmitztheit des zweckbewussten Kompila-
tors stellt doch nicht den vorherrschenden Eindruck dar, den der

35) Bichtold 18.

36) a.a.O. 47; wahrscheinlich falsche Deutung des genitivus sing. der lat.
Vorlage (,,dei*) als nominativus plur.

37) a.a. 0. 45. ‘

38) a.a.O. 85; iiber Besessene und Exorcismen in Stretlinger Chronik vgl.
Morgenthaler in Blfbern. GKA 11 (1915) 1891.

39) Bichtold 157 ff., 161/2; vgl. dazu Pfleger, Pfarreiinstitut in Archfelsiss.
Kg. VII (1932) 15ff.: ,,das Institut der nicht residierenden Pfarrer®.

40) Bichtold 132.



269

unvoreingenommene Leser von ihm empfingt 41). Deutlicher dringt
sich auf, wie hier die Entwicklung von Bliite zu Niedergang, von
»Paradies” und ,,goldenem Hof“ zu ,Einigen“ und ,,Spiez* 42) durch-
gefiihrt wird, und wie der Verfasser demgegeniiber fiir die ,,cristen-
lichen ordnungen® einsteht.

Elogius Kiburger hat spiter die Kirchherrnstelle in Worb und
von dort aus ein Kanonikat am neuen Berner Chorherrenstift er-
halten. Sein Wirken ist durch keine wichtigere Quelle mehr erhellt.
Sein hohes Alter verhinderte ihn wohl auch an aktiver Arbeit im

41) Karl Meyer, Die Urschweizer Befreiungstradition, (1927) gibt S. 10—13
die Griinde an, weshalb Elogius Kiburger nicht der Verfasser der
Schrift vom ,Herkommen der Schwyzer” sein kann. — Die Beurtei-
lung der Stretlinger Chronik machte einen beachtenswerten Wandel
durch. Bichtold publizierte 1877 die Hs. aus dem Berner StA unter
dem Zeichen: historische Freibeuterei, aber wertvolle Sagensammlung.
Die historiographiegeschichtlichen Darstellungen von Tobler (Fest-
schrift 1891) und G. von Wyss (1895) schlossen sich darin an. Die
Arbeit von M. Griitter in BlfbernGKA 1928 erst versuchte dem eigent-
Gehalt der Chronik gerecht zu werden, indem sie zeigte, wie dieselbe
in den geschichtlichen Anschauungen des Mittelalters wurzelt und
gleichzeitig, bei allem Mangel an moderner Kritik, doch sachlich rich-
tige Angaben macht, die sich seit Bdchtold durch archédologische Funde
erwahrt haben. Qriitter hat diese Rehabilitierung Kiburgers vor der
kritischen Historiographie noch erweitert durch eine Untersuchung iiber
die Quellenangaben, die sich in der Chronik selber finden (Kleiner Bund
1937, Nr. 22, 30. Mai). In seiner ,mittelalterlichen Literatur der dtn.
Schweiz* hatte inzwischen (1930) S. Singer S. 118 einen kurzen Ver-
gleich zwischen der Chronik des weissen Buches ven Sarnen und der
Strédtlinger Chronik angestellt und den ,,zusammengestohlenen novel-
listischen Legenden™ der letztern einen niedern literarischen Rang zu-
gewiesen. Durch Nadlers ,Literaturgeschichte der dtn. Schweiz* (1932)
S. 170 wurde jedoch Kiburger erneut in anderes Licht gestellt; seine
Vorlage, das Jahrzeitbuch von Einigen, wurde als die im frithern 14. Jht.
geschriebene erste lateinische Fassung betrachtet und — im Hinblick auf
die vorwaltende Tendenz, ,,dem Verfall den frithern Glanz entgegen-
zustellen” — in Beziehung gebracht zur Mystik der Bettelorden, die
»kurz vor der Mitte des 14. Jhts.”* einen ,,Zug kirchlicher Strenge durch
die siidrheinische Landschaft* gehen liess. Nadler bemerkt immerhin
vorsichtigerweise: ,,wieweit er (Kiburger) seine Vorlage bereicherte,
lasst sich nur vermuten“. — Ueber nachweisbare Quellen Kiburgers

- vgl. Béchtold S. LIX.

42) Einigen bedeutet nach Kiburger soviel wie ,,Eindde“, Spiez soviel wie

Landspitz im See. :



270

Stift. Er starb erst 1506 *). Seine Chronik kam iiber den Stifts-
kaplan und spidtern Chorherr Meinrad Steinbach ins bernische
Archiv. Auf dem Wege iiber den jiingern Adrian von Bubenberg
gelangte jedoch Kunde davon um 1500 in den romantisch-historisch
interessierten Kreis um Koénig Maximilian ).

& % E S

Was den stadtbernischen Klerus kennzeichnet, mag aus den
Ausfithrungen iiber das Chorherrenstift hervorgehen #?). Hier nur
noch ein Wort iiber das Verhiltnis zwischen dem Klerus als Sach-
walter der Seelsorge und der Stadtgemeinde.

Die vornehmste Aufgabe der Weltgeistlichkeit lag in der Sorge
fiir Messe und Predigt. Die Kontinuitit des Messopfers vor allem
war fiir den bernischen Glaubigen eine geradezu lebenswichtige Vor-
aussetzung. Taglich musste der Priester das Kreuzesopfer nach-
vollziehn, damit die Gnade gesichert wurde. Der Zeugnisse, in denen
der Rat oder auch das Chorherrenstift Anweisung gibt, dass diese
oder jene Kapelle mit Messe versehen werden soll, und in welchen
auf ausdriicklich gedusserte Begehren oder Reklamationen der
Kirchgenossen Bezug genommen wird, sind nicht wenige. Der tig-
liche Vollzug des Messopfers war jedenfalls das, was die Gemeinden
und einzelnen in erster Linie von der Kirche erwarteten ).

Wenn die Desorganisation der Kirche diese Seelensicherung
bedrohte, so bestand Gefahr, dass die Autoritidt des Kultsystems
erschiittert wiirde; aber damit wire auch das Lehrsystem und alles,
was zur Kirche gehorte, mit betroffen worden. Und schliesslich
hiatte dies in gleichem Masse auch die konventionellen Normen der

43) Lebensdaten vgl. Bichtold S. XXXI.: 1456 Worb, 1488 Chorherr Bern,
1492 Peter Esslinger schreibt unter K. als Kirchherrn v. Worb das
Worber Jahrzeitenbuch (AHVB 9, 1880, 58). — Einige belanglose Stellen
im Stiftsmanual vgl. 1. 1, 98, 113, 185; II. 132 usw. Vgl. unten S. 399.

44) Vgl. Bichtold S. XXVII if. Wiedergabe eines Briefes des Wiener Chor-
herrn Ladislaus von Sundheim, des Hofhistoriographen Maximilians an
denselben, dat. 22. VI. 1503. — S. XXXIV: betr. Meinrad Steinbach. —
Lohner 205: 1510/19 Meinr. St. Kirchherr in Einigen, 1520 Chorherr,
vgl. unten S. 378, 396, 404 u.a. — Er bewirbt sich schon 1513 um
Schmiedenaltar im Miinster vgl. StM IV. 176; V. 9; wird 1515 Helfer,
vgl. StM V. 149,

45) Vgl. unten S. 365 ff.

46) Vgl. iiber Messe: A. Franz, die Messe im deutschen Mittelalter. Bei-
trage zur QGeschichte der Lithurgie und des religiosen Volkslebens
(1902). — Vgl. auch unten im Kap. iiber Chorherrenstift betr. Kultreform
S. 408.



271

Gesellschaft zu Stadt und Land gefdhrdet und damit als Krise in
die 6ffentliche Ordnung iibergegriffen. Denn die staatliche Ordnung
besass noch keine Legitimitit aus sich selbst. Von diesem Augen-
blick an musste sich der Machthaber, der stddtische Rat, mit der
Frage des Zustandes von Kirche und Klerus beschditigen. Kirch-
liche Magie und staatliche Autoritit standen in geheimer innerer
Verbindung. Ob es helle Einsicht war oder bloss dumpfe Ahnung
von dieser Relation, die Ratsbiirger der Stadt trieben jedenfalls
iiberall, wo sich Zeriall zeigen wollte, zur Reform. ,,Ein reformatz
ttin“ heisst es ab und zu in den Ratsprotokollen. Man meinte damit
insbesondere die Disziplinierung des Klosterklerus 47). Dem Welt-
klerus kam man auf anderem Wege bei. Wie wir schon angedeutet
haben, kam die frithe Inanspruchnahme der Kapitelsorganisation fiir
obrigkeitliche Zwecke dem Rate hierin zu gute.

Wichtiger aber als diese auf den Klerus gerichteten Reform-
versuche, die meist nur halbe Erfolge zeitigten, einschneidender in
das Leben der gesamten Gemeinde war der Versuch des Rates, den
Glaubigen auf direktem Wege durch Ermahnung und Strafe zu
christlichem Leben zu zwingen. Die Fiille von Mandaten und Einzel-
befehlen, die von den 60er Jahren des 15. Jahrhunderts an bis gegen
1490 hin vom Berner Rat an Stinde, Gemeinden, Amtleute und
Biirger zu Stadt und zu Land ausgingen, mochten wir mit Blosch
als einen grossen zusammenhingenden Reformversuch der Stadt
betrachten *®)., Man sollte ihn jedoch nicht gleichsetzen mit dem
Entschluss zur Staatskirche, wie ihn die Reformation brachte; noch
halten wir dafiir, dass man darin einfach eine Regeneration der
hochmittelalterlichen Religiositit und ihre Propagierung durch
obrigkeitliche Mandate zu erblicken hat. Man ist um 1470 von
beidem ungefdhr gleich weit entfernt. Wir mochten den Vorgang
vielmehr als so etwas wie einen Versuch zur Rezeption des Corpus
iuris canonici durch die Stadt bezeichnen.

Nicht am religiosen Akt in der Seele des einzelnen war dem
Gemeinwesen etwas gelegen, nur an dessen sittigenden Konse-
quenzen *?). Da man sich den Biirger aber noch nicht auf ein auto-
nomes Moralsystem der Biirgertugenden gestellt zu denken ver-

47) Vgl. Blosch 16 und 64; vgl. B. Haller, Bern in seinen Ratsmanualen I.
z. B. 189.

48) Vgl. vor allem Bldsch 42 ff. (die staatliche Sittenpolizei).
49) Vgl. auch Blosch 52.



272

mochte %), so suchte man den Lehrinhalt des Gratianschen Dekrets

fiir die tranquillitas und das stabilmentum der Civitas nutzbar zu
machen.

Dass Momente eintreten konnten, wo die kirchliche Lehre, von
der Kraft der ernsten Personlichkeit getragen, sich aus dem Instru-
ment des Staates in seine Beherrscherin zuriick zu verwandeln ver-

mochte, wird aus der Episode mit Heynlin von Stein deutlich
werden °2).

50) Vgl. oben im ersten Kap. S. 181: Frinklis Verbindung von staatlichem
Gehorsam und Gottesdienst.

51) Vgl. unten Kap. iiber Heynlin S. 303 ff.



	Kirche und Klerus

