
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 35 (1939-1940)

Heft: 2

Artikel: Studien zur Kulturgeschichte der Stadt Bern am Ende des Mittelalter

Autor: Greyerz, Hans von

Kapitel: 4: Kirche und Klerus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Kirche und Klerus.

Die Kirche war die Mutter der Gläubigen ')• Ihre erste Aufgabe
war die Heilsvermittlung; doch schufen diese und die
Seelenverwaltung allmählich einen Apparat, der über seine sakralen
Aufgaben hinausgehen musste. Aus der Heilsanstalt wurde im Kampf
gegen das Ketzertum das kirchliche Imperium; und die Sorge um
die Glaubenseinheit im Kirchenkörper fügte dem Programm der
Kirche bald kulturelle Forderungen hinzu. Das hierarchische Imperium

kam so auch zu Förderung und Beschützung von christlicher
Bildungstradition und Bildungseifer. Die Kirche hatte damit ihre
Grenzen ins Unermessliche erweitert, aber sie war nach eigener
Auffassung nicht von den ursprünglichen Zwecken abgewichen, denn
das bildungsmässige Vervollkommnungsstreben galt als ein
Glaubensakt wie das Gebet, und ausserdem verhinderte die Ueber-
wachung und Leitung des Bildungsbetriebes die Entstehung von
Häresien. Solange keine säkulare Macht politischen oder spirituellen
Charakters der Kirche hierin entgegentrat, musste der durchschnittliche

Mensch des Mittelalters sich an die Formen der Lebensführung
halten, die von der Kirche befürwortet, gebilligt oder gewährt wurden.

Die Kirche war die beherrschende Macht für das Individuum,
und es brauchte lange, bis der Staat im öffentlichen und privaten
Bewusstsein so weit nach vorne gerückt war, dass er mitreden
konnte. Die einzelnen Denker freilich und ganze Gruppen von
Menschen hatten sich während des ganzen Mittelalters immer wieder
von der Kirche fort gewagt, doch war es derselben bis ins
Spätmittelalter stets noch gelungen, ihre Katholizität auch auf dem
dogmatischen Gebiet zur Geltung zu bringen und Abspaltungen unter
dem Zeichen des Ketzerkampfes zu unterwerfen oder zu assimilieren.

Die grossen Umwälzungen brachte erst das 16. Jahrhundert; auf
öffentlichem Gebiete waren ihre Ansätze freilich schon vorher
bemerkbar. Die Zeitspanne von 1450—1550 jedenfalls ist erfüllt von
Auseinandersetzungen zwischen Kirche und Staat, die beweisen,
dass die Machtfrage noch nicht entschieden ist. „Kirchenpolitik"
setzte hier ein. Für Bern ist diese Entwicklung erstmals von Blösch
gründlich untersucht worden. Von ihm stammt der Satz: „Was wir

») Vgl. Bern ins Feld, 29. Juni 1476 (Qforsch. VI. 319): „... die kilch von
Losann unser geistlich mutter und uns allezit trüwlich gespiszt hat ...";
vgl. Ochsenbein, Murten S. 326.



259

die Vorreformation nennen, ist nichts anderes als der Twingherrenstreit,

gegen die Kirche gewendet"2). Die gewaltige Transformation
zum Staatswesen, das seine Kirche hat und dirigiert, haben Feller
und de Quervain dargestellt.

Im folgenden versuchen wir nur zu skizzieren, welche Tendenzen
in Kirche und Klerus vor der Reformation auf bernischem Gebiete
zu beobachten sind. In den meisten Fragen werden wir uns mit der
Feststellung begnügen müssen, dass zu ihrer Klärung noch
Einzeluntersuchungen vorzunehmen sind.

* *
*

Das Papsttum steht in Bern um die Mitte des 15. Jahrhunderts
trotz der Erschütterungen, die es unter der Welle der Schismen
und der Konziliarbewegungen erlitten hatte, in voller Geltung. Die
Formeln von der vollen Herrschaft des Papstes über die Welt sind
der bernischen Kanzlei durchaus geläufig. Ecclesia Romana Caput
mundi gilt nicht nur 1479, sondern gilt noch zur Zeit des
Jetzerhandels 3); und noch 1527 muss Cyro im Brief an Clemens VII. eine
offizielle Demutsformel niederschreiben, die den reformationsfreundlichen

Stadtschreiber einiges Zähneknirschen gekostet haben mag 4).

Man hat in Bern — das betrifft natürlich nur die offizielle Seite —
nie Kritik geübt an der päpstlichen Weltherrschaft. Als im Jahre
1482 Basel sich in den Fall des Andreas von Krain verwickeln liess,
war Bern nahe daran mitzumachen. Sobald es aber einen Wink
aus Rom empfing, der es darüber belehrte, dass der baslerische
Konzilsversuch dem Ansehen des Papsttum schädlich werden könnte,
trat es den Rückzug an5). Es war nicht nur der blinde Glaube an

2) JfSQ IX (1884) 17; eine Präzisierung von unserem Standpunkte aus
am Schluss dieses Kapitels, vgl. unten S. 271 f. — Für die Reformationsjahre

vgl. die auf die ausschliessliche Quelle der Ratsmanuale gestützte
Untersuchung von G. Tobler, das Verhältnis von Staat und Kirche in
Bern in den Jahren 1521—1527, Festgabe f. Gerold Meyer von Knonau
(1913) 343 ff.

3) Vgl. Lat. Miss. B 209 (Blösch 11 Anm. 2) vom 25. März 1479 und
QSG 22 (1904) Nr. 33, S. 630/31 vom 24. Sept. 1508.

4) Vgl. Herminjard II. 192, S. 7 (Bern an Clemens VIL, 6. Jan. 1527) „Ad
Sacratissimorum pedum deosculationem cervicibus nostris in terram
usque declinatis. Beatissime Pater, Christi Jesu, mundi Servatoris, in
terris vere vicarie". Vgl. die Bemerkung von Herminjard. Bei St+T
ist die Formel unterdrückt (vgl. Nr. 1110).

5) Vgl. Stöcklin, der politisch entscheidende Wendepunkt im Basler
Konzilsversuch des Andrea Zamometic vom Jahre 1482, in ZfSKg. 30 (1936)
161 ff., vgl. bes. 179/180, 182 ff.



260

die einmal gegebene römische Vorherrschaft auf geistlichem Gebiet
im Spiel, sondern das offizielle Bern vertraute auch tatsächlich auf
die päpstliche Regierungskunst. Es erwartete vom Papst die
Beschwörung der Türkengefahr und die innere Reinigung der Kirche,
„damit daraus Mehrung des christlichen Bekenntnisses entstünde
und die unsägliche Wut des Türken besiegt würde" 6).

Zweimal in unserer Epoche ist Bern in engste Beziehung zum
Papst getreten; 1479 und 1510 (1514) entstanden die Bündnisse,
welche bernische und päpstliche Politik auf kürzere oder längere
Wegstrecken zusammen verbanden7). Das hat es mit sich gebracht,
dass ein ständiger diplomatischer Verkehr zwischen Bern und Rom
stattgefunden hat, dass der Papst, der die beherrschende Stellung
Berns in der eidgenössischen Politik durch das Auge seiner Legaten
wohl zu beurteilen wusste, Bern mit vielen Anträgen finanzieller
und politischer Natur umwarb. Bern suchte die Beziehung zum
Papste vor allem dadurch auszunützen, dass es sich grosse
Ablassprivilegien verschaffte8). Ueber den Widersinn der päpstlichen
Politik etwa gegenüber Venedig ging man in Bern grosszügig
hinweg. Politisches und Geistliches durchweben sich in dem bernischen
Unterwürfigkeitsbewusstsein gegenüber Rom. Blösch spricht davon,
dass man in Bern Religion und Kirche verwechselt habe9). Wir
würden eher sagen, dass der Kirchenbegriff die Belastung mit allen
möglichen Vorstellungen politischer und moralischer Art noch
ertrug, weil er kein biblischer war. Erst die Reformation hat das
Bewusstsein für den konsequent geistlichen Kirchenbegriff wieder
geschärft.

Die Stadt Bern gehörte zum Lausanner Bistum. Das staatliche
Territorium aber lag seit 1486 so, dass die bernischen Untertanen
geistlich vier verschiedenen Herren unterstellt waren: Lausanne,
Konstanz, Sitten und Basel10). Der Lage Berns am äussersten Rand
der Lausanner Diözese ist es jedenfalls in erster Linie zuzuschreiben,
dass der Episkopat für Bern auch vorstellungsmässig eine ferne
Grösse blieb. Während Rom in Bern auf unbedingte Anerkennung
rechnen konnte, hatte der Bischof von Lausanne ab und zu Mühe,

6) Vgl. Lat. Miss. C 157v (Blösch 11 Anm. 1) 7. Nov. 1484.
7) Vgl. A. I 118, 140/1; 203 ff.
8) Vgl. Fluri, Ablassbriefe zugunsten des St. Vinzenzenmünsters zu Bern,

Münsterbaubericht 1915.
9) JfSG IX (1884) 7.

10) Vgl. Blösch 20.



261

seine Autorität zur Geltung zu bringen. Auf dieses Zusammenspiel
von räumlicher und geistiger Randstellung kann nicht genug
hingewiesen werden. Die Entstehung einer „bernischen Staatskirchenpolitik"

vor der Reformation, wie sie von Blösch nachdrücklich
herausgearbeitet worden ist, erscheint dann weniger planmässig und
programmatisch vor sich gegangen zu sein. Denn was das formale
Element im Gedanken des Episkopats, die Hierarchie, anbetrifft, ist
die Distanzierung, von der oben die Rede war, für Bern wiederum
nicht nachzuweisen.

Seit der Bewusstseinserhellung im Twingherrenstreit mochte
gewiss der Begriff von der „vollen Herrschaft" der Stadt auch in
die Bezirke des Kirchlichen übergegriffen haben. Doch lässt nichts
darauf schliessen, dass die bischöfliche Gewalt vor der Reformation
jemals grundsätzlich in Zweifel gezogen worden, das heisst, dass
die hierarchische Grundvorstellung im Kirchenbegriff preisgegeben
worden wäre. Der erste frontale Einbruch in die Sphäre der bischöflichen

Hirtengewalt geschieht im Grunde erst 1523, als Bern die
Visitationsreise des Sebastian von Montfaucon in bernischen
Gebieten absagt n).

Bis dahin — dies allerdings schon sehr früh — blieb es bei
partiellen Beschränkungen des Hirtenamts. Die Gründung des
Chorherrenstifts von 1485 will unter anderem in der Person des Propsts
den Bischof in der Stadt selbst anheimisch machen. Es waren vor
allem die gerichtsherrlichen Befugnisse des Bischofs, die von jeher
in Konkurrenz gestanden hatten zu der staatlichen Gerichtsgewalt.
Unbedingt geistliche Gerichtsfälle erblickte der bernische Rat lange
nur in Ehesachen und Wucher 12).

Zur endgültigen Beurteilung der Verhältnisse in der geistlichen
Gerichtspraxis der Bischöfe von Lausanne und Konstanz liegen noch
wenig Untersuchungen vor. Meist sind auch nur die Fälle bekannt,
in denen der bernische Rat zu intervenieren suchte, während die
andern, in denen das bischöfliche Gericht unbeeinträchtigt gehandelt

u) Vgl. St+T 229; 28. April; dies muss entgegen Vasellas Ausführungen
(vgl. die in Anm. 15 zitierte Arbeit S. 10 f.) festgehalten werden. —
Gegenüber dem Bischof von Konstanz, in dessen Diözesanherrschaft das
bernische Territorium rechts der Aare fiel, etwas früher (Juni 1522) im
Handel von Jörg Brunner, der dem Kapitelsgericht entwunden und vor
ein gemischt geistlich-weltliches Schiedsgericht gezogen ward. Vgl.
Tobler, Staat u. Kirche 348; St+T 129.

12) Blösch 18. — Tobler, Staat u. Kirche 345, verzeichnet Eingriffe in Ehe¬
sachen seitens des Rates ab 1523.



262

hat, und aus denen allein das untrügliche Bild vom sittlich-geistigen
Willen der Bischöfe erstehen könnte, wenig zahlreich veröffentlicht
und vor allem nicht verarbeitet worden sind. Die Aemter und
Amtsträger der bischöflichen Kurie bedürften gesonderter Untersuchungen.

Eine wertvolle Grundlage bildet die Prosopographie des
Lausanner Domkapitels von Reymond 13).

Gleich ungünstig steht es mit den Arbeiten zur Geschichte der
Landkapitel und Dekanate. Leider scheint für die Arbeit von
Ahlhaus gerade das bernische Territorium (für die Landkapitel der
Diözese Konstanz) wenig Material geliefert zu haben. Man besitzt
keine Kapitelstatuten aus diesem Gebiet. Auch Brauns Untersuchung
über den Klerus des Bistums Konstanz im Ausgang des Mittelalters
liefert auffällig wenig Züge zur inneren Geschichte der schweizerischen

Quart der mächtigen Konstanzer Diözese 14). Für das Bistum

Chur hat „ein seltener Glücksfall" „aus einem ursprünglich
gewaltigen Briefwechsel von Seelsorgern mit der bischöflichen
Behörde einen ganz kümmerlichen Rest erhalten". Vasella hat diesen
herausgegeben und in einer tiefdringenden Einleitung ausgewertet15).

Von den neun Dekanaten, die das Cartulaire von Lausanne um
1228 bereits nennt, ist dasjenige von Bern (Köniz), und allenfalls
das solothurnische, allein für das bernische Territorium links der
Aare zuständig. Aus der Stadtrechnung von 1445 geht dann hervor,
dass Frutigen (Wimmis?) der Sitz eines oberländischen Dekans
gewesen sein muss (1477 war es Aeschi). Auf der rechten Aareseite,
im Konstanzer Bistum, liegen die Dekanate Münsingen (Oberhofen,

13) Mem. et doc. soc. d'hist. Romande, 2me serie, t. 8. — Es sind nur zwei
Visitationsberichte (soweit sie bernisches Gebiet betreffen) publiziert:
Visitationsbericht des Bisthums Lausanne bernischen Antheils, 1453, hg.
Fetscherin, in AbhHVB I. 251 ff.; Die Lausanner Kirchenvisitation von
1416/17 hg. Türler, in AHVB 16 (1902) 1 ff.

14) Ahlhaus, Landdekanate des Bistums Konstanz, Kirchenrechtl. Abhlgn.
hg. U. Stutz (109/110 (1929). — A. Braun, Der Klerus des Bistums
Konstanz im Ausgang des Mittelalters, Vorreformator. Forschgn. hg. Finke
14 (1938). Diese Arbeit schöpft u.a. die Reg. ep. Const. hg. Rieder, also
die Quellen von bischöflicher Seite, aus. Vgl. aber S. 2: „wichtige
Gesichtspunkte, wie z. B. die Einkommensverhältnisse und die Besteuerung

des Klerus, das Verhältnis von geistlichem und weltlichem
Zuständigkeitsbereich und schliesslich die zahlreichen Erscheinungen, die
sich unter dem Oberbegriff Volksreligiosität zusammenfassen lassen,
müssten ganz ausser acht gelassen werden."

15) Vasella, Bischöfliche Kurie und Seelsorgeklerus im Bistum Chur, S. A.
aus ZfSKg. 1938.



263

Thun), Burgdorf, Büren, Wynau (Madiswil, Langenthal) - Zofingen,
Lenzburg16).

Der Dekan ist der Vorsteher des Landkapitels, das eine
kirchenrechtlich mehr oder weniger klar umschriebene Korporation
darstellt. Der Landpriester — Mess- und Pfarrgeistlicher — untersteht
in erster Instanz der Kapitelshoheit. Dekan und Kämmerer sind die
Rechts- und Siegelträger derselben.

Aus den uns zugänglichen Quellen geht über das Funktionieren
der Kapitelsverfassung in bernischen Landen etwa folgendes hervor:

Die Dekanate sind im 15. Jahrhundert Treffpunkte zwischen
bischöflichem und städtischem Willen. Die Kapitelsvorsteher
vermitteln an ihre Untergebenen (Geistliche und Gemeinden) sowohl
Straf- und Steuerverordnungen des Bischofs wie Befehle, Mahnungen,

Proteste des bernischen Rates. Von einem Eigenwillen der
Kapitel ist bis zum Moment der Reformationsbewegung wenig zu
spüren.

Im Jahre 1455 wird die Ordnung der Kirche zu Worb über die
Jahrrechnung des Kirchherrn verurkundet17). Veranlasst wurde sie

vom Bischof von Konstanz Heinrich von Howen, verfasst vom
Generalvikar Niklaus von Gundelfingen, gebilligt vom Patron Adrian
von Bubenberg und vom Twingherrn Niklaus von Diesbach. Als
Zeugen figurierten Hans Harri, Leutpriester zu Münsingen,
Kämmerer der „tachenye oder kappittels ..." Münsingen, sowie Magister
Rudolf von Richingen, Leutpriester zu Muri (letzterer wohl in
Vertretung des Kapitels oder des Dekans). Eine bischöfliche Amtshandlung

also unter Assistenz von Patronatsherr, Twingherr und
Kapitelsvertretern.

In den bernischen Satzungen von 1464 und 1471 tauchen anderseits

die Dekane auf als Vermittler der obrigkeitlichen Verfügungen
gegen das Priesterkonkubinat18).

Dekane und Kapitel sind die Executoren des bischöflichen Interdikts.

Sie kontrollieren die geistliche Würde und Amtsführung des

Klerikers und das kirchliche Verhalten der Pfarrkinder. Die
Vermittlung von bischöflichen und päpstlichen Absolutionsbriefen für
die letzteren fällt in ihren Amtsbereich. Zwischen 1490 und 1520

16) Vgl. Reymond, Art. „Lausanne, diöcese" Hist. Biogr. Lex. IV; Welti,
Stadtrechnungen II. 192/3; Blösch 61. — vgl. Ahlhaus a.a.O.

17) Vgl. AHVB IX (1880) 98 ff.
18) Welti, Stadtrecht von Bern, Satzg. 311, 332; vgl. Blösch 63f.; vgl.

Tobler, Staat u. Kirche 346; vgl. auch unten betr. Chorherrenstift S. 387 ff.



264

scheint der Berner Rat in diesen Punkten interventionslustiger
geworden zu sein. 1508 ereignen sich folgende illustrative Fälle:

Der Kirchherr von Affoltern liegt im Streit mit den
Kirchgenossen in Dürrenroth; er gehorche — heisst es im Ratsmanual —
den Schreiben Berns nicht. Das Burgdorfer Kapitel möge für Ruhe
in jener Gemeinde sorgen. Hier werden also Dekan und Kapitel im
Auftrag des Rates zu Schlichtern zwischen Kirchherrn und
Gemeinde ernannt19).

Im andern Fall erhält der Priester Recht vor weltlichem Gericht,
während die Bestrafung auf dem Weg über den Dekan dem Bischof
zufallen soll — nicht ohne dass praktisch wichtige Kautelen
einbedungen werden: Der Schultheiss von Burgdorf soll dem Kirchherrn

von Wynigen zum Recht verhelfen gegen den Untertan, der
ihn mit Schmähungen traktiert hat. Der Dekan von Burgdorf soll
diesem zu einer bischöflichen Absolution verhelfen, aber zum
Mindestpreis und bei Gelegenheit anderer Fälle, die er nach Konstanz
zu melden haben werde. Der Betreffende solle sich nicht persönlich
dorthin verfügen müssen20).

Die Kapitelsvertreter heben sich selten als Persönlichkeiten von
der Masse des Klerus ab. Am stärksten diejenigen, die am Anfang
der 20er Jahre des 16. Jahrhunderts in die bernische Reformationsbewegung

eingriffen. Da ist einmal der Dekan von Münsingen,
Ulrich Güntisberg, der den Handel mit Jörg Brunner von Kleinhöch-
stetten provoziert21). Ein andermal stellt sich der Dekan von Burgdorf,

Benedikt Steiner, dem reformationsfreundlichen Melchior
Macrinus von Solothurn anlässlich des Fraubrunner Festmahls
entgegen 22). Schliesslich verfasst Johann Friedrich Manberger, Dekan
des Thuner Kapitels, eine Schrift über die Messe, worin er den
katholischen Standpunkt, dass die Messe ein Opfer bedeute, gegen
den Verfasser einer Reformationsflugschrift verteidigt23). Dies war

19) RM 139, 90; 11. Sept. 1508.

20) RM 140, 101; 16. Dez. 1508.
21) Vgl. De Quervain 36.
22) Vgl. De Quervain 44/5; Steck in Blfbern. GKA VII. 234 ff. (26. Juli 1522).
2a) Vgl. Lohner 331; das einzige uns bekannte Exemplar: Zentr.bibl. Zürich,

Simml. Sammig. Ms. 55, 123, 80 a; (Titelblatt:) Joh. Manberger / Pfarrher

ze Thun Costentzer by / stumbs: uff den Leimen thurn Gerg / feners
von weil: das die mesz ein / opffer sy: Antwort. Titelholzschnitt:
Priester im Hochamt vor dem Marienaltar. Kniender Messknabe.



265

1521; noch 1530 wurde er von Bern aus vermahnt und schliesslich
vor Chorgericht gezogen wegen Schriften und „büchli", die er gegen
die Berner Reformation habe ausgehen lassen24). Ueber diese ist
aber nichts Näheres bekannt.

Benedikt Steiner tritt in einem Schreiben an Johannes Bodler,
den Dekan und Leutpriester von Luzern, datiert vom 10. Juli 1521,

als Wortführer der beiden Kapitel von Münsingen und Burgdorf auf.
Er gibt ihren Beschluss bekannt, das vom Bischof von Konstanz
erbetene Subsidium charitativum entrichten zu wollen, unter der
vom Bischof zum voraus zugestandenen Bedingung, dass ein Drittel
davon wieder zurückbezahlt werde. Auch das Bürener Kapitel werde
nicht zurückstehen. „Fuerunt enim hactenus illa tria capitula in
huiusmodi negotiis individuo foedere iuncti." Da hört man ein
einziges Mal von einem Zusammenwirken der kleinburgundischen
Ruralkapitel. Nur über die Meinung des kleinen Kapitels von Wynau
erklärt Steiner, nichts Sicheres zu wissen. Er ersucht im übrigen
Bodler um Uebersendung des Registers dieser genannten Kapitel,
damit sie sähen, wie hoch sie in früheren Fällen taxiert worden
seien25).

Dasselbe Schreiben Steiners bietet ein gewisses Interesse durch
die Empfehlung eines Knaben, des Ueberbringers, der in Luzern die
Schule besuchen soll. Bodler möge ihn dem Ludimagister ans Herz
legen, damit dieser für seine „eruditio, tum privatam tum publicam"
sorge und ihn zu ehrenhaftem Betragen erziehe sowie in „optimis
litteris saltem trivialibus" unterrichte. Auch soll derselbe ihn reichlich

ernähren, aber ihm keinen Wein geben. „Maxime vero barba-
riem suam eradicet, et ineptissimos caracteres Iitterarum suarum
castiget et emendet." Und ausserdem müsse der Knabe zur Pflege
seiner Singstimme angehalten werden.

Die Stelle ist nicht nur deshalb zu beachten, weil hier die bonae
litterae schon zu optimae litterae geworden sind und gleichzeitig
Anwendung auf die Trivialbildung finden — Zeichen für die
fortgeschrittene Entwertung des humanistischen Schlagworts — sondern
auch, weil der Burgdorfer Dekan, der doch zu den Altgläubigen
zählen wollte, in Unkenntnis der Luzerner Schulverhältnisse seinen

24) Vgl. Lohner 332; St+T 2813; 10. Juni 1530; vgl. Tobler, Staat u. Kirche
349.

2ä) Gfrd. 24 (1869) 88/90 (aus Lade des Vierwaldstättenkapitels).



266

Knaben einem mit Zwingli engverbundenen Lehrer in die Hände
spielen will. Ludimagister zu Luzern war nämlich 1521 Oswald
Myconius 20). Derselbe hatte sich freilich einen besondern Ruf
erworben als guter Didaktiker, vor allem als kultivierter Schreiblehrer.

Aber in Luzern war er bald in den Geruch eines Lutheraners
gekommen und befand sich seit Anfang des Jahres 1521 auf
gespanntem Fuss mit der altgläubigen Partei. Mitte 1522 kam es dann
zu offener Fehde zwischen ihm und Johannes Bodler27). Benedikt
Steiner wusste entweder nichts von diesen Dingen, oder er hatte in
diesem Augenblick (Juli 1521) noch nicht endgültig Partei genommen.

(Im Juli 1522 hatte er dann — wie oben angeführt — gegen
Luther Stellung bezogen.) Es fällt auf, dass er den Knaben lieber
nach Luzern als nach Bern, das doch näher lag, oder nach
Solothurn, zu dem er enge Beziehungen unterhielt,28) schickte.

Von der breiten Masse der Weltkleriker besitzen wir aus den
Urkunden eine Menge Namen, aber wenig Hinweise auf ihr Wirken
und Denken. Durch Vergleich mit den Namen der Universitätsmatrikeln

Hessen sich die Personalangaben (wie sie etwa in Lohner
versammelt sind) für die Beantwortung der Frage nach der
Klerusbildung im Spätmittelalter nutzbar machen. Solange aber die
Matrikeln der europäischen Universitäten noch nicht in grösserem
Masse als bisher gedruckt vorliegen, lohnt sich die Arbeit kaum.

26) Vgl. Allen, Erasmi Ep. III. 861 (Note); ZW. VII. 44, S. 101 Anm. 1; vgl.
insbesondere die Briefe v. 8. Jan. 1521 und 11. Juli 1521 (ZW VII. 168,

s. 423; 184, 463).
27) Vgl. ZW VII. 220, S. 545; Myc. als Kandidat für Schulstelle in Bern,

anfangs 1521, nicht erfolgreich; vgl. Beil. Nr. XII zu Büchi, Qlareans
Schüler in Paris Festschrift Durrer, Gfrd. 1928 (Glarean an
Myconius, Paris, 7. Apr. 1521).

28) Vgl. Lohner 463 u. 382: B. St. war vor 1505 Kirchherr in Wynigen, wo
das S. Ursenstift das Patronatsrecht ausübte; und er wurde 1524 Chorherr

dieses Stifts; er starb 1527; vgl. Schmid, die Kirchensätze, die
Stifts- und Pfarrgeistlichkeit des Kantons Solothurn I (1857); Basl. Msc.
G II. 29, 45 (Sammig. Amerbach): Johannes Brisgoicus an Joh. Amerbach,

Freiburg i. Br. 18. Jan. 1512 (betr. Uebersendung eines Fascikels
von Büchern an den Solothurner Chorherrn Nikolaus Thome) „... ut
scilicet meis expensis presentetur cuidam magistro Benedicto Steiner,
decano in Burckdorff opido, qui aliquando parrhisiis preceptor fuit
ipsius magistri Nicolai Thome, solodorani canonici. Is ex litteris meis,
quas cernitis, intelliget, quo libros mittat" ; vgl. Msc. G II. 29, 42 (id.
eid. 28. Febr. 1511 in derselben Angelegenheit, wo aber Steiner nicht
vorkommt).



267

Braun beurteilt die Lage im Konstanzer Bistum im gesamten
günstig29).

In der „Stretlinger Chronik" des Elogius Kiburger ist uns wenigstens

eine Aeusserung persönlichen Charakters aus dem Kreise des
landbernischen Klerus überliefert, die noch keineswegs von den
Wellen der Reformationsbewegung berührt ist30). Kiburger hat die
Chronik als ehemaliger Kilchherr von Einigen zu Handen derer von
Bubenberg, Nachfolger der Strättlinger, verfasst. Diese sollten stets
daran erinnert werden, wie ihre Vorfahren „die kilchen des Paradis
in groszen eren gehalten habent"31). Man hat dies seit Bächtold so
verstanden, dass der Verfasser damit einen Zuwachs der frommen
Stiftungen für sein Einiger Kirchlein habe herbeiführen wollen32).
Dass die Chronik auf eine solche Wirkung angelegt sein könnte,
lässt sich kaum bestreiten; jedoch erwächst die Sorge für die
Würde von Kirchlein und Kirchherr bei Kiburger aus echtem
priesterlichen Bewusstsein. Das erscheint in unserem Zusammenhang

als das Wichtigste, das man nicht ausser Betracht fallen lassen
darf. Werden dem Leser doch zu wiederholten Malen die
Idealgestalten des guten Priesters und des guten Ritters vorgehalten.
Theoderich von Strättlingen „kam zu einem herzogen von Burgunn
in sinen hof, wann er was wolredent, sittig, gütig und mannlich und
in allen sinen Übungen und werken streng und schnell"33). Albrecht,
seinen Sohn, „si underwisten und lerten in sitten, in fugenden und
in allem dem, das dann sinem stat zugehört, dass er ward ein frommer,

redlicher, ufrechter herr"34). „Der vorgemeldet priester zu den

29) Vgl. Vasella, Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse im Bistum
Chur, mit besonderer Berücksichtigung des Klerus; vom Ausgang des
13. Jahrhunderts bis um 1500, 62. Jahresbericht der Hist.-ant.Qes. von
Graubünden (1932); dort S. 4 ff. Zusammenstellung der gedruckten
Matrikeln. — Vgl. Feller 102 ff. (Die Sitten der Geistlichkeit). — Braun
a. a. O. (vgl. Anm. 14) 104 f.

30) Die Stretlinger Chronik, ein Beitrag zur Sagen- und Legendengeschichte
der Schweiz aus dem 15. Jahrhundert, hg. Bächtold, Bibl. alt. Schriftwerke

d. dtn. Schweiz I. (1877). — Feller a.a.O. 103: „Durch
Jahrhunderts blieb der bernische Landpfarrer, vielleicht mit Ausnahme des
bekannten Elogius Kyburger, des Kirchherrn von Einigen, stumm". —
Betr. Abfassungszeit vgl. Bächtold S. XXXIV: um 1450; dagegen Tobler
in Festschrift 1891 S. 34 und Q. v. Wyss, Gesch. d. Historiogr. 133/34:

nicht vor 1464 (Erwähnung des Todes von Heinrich von Bubenberg).
31) Bächtold 172.
32) Vgl. unten Anm. 41.
33) Bächtold 6. 34) Bächtold 12.



268

göttlichen emptren flissig und ernstig was und besunder die
mönschen zu cristenlichen sachen und guter gewonheit zu bringen durch
die guten werk, die er übte, er vil lüten in cristenden glouben
zusamen bracht und samnete"35).

Vor dem Amt des Priesters hegt Kiburger eine unbegrenzte
Hochachtung, die ihn dazu verführt, dem Bischof die verwegene
Formulierung in den Mund zu legen: „wann durch ir heiigen wichung
und der wirdigen ämptern so sind si [die Priester] geheiszen
gött ..." 36). Alles, was die absolute Unantastbarkeit und Heiligkeit
des Amtes betrifft, wird betont. Einen Zwischenruf an der Kirchweih,

der die Nutzlosigkeit des Opfers behauptet und fordert, dass

statt dessen den Armen Almosen gespendet würden, stellt der
Chronist als Versuch des Teufels dar, durch den Mund eines besessenen

Mönchs die fromme Versammlung zu stören. Der Mönch
wird in den Fronaltar gesperrt und vom Bischof durch „geistliche
Worte" beschworen, worauf der Teufel entweicht37). In gleicher
Weise wird die hohe Frau, die das Predigtgeschwätz der Priester
für ihr Leben nicht ertragen konnte, als Besessene behandelt und
dem Exorcismus unterworfen38).

Wo es sich darum handelt, den Niedergang der Pfarrkirche im
Paradies zu erklären, steht Kiburger dagegen nicht an, neben der
Uebersteigerung und Verweltlichung der Kirchweihfeste auch das
Nichtresidieren der Kirchherrn zu nennen39). Und er verkündet
selbst das wahre „gemein sprüchwort, dass durch grosszen züflusz
zitlichs güts und glükes der mönsch dik und vil valt von siner
andacht und guten dingen"40). Neben aller Fragwürdigkeit der
geschichtlichen Behauptungen tritt so ein zeitbedingtes, aber echtes
Priestertum ans Licht. Kiburger nimmt allerdings an allen
eigentümlichen Verbiegungen der Frömmigkeitsgefühle teil, und die
Pfrunddotation von Einigen liegt ihm sehr nah am Herzen. Aber
jene bauernschlaue Verschmitztheit des zweckbewussten Kompila-
tors stellt doch nicht den vorherrschenden Eindruck dar, den der

35) Bächtold 18.

3li) a.a.O. 47; wahrscheinlich falsche Deutung des genitivus sing, der lat.
Vorlage („dei") als nominativus plur.

37) a. a. O. 45.
38) a.a.O. 85; über Besessene und Exorcismen in Stretlinger Chronik vgl.

Morgenthaler in Blfbern. GKA 11 (1915) 189 f.
39) Bächtold 157 ff., 161/2; vgl. dazu Pfleger, Pfarreiinstitut in Archfelsäss.

Kg. VII (1932) 15 ff.: „das Institut der nicht residierenden Pfarrer".
40) Bächtold 132.



269

unvoreingenommene Leser von ihm empfängt41). Deutlicher drängt
sich auf, wie hier die Entwicklung von Blüte zu Niedergang, von
„Paradies" und „goldenem Hof" zu „Einigen" und „Spiez"42)
durchgeführt wird, und wie der Verfasser demgegenüber für die „cristenlichen

Ordnungen" einsteht.

Elogius Kiburger hat später die Kirchherrnstelle in Worb und
von dort aus ein Kanonikat am neuen Berner Chorherrenstift
erhalten. Sein Wirken ist durch keine wichtigere Quelle mehr erhellt.
Sein hohes Alter verhinderte ihn wohl auch an aktiver Arbeit im

41) Karl Meyer, Die Urschweizer Befreiungstradition, (1927) gibt S. 10—13

die Gründe an, weshalb Elogius Kiburger nicht der Verfasser der
Schrift vom „Herkommen der Schwyzer" sein kann. — Die Beurteilung

der Stretlinger Chronik machte einen beachtenswerten Wandel
durch. Bächtold publizierte 1877 die Hs. aus dem Berner StA unter
dem Zeichen: historische Freibeuterei, aber wertvolle Sagensammlung.
Die historiographiegeschichtlichen Darstellungen von Tobler
(Festschrift 1891) und Q. von Wyss (1895) schlössen sich darin an. Die
Arbeit von M. Qrütter in BlfbernQKA 1928 erst versuchte dem eigent-
Qehalt der Chronik gerecht zu werden, indem sie zeigte, wie dieselbe
in den geschichtlichen Anschauungen des Mittelalters wurzelt und
gleichzeitig, bei allem Mangel an moderner Kritik, doch sachlich richtige

Angaben macht, die sich seit Bächtold durch archäologische Funde
erwahrt haben. Qrütter hat diese Rehabilitierung Kiburgers vor der
kritischen Historiographie noch erweitert durch eine Untersuchung über
die Quellenangaben, die sich in der Chronik selber finden (Kleiner Bund
1937, Nr. 22, 30. Mai). In seiner „mittelalterlichen Literatur der dtn.
Schweiz" hatte inzwischen (1930) S. Singer S. 118 einen kurzen
Vergleich zwischen der Chronik des weissen Buches von Samen und der
Strätlinger Chronik angestellt und den „zusammengestohlenen
novellistischen Legenden" der letztern einen niedern literarischen Rang
zugewiesen. Durch Nadlers „Literaturgeschichte der dtn. Schweiz" (1932)
S. 170 wurde jedoch Kiburger erneut in anderes Licht gestellt; seine
Vorlage, das Jahrzeitbuch von Einigen, wurde als die im frühern 14. Jht.
geschriebene erste lateinische Fassung betrachtet und — im Hinblick auf
die vorwaltende Tendenz, „dem Verfall den frühern Glanz
entgegenzustellen" — in Beziehung gebracht zur Mystik der Bettelorden, die
„kurz vor der Mitte des 14. Jhts." einen „Zug kirchlicher Strenge durch
die südrheinische Landschaft" gehen liess. Nadler bemerkt immerhin
vorsichtigerweise: „wieweit er (Kiburger) seine Vorlage bereicherte,
lässt sich nur vermuten". — Ueber nachweisbare Quellen Kiburgers
vgl. Bächtold S. LIX.

42) Einigen bedeutet nach Kiburger soviel wie „Einöde", Spiez soviel wie
Landspitz im See.



270

Stift. Er starb erst 150643). Seine Chronik kam über den
Stiftskaplan und spätem Chorherr Meinrad Steinbach ins bernische
Archiv. Auf dem Wege über den Jüngern Adrian von Bubenberg
gelangte jedoch Kunde davon um 1500 in den romantisch-historisch
interessierten Kreis um König Maximilian44).

* ^ *

Was den stadtbernischen Klerus kennzeichnet, mag aus den
Ausführungen über das Chorherrenstift hervorgehen45). Hier nur
noch ein Wort über das Verhältnis zwischen dem Klerus als
Sachwalter der Seelsorge und der Stadtgemeinde.

Die vornehmste Aufgabe der Weltgeistlichkeit lag in der Sorge
für Messe und Predigt. Die Kontinuität des Messopfers vor allem
war für den bernischen Gläubigen eine geradezu lebenswichtige
Voraussetzung. Täglich musste der Priester das Kreuzesopfer nach-
vollziehn, damit die Gnade gesichert wurde. Der Zeugnisse, in denen
der Rat oder auch das Chorherrenstift Anweisung gibt, dass diese
oder jene Kapelle mit Messe versehen werden soll, und in welchen
auf ausdrücklich geäusserte Begehren oder Reklamationen der
Kirchgenossen Bezug genommen wird, sind nicht wenige. Der
tägliche Vollzug des Messopfers war jedenfalls das, was die Gemeinden
und einzelnen in erster Linie von der Kirche erwarteten46).

Wenn die Desorganisation der Kirche diese Seelensicherung
bedrohte, so bestand Gefahr, dass die Autorität des Kultsystems
erschüttert würde; aber damit wäre auch das Lehrsystem und alles,
was zur Kirche gehörte, mit betroffen worden. Und schliesslich
hätte dies in gleichem Masse auch die konventionellen Normen der

43) Lebensdaten vgl. Bächtold S. XXXI.: 1456 Worb, 1488 Chorherr Bern,
1492 Peter Esslinger schreibt unter K. als Kirchherrn v. Worb das
Worber Jahrzeitenbuch (AHVB 9, 1880, 58). — Einige belanglose Stellen
im Stiftsmanual vgl. I. 1, 98, 113, 185; II. 132 usw. Vgl. unten S. 399.

44) Vgl. Bächtold S. XXVII ff. Wiedergabe eines Briefes des Wiener Chor¬
herrn Ladislaus von Sundheim, des Hofhistoriographen Maximilians an
denselben, dat. 22. VI. 1503. — S. XXXIV: betr. Meinrad Steinbach. —
Lohner 205: 1510/19 Meinr. St. Kirchherr in Einigen, 1520 Chorherr,
vgl. unten S. 378, 396, 404 u. a. — Er bewirbt sich schon 1513 um
Schmiedenaltar im Münster vgl. StM IV. 176; V. 9; wird 1515 Helfer,
vgl. StM V. 149.

45) Vgl. unten S. 365 ff.
4e) Vgl. über Messe: A. Franz, die Messe im deutschen Mittelalter. Bei¬

träge zur Geschichte der Lithurgie und des religiösen Volkslebens
(1902). — Vgl. auch unten im Kap. über Chorherrenstift betr. Kultreform
S. 408.



271

Gesellschaft zu Stadt und Land gefährdet und damit als Krise in
die öffentliche Ordnung übergegriffen. Denn die staatliche Ordnung
besass noch keine Legitimität aus sich selbst. Von diesem Augenblick

an musste sich der Machthaber, der städtische Rat, mit der
Frage des Zustandes von Kirche und Klerus beschäftigen. Kirchliche

Magie und staatliche Autorität standen in geheimer innerer
Verbindung. Ob es helle Einsicht war oder bloss dumpfe Ahnung
von dieser Relation, die Ratsbürger der Stadt trieben jedenfalls
überall, wo sich Zerfall zeigen wollte, zur Reform. „Ein reformatz
tun" heisst es ab und zu in den Ratsprotokollen. Man meinte damit
insbesondere die Disziplinierung des Klosterklerus47). Dem
Weltklerus kam man auf anderem Wege bei. Wie wir schon angedeutet
haben, kam die frühe Inanspruchnahme der Kapitelsorganisation für
obrigkeitliche Zwecke dem Rate hierin zu gute.

Wichtiger aber als diese auf den Klerus gerichteten
Reformversuche, die meist nur halbe Erfolge zeitigten, einschneidender in
das Leben der gesamten Gemeinde war der Versuch des Rates, den
Gläubigen auf direktem Wege durch Ermahnung und Strafe zu
christlichem Leben zu zwingen. Die Fülle von Mandaten und
Einzelbefehlen, die von den 60er Jahren des 15. Jahrhunderts an bis gegen
1490 hin vom Berner Rat an Stände, Gemeinden, Amtleute und
Bürger zu Stadt und zu Land ausgingen, möchten wir mit Blösch
als einen grossen zusammenhängenden Reformversuch der Stadt
betrachten48). Man sollte ihn jedoch nicht gleichsetzen mit dem
Entschluss zur Staatskirche, wie ihn die Reformation brachte; noch
halten wir dafür, dass man darin einfach eine Regeneration der
hochmittelalterlichen Religiosität und ihre Propagierung durch
obrigkeitliche Mandate zu erblicken hat. Man ist um 1470 von
beidem ungefähr gleich weit entfernt. Wir möchten den Vorgang
vielmehr als so etwas wie einen Versuch zur Rezeption des Corpus
iuris canonici durch die Stadt bezeichnen.

Nicht am religiösen Akt in der Seele des einzelnen war dem
Gemeinwesen etwas gelegen, nur an dessen sittigenden
Konsequenzen49). Da man sich den Bürger aber noch nicht auf ein
autonomes Moralsystem der Bürgertugenden gestellt zu denken ver-

47) Vgl. Blösch 16 und 64; vgl. B. Haller, Bern in seinen Ratsmanualen I.

z.B. 189.

48) Vgl. vor allem Blösch 42 ff. (die staatliche Sittenpolizei).
49) Vgl. auch Blösch 52.



272

mochte50), so suchte man den Lehrinhalt des Gratianschen Dekrets
für die tranquillitas und das stabilmentum der Civitas nutzbar zu
machen.

Dass Momente eintreten konnten, wo die kirchliche Lehre, von
der Kraft der ernsten Persönlichkeit getragen, sich aus dem Instrument

des Staates in seine Beherrscherin zurück zu verwandeln
vermochte, wird aus der Episode mit Heynlin von Stein deutlich
werden51).

50) Vgl. oben im ersten Kap. S. 181: Fränklis Verbindung von staatlichem
Gehorsam und Gottesdienst.

51) Vgl. unten Kap. über Heynlin S. 303 ff.


	Kirche und Klerus

