
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 31 (1932)

Heft: 1: Festgabe für Heinrich Türler

Artikel: Die Anfänge des Täufertums in Bern

Autor: Feller, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge des Täufertums in Bern.
Von Richard Feller.

Es schlummern in der Vergangenheit Geheimnisse; es irren durch
die Jahrhunderte verkannte Geister und missgedeutete Namen, die
nach Rechtfertigung bei der Nachwelt drängen. Es ist in der
Geschichte sehr viel auf das Urteil der Nachwelt hin gelebt und getan
worden; ja, die Hoffnung auf dieses Nachleben gab überhaupt
erst die Fähigkeit und den Mut, von der Gegenwart abzusehen
und sich einem reinen und unzeitgemässen Streben zu weihen.
Die Geschichte hat die Pflicht, auf diesen Ruf der Verkannten
zu antworten; sie muss auch dort antworten, wo die Selbständigkeit

ohne Rücksicht auf späteres Urteil den Weg nach oben
einschlug, um von dem höchsten Richterstuhl allein Entlastung
zu nehmen. Dieser Fall trat in der bernischen Geschichte
mit den Täufern ein. Im Täufertum nahm das Seelenleben einen
Aufschwung, dass das Dasein einer kleinen Gemeinde von
Auserwählten auf einer Höhe ablief, wo der Heilige und der Held ebenso
selbstverständlich wurden wie Verfolgung und Opfertod. Schwer
ist die Aufgabe der Forschung, hier nach dem Rechten zu sehen;
denn amtliche Berechnung, allgemeines Misstrauen und Gleichgültigkeit

haben die Vorgänge verschleiert und entrückt, so dass man
nur mit Mühe jene tragischen Gestalten unterscheidet, die ihr
jammervolles und leuchtendes Schicksal fern mit unnahbaren Händen
emporhalten.

Das Täufertum nahm seinen Ursprung in der Schweiz, insbesondere

in Zürich. Sein geistiger Vater ist der zürcherische Junker
Konrad Grebel. Aber mit Stolz und Wehmut gedenken die Täufer
heute noch, dass Zwingli ursprünglich ihres Geistes war und ihr
Führer werden sollte. Es ist älteste Täuferüberlieferung, dass
Zwingli mit Konrad Grebel und Felix Manz in den Jahren 1520 bis
1523 die Bibel las und über die besondern Täuferthemata, Verwerfung

von Kindstaufe, Staatskirche und Eid, unbedingte Verwirk-



106

lichung der Heiligen Schrift durch kleine Freiwilligengemeinden
unter Not und Trübsal, sprach. Damals schrieb er: „Gott sendet
die Seinen als Schafe unter die Wölfe; die neue Glaubensgemeinschaft

muss aus dem Blut geboren und mit dem Blut bezeugt
werden." Später schlug er andere Wege ein und gründete mit der
Obrigkeit die Staatskirche als umfassende Heilsanstalt. Gewiss tun
die Täufer Zwingli Unrecht, wenn sie meinen, er sei um des
Erfolges willen von der lauteren Erkenntnis der Schrift abgefallen.
Zwingli wurde zu einer Entscheidung genötigt, die sich immer
wieder in der christlichen Geschichte stellt: gilt das Christentum
nur für die wenigen Erlesenen, die die Strenge der biblischen
Forderung erfüllen, also für religiös begabte und berufene Menschen,
oder ist es auch gemeint für die grosse Menge derer, die von ferne
nicht an die Erfüllung heranreichen? Soll die Kirche aller oder die
Gemeinschaft der Auserwählten bestehen? Das ist die Frage nach
dem Sinn des Christentums, auf die es nach dem Wortlaut der
Schrift nicht nur eine Antwort gibt. Die enge Gemeinschaft der
Auserwählten erscheint bestätigt durch das hohe Leben des
Erlösers, durch heilige Anklänge aus der Bergpredigt, durch das seltsam

dunkle Bibelwort: „Ihr sollt vollkommen sein, gleich wie euer
Vater im Himmel vollkommen ist." Die Kirche für alle findet ihre
Berechtigung darin, dass sich Christus an alle wandte. Gleich nach
seinem Tode musste die Frage beantwortet werden. Paulus trug
das Evangelium in die Welt hinaus und zog die Folgerung; er
verständigte sich mit der Welt und schloss den Kompromiss mit den
bestehenden Gewalten, Staat und Recht, der bekannteste Ausdruck
davon Römer 13.

Auch Zwingli entschied für die Jedermannskirche und zog die
Folgerung. Um seine Kirche der Wirklichkeit anzupassen, liess er
von den höchsten, letzten Forderungen, von der Ethik des
Verzichtes und der Selbstaufgabe ab und begnügte sich mit
Annäherungswerten an das unbedingt Christliche. Damit stellte sich ihm
eine Reihe von Problemen, wie Recht der Gemeinde, Taufe, Eid,
Zins, Gehorsam und Waffentragen, über die er zuerst weitabgewandt

gedacht hatte, anders; er beantwortete sie nun im Weltsinn.
Diese herabgesetzten Forderungen aber machte er für alle
verbindlich und konnte so die Staatskirche schaffen, die alle ergriff.
Daher nahm Zwingli die bestehenden politischen, sozialen und wirt-



107

schaftlichen Zustände, Verbesserung vorbehalten, in sein Weltbild
auf und fand die Rechtfertigung dafür in der allgemeingültigen
Ueberzeugung von der Erbsünde. Von dort her ruhten Gottes Strafen

über der sündigen Menschheit, Not, Armut, Knechtschaft, Zwang
und das weltliche Schwert der Obrigkeit, was man alles das
bedingte Naturrecht des Sündenstandes genannt hat gegenüber dem
unbedingten Naturrecht der angeborenen Freiheit und Gleichheit,
das schon die alten Stoiker verkündet hatten. Die Kirchenväter
hatten das bedingte Naturrecht in die Lehre aufgenommen und mit
dem Sündenfall in Einklang gebracht. Zwingli griff den Unterschied
in seiner Schrift „Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit"
1523 auf und erklärte das unbedingte Naturrecht, Gottes reine
Gerechtigkeit, für ein Ideal, das auf Erden unerfüllbar sei; dagegen
seien die niedrigen Gebote Gottes für alle verbindlich. Das
bedeutete die Anpassung an die Wirklichkeit, die Absage an das
Täufertum; er verzichtete für seine Kirche, die den Durchschnitt
umfasste, auf die äussersten Forderungen der Bergpredigt. Wenn er
gleichwohl seine strenge Kirchenzucht auf alle anwandte, so
geschah es nicht um der Seelenrettung willen, sondern aus dem
übermenschlichen Grunde, dass die Sünde die Ehre Gottes beleidige und
auch bei dem Schwärm der Gedankenlosen unterdrückt werden
müsse, wobei die äussere Erfüllung der Sittengesetze letzten Endes
für das Seelenheil unerheblich war, da der Glaube allein Rechtfertigung,

Gnade und Erlösung gab. So ist die reformierte Kirche von
Anfang an von entschlossenen Bibelchristen als etwas Unfertiges,
als ein Absetzen auf halbem Wege empfunden worden. Die
Sektenbildung, die das Mittelalter hindurch die katholische Kirche
begleitet hatte, siedelte auf den Boden der reformierten über und
bildete bis heute ihre Seitenbewegung und Ergänzungserscheinung.

Die älteste Sondergruppe, an der wir den reformierten Sektentypus

nachprüfen, sind die Täufer. Die Erforschung der
Täuferbewegung wird aus alten und neuen Ursachen erschwert. Einmal
ist das Bild der ersten Täufer von den zeitgenössischen Gegnern
verdunkelt worden; die Gegner schrieben die Geschichte der
Reformation, während die Täufer dem Schrifttum fernblieben. Und
dann hat in neuer Zeit die materialistische Geschichtschreibung das
Täufertum als eine evangelisch verhüllte proletarische Klassenbewegung

gedeutet, was ihrem religiösen Gehalt nicht genugtut.



108

Die Täufer waren ursprünglich ein hingerissener Kreis von
Gottsuchern, die von den ersten Voraussetzungen der Reformation,
allgemeines Priestertum, persönliches Christentum und Bibelerfüllung,

ausgingen und damit herben Ernst machten. Die unvollständige

Verwirklichung dieser Forderungen in der Staatskirche rief
sie zum Kampf. Sie verurteilten die Kirche als Massen- und
Zwangsanstalt, verachteten ihre Anpassung an die Welt und ihre
Unterwerfung unter die Obrigkeit und setzten ihr die kleine
weitabgewandte Freiwilligkeitsgemeinde entgegen, in der nur der
religiös erprobte Christ, der Auserwählte, Zutritt hatte. Die Täufer
stellten die Bergpredigt in den Mittelpunkt und nahmen ihre
durchschlagenden Stellen als genaue Richtschnur des Alltags, während
die Landeskirche die paulinische Theologie in den Vordergrund
stellte. Suchte die Reformation Rechtfertigung und Erlösung allein
im Glauben, so lehnten die Täufer dieses sola fide scharf ab und
erklärten als das Entscheidende den reinen Wandel in der Nachfolge

Christi, also dass für sie Tun und Glaube eins wurden. In
einem Täuferliede wird die reformierte Ueberzeugung, dass Christus

mit seinem Opfertode für alle bezahlt habe, als eine Erfindung
des Teufels verhöhnt. Dieses Festhalten an bestimmten Bibel-
steilen, dieses Betonen des Lebenswandels haben die Gegner fälschlich

als Ueberbleibsel des Katholizismus gedeutet. Mag es auch
bisweilen zum Verwechseln ähnlich tönen, so besteht doch keine
Verwandtschaft zwischen Katholizismus und Täufertum; dieses ist
vielmehr ein äusserster Grenzfall der Reformation. Seine
Ueberzeugung ist reformiert, aber über die reformierte Kirche hinaus
gedacht.

Die junge Sekte fand ihren Einsatzpunkt in der Taufe, daher
ihr Name. Zwingli behielt gegen seine erste Ansicht die Kindertaufe

bei, da er sie für seine Kirche nicht entbehren konnte. Die
Taufe war ihm die Feststellung der Kirchenzugehörigkeit und
zugleich die sakramentale Zulassung zur Erlösung aus Christi Opfertod

ohne persönliches Verdienst, so dass sie Neugeborenen gespendet

werden kann. Das entsprach seiner Auffassung von der Kirche
als einer Heilsanstalt, die Gute und Böse, Starke und Schwache
aufnimmt. Die Täufer verwarfen die Geburtskirche und die
sakramentale Kraft der Taufe. Sie erteilten die Taufe den Erwachsenen
und Wiedergeborenen als „Empfängnis des Glaubens und des



109

Geistes" und als reife Verpflichtung zum reinen Wandel. Die
beiden Organisationstypen waren die umfassende sakramental
begabte Heilsanstalt, in die jeder hineingeboren wird, und die
freiwillige Genossenschaft von Berufenen, Erprobten und Auserwählten.

Das bestimmte das gesellschaftliche Denken auf beiden Seiten.
Zwingli behielt die alte Organisation der Gesellschaft in Kirche und
Staat bei, um sie mit neuem Geist zu erfüllen. Er nahm sich aller
Menschen an und fand sich mit einem Christentum der Breite ab,
das Welt und Sünde umfasste. Sein sozialer Wille und seine
soziale Gestaltungskraft kamen dabei hervorragend zur Geltung.

Die Täufer erstrebten die kleine Heiligkeitsgemeinde der
Auserwählten im Sinn der Bergpredigt unter Zurückhaltung von Staat,
Recht, Amt, Eid, Kirche, kurz von allem dem, was sie Welt nannten.
Damit stellte sich ihnen die Aufforderung zu einer Neugestaltung
der Gesellschaft. Hier versagten sie plötzlich; sie konnten es wohl,
sie wollten es nicht. Sie verzichteten auf sozialen Schöpferwillen
und plastische Kraft. Das erklärt sich bei einigen aus der
Weltuntergangserwartung. Aber eschatologische Stimmung ist kein
durchgehendes Merkmal der Täufer; in den bernischen Dokumenten

tritt sie wenig hervor. Die soziale Gleichgültigkeit der Täufer
hat einen andern Sinn. Für sie galten nur die Auserwählten; der
grosse Haufe der Nichterwählten kümmerte sie nicht. Sie zielten
auf ein weltindifferentes Spitzenchristentum.

Die Streitlage war so, dass Zwingli und die Täufer ihren
Standpunkt mit der Schrift erwahren konnten. Dass ein solches
Auseinandergehen überhaupt möglich ist, gehört zu der ganzen
Tragik, durch die die Menschheit unlöslich mit dem Christentum
verbunden ist. Idealität und höchste Anklänge gehen durch das
Täufertum; die Alltagsmenschlichkeit findet sich bei der Kirche,
allerdings unter Senkung der Qualität. Gewiss wollte Zwingli das

nicht; tatsächlich ist es aber so gekommen. Was die Reformation
wollte, Erfüllung des Weltlebens mit christlicher Liebessittlichkeit,
rein durch die Kraft des Wortes, des durchdringenden
zerknirschenden, verbrennenden Gotteswortes, wie der Chronist Anshelm
sagt, unter Verzicht auf die autoritative Seelenleitung der alten
Kirche und ihre Zwangsmittel, das war eine sehr schwer zu erfüllende

Aufgabe. An dieser Unvollkommenheit der reformierten
Kirche rechtfertigten sich die Täufer immer wieder.



110

Manches bleibt an den Täufern einfach erstaunlich, ja rätselhaft.
Wie kommt es, dass diese einfachen Leute, die plötzlich aus dem
Dunkel an die Oeffentlichkeit treten, gleich ein so hervorragendes
Verhältnis zu Geist und Mut gewinnen, dass sie unüberwindlich
werden? Wer die Geschichte überblickt, erkennt, dass die Menschheit

von Zeit zu Zeit von einem Frühlingsfieber, einem Willensschauer,

das Höchste zu leisten und herzugeben, ergriffen wird;
bei den Täufern war es ein evangelisches Höchstverlangen. Nach
ihrer Meinung war die Zeit dazu wieder reif. Eine bernische
Täuferschrift gibt den aufgescheuchten Gemütszustand deutlich wieder:
„Gott hat sein wunderbares Licht in dieser Nacht und allergefähr-
lichsten Zeit ausgehen lassen." Auch dort, wo sich das Täufertum
mit persönlichen Offenbarungen und Zungenreden ins Unfassbare
verliert, wird es lehrreich als ureigenes Erlebnis und als Enthüllung

eines ungeahnten Reichtums im bernischen Seelenbesitz, wobei

freilich die Täufer über alles bernische Mass hinauswachsen.
Es ist aber verständlich, dass eine Menschenklasse, die sich
rückhaltlos den Eingebungen eines hingerissenen Gefühlsstandes ergab,
nicht einheitlich blieb, sondern sich nach Färbungen und Graden
spaltete. Darin glichen sich aber die täuferischen Richtungen, dass
sie insgesamt der Welt ein grossartiges Glaubenswagnis vorlebten.

In Zürich erfolgte 1525 der Bruch mit den Täufern; Manz
erlitt anfangs 1527 den Märtyrertod, Grebel entsprang und endete
kurz darauf in der Fremde. Der Hass, mit dem Zwingli ihnen
nachstellte, verrät, wie tief er sich in seinem Prophetenamt beleidigt
fühlte; er bekannte, der Kampf gegen die Katholiken sei ihm leichter

gefallen als der gegen die Täufer. Er wurde mit ihnen
überhaupt nicht fertig.

Von Zürich sprang die Bewegung auf Bern über, und Bern
sollte ihr Bollwerk werden. Es ist die Ansicht vertreten worden,
die Täufer seien die geistigen Erben und Nachfolger der Waldenser.
Die bernischen Täuferakten sagen darüber nichts aus. Nur einmal
bemerkt einer, er habe seine Lehre von Konrad Grebel. Weiter
zurück wissen sie nichts. Das Täufertum erklärt sich genügend
aus den Erleuchtungen einer erwachenden Zeit, was aber nicht
ausschliesst, dass die Täufer das mittelalterliche Sektenwesen
kannten. Die Bewegung ging in den gebildeten Kreisen Zürichs



111

auf; ihre Väter waren vornehme Leute mit humanistischen Studien
wie Grebel und Manz, zu denen sich einige Priester gesellten.

Die Lehre wurde, wie wiederholt in der Geschichte des
Christentums, von wandernden Handwerksburschen weitergetragen,
zunächst nach Aarau. Der Vorgang, die Ansteckung, wird typisch
geschildert in einem Bericht von 1526: „Es kam einer von Waldshut
und fand Arbeit bei Hans Kallenberg. Da sind mein Vetter Jakob
und mein Sohn aus Langerweile zu ihm gegangen. Es fanden sich
auch von ungefähr fromme Frauen und gute Nachbarn zur Stubeten
ein und spannen. Also sind sie beieinander gesessen, und der gute
Mann von Waldshut hat gearbeitet" (Steck und Tobler, Aktensammlung

zur Geschichte der Berner-Reformation Nr. 815). So wurde
die Saat ausgestreut. Auch in der Hauptstadt Bern war der Boden
vorbereitet, war doch die bernische Frühreformation täuferisch
gestimmt. Sebastian Meyers Verantwortung vor dem Rat 1524 und
Manuels Barbali stehen mit ihrem religiösen Radikalismus dem
Täufertum nahe. Da beide sich ungehemmt den ersten reformierten
Antrieben hingaben, betonen sie scharf den Unterschied des
Christentums von Welt und Macht und ziehen bestimmt die Gewissensgrenze

zur Obrigkeit. Meyer sagt: „Ich bin in Religionssachen Gott
mehr Gehorsam schuldig als Euer Gnaden." Nichts mehr täuferisch
als dieses Bekenntnis.

Nun tauchten im Frühjahr 1527 zwei Täufer in Bern auf, der
Seckler (Taschenmacher) Hans Hausmann von Basel, gewöhnlich
Hans Seckler genannt, und Hans Hochrütiner von St. Gallen. So
musste noch das katholische Bern zur Bewegung entschieden Stellung

nehmen, nachdem die Obrigkeit schon Ende 1525 und anfangs
1526 gegen die Täufer von Aarau, so den bekannten Pfistermeyer,
Verbannung verhängt hatte. Es war für die Obrigkeit nicht leicht,
sich eine klare Vorstellung vom Täufertum zu machen. Noch schillerte

sein Wesen, noch war es nicht abgeklärt, sondern tastete und
hatte den Kern der Lehre noch nicht bestimmt herausgestellt. Es
liefen Uebertreibungen edler und gemeiner Art unter, wie es bei
einer Sekte von so subjektiv-spiritualistischem Einschlag
unvermeidbar war. Die Täufer hatten anfangs unechten Zuzug, da sie
Freiheit für alles zu geben schienen. In der Ostschweiz ereigneten
sich Fälle von schreiender Sittenlosigkeit, sogar ein Brudermord
aus religiösem Wahn. Erst als die Täufer den evangelischen Wan-



112

del als das entscheidende Merkmal verlangten, zerstob der Schwärm
der bloss Neuerungssüchtigen. Dazu entfesselte ihr wunderliches
Gebaren eine Flut von Nachreden, die sie bis zur Unkenntlichkeit
entstellte. Der Niederschlag davon findet sich in den eidgenössischen

Abschieden (IV 1 a S. 1140 ff.): Die Täufer meiden den
Gottesdienst und halten Winkelversammlungen unter selbstgewählten

Predigern; sie verüben Ehebruch, nennen es geistliche Ehe,
treiben Weibergemeinschaft und grausame Laster, wie sie sagen,
auf Geheiss Gottes und Eingebung des Geistes, da ihnen nach Paulus

nichts Aeusserliches schaden könne; sie behaupten, sie hätten
göttliche Offenbarung; sie tragen keine Waffen und lehren, dass

man nicht das Gericht anrufen, Schulden eintreiben, Zins und Zehnten

geben und nehmen solle, da alles zeitliche Gut frei und gemein
sei; ein Christ dürfe nicht in der Obrigkeit sitzen und ihr nicht
schwören.

Da läuft Wahres und Falsches durcheinander. Jedenfalls aber
ergab sich so viel Greifbares, dass die reformierten Regierungen
zum Schutz von Kirche, Staat und Gesellschaft eingreifen müssten,
während die katholischen Orte es gerne sahen, wenn sich das
Täufertum zum Schulbeispiel für die Schädlichkeit der Reformation
entwickelte, und auffallend Nachsicht übten. Das Vorgehen der
bernischen Regierung lässt sich nicht leicht verfolgen, da die Akten
lückenhaft sind. Dankbar gedenken wir des verstorbenen Dr. Fluri,
des namhaften Täuferforschers, der sie bereichert hat. Sie sind
unter den Unnützen Papieren, Band 80, geordnet. Die besten Quellen
sind immer noch die amtlichen Verhöre und Glaubensgespräche mit
den Täufern, sowie ihre Verantwortungen und Eingaben an die
Regierung, von denen unser Archiv eine Anzahl erhalten hat.

Seckler und Hochrütiner gewannen im Frühjahr 1527 im
katholischen Bern einen Anhang von etwa 20 Personen, kamen aber den
Reformatoren Haller und Kolb in die Quere, die sie den vier Vennern

verzeigten. Haller, der ganz auf Zwingli eingeschworen war,
betrachtete die Sekte von Anfang an als eine Erfindung Satans. Die
Täufer wurden verhaftet; eine Haussuchung förderte eine
Gemeindeordnung zutage. Die Obrigkeit konnte sich eine
Lebensgestaltung, die vom Staat absah, nicht bieten lassen; sie machte
sich auch auf eine feindselige und machtgierige Propaganda der
Täufer gefasst. Aber sie hatte von Anfang an das Gefühl, dass Ge-



113

walt allein nicht genüge, dass die Täufer mit ihren Waffen geschlagen

werden müssten. Haller und Kolb nahmen in Gegenwart eines
Ratsausschusses mit fünf verhafteten Täufern am 21. Mai 1527 ein
Verhör vor, das als erstes aufgezeichnet ist (Band 80 Nr. 1 a). Die
Täufer konnten nicht oder schlecht lesen; nur von Seckler heisst
es, er habe fein und ordentlich in der Schrift gelesen. Haller bangte
vor dem Gespräch, weil diese Leute über eine beissende Redeweise
verfügten, schrieb er Zwingli. Doch noch waren die Täufer nicht
genügend gefestigt, noch nicht nach allen Seiten gerüstet. Sie
Hessen sich in allen Punkten, Taufe, Eid und Gehorsam, überzeugen.
Einer meinte, auch eine unchristliche Obrigkeit wolle er als eine
Zuchtrute Gottes ertragen. Sie pflichteten bei, als die Prädikanten
versicherten, Gott habe den Eid nicht verboten, da mit dem Eid der
Obrigkeit alle Macht genommen sei. Zwei von ihnen standen förmlich

von der Sekte ab. Einzig Seckler blieb standhaft auf seiner
Meinung; er wurde ins Halseisen gestellt und ausgewiesen. Bern
schloss sich dem Konkordat vom August 1527 an, das bestimmte:
die fremden Täufer sind auszuweisen und bei Wiederbetreten zu
ertränken; die heimischen werden mit Geld gebüsst, erst wenn sie
auf ihrem Irrtum beharren, ertränkt; vorab muss man auf die
Rädelsführer fahnden und die Verführten nachsichtig behandeln.

Da die bernische Regierung eben das Land wegen der Priesterehe

anfragte, wollte sie auch seine Meinung über das Mandat
vernehmen. Doch die meisten Aemter gingen darüber hinweg; einige
wenige äusserten sich zustimmend, am bestimmtesten Frutigen:
„Die Täufer soll man ertränken" (Steck und Tobler Nr. 1330). Doch
die Strafe hatte bereits ihren Schrecken verloren. Darum liess
die Regierung die Täufer vor der grossen Disputation vom
Januar 1528 im Land herum aufgreifen und herschaffen; einige kamen
unter dem Schutz des Geleites freiwillig. Am 22. Januar wurden
ihrer acht, so Seckler, Jörg Blaurock, Pfistermeyer, der Hutmacher
Heinrich Seiler von Aarau und Grossrat Vinzenz Späting, von
Zwingli und den Seinen vor dem Rat ins Wortgefecht gezogen.
Ein Protokoll darüber fehlt; im Ratsmanual steht kurz: „Sie wurden
vorab von Zwingli ihres Irrtums überwiesen und wollten doch
nicht davon abstehen" (Steck und Tobler Nr. 1480, 1481). So lautete
von nun an die amtliche Formel: „Ueberführt, aber nicht
abgeschworen." Die Täufer wurden aus dem Land geführt, Späting,



114

der sich unterwarf, zu Gnaden angenommen. Komtur Konrad Schmid
von Küsnacht, Zwingiis Freund, machte die Welt gleich in einer
Schrift mit dem Siege seines Meisters bekannt (Verwerffen der
articklenn Zürich 1528). Es war ein Büchlein ohne Ernst und
Aufrichtigkeit, das die öffentliche Meinung gegen die Täufer
aufhetzen sollte. Schmid vergleicht die Wiedertaufe, das völlige
Untertauchen unter das Wasser zur Abwaschung der Sünden, beharrlich

mit dem Abbrühen und Schaben gestochener Schweine, dies
eine Probe, wie man literarisch mit den Täufern umsprang. Schmid
legt den Täufern eine Anzahl Eingeständnisse in den Mund, die mit
ihren erwiesenen Aussagen im Widerspruche stehen. Sie sollten
behauptet haben, sie wollten die Bibel ausrotten, sie seien Gott und
ohne Sünde, nur ihr Fleisch sündige, nicht ihr Geist; das Bibelwort:
„Der Vater hat es geheissen", erlaube ihnen alles. Glaubte man
wirklich in Zürich, mit solchen Mitteln eine Bewegung von dieser
Grundgewalt zu erdrosseln?

Das Verhalten des Chronisten Anshelm dagegen ist edel. Er
kommt einem gerechten Urteil über die Täufer näher als ein
anderer Zeitgenosse. Er kennt die gemeinsame Wurzel des Täufer-
tums und der Reformation: bei der Wiederbelebung des Evangeliums

seien drei Sekten hervorgebrochen, die lutherische, die zwing-
hsche und die täuferische. Diese letzte, sagte er, wo jeder nach
seinem Kopf geht, sondert sich von den andern Sekten und den
Katholiken ab, hält es in bezug auf die Sakramente mit Zwingli
gegen den Papst und Luther, ist aber im Gebrauch derselben von
allen andern verschieden. Einige sind verzückt, wollen nicht mehr
lesen oder eine menschliche Stimme hören, seit sie Gottes Stimme
gehört haben; andere verkünden den nahen jüngsten Tag, das
Gericht der Gottlosen, was den gemeinen Mann nicht wenig zum Aufruhr

reizt. Aber Anshelm hat Sinn für ihren Bekennermut, er betont
ihre Gelehrtheit und Bibelkunde und nennt Pfistermeyer einen
geschickten und gottesfürchtigen Mann, nennt sogar Thomas Münzer
einen frommen und strengen Lehrer. Anshelm ist so unbefangen,
als es einem amtlichen Chronisten nur möglich ist; er geht im
letzten Teil der Chronik über die Täuferverfolgung wohl aus
Missbilligung hinweg (Anshelm, Berner Chronik V 39, 74—76, 283).

Unterdessen war der Obrigkeit das Bild der Täufer deutlicher,
aber nicht einheitlich geworden. Es lassen sich eine stille, duldende



115

und eine scharfe, angriffslustige Richtung unterscheiden. Von der
milden ist eine Gemeindeordnung von 7 Artikeln vorhanden, etwa
von 1527 (abgedruckt bei E. Müller, Geschichte der bernischen
Täufer S. 37). Sie verrät ebensoviel Kraft des Geistes wie des
Herzens. Der Gottesbefehl und die Gottesliebe werden rein
angewendet und durchgeführt. Die Brüder und Schwestern vereinen
sich in der Woche drei- oder viermal. Sie ermahnen einander herzlich,

lesen einen Abschnitt aus der Bibel, und wem Gott den besten
Verstand gibt, soll ihn auslegen. Ein guter Wandel soll von allen
eingehalten werden, auch vor den Heiden, den Nichttäufern. Den
irrenden Bruder soll man nach dem Befehl Christi ermahnen und
brüderlich strafen. Die Brüder und Schwestern sollen nichts Eigenes,

sondern wie zur Zeit der Apostel alles gemein haben und aus
dem Gemeindegut den Dürftigen das Notwendige reichen. Das
Nachtmahl des Herrn wird zur Erinnerung an seinen Opfertod bei
jeder Zusammenkunft genossen, damit die Brüder zu solchem Sterben

fähig werden, wie überhaupt die Aussicht auf Verfolgung und
Untergang zu den lebendigsten Gedanken des Täufertums gehörte.
Die Grenzen gegenüber dem Staat, Obrigkeit, Eid, Waffen und
Gehorsam, werden nicht berührt.

In diesem Programm sind die wesentlichen Elemente der
Täuferlehre ohne Fanatismus beisammen. Das allgemeine Priestertum
wird zur Tat. Da nicht die Gnade, sondern der Wandel entscheidet,
fällt der sakramentale Gehalt vom Kult ab; was übrig bleibt, wird
in jedermanns Hand gelegt. Es bedarf keines besondern Ortes,
keines Priesters, keiner vorgeschriebenen Form des Gottesdienstes,
nicht des Gesanges und der Predigt; der Geist ist alles. Gerade
darin liegt eine ungemein emporziehende Kraft. Und doch verbirgt
sich bei aller Milde eine furchtbare Verdammung in den Worten: Was
nicht zu den Brüdern gehört, ist Heidentum. Auch darüber herrscht
kein Zweifel, der Auserwählten werden stets nur wenige sein

gegen die Masse der Verlorenen. Der Verfasser der Ordnung ist
unbekannt.

Gleichsam als Kommentar dazu finden sich, ebenfalls von
unbekannter Hand, zwei Eingaben an die Regierung im Archiv (Band
80 Nr. 6 u. 7). Die Oberen werden als „Geliebte Herren und Brüder"

angeredet. Die bescheidene, bestimmte und geschickte Sprache
verrät eine Bildung über dem Durchschnitt. Die Eingaben sind



116

sozusagen ein Versuch täuferischer Diplomatie, sich mit der
Regierung zu verständigen. Das Trennende wird zurückgestellt, nur
das Unumgängliche erbeten. Die Täufer anerkennen die Obrigkeit,
die von Gott verordnet ist, die Bösen zu strafen und die Guten zu
schützen; sie wollen ihr im Weltlichen gehorsam sein. Aber bei
Christi Blut flehen sie die Obrigkeit an, ihnen den Eid zu erlassen;
wenn einer von ihnen der Obrigkeit treulos wird, so mag sie ihn
strafen, wie wenn er den Eid geleistet hätte. Die andere Bitte
betrifft die Taufe. Die Täufer haben sich in den Tod Christi taufen
lassen. Die Taufe kommt nur denen zu, die Busse tun und
wiedergeboren werden, nicht den Kindern, die ihrer nicht bedürfen, da das
Reich Gottes ihnen ist. Die Regierung möge barmherzig sein, sofern
sie am jüngsten Tag vor Christi Richterstuhl Barmherzigkeit
erhoffe. Aber bei aller Demut eine stolze Berufung: „Wir, die
Verlassenen dieser Welt, sind von Gott hochgetröstet und
unverlassen." Sie hatten wirklich Bürgerrecht nur noch in der Ewigkeit.
So die friedfertige Richtung.

Auch von der schroffen Richtung ist eine Gemeindeordnung in
7 Artikeln vorhanden (abgedruckt bei E. Müller S. 38 ff.). Sie wurde
von den Täufern im Frühjahr 1527 zu Schlatten bei Schaffhausen
angenommen und stammte vom süddeutschen Täuferlehrer Michael
Sattler, der Prior zu St. Peter im Schwarzwald gewesen war und
am 21. Mai 1527 zu Rothenburg am Neckar den Martertod starb.
Das Schriftstück fiel wahrscheinlich bei der Verhaftung Secklers
und Hochrütiners in die Hand der Obrigkeit. Hier weht der Atem
der Zeit ganz anders; alle Rücksichten sind gefallen, alle
Forderungen der Reformation überhöht. Scharf wird die Scheidelinie
gezogen: die Welt ist die Summe des Bösen. Aus der Welt beruft
der Herr die Auserwählten zur Busse und zur Wiedergeburt. Die
Kinder des Lichts können nicht Gemeinschaft haben mit den
Kindern der Welt. Die Gemeinde Christi, durch die Taufe vereint,
begeht das Abendmahl für sich, nicht mit denen, die der Welt und
dem Teufel folgen; denn Paulus sagt: „Man kann nicht zugleich an
des Herren und des Teufels Tisch teilhaben". Der Auserwählte
meidet die Gemeinschaft mit der Welt und ihren Greueln, als da
sind päpstlicher und reformierter Gottesdienst, Kirchgang,
Versammlungen, Wirtshäuser, Bürgschaften, die teuflischen Waffen der
Gewalt, Schwert und Harnisch, nach Christi Wort: „Ihr sollt dem



117

Bösen nicht widerstehen". Der Auserwählte ruft nicht die weltliche

Gerechtigkeit an und sitzt nicht im Gericht um weltlichen
Zank. Ebenso soll der wahre Christ nicht in die weltliche Obrigkeit
treten, wenn er dazu berufen wird; Christus verbietet es deutlich:
„Die weltlichen Fürsten herrschen — ihr nicht also". Der Obrigkeit
Regiment ist nach dem Fleisch, des Christen Regiment ist nach dem
Geist. Der Täufer wird damit bürgerlich und religiös isoliert. Die
Gemeinde der Auserwählten verzichtet bewusst auf soziale
Gestaltungskraft und Organisation. Christus ist das Haupt der
Gemeinde; darum bedarf es der geringsten Vorschriften, die Liebesethik

genügt. Die Gemeinde wählt einen Hirten, der liest, lehrt,
ermahnt und straft. Sie beansprucht die Strafgewalt über ihre
Glieder, da sie die obrigkeitliche verschmäht. Ihr Mittel ist der
Bann, den die Regierung sich vorbehalten hat. Die Brüder, die
ausgleiten, werden zuerst geheim, dann vor der Gemeinde ermahnt;
fruchtet es nicht, so werden sie von der Versammlung und dem
Brotbrechen ausgeschlossen. Diese Zucht genügt für eine
Gemeinde, die sich die Vollkommenheit Christi nennt. Ueber dem
allem steht wie eine eherne Tafel das Apostelwort: Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen.

Auch zu dieser Gemeindeordnung gibt es einen Kommentar
(Band 80 Nr. 3), den Dr. Fluri dem Hans Seckler zumisst. Demnach
müssen es die letzten Bekenntnisse eines Todgeweihten sein, und
das erklärt ihren Inhalt: hingerissener Opfermut, Bruch mit der
Wirklichkeit, strenge Bibelkenntnis in fanatischer Auslegung,
überreizte Begabung, Radikalismus. Nur ein paar Gedanken daraus:
Wer den Tempel des Teufels, die Kirche, nicht in Ehren hält und
in dieser elenden Versammlung des Teufels, der Kirchgemeinde,
nicht Mitglied sein will, muss Gefängnis und Tod erleiden; denn es

gefällt dem Herrn, seine Auserwählten mit Spott und Trübsal aus
der Mitte der Bosheit zu führen. Mit schneidenden Wendungen
werden Kirche und Geistlichkeit verworfen, wird aus der Bibel
zusammengetragen, was gegen sie zeugt. Christus spricht: Gott ist
Geist, und die ihn anbeten, sollen ihn im Geist und in der Wahrheit
anbeten. Gott wohnt nicht in Tempeln, die mit Händen gemacht
sind. Ihr seid der Tempel des lebendigen Gottes, sagt Paulus. Es

ist ein Aergernis, dass die Pfarrer von Pfründen leben. Die Pfründen

kommen vom Schweiss der Armen und dienen dem Müssig-



118

gang. Gott sagt: Im Schweisse deines Angesichts sollst du dein
Brot essen, und Paulus sagt: Wer nicht arbeitet, soll nicht essen.
Hier stosst man auf die Bildungsgleichgültigkeit der Täufer, die die
Miene annimmt, nur die Handarbeit sei eine Leistung. Gegen die
Kirche wird das allgemeine Priestertum mit der Bibel verfochten.
Petrus sagt: Ihr seid alle ein königlich Priestertum; Johannes sagt:
Du hast uns alle zu Königen und Priestern gemacht; Paulus sagt:
Hier ist weder Jude noch Grieche, weder Knecht noch Freier,
weder Mann noch Weib, denn ihr seid allzumal eins in Jesu Christo;
so ihr zusammenkommt, hat ein jeglicher Psalmen, eine Lehre, er
hat Zungen, Offenbarung und eine Auslegung.

Das Programm der schroffen Richtung enthüllt den
unüberwindlichen Abstand, den unversöhnlichen Gegensatz zwischen dem
Täufertum und dem Staat und der Kirche der Reformation. Die
Obrigkeit konnte es sich nicht bieten lassen, dass ihr das Täufertum

in dem Augenblick die Christlichkeit absprach, da sie sich vor
dem Volke mit einem besonderen göttlichen Auftrage rechtfertigte.
Sie konnte es nicht zugeben, dass das Täufertum den Staat mit
seiner Ordnung und seinem Recht verschmähte und sich mit einer
eigenen Ordnung behalf, die es als die echt biblische, ja als das
Gotteswort auf Erden erklärte. Das Programm war noch nicht
die Empörung, da sich die Täufer vorderhand leidend gaben, aber
es steckte eine Empörung darin, die jederzeit offen ausbrechen
konnte. Und davor fürchtete sich die Regierung, da sie die
Ansteckungskraft der Täufer überschätzte. Die Verfolgungen gingen
weiter, in erster Linie nicht wegen der Kirche, sondern wegen
crimen publicum, Gefährdung des Landfriedens und Auflehnung
gegen die Obrigkeit; die Rücksicht auf die Kirche lief nebenher."

Im Mai 1529 standen wieder gefangene Täufer zum Verhör vor
Haller und Megander, darunter Seckler, Hans Dreier und Hans
Seiler, auch Frauen. Die Antworten zeigen die Täufer noch nicht
auf den äussersten Stellungen, sind aber doch schärfer als bei den
ersten Verhören (E. Müller S. 42; Steck und Tobler Nr. 2306). Alle
lehnen die Weibergemeinschaft ab; wer sie pflege, sei nicht ihr
Bruder. Die Gütergemeinschaft habe allerdings zu Anfang der
Christenheit gegolten, sei aber kein Gebot; man solle einfach den

Bedürftigen mitteilen. Der Frage, ob ein Christ ein Oberer sein
könne, weichen sie aus; einige Antworten besagen, er könne es



119

werden, er bleibe aber nicht lange in der Obrigkeit, wenn er nach
Gottes Wort handeln und urteilen wolle. Die zum erstenmal
gestellte Frage der Zinsen und Zehnten beantworten sie dahin, ein
Christ dürfe sie wohl geben, aber nicht nehmen. Auf die Frage, ob
die Obrigkeit Ungehorsame verbannen dürfe, antworten sie, das
Erdreich sei Gottes. Nur die Verena Meyer gibt eine Auskunft,
an der die Obrigkeit noch schwer leben sollte, sie gehe wohl aus
dem Lande, aber wenn der Herr es füge, so komme und müsse sie
wieder herein. Die Regierung verlangte von den Wiedertäufern
unbedingt den Widerruf, und als er verweigert wurde, erlitten
Seckler, Dreier und Seiler im Juli 1529 den Tod in der Aare — „die
dritte Taufe". Man wollte sie mit dem strafen, wodurch sie sich
vergangen haben, sagt Pfarrer Joh. Gast von Basel in seinem Tagebuch.

Es waren die ersten Todesopfer in Bern, und bald folgte ein
viertes, Konrad Eichacher von Steffisburg.

Wie gewöhnlich in solchen Fällen, hatte die Verfolgung
Wirkungen, die den erwarteten entgegengesetzt waren. Einmal wurden

die Täufer nicht eingeschüchtert, sondern gehoben. Die
Bedrängnis war von ihnen vorausgesehen, gottgewollt und damit eine
Bestätigung ihrer Sendung. Und dann wurde durch die Verfolgung
die Sekte auseinander getrieben und damit verbreitet. Seit es um
Leben und Tod ging, erhielt die unnachgiebige Richtung die Oberhand.

Sie ging zum Angriff über und trug die Bewegung aufs Land
hinaus, wo sie schwerer zu fassen war als in der Stadt. Wohl war
es ein Widerspruch, wenn sie sich von den Kindern dieser Welt
absonderte und doch die Gärung ins Volk hinauswarf. Es waltete
bei den Täufern eben eine höhere Verpflichtung vor; sie müssten
ihre Ueberzeugung offenbaren und dafür Verfolgung erleiden, was
es auch für eine Wirkung hatte.

Darnach ist die Anziehungskraft des Täufertums zu bemessen.
Die schroffe Absage an Macht, Besitz, Ruhm, Ehre, Genuss,
Geselligkeit und Behagen, an alles, was die feinere und gröbere
Begehrlichkeit der Welt reizt, hielt die grosse Menge fern; winkte
doch die Aussicht, in einer verfolgten Freiwilligkeitsgemeinde das

Kreuz auf sich zu nehmen. Die Gebildeten stiessen sich an der
Geringschätzung der Geistesarbeit, die die Täufer mehr programm-
mässig als überzeugt zur Schau trugen; denn ihre Sprecher, so
einfache Leute sie sein mochten, zeigten bisweilen einen Geistes-



120

stand, dem Feingehalt nicht abgesprochen werden kann. Man fragt
sich nur, woher sie ihn haben. Selbststudium, entfaltetes Innenleben,

Versenkung, Erleuchtung möchten das erklären, wenn man
nicht ohnehin bei diesen Menschen, die in den verlorensten Seelenweiten

zuhause waren, etwas Unermessliches annehmen musste.
Zudem schalteten die Täufer von vornherein die soziale Sprengkraft

aus ihrer Bewegung aus. Die Empörung, die im Täufertum
grollte, mehr noch die Gleichheit der Menschen, die ihnen aus
Paulus aufgegangen war, schien allen Unzufriedenen und
Unterdrückten Erlösung zu verheissen. In Wirklichkeit stellte sich den
Täufern die Gleichheit nur als allgemeines Priestertum dar. Sie
behandelten sie als ein völlig weltindifferentes Ideal, für das sie keine
Ausmündung in Staat und Gesellschaft suchten; sie lehnten eine

Neuschichtung der Gesellschaft ab, schon weil die bestehende
Ungleichheit die verdiente Strafe für den Sündenfall war. Mit Paulus
beharrten sie darauf, dass jeder in seinem Beruf und Stand bleiben
solle. Damit verschmähten sie es, auf ihre Empörung eine weltliche

Belohnung zu setzen und brachten sie um die Stosskraft. Sie
hatten überhaupt kein sozial-politisches Programm; an eine
bewaffnete Erhebung gegen die Regierung dachten sie nicht. Eine
Auflehnung aber, die auf Gewalt, Rache und Beute verzichtete und
nach Siegen trachtete, die in der Ewigkeit gebucht werden, wurde
der bestehenden Ordnung nicht gefährlich. Die Masse der
Unzufriedenen war von den Täufern enttäuscht. Und doch lagen im
Täufertum die feinsten Reizmittel für das erlesene religiöse
Verlangen versteckt. Die grossgläubige Verheissung: „Wir leben wie
die erste Christengemeinde in Jerusalem", lockte mit solcher
Trostversicherung, dass die Regierung ihr entgegentreten musste, indem
sie auf das Titelblatt des gedruckten Synodus den Spruch aus dem
zweiten Korintherbrief setzte: Und ob wir auch Christum nach
dem Fleisch gekannt haben, so kennen wir ihn jetzt doch nicht
mehr. Und schliesslich bewährte die uralte Losung aller christlicher

Weltüberwinder: „Komm und leide mit uns", ihre unvergängliche

Werbekraft für die Täufer.
So gelang es den Täufern, auf dem Lande Anhänger zu

gewinnen. Am jungen Bibellesen der Landleute fanden sie den
Anlass, das innere Licht zu entzünden. Im weltscheuen, grüblerischen
und hartnäckigen Wesen der stillen und abgelegenen Höfe des Em-



121

mentals und des Oberaargaus schlug das Täufertum seine tiefsten
Wurzeln. In der Stadt ging es unter; einmal auf dem Lande
ausgebreitet, konnte es nicht mehr ganz erfasst und erdrückt werden.
Aus städtischen, gewerblichen Kreisen hervorgegangen, fand es
seine schliessliche Stärke im Bauernstand. Aber es ergänzte sich nie
nur aus einer sozialen Schicht; es gehörten ihm stets Leute
verschiedener Klassen an. Falsch wäre es, das Täufertum als eine
Elenderscheinung zu beurteilen. Als die Regierung nachmals auf
den Besitz der Täufer griff, kamen ansehnliche Vermögen zum
Vorschein, die sich aus ihrer Konzentrationsfähigkeit zur Arbeit und
ihrer entsagenden Bedürfnislosigkeit genügend erklären.

Auf dem Lande draussen beruhigte sich ihre Stellung zum
Privateigentum vollends. Gütergemeinschaft war bei ihrer Streusie-
delung schon praktisch ausgeschlossen. Die Liebesgemeinschaft
dagegen blieb. Auf dem Lande liess sich nur die religiöse, nicht
aber die soziale und geschäftliche Absonderung aufrechterhalten.
Sie befuhren die Märkte der Weltkinder und stellten solche als
Dienstboten und Taglöhner ein; sie dienten auch bei Weltkindern.
Sie handhabten ihre Liebestätigkeit, Barmherzigkeit und
Rechtlichkeit nicht allein als Binnenmoral unter Ihresgleichen, sondern
wandten sie auch nach aussen an, dieweilen sich ihre Haltung gegen
Kirche und Staat noch verschärfte.




	Die Anfänge des Täufertums in Bern

