Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern
Band: 31 (1932)

Heft: 1: Festgabe fur Heinrich Tarler
Artikel: Die Anfange des Taufertums in Bern
Autor: Feller, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-370936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anfidnge des Taufertums in Bern.
Von Richard Feller.

Es schlummern in der Vergangenheit Geheimnisse; es irren durch
die Jahrhunderte verkannte Geister und missgedeutete Namen, die
nach Rechtfertigung bei der Nachwelt dringen. Es ist in der Ge-
schichte sehr viel auf das Urteil der Nachwelt hin gelebt und getan
worden; ja, die Hofinung auf dieses Nachleben gab iiberhaupt
erst die Fiahigkeit und den Mut, von der Gegenwart abzusehen
und sich einem reinen und unzeitgeméassen Streben zu weihen.
Die Geschichte hat die Pflicht, auf diesen Ruf der Verkannten
zu antworten; sie muss auch dort antworten, wo die Selbstin-
digkeit ohne Riicksicht auf spiteres Urteil den Weg nach oben
einschlug, um von dem hochsten Richterstuhl allein Entlastung
zu nehmen. Dieser Fall trat in der bernischen Geschichte
mit den Taufern ein. Im TAufertum nahm das Seelenleben einen
Aufschwung, dass das Dasein einer kleinen Gemeinde von Auser-
wihlten auf einer Hohe ablief, wo der Heilige und der Held ebenso
selbstverstindlich wurden wie Verfolgung und Opfertod. Schwer
ist die Aufgabe der Forschung, hier nach dem Rechten zu sehen;
denn amtliche Berechnung, allgemeines Misstrauen und Gleichgiil-
tigkeit haben die Vorgidnge verschleiert und entriickt, so dass man
nur mit Miihe jene tragischen Gestalten unterscheidet, die ihr jam-
mervolles und leuchtendes Schicksal fern mit unnahbaren Hinden
emporhalten.

Das Taufertum nahm seinen Ursprung in der Schweiz, insbeson-
dere in Ziirich. Sein geistiger Vater ist der ziircherische Junker
Konrad Grebel. Aber mit Stolz und Wehmut gedenken die Tdufer
heute noch, dass Zwingli urspriinglich ihres Geistes war und ihr
Fiihrer werden sollte. Es ist ilteste T#uferiiberlieferung, dass
Zwingli mit Konrad Grebel und Felix Manz in den Jahren 1520 bis
1523 die Bibel las und iiber die besondern Tauferthemata, Verwer-
fung von Kindstaufe, Staatskirche und Eid, unbedingte Verwirk-



106

lichung der Heiligen Schrift durch kleine Freiwilligengemeinden
unter Not und Triibsal, sprach. Damals schrieb er: ,,Gott sendet
die Seinen als Schafe unter die Wolfe; die neue Glaubensgemein-
schait muss aus dem Blut geboren und mit dem Blut bezeugt wer-
den.* Spiter schlug er andere Wege ein und griindete mit der
Obrigkeit die Staatskirche als umfassende Heilsanstalt. Gewiss tun
die Taufer Zwingli Unrecht, wenn sie meinen, er sei um des Er-
folges willen von der lauteren Erkenntnis der Schrift abgefallen.
Zwingli wurde zu einer Entscheidung genétigt, die sich immer
wieder in der christlichen Geschichte stellt: gilt das Christentum
nur fiir die wenigen Erlesenen, die die Strenge der biblischen For-
derung erfiillen, also fiir religios begabte und berufene Menschen,
oder ist es auch gemeint fiir die grosse Menge derer, die von ferne
nicht an die Erfiillung heranreichen? Soll die Kirche aller oder die
Gemeinschaft der Auserwihlten bestehen? Das ist die Frage nach
dem Sinn des Christentums, auf die es nach dem Wortlaut der
Schrift nicht nur eine Antwort gibt. Die enge Gemeinschaft der
Auserwihlten erscheint bestidtigt durch das hohe Leben des Er-
losers, durch heilige Ankldnge aus der Bergpredigt, durch das selt-
sam dunkle Bibelwort: ,,Ihr sollt vollkommen sein, gleich wie euer
Vater im Himmel vollkommen ist.” Die Kirche fiir alle findet ihre
Berechtigung darin, dass sich Christus an alle wandte. Gleich nach
seinem Tode musste die Frage beantwortet werden. Paulus trug
das Evangelium in die Welt hinaus und zog die Folgerung; er ver-
stindigte sich mit der Welt und schloss den Kompromiss mit den
bestehenden Gewalten, Staat und Recht, der bekannteste Ausdruck
davon Romer 13.

Auch Zwingli entschied fiir die Jedermannskirche und zog die
Folgerung. Um seine Kirche der Wirklichkeit anzupassen, liess er
von den hochsten, letzten Forderungen, von der Ethik des Ver-
zichtes und der Selbstaufgabe ab und begniigte sich mit Annédhe-
rungswerten an das unbedingt Christliche. Damit stellte sich ihm
eine Reihe von Problemen, wie Recht der Gemeinde, Taufe, Eid,
Zins, Gehorsam und Waffentragen, iiber die er zuerst weltabge-
wandt gedacht hatte, anders; er beantwortete sie nun im Weltsinn.
Diese herabgesetzten Forderungen aber machte er fiir alle ver-
bindlich und konnte so die Staatskirche schaffen, die alle ergriff.
Daher nahm Zwingli die bestehenden politischen, sozialen und wirt-



107

schaftlichen Zustdnde, Verbesserung vorbehalten, in sein Weltbild
auf und fand die Rechtiertigung dafiir in der allgemeingiiltigen
Ueberzeugung von der Erbsiinde. Von dort her ruhten Gottes Stra-
fen iiber der siindigen Menschheit, Not, Armut, Knechtschaft, Zwang
und das weltliche Schwert der Obrigkeit, was man alles das be-
dingte Naturrecht des Siindenstandes genannt hat gegeniiber dem
unbedingten Naturrecht der angeborenen Freiheit und Gleichheit,
das schon die alten Stoiker verkiindet hatten. Die Kirchenviter
hatten das bedingte Naturrecht in die Lehre aufgenommen und mit
dem Siindenfall in Einklang gebracht. Zwingli griff den Unterschied
in seiner Schrift ,,Von gottlicher und menschlicher Gerechtigkeit*
1523 auf und erkldarte das unbedingte Naturrecht, Gottes reine Ge-
rechtigkeit, fiir ein Ideal, das auf Erden unerfiillbar sei; dagegen
seien die niedrigen Gebote Gottes fiir alle verbindlich. Das be-
deutete die Anpassung an die Wirklichkeit, die Absage an das Tau-
ifertum; er verzichtete fiir seine Kirche, die den Durchschnitt um-
fasste, auf die dussersten Forderungen der Bergpredigt. Wenn er
~ gleichwohl seine strenge Kirchenzucht auf alle anwandte, so ge-
schah es nicht um der Seelenrettung willen, sondern aus dem iiber-
menschlichen Grunde, dass die Siinde die Ehre Gottes beleidige und
auch bei dem Schwarm der Gedankenlosen unterdriickt werden
miisse, wobei die dussere Erfiillung der Sittengesetze letzten Endes
fiir das Seelenheil unerheblich war, da der Glaube allein Rechtfer-
tigung, Gnade und Erlosung gab. So ist die reformierte Kirche von
Anfang an von entschlossenen Bibelchristen als etwas Unfertiges,
als ein Absetzen auf halbem Wege empfunden worden. Die Sek-
tenbildung, die das Mittelalter hindurch die katholische Kirche be-
gleitet hatte, siedelte auf den Boden der reformierten iiber und
bildete bis heute ihre Seitenbewegung und Ergidnzungserscheinung.

Die ilteste Sondergruppe, an der wir den reformierten Sekten-
typus nachpriifen, sind die Taufer. Die Erforschung der Taufer-
bewegung wird aus alten und neuen Ursachen erschwert. Einmal
ist das Bild der ersten Tadufer von den zeitgenossischen Gegnern
verdunkelt worden; die Gegner schrieben die Geschichte der Re-
formation, wihrend die Taufer dem Schrifttum fernblieben. Und
dann hat in neuer Zeit die materialistische Geschichtschreibung das
Taufertum als eine evangelisch verhiillte proletarische Klassenbe-
wegung gedeutet, was ihrem religiosen Gehalt nicht genugtut.



108

Die Taufer waren urspriinglich ein hingerissener Kreis von
Gottsuchern, die von den ersten Voraussetzungen der Reformation,
allgemeines Priestertum, personliches Christentum und Bibelerfiil-
lung, ausgingen und damit herben Ernst machten. Die unvollstin-
dige Verwirklichung dieser Forderungen in der Staatskirche rief
sie zum Kampf. Sie verurteilten die Kirche als Massen- und
Zwangsanstalt, verachteten ihre Anpassung an die Welt und ihre
Unterwerfung unter die Obrigkeit und setzten ihr die kleine welt-
abgewandte Freiwilligkeitsgemeinde entgegen, in der nur der re-
ligios erprobte Christ, der Auserwihlte, Zutritt hatte. Die Taufer
stellten die Bergpredigt in den Mittelpunkt und nahmen ihre durch-
schlagenden Stellen als genaue Richtschnur des Alltags, wihrend
die Landeskirche die paulinische Theologie in den Vordergrund
stellte. Suchte die Reformation Rechtfertigung und Erlésung allein
im Glauben, so lehnten die Tédufer dieses sola fide scharf ab und
erklirten als das Entscheidende den reinen Wandel in der Nach-
folge Christi, also dass fiir sie Tun und Glaube eins wurden. In
einem Tduferliede wird die reformierte Ueberzeugung, dass Chri-
stus mit seinem Opfertode fiir alle bezahlt habe, als eine Erfindung
des Teufels verhohnt. Dieses Festhalten an bestimmten Bibel-~
stellen, dieses Betonen des Lebenswandels haben die Gegner filsch-
lich als Ueberbleibsel des Katholizismus gedeutet. Mag es auch
bisweilen zum Verwechseln dhnlich tonen, so besteht doch keine
Verwandtschaft zwischen Katholizismus und Taufertum; dieses ist
vielmehr ein ausserster (Qrenzfall der Reformation. Seine Ueber-
zeugung ist reformiert, aber iiber die reformierte Kirche hinaus
gedacht.

Die junge Sekte fand ihren Einsatzpunkt in der Taufe, daher
ihr Name. Zwingli behielt gegen seine erste Ansicht die Kinder-
taufe bei, da er sie fiir seine Kirche nicht entbehren konnte. Die
Taufe war ihm die Feststellung der Kirchenzugehorigkeit und zu-
gleich die sakramentale Zulassung zur Erlosung aus Christi Opfer-
tod ohne personliches Verdienst, so dass sie Neugeborenen gespen-
det werden kann. Das entsprach seiner Auffassung von der Kirche
als einer Heilsanstalt, die Gute und Bose, Starke und Schwache
aufnimmt. Die Taufer verwarfen die Geburtskirche und die sakra-
mentale Kraft der Taufe. Sie erteilten die Taufe den Erwachsenen
und Wiedergeborenen als ,,Empfingnis des Glaubens und des



109

Geistes und als reife Verpflichtung zum reinen Wandel. Die
beiden Organisationstypen waren die umfassende sakramental be-
gabte Heilsanstalt, in die jeder hineingeboren wird, und die firei-
willige Genossenschaft von Berufenen, Erprobten und Auserwahl-
ten. Das bestimmte das gesellschaftliche Denken auf beiden Seiten.
Zwingli behielt die alte Organisation der Gesellschaft in Kirche und
Staat bei, um sie mit neuem Geist zu erfiillen. Er nahm sich aller
Menschen an und fand sich mit einem Christentum der Breite ab,
das Welt und Siinde umfasste. Sein sozialer Wille und seine so-
ziale QGestaltungskraft kamen dabei hervorragend zur Geltung.

Die Taufer erstrebten die kleine Heiligkeitsgemeinde der Aus-
erwiihlten im Sinn der Bergpredigt unter Zuriickhaltung von Staat,
Recht, Amt, Eid, Kirche, kurz von allem dem, was sie Welt nannten.
Damit stellte sich ihnen die Aufforderung zu einer Neugestaltung
der Gesellschaft. Hier versagten sie plotzlich; sie konnten es wolil,
sie wollten es nicht. Sie verzichteten auf sozialen Schopferwillen
und plastische Kraft. Das erkldrt sich bei einigen aus der Welt-
untergangserwartung. Aber eschatologische Stimmung ist kein
durchgehendes Merkmal der Téufer; in den bernischen Dokumen-
ten tritt sie wenig hervor. Die soziale Gleichgiiltigkeit der Téaufer
hat einen andern Sinn. Fiir sie galten nur die Auserwihlten; der
grosse Haufe der Nichterwihlten kiimmerte sie nicht. Sie zielten
auf ein weltindifferentes Spitzenchristentum.

Die Streitlage war so, dass Zwingli und die Taufer ihren
Standpunkt mit der Schrift erwahren konnten. Dass ein sclches
Auseinandergehen iiberhaupt moglich ist, gehort zu der ganzen
Tragik, durch die die Menschheit unloslich mit dem Christentum
verbunden ist. Idealitit und hochste Anklinge gehen durch das
Taufertum; die Alltagsmenschlichkeit findet sich bei der Kirche,
allerdings unter Senkung der Qualitit. Gewiss wollte Zwingli das
nicht; tatsidchlich ist es aber so gekommen. Was die Reformation
wollte, Erfiilllung des Weltlebens mit christlicher Liebessittlichkeit,
rein durch die Kraft des Wortes, des durchdringenden zerknir-
schenden, verbrennenden Gotteswortes, wie der Chronist Anshelm
sagt, unter Verzicht auf die autoritative Seelenleitung der alten
Kirche und ihre Zwangsmittel, das war eine sehr schwer zu erfiil-
lende Aufgabe.  An dieser Unvollkommenheit der reformierten
Kirche rechtfertigten sich die Tdufer immer wieder.



110

Manches bleibt an den Taufern einfach erstaunlich, ja ratselhaft.
Wie kommt es, dass diese einfachen Leute, die plotzlich aus dem
Dunkel an die Oeffentlichkeit treten, gleich ein so hervorragendes
Verhiltnis zu Geist und Mut gewinnen, dass sie uniiberwindlich
werden? Wer die Geschichte iiberblickt, erkennt, dass die Mensch-
heit von Zeit zu Zeit von einem Friihlingsfieber, einem Willens-
schauer, das Hochste zu leisten und herzugeben, ergriffen wird;
bei den Taufern war es ein evangelisches Hochstverlangen. Nach
ibrer Meinung war die Zeit dazu wieder reii. Eine bernische Tau-
ferschriit gibt den aufgescheuchten Gemiitszustand deutlich wieder:
,(dott hat sein wunderbares Licht in dieser Nacht und allergefdhr-
lichsten Zeit ausgehen lassen.”” Auch dort, wo sich das Taufertum
mit personlichen Offenbarungen und Zungenreden ins Unfassbare
verliert, wird es lehrreich als ureigenes Erlebnis und als Enthiil-
lung eines ungeahnten Reichtums im bernischen Seelenbesitz, wo-
bei freilich die Tédufer iiber alles bernische Mass hinauswachsen.
Es ist aber verstdandlich, dass eine Menschenklasse, die sich riick-
haltlos den Eingebungen eines hingerissenen Gefiihlsstandes ergab,
nicht einheitlich blieb, sondern sich nach Féarbungen und Graden
spaltete. Darin glichen sich aber die tduferischen Richtungen, dass
sie insgesamt der Welt ein grossartiges Glaubenswagnis vorlebten.

In Ziirich erfolgte 1525 der Bruch mit den Taufern; Manz er-
litt anfangs 1527 den Mairtyrertod, Grebel entsprang und endete
kurz darauf in der Fremde. Der Hass, mit dem Zwingli ihnen nach-
stellte, verrdt, wie tief er sich in seinem Prophetenamt beleidigt
fiihlte; er bekannte, der Kampi gegen die Katholiken sei ihm leich-
ter gefallen als der gegen die Taufer. Er wurde mit ihnen iiber-
haupt nicht fertig.

Von Ziirich sprang die Bewegung aui Bern iiber, und Bern
sollte ihr Bollwerk werden. Es ist die Ansicht vertreten worden,
die Taufer seien die geistigen Erben und Nachfolger der Waldenser.
Die bernischen Tiuferakten sagen dariiber nichts aus. Nur einmal
bemerkt einer, er habe seine Lehre von Konrad Grebel. Weiter
zuriick wissen sie nichts. Das Taufertum erkliart sich geniigend
aus den FErleuchtungen einer erwachenden Zeit, was aber nicht
ausschliesst, dass die Taufer das mittelalterliche Sektenwesen
kannten. Die Bewegung ging in den gebildeten Kreisen Ziirichs



111

auf; ihre Viter waren vornehme Leute mit humanistischen Studien
wie Grebel und Manz, zu denen sich einige Priester gesellten.

Die Lehre wurde, wie wiederholt in der Geschichte des Chri-
stentums, von wandernden Handwerksburschen weitergetragen,
zundchst nach Aarau. Der Vorgang, die Ansteckung, wird typisch
geschildert in einem Bericht von 1526: ,,Es kam einer von Waldshut
und fand Arbeit bei Hans Kallenberg. Da sind mein Vetter Jakob
und mein Sohn aus Langerweile zu ihm gegangen. Es fanden sich
auch von ungefihr fromme Frauen und gute Nachbarn zur Stubeten
ein und spannen. Also sind sie beieinander gesessen, und der gute
Mann von Waldshut hat gearbeitet* (Steck und Tobler, Aktensamm-
lung zur Geschichte der Berner-Reformation Nr. 815). So wurde
die Saat ausgestreut. Auch in der Hauptstadt Bern war der Boden
vorbereitet, war doch die bernische Friihreformation tduferisch ge-
stimmt. Sebastian Meyers Verantwortung vor dem Rat 1524 und
Manuels Barbali stehen mit ihrem religiosen Radikalismus dem
Taufertum nahe. Da beide sich ungehemmt den ersten reformierten
Antrieben hingaben, betonen sie scharf den Unterschied des Chri-
stentums von Welt und Macht und ziehen bestimmt die Gewissens-
grenze zur Obrigkeit. Meyer sagt: ,,Ich bin in Religionssachen Gott
mehr Gehorsam schuldig als Euer Gnaden.” Nichts mehr tduferisch
als dieses Bekenntnis.

Nun tauchten im Friihjahr 1527 zwei Téaufer in Bern auf, der
Seckler (Taschenmacher) Hans Hausmann von Basel, gewdhnlich
Hans Seckler genannt, und Hans Hochriitiner von St. Gallen. So
musste noch das katholische Bern zur Bewegung entschieden Stel-
lung nehmen, nachdem die Obrigkeit schon Ende 1525 und anfangs
1526 gegen die Tdufer von Aarau, so den bekannten Pfistermeyer,
Verbannung verhidngt hatte. Es war fiir die Obrigkeit nicht leicht,
sich eine klare Vorstellung vom Taufertum zu machen. Noch schil-
lerte sein Wesen, noch war es nicht abgeklirt, sondern tastete und
hatte den Kern der Lehre noch nicht bestimmt herausgestellt. Es
liefen Uebertreibungen edler und gemeiner Art unter, wie es bei
einer Sekte von so subjektiv-spiritualistischem Einschlag unver-
meidbar war. Die Téaufer hatten anfangs unechten Zuzug, da sie
Freiheit fiir alles zu geben schienen. In der Ostschweiz ereigneten
sich Fille von schreiender Sittenlosigkeit, sogar ein Brudermord
aus religiosem Wahn. Erst als die Tdufer den evangelischen Wan-



112

del als das entscheidende Merkmal verlangten, zerstob der Schwarm -
der bloss Neuerungssiichtigen. Dazu entfesselte ihr wunderliches
(Gebaren eine Flut von Nachreden, die sie bis zur Unkenntlichkeit
entstellte. Der Niederschlag davon findet sich in den eidgengssi-
schen Abschieden (IV 1a S. 1140 fi.): Die Tiufer meiden den
Gottesdienst und halten Winkelversammlungen unter selbstgewihl-
ten Predigern; sie veriiben Ehebruch, nennen es geistliche Ehe,
treiben Weibergemeinschaft und grausame Laster, wie sie sagen,
auf Geheiss Gottes und Eingebung des Geistes, da ihnen nach Pau-
lus nichts Aeusserliches schaden konne; sie behaupten, sie hitten
gottliche Offenbarung; sie tragen keine Waiffen und lehren, dass
man nicht das Gericht anrufen, Schulden eintreiben, Zins und Zehn-
ten geben und nehmen solle, da alles zeitliche Gut frei und gemein
sei; ein Christ diirfe nicht in der Obrigkeit sitzen und ihr nicht
schworen.

Da lauft Wahres und Falsches durcheinander. Jedenfalls aber
ergab sich so viel QGreifbares, dass die reformierten Regierungen
zum Schutz von Kirche, Staat und Gesellschaft eingreifen mussten,
wiahrend die katholischen Orte es gerne sahen, wenn sich das Tdu-
fertum zum Schulbeispiel fiir die Schiadlichkeit der Reformation ent-
wickelte, und auffallend Nachsicht iibten. Das Vorgehen der ber-
nischen Regierung ldsst sich nicht leicht verfolgen, da die Akten
liickenhaft sind. Dankbar gedenken wir des verstorbenen Dr. Fluri,
des namhaften Tauferforschers, der sie bereichert hat. Sie sind
unter den Unniitzen Papieren, Band 80, geordnet. Die besten Quellen
sind immer noch die amtlichen Verhore und Glaubensgespriache mit
den Taufern, sowie ihre Verantwortungen und Eingaben an die Re-
gierung, von denen unser Archiv eine Anzahl erhalten hat.

Seckler und Hochriitiner gewannen im Friihjahr 1527 im katho-
lischen Bern einen Anhang von etwa 20 Personen, kamen aber den
Reformatoren Haller und Kolb in die Quere, die sie den vier Ven-
nern verzeigten. Haller, der ganz auf Zwingli eingeschworen war,
betrachtete die Sekte von Anfang an als eine Erfindung Satans. Die
Tdufer wurden verhaftet; eine Haussuchung forderte eine Ge-
meindeordnung zutage. Die Obrigkeit konnte sich eine Lebens-
gestaltung, die vom Staat absah, nicht bieten lassen; sie machte
sich auch auf eine feindselige und machtgierige Propaganda der
Taufer gefasst. Aber sie hatte von Anfang an das Gefiihl, dass Ge-



113

walt allein nicht geniige, dass die Taufer mit ihren Waffen geschla-
gen werden mussten. Haller und Kolb nahmen in Gegenwart eines
Ratsausschusses mit fiinf verhafteten Taufern am 21. Mai 1527 ein
Verhor vor, das als erstes aufgezeichnet ist (Band 80 Nr. 1a). Die
Taufer konnten nicht oder schlecht lesen; nur von Seckler heisst
es, er habe fein und ordentlich in der Schrift gelesen. Haller bangte
vor dem Gesprich, weil diese Leute iiber eine beissende Redeweise
verfiigten, schrieb er Zwingli. Doch noch waren die Taufer nicht
geniigend gefestigt, noch nicht nach allen Seiten geriistet. Sie
liessen sich in allen Punkten, Taufe, Eid und Gehorsam, iiberzeugen.
Einer meinte, auch eine unchristliche Obrigkeit wolle er als eine
Zuchtrute Gottes ertragen. Sie pilichteten bei, als die Priadikanten
versicherten, Gott habe den Eid nicht verboten, da mit dem Eid der
Obrigkeit alle Macht genommen sei. Zwei von ihnen standen f6rm-
lich von der Sekte ab. Einzig Seckler blieb standhaft auf seiner
Meinung; er wurde ins Halseisen gestellt und ausgewiesen. Bern
schloss sich dem Konkordat vom August 1527 an, das bestimmte:
die fremden Tidufer sind auszuweisen und bei Wiederbetreten zu
ertranken; die heimischen werden mit Geld gebiisst, erst wenn sie
auf ihrem Irrtum beharren, ertrinkt; vorab muss man auf die Réi-
delsfithrer fahnden und die Verfiihrten nachsichtig behandeln.

Da die bernische Regierung eben das Land wegen der Priester-
ehe anfragte, wollte sie auch seine Meinung iiber das Mandat ver-
nehmen. Doch die meisten Aemter gingen dariiber hinweg: einige
wenige &dusserten sich zustimmend, am bestimmtesten Frutigen:
,,Die Tdufer soll man ertranken* (Steck und Tobler Nr. 1330). Doch
die Strafe hatte bereits ihren Schrecken verloren. Darum liess
die Regierung die TAufer vor der grossen Disputation vom Ja-
nuar 1528 im Land herum aufgreifen und herschaffen; einige kamen
unter dem Schutz des Geleites freiwillig. Am 22. Januar wurden
ihrer acht, so Seckler, Jorg Blaurock, Pfistermeyer, der Hutmacher
Heinrich Seiler von Aarau und Grossrat Vinzenz Spiting, von
Zwingli und den Seinen vor dem Rat ins Wortgefecht gezogen.
Ein Protokoll dariiber fehlt; im Ratsmanual steht kurz: ,,Sie wurden
vorab von Zwingli ihres Irrtums iiberwiesen und wollten doch
nicht davon abstehen* (Steck und Tobler Nr. 1480, 1481). So lautete
von nun an die amtliche Formel: ,,Ueberfiihrt, aber nicht abge-
schworen.” Die Taufer wurden aus dem Land gefiihrt, Spéting,

8



114

der sich unterwari, zu Gnaden angenommen. Komtur Konrad Schmid
von Kiisnacht, Zwinglis Freund, machte die Welt gleich in einer
Schrift mit dem Siege seines Meisters bekannt (Verwerfien der
articklenn .... Ziirich 1528). Es war ein Biichlein ohne Ernst und
Aufrichtigkeit, das die oOffentliche Meinung gegen die Taufer auf-
hetzen sollte. Schmid vergleicht die Wiedertaufe, das vollige Un-
tertauchen unter das Wasser zur Abwaschung der Siinden, beharr-
lich mit dem Abbriithen und Schaben gestochener Schweine, dies
eine Probe, wie man literarisch mit den Tadufern umsprang. Schmid
legt den Tdufern eine Anzahl Eingestindnisse in den Mund, die mit
ihren erwiesenen Aussagen im Widerspruche stehen. Sie sollten
behauptet haben, sie wollten die Bibel ausrotten, sie seien Gott und
ohne Siinde, nur ihr Fleisch siindige, nicht ihr Geist; das Bibelwort:
,»Der Vater hat es geheissen, erlaube ihnen alles. Glaubte man
wirklich in Ziirich, mit solchen Mitteln eine Bewegung von dieser
Grundgewalt zu erdrosseln?

Das Verhalten des Chronisten Anshelm dagegen ist edel. Er
kommt einem gerechten Urteil iiber die Tadufer ndher als ein an-
derer Zeitgenosse. Er kennt die gemeinsame Wurzel des Taufer-
tums und der Reformation: bei der Wiederbelebung des Evange-
liums seien drei Sekten hervorgebrochen, die lutherische, die zwing-
lische und die tduferische. Diese letzte, sagte er, wo jeder nach
seinem Kopf geht, sondert sich von den andern Sekten und den
Katholiken ab, hdlt es in bezug auf die Sakramente mit Zwingli
gegen den Papst und Luther, ist aber im Gebrauch derselben von
allen andern verschieden. EFinige sind verziickt, wollen nicht mehr
lesen oder eine menschliche Stimme horen, seit sie Gottes Stimme
gehort haben; andere verkiinden den nahen jiingsten Tag, das Ge-
richt der Gottlosen, was den gemeinen Mann nicht wenig zum Aui-
ruhr reizt. Aber Anshelm hat Sinn fiir ihren Bekennermut, er betont
ihre Gelehrtheit und Bibelkunde und nennt Pfistermeyer einen ge-
schickten und gottesfiirchtigen Mann, nennt sogar Thomas Miinzer
einen frommen und strengen Lehrer. Anshelm ist so unbefangen,
als es einem amtlichen Chronisten nur moglich ist; er geht im
letzten Teil der Chronik iiber die Tduferverfolgung wohl aus Miss-
billigung hinweg (Anshelm, Berner Chronik V 39, 74—76, 283).

Unterdessen war der Obrigkeit das Bild der Téaufer deutlicher,
aber nicht einheitlich geworden. Es lassen sich eine stille, duldende



115

und eine scharfe, angriffslustige Richtung unterscheiden. Von der
milden ist eine Gemeindeordnung von 7 Artikeln vorhanden, etwa
von 1527 (abgedruckt bei E. Miiller, Geschichte der bernischen
Téaufer S. 37). Sie verrdt ebensoviel Kraft des Geistes wie des
Herzens. Der Gottesbefehl und die Gottesliebe werden rein an-
gewendet und durchgefiihrt. Die Briider und Schwestern vereinen
sich in der Woche drei- oder viermal. Sie ermahnen einander herz-
lich, lesen einen Abschnitt aus der Bibel, und wem Gott den besten
Verstand gibt, soll ihn auslegen. Ein guter Wandel soll von allen
eingehalten werden, auch vor den Heiden, den Nichttiufern. Den
irrenden Bruder soll man nach dem Befehl Christi ermahnen und
briiderlich strafen. Die Briider und Schwestern sollen nichts Eige-
nes, sondern wie zur Zeit der Apostel alles gemein haben und aus
dem Gemeindegut den Diirftigen das Notwendige reichen. Das
Nachtmahl des Herrn wird zur Erinnerung an seinen Opfertod bei
jeder Zusammenkunft genossen, damit die Briider zu solchem Ster-
ben fihig werden, wie iiberhaupt die Aussicht auf Verfolgung und
Untergang zu den lebendigsten Gedanken des Taufertums gehorte.
Die Grenzen gegeniiber dem Staat, Obrigkeit, Eid, Wafien und
Gehorsam, werden nicht beriihrt.

In diesem Programm sind die wesentlichen Elemente der Tau-
ferlehre ohne Fanatismus beisammen. Das allgemeine Priestertum
wird zur Tat. Da nicht die Gnade, sondern der Wandel entscheidet,
fallt der sakramentale Gehalt vom Kult ab; was iibrig bleibt, wird
in jedermanns Hand gelegt. Es bedarf keines besondern Ortes,
keines Priesters, keiner vorgeschriebenen Form des Gottesdienstes,
nicht des Gesanges und der Predigt; der Geist ist alles. Gerade
darin liegt eine ungemein emporziehende Krait. Und doch verbirgt
sich bei aller Milde eine furchtbare Verdammung in den Worten: Was
nicht zu den Briidern gehort, ist Heidentum. Auch dariiber herrscht
kein Zweifel, der Auserwihlten werden stets nur wenige sein
gegen die Masse der Verlorenen. Der Verfasser der Ordnung ist
unbekannt.

Gleichsam als Kommentar dazu finden sich, ebenfalls von un-
bekannter Hand, zwei Eingaben an die Regierung im Archiv (Band
80 Nr. 6 u. 7). Die Oberen werden als ,,Geliebte Herren und Brii-
der* angeredet. Die bescheidene, bestimmte und geschickte Sprache
verriat eine Bildung iiber dem Durchschnitt. Die Eingaben sind



116

sozusagen ein Versuch tduferischer Diplomatie, sich mit der Re-
gierung zu verstindigen. Das Trennende wird zuriickgestellt, nur
das Unumgdingliche erbeten. Die Taufer anerkennen die Obrigkeit,
die von Gott verordnet ist, die Bosen zu strafen und die Guten zu
schiitzen; sie wollen ihr im Weltlichen gehorsam sein. Aber bei
Christi Blut flehen sie die Obrigkeit an, ihnen den Eid zu erlassen;
wenn einer von ihnen der Obrigkeit treulos wird, so mag sie ihn
strafen, wie wenn er den Eid geleistet hdtte. Die andere Bitte
betrifit die Taufe. Die Taufer haben sich in den Tod Christi taufen
lassen. Die Taufe kommt nur denen zu, die Busse tun und wieder-
geboren werden, nicht den Kindern, die ihrer nicht bediirfen, da das
Reich Gottes ihnen ist. Die Regierung moge barmherzig sein, sofern
sie am jiingsten Tag vor Christi Richterstuhl Barmherzigkeit er-
hoffe. Aber bei aller Demut eine stolze Berufung: ,,Wir, die Ver-
lassenen dieser Welt, sind von Gott hochgetrgstet und unver-
lassen.’* Sie hatten wirklich Biirgerrecht nur noch in der Ewigkeit.
So die friedfertige Richtung.

Auch von der schroffen Richtung ist eine Gemeindeordnung in
7 Artikeln vorhanden (abgedruckt bei E. Miiller S. 38 ff.). Sie wurde
von den Taufern im Frithjahr 1527 zu Schlatten bei Schaffhausen
angenommen und stammte vom siiddeutschen Tauferlehrer Michael
Sattler, der Prior zu St. Peter im Schwarzwald gewesen war und
am 21. Mai 1527 zu Rothenburg am Neckar den Martertod starb.
Das Schriftstiick fiel wahrscheinlich bei der Verhaftung Secklers
und Hochriitiners in die Hand der Obrigkeit. Hier weht der Atem
der Zeit ganz anders; alle Riicksichten sind gefallen, alle Forde-
rungen der Reformation iiberhoht. Scharf wird die Scheidelinie ge-
zogen: die Welt ist die Summe des Bosen. Aus der Welt beruit
der Herr die Auserwihlten zur Busse und zur Wiedergeburt. Die
Kinder des Lichts konnen nicht Gemeinschaft haben mit den Kin-
dern der Welt. Die Gemeinde Christi, durch die Taufe wvereint,
begeht das Abendmahl fiir sich, nicht mit denen, die der Welt und
dem Teufel folgen; denn Paulus sagt: ,,Man kann nicht zugleich an
des Herren und des Teufels Tisch teilhaben. Der Auserwihlte
meidet die Gemeinschaft mit der Welt und ihren Greueln, als da
sind pépstlicher und reformierter Gottesdienst, Kirchgang, Ver-
sammlungen, Wirtshdauser, Biirgschaften, die teuflischen Waffen der
Gewalt, Schwert und Harnisch, nach Christi Wort: ,,Ihr sollt dem



117

Bosen nicht widerstehen*. Der Auserwihlte ruft nicht die welt-
liche Gerechtigkeit an und sitzt nicht im Gericht um weltlichen
Zank. Ebenso soll der wahre Christ nicht in die weltliche Obrigkeit
treten, wenn er dazu berufen wird; Christus verbietet es deutlich:
..Die weltlichen Fiirsten herrschen — ihr nicht also*. Der Obrigkeit
Regiment ist nach dem Fleisch, des Christen Regiment ist nach dem
Geist. Der Tédufer wird damit biirgerlich und religiés isoliert. Die
Gemeinde der Auserwihlten verzichtet bewusst auf soziale Ge-
staltungskraft und Organisation. Christus ist das Haupt der Ge-
meinde; darum bedarf es der geringsten Vorschriften, die Liebes-
ethik geniigt. Die Gemeinde wahlt einen Hirten, der liest, lehrt,
ermahnt und straft. Sie beansprucht die Strafgewalt iiber ihre
Glieder, da sie die obrigkeitliche verschmiht. Ihr Mittel ist der
Bann, den die Regierung sich vorbehalten hat. Die Briider, die
ausgleiten, werden zuerst geheim, dann vor der Gemeinde ermahnt;
fruchtet es nicht, so werden sie von der Versammlung und dem
Brotbrechen ausgeschlossen. Diese Zucht geniigt fiir eine Ge-
meinde, die sich die Vollkommenheit Christi nennt. Ueber dem
allem steht wie eine eherne Tafel das Apostelwort: Man muss Gott
mehr gehorchen als den Menschen.

Auch zu dieser Gemeindeordnung gibt es einen Kommentar
(Band 80 Nr. 3), den Dr. Fluri dem Hans Seckler zumisst. Demnach
miissen es die letzten Bekenntnisse eines Todgeweihten sein, und
das erkldrt ihren Inhalt: hingerissener Opfermut, Bruch mit der
Wirklichkeit, strenge Bibelkenntnis in fanatischer Auslegung, iiber-
reizte Begabung, Radikalismus. Nur ein paar Gedanken daraus:
Wer den Tempel des Teufels, die Kirche, nicht in Ehren hilt und
in dieser elenden Versammlung des Teufels, der Kirchgemeinde,
nicht Mitglied sein will, muss Gefangnis und Tod erleiden; denn es
gefillt dem Herrn, seine Auserwihlten mit Spott und Triibsal aus
der Mitte der Bosheit zu fithren. Mit schneidenden Wendungen
werden Kirche und Geistlichkeit verworfen, wird aus der Bibel zu-
sammengetragen, was gegen sie zeugt. Christus spricht: Gott ist
Geist, und die ihn anbeten, sollen ihn im Geist und in der Wahrheit
anbeten. Gott wohnt nicht in Tempeln, die mit Hinden gemacht
sind. Ihr seid der Tempel des lebendigen Gottes, sagt Paulus. Es
ist ein Aergernis, dass die Pfarrer von Pfriinden leben. Die Pfriin-
den kommen vom Schweiss der Armen und dienen dem Miissig-



118

gang. Gott sagt: Im Schweisse deines Angesichts sollst du dein
Brot essen, und Paulus sagt: Wer nicht arbeitet, soll nicht essen.
Hier stosst man auf die Bildungsgleichgiiltigkeit der Taufer, die die
Miene annimmt, nur die Handarbeit sei eine Leistung. Gegen die
Kirche wird das allgemeine Priestertum mit der Bibel verfochten.
Petrus sagt: Ihr seid alle ein koniglich Priestertum; Johannes sagt:
Du hast uns alle zu Konigen und Priestern gemacht; Paulus sagt:
Hier ist weder Jude noch Grieche, weder Knecht noch Freier,
weder Mann noch Weib, denn ihr seid allzumal eins in Jesu Christo;
so ihr zusammenkommt, hat ein jeglicher Psalmen, eine Lehre, er
hat Zungen, Offenbarung und eine Auslegung.

Das Programm der schroffen Richtung enthiillt den uniiber-
windlichen Abstand, den unversohnlichen Gegensatz zwischen dem
Téaufertum und dem Staat und der Kirche der Reformation. Die
Obrigkeit konnte es sich nicht bieten lassen, dass ihr das Taufer-
tum in dem Augenblick die Christlichkeit absprach, da sie sich vor
dem Volke mit einem besonderen gottlichen Auftrage rechtiertigte.
Sie konnte es nicht zugeben, dass das Taufertum den Staat mit
seiner Ordnung und seinem Recht verschmihte und sich mit einer
eigenen Ordnung behalf, die es als die echt biblische, ja als das
Gotteswort auf Erden erkliarte. Das Programm war noch nicht
die Emporung, da sich die Tdufer vorderhand leidend gaben, aber
es steckte eine Emporung darin, die jederzeit offen ausbrechen
konnte. Und davor fiirchtete sich die Regierung, da sie die An-
steckungskraft der Tiaufer iiberschitzte. Die Verfolgungen gingen
weiter, in erster Linie nicht wegen der Kirche, sondern wegen
crimen publicum, QGefihrdung des Landiriedens und Auiflehnung
gegen die Obrigkeit; die Riicksicht auf die Kirche lief nebenher."

Im Mai 1529 standen wieder gefangene Taufer zum Verhor vor
Haller und Megander, darunter Seckler, Hans Dreier und Hans
Seiler, auch Frauen. Die Antworten zeigen die Tdufer noch nicht
auf den dussersten Stellungen, sind aber doch schérfer als bei den
ersten Verhoren (E. Miiller S. 42; Steck und Tobler Nr. 2306). Alle
lehnen die Weibergemeinschaft ab; wer sie pflege, sei nicht ihr
Bruder. Die Giitergemeinschaft habe allerdings zu Anfang der
Christenheit gegolten, sei aber kein Gebot; man solle einfach den
Bediirftigen mitteilen. Der Frage, ob ein Christ ein Oberer sein
konne, weichen sie aus; einige Antworten besagen, er konne es



119

werden, er bleibe aber nicht lange in der Obrigkeit, wenn er nach
Gottes Wort handeln und urteilen wolle. Die zum erstenmal ge-
stellte Frage der Zinsen und Zehnten beantworten sie dahin, ein
Christ diirfe sie wohl geben, aber nicht nehmen. Auf die Frage, ob
die Obrigkeit Ungehorsame verbannen diirfe, antworten sie, das
Erdreich sei Gottes. Nur die Verena Meyer gibt eine Auskunit,
an der die Obrigkeit noch schwer leben sollte, sie gehe wohl aus
dem Lande, aber wenn der Herr es fiige, so komme und miisse sie
wieder herein. Die Regierung verlangte von den Wiedertidufern
unbedingt den Widerruf, und als er verweigert wurde, erlitten
Seckler, Dreier und Seiler im Juli 1529 den Tod in der Aare — ,,die
dritte Taufe“. Man wollte sie mit dem strafen, wodurch sie sich ver-
gangen haben, sagt Piarrer Joh. Gast von Basel in seinem Tage-
buch. Es waren die ersten Todesopfer in Bern, und bald folgte ein
viertes, Konrad Eichacher von Steffisburg.

Wie gewohnlich in solchen Fillen, hatte die Verfolgung Wir-
kungen, die den erwarteten entgegengesetzt waren. Einmal wur-
den die Téaufer nicht eingeschiichtert, sondern gehoben. Die Be-
dringnis war von ihnen vorausgesehen, gottgewollt und damit eine
Bestitigung ihrer Sendung. Und dann wurde durch die Verfolgung
die Sekte auseinander getrieben und damit verbreitet. Seit es um
Leben und Tod ging, erhielt die unnachgiebige Richtung die Ober-
hand. Sie ging zum Angriff iiber und trug die Bewegung aufs Land
hinaus, wo sie schwerer zu fassen war als in der Stadt. Wohl war
es ein Widerspruch, wenn sie sich von den Kindern dieser Welt
absonderte und doch die Girung ins Volk hinauswarf. EFs waltete
bei den Tdufern eben eine hohere Verpilichtung vor; sie mussten
ihre Ueberzeugung offenbaren und dafiir Verfolgung erleiden, was
es auch fiir eine Wirkung hatte.

Darnach ist die Anziehungskraft des Taufertums zu bemessen.
Die schroffe Absage an Macht, Besitz, Ruhm, Ehre, Genuss, Ge-
selligkeit und Behagen, an alles, was die feinere und grobere Be-
gehrlichkeit der Welt reizt, hielt die grosse Menge fern; winkte
doch die Aussicht, in einer verfolgten Freiwilligkeitsgemeinde das
Kreuz auf sich zu nehmen. Die Gebildeten stiessen sich an der
Geringschiatzung der Geistesarbeit, die die Tdufer mehr programm-
missig als iiberzeugt zur Schau trugen; denn ihre Sprecher, so
einfache Leute sie sein mochten, zeigten bisweilen einen Geistes-



120

stand, dem Feingehalt nicht abgesprochen werden kann. Man fragt
sich nur, woher sie ihn haben. Selbststudium, entfaltetes Innen-
leben, Versenkung, Erleuchtung mochten das erkldren, wenn man
nicht ohnehin bei diesen Menschen, die in den verlorensten Seelen-
weiten zuhause waren, etwas Unermessliches annehmen miisste.
Zudem schalteten die Tdufer von vornherein die soziale Spreng-
kraft aus ihrer Bewegung aus. Die Emporung, die im Tadufertum
grollte, mehr noch die Gleichheit der Menschen, die ihnen aus
Paulus aufgegangen war, schien allen Unzufriedenen und Unter-
driickten Erlosung zu verheissen. In Wirklichkeit stellte sich den
Taufern die Gleichheit nur als allgemeines Priestertum dar. Sie be-
handelten sie als ein vollig weltindifferentes Ideal, fiir das sie keine
Ausmiindung in Staat und Gesellschaft suchten; sie lehnten eine
Neuschichtung der Gesellschaft ab, schon weil die bestehende Un-
gleichheit die verdiente Strafe fiir den Siindenfall war. Mit Paulus
beharrten sie darauf, dass jeder in seinem Beruf und Stand bleiben
solle. Damit verschmihten sie es, auf ihre Emporung eine welt-
liche Belohnung zu setzen und brachten sie um die Stosskraft. Sie
hatten iiberhaupt kein sozial-politisches Programm; an ecine be-
waffnete Erhebung gegen die Regierung dachten sie nicht. Eine
Auflehnung aber, die auf Gewalt, Rache und Beute verzichtete und
nach Siegen trachtete, die in der Ewigkeit gebucht werden, wurde
der bestehenden Ordnung nicht gefihrlich. Die Masse der Unzu-
friedenen war von den Taufern enttiuscht. Und doch lagen im
Taufertum die feinsten Reizmittel fiir das erlesene religiose Ver-
langen versteckt. Die grossgliaubige Verheissung: ,,Wir leben wie
die erste Christengemeinde in Jerusalem®, lockte mit solcher Trost-
versicherung, dass die Regierung ihr entgegentreten musste, indem
sie auf das Titelblatt des gedruckten Synodus den Spruch aus dem
zweiten Korintherbrief setzte: Und ob wir auch Christum nach
dem Fleisch gekannt haben, so kennen wir ihn jetzt doch nicht
mehr. Und schliesslich bewihrte die uralte Losung aller christ-
licher Weltiiberwinder: ,, Komm und leide mit uns", ihre unverging-
liche Werbekraft fiir die Taufer.

So gelang es den Taufern, auf dem Lande Anhidnger zu ge-
winnen. Am jungen Bibellesen der Landleute fanden sie den An-
lass, das innere Licht zu entziinden. Im weltscheuen, griiblerischen
und hartnidckigen Wesen der stillen und abgelegenen Hofe des Em-



121

mentals und des Oberaargaus schlug das Taufertum seine tiefsten
Wurzeln. In der Stadt ging es unter; einmal auf dem Lande aus-
gebreitet, konnte es nicht mehr ganz erfasst und erdriickt werden.
Aus stadtischen, gewerblichen Kreisen hervorgegangen, fand es
seine schliessliche Stirke im Bauernstand. Aber es ergidnzte sich nie
nur aus einer sozialen Schicht; es gehorten ihm stets Leute ver-
schiedener Klassen an. Falsch wire es, das Taufertum als eine
Elenderscheinung zu beurteilen. Als die Regierung nachmals auf
den Besitz der Taufer griff, kamen ansehnliche Vermogen zum Vor-
schein, die sich aus ihrer Konzentrationsfihigkeit zur Arbeit und
ihrer entsagenden Bediirinislosigkeit geniigend erkldren.

Auf dem Lande draussen beruhigte sich ihre Stellung zum Pri-
vateigentum vollends. Giitergemeinschaft war bei ihrer Streusie-
delung schon praktisch ausgeschlossen. Die Liebesgemeinschaft
dagegen blieb. Auf dem Lande liess sich nur die religiose, nicht
aber die soziale und geschiftliche Absonderung aufrechterhalten.
Sie befuhren die Mirkte der Weltkinder und stellten solche als
Dienstboten und Taglohner ein; sie dienten auch bei Weltkindern.
Sie handhabten ihre Liebestitigkeit, Barmherzigkeit und Recht-
lichkeit nicht allein als Binnenmoral unter lhresgleichen, sondern
wandten sie auch nach aussen an, dieweilen sich ihre Haltung gegen
Kirche und Staat noch verschirite.






	Die Anfänge des Täufertums in Bern

