Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 13 (1890-1892)

Heft: 2

Artikel: Die Teppiche des historischen Museums in Thun
Autor: Stammler, Jakob

Kapitel: 3: Ein Antependium mit Thiersymbolen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-370820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

245

Zeichnung und Ausfithrung sind nicht gerade sehr
fein und beweisen, dass das- Tuch nicht in einem der
blithenden Ateliers von Irankreich und den Niederlanden,
sondern im eigenen Lande, sei es in einem Nonnenkloster,
wie in Interlaken oder in Bern, oder von einer «Heidnisch-
werkerin», angefertigt worden ist. Die Moglichkeit dieser
Annahme ergibt sich daraus, dass im Jahre 1453 drei
«Heldnischwerkerinnen> in Basel und 1528 eine solche in
Bern urkundlich nachgewiesen sind. Ohne Zweifel gab es
noch andere Personen, welche diesen Kunstzweig be-
trieben. |

Als Wirkerei aus dem 15. Jahrhundert gehort der
Teppich zu den #ltern noch erhaltenen. Als Erzeugniss
des eigenen Landes hat er fiir die schweizerische Kunst-
geschichte eine hervorragende Bedeutunyg.

3. Ein Antependium mit Thiersymbolen.

Die dritte Wirkerei, 1 Meter hoch und 3,35 Meter
lang, ist abermal ein dnfependiuwm (Voraltartuch). Bei
bloss fliichtiger Betrachtung erscheint es sehr unbedeutend,
ja die Darstellung eines Dutzends von Vierfiisslern und
Vogeln kommt Einem auf den ersten Blick, zumal an einer
Altarbekleidung, etwas wunderlich vor. DBei genauerm
Studium aber ergibt sich das Tuch als hdchst werthvoll
und interessant.

Dasselbe besteht aus einem Mittelstiicke und zwe:
Seitentheilen, alle mit rothem Grunde. Krsteres ist von
den letztern durch eine dunkle Linie geschieden, welche so-
gar die Musterung der Nebenseiten kurzerhand abschneidet,
so dass es scheint, das Mittelstiick sei getrennt gearbeitet
und dann eingesetzt worden. Allein bei nédherer Unter-
suchung findet man, dass dies nicht der Ifall war, da die



246

horizontal laufenden Kettenfiden durch alle drei Theile
gehen. Die Scheidung kommt also nur auf Rechnung der
Zeichnung.

Gehen wir nun an die Besprechung der einzelnen
Figuren.

a. Das Mittelbild.

Das Mittelstiick zeigt einen einfachen, von zwei Siulen
getragenen Baldachin in gothischem Style, bestehend aus
Wimperg und Dreipass. Der Raum zu beiden Seiten des
Wimperges wird durch steif gezeichnete Vierpidsse ausge-
fullt. Unter dem Baldachine steht das Bild eines gewapp-
neten Ritters, der durch einen Nimbus als Heiliger und
durch das rothe Kreuz im weissen Felde auf dem Schilde
und auf dem Lanzenfihnchen abermal als der hl. Mawuri-
tius, der Patron der alten Thuner Leutkirche und ihres
Choraltars, gekennzeichnet ist. Da die Léange des Ante-
pendiums auf einen grossen Altar hindeutet, so stehen
wir nicht an, in demselben eine ehemalige Bekleidung
des Hochaltares der Pfarrkirche von Thun zu erblicken.

Der Ritter trdgt einen Ringelpanzer, der bis auf die
Kniee reicht, auch Arme und Beine sind in gleicher Weise
geschiitzt. Ebenso ist der Kopf mit einer Ringpanzer-
kappe bedeckt, die bis auf die Schultern herabfillt und
“nur das bartlose Gesicht frei ldsst. Auf derselben sitzt
ein halbkugelartiger Deckel, die Haube oder das Hiitlein.
Die Ringhandschuhe sind ausgezogen, hangen aber noch
als Wulst sichtbar am Aermel. Ueber das Panzerhemd
ist ein armelloser Waffenrock gezogen, der bis auf die
Kniee reicht und vorn etwas aufgeschnitten ist. Derselbe
ist gelb und mit mehreren rothen Kreuzen verziert. Die
Linke halt den Schild, der die sogenannte Dreiecksform
hat, die Rechte die mit einem Fahnchen versehene Lanze.
Ueber beiden Schultern ragen die obern Kcken eines auf
den Riicken gehidngten Schildes hervor. An einem Leib-



247

gurte, der vorn gebunden ist, hingt auf dem Riicken das
Schwert mit gerader Parirstange. Nirgends ist eine Spur
von einer Panzerschiene oder einer Platte zu sehen.

Eine Vergleichung dieses Ritters mit demjenigen aus
der Mitte des 15. Jahrhunderts auf dem vorhin beschriebenen
Antependium, der mit Helm, Brustpanzer, Arm- und Dein-
schienen gewappnet ist, ergibt deutlich, dass die Aus-
riistung des erstern einer viel altern Zeit angehort, als
die des letztern. Sie ist diejenige des 13. und 14. Jahr-
hunderts. In der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts
waren bereits Arm- und Deinschienen im Gebrauche. Da
nun das Mittelalter, wie bekannt, die Personen friitherer
Perioden in der Gewandung und Bewaffnung seiner Tage
darstellte, so haben wir in der Riistung des in Rede stehen-
den Heiligen einen Anhaltspunkt fiir die Bestimmung der
Zeit, in welcher die Zeichnung gemacht und die Wirkerei
ausgefithrt worden ist. Ziehen wir auch in Derticksich-
tigung, dass eine Riistung #lterer Art bisweilen linger im
Gebrauche blieb, als manche andere, und dass der Zeichner
von den ihm bekannten eine éltere zur Vorlage nehmen
konnte, so kommen wir bei Bestimmung der Arbeit
immer noch in das 14. Jahrhundert hinauf. Wir glauben,
die Zeit der Anfertigung des Antependiums in die Mitfe
oder zweite Hilfte des 14. Jahrhunderts ansetzen zu
sollen. Demnach stammt das Altarparament noch aus
den Tagen der kyburgischen Herrschaft.

Aus diesem Alter der Wirkerei folgt sofort deren
hoher Fkumnstgeschichilicher Werth. Deutschland besitzt,
wie wir oben angefiithrt, an drei Orten Wirkereien aus
dem 12. Jahrhundert, sodann im germanischen Museum
zu Niwrnberg das Bruchstiick eines dem 13. Jahrhundert
angehorenden Teppichs aus der St. Elisabethenkirche zu
Marburg (Katalognummer G. 28) und ein Rucklachen oder
Antependium mit 6 Heiligenfiguren aus dem 14. Jahrhundert
(daselbst G. 101). Dann aber sind in Deutschland zur

Archiv des hist. Versins. _
XIIIL Bd. 1, Heft. 17



248

Zeit keine Wirkereien bekannt, die so alt wiren, wie die
in Rede stehende. Fir Frankreich und die Niederlande,
in denen die Teppichwirkerei ehemals eine so grosse De-
deutung hatte, beginnt die eigentliche Geschichte dieses
Kunstzweiges erst mit dem 14. Jahrhundert. Von den
ungemein zahlveichen Teppichen, die in diesen Lindern
im genannten Jahrhundert gewirkt worden, sind aber nur
ein Stilck mit der Darstellung Jesu im Tempel, jetzt im
Musée des Gobelins in Paris, und einige Stiicke der im
Jahre 1377 von Nicolas Bataille in Paris fitv den Herzog
von Anjou begonnenen Darstellungen aus der Apokalypse,
jetzt in der Kathedrale zu Angers, erhalten. Unser An-
tependium gehirt darum zu den dltesten noch vorhandenen
Denlowiilern der Teppichwirkerer.

Zwar konnen weder die Zeichnung noch die Technik
auf Vollkommenheit Anspruch machen. Beispielsweise sind
an einigen Stellen die Konturen erst nachtriglich mit
Nihstichen eingetragen, Gerade diese geringere Vollkom-
menheit ist aber ein Deweis dafiir, dass dies Stick eben-
sowenig als das vorige aus einem der ziinftigen Ateliers
Frankreichs oder der Niederlande hervorgegangen, sondern
im eigenen Lande entstanden ist. Wie wir anderwirts?!)
angefithrt, erwihnt das von Konigin Agnes von Ungarn
am 28. Juli 1357 angefertigte Verzeichniss der IKostbar-
keiten des Klosters Konigsfelden im Aargau Teppiche «des
heidnischen Werkes»> und das Inventar der St. Vinzenz-
Kirche in Bern vom Jahre 1379 einen Kisseniiberzug von
gleicher Arbeit. Diese Technik war also im 14. Jahrhundert
in unserm Lande keine unbekannte Sache und sie konnte
ganz wohl von Jemand ausgefithrt werden, z. B. in einem
Fraueukloster, wie in Interlaken oder in Bern, oder von
einer weltlichen < Heidnischwerkerin». Unser Antependium
ist die #lteste der uns bekannt gewordenen, in der Schweiz

1) Die St. Vinzenz-Teppiche des Berner Miinsters.



249

noch vorhandenen Wirkereien, zugleich aber auch ein Be-
weis von dem Vorkommen der Teppichicirkeret in unsern
(Gegenden win 14, Jahrhundert und darwm fiir die Ge-
schichte dieses Kunstgewerbes von nicht geringer Be-
deutung ).

b. Die vier innersten Kreise (1, 2, 3, 4).

Das Interesse fir das in Rede stehende Antependium
wird erhoht durch die Darstellangen auf den beiden Seiten-
theilen. Jedes derselben enthiilt sechs grossere runde Me-
dazllons (Kreise), von denen je drei unter einander stehen.
Dieselben berithren sich nicht unmittelbar, sondern mittels
kleinerer Kreise. Diese grossern und kleinern Kreise werden
durch ein cinfaches weisses Band gebildet, dessen Theile
sich an den Berthrungspunkten kreuzweise iiher einander
legen. Diese Form findet sich in der romanischen Periode
hiufig, namentlich bei Geweben.

In die Rdume zwischen den Kreisen ist je ein flach-
gehaltenes Ornament gesetzt, das aus vier kreuzformig
cestellten weissen Dlittern besteht. Dies Blattornament
hat so primitive I'orm, dass das Muster einfach aus einem
zusammengelegten Stitcke Papier mit einigen Schnitten der
Scheere hergestellt zu sein scheint.

In die kleinern Kreise ist je ein zweiter von rother
Farbe eingefiigt, in welchem sich ein ebenfalls rothes Kreuz
befindet.

Von hohem Interesse sind die in den grossern Medail-
lons auf abwechselnd blauem und gritnem Grunde dax-
vestellten Thiergestalten, simmtliche gegen die Mitte
schauend.

1y Die Geschichte dieses Kunstzweiges ist erst in neuester Zeit
studirt worden, Es bestchen dariiber zahlreiche Iachsehriften; die
bedeutendste ist die IHistoire générale de la tapisserie, par Guiffrey
Miintz et Pinchart. Paris 1878—85.



250

Die dem Mittelbilde zundchst gelegenen Figuren er-
kennt man leicht als die traditionellen Symbole der vier
Evangelisten, namlich: gefliigelter Mensch (1) = Matthéus,
gefliigelter Liwe (2) = Markus, gefligeltes Rind (3)= Lukas,
Adler mit ausgebreiteten Fligeln (4) = Johannes. Alle vier
symbolischen Gestalten haben ausser den Fliigeln einen
runden Nimbus (Heiligenschein) und ein Spruchband. Sie
haben ihre Plitze nach einer alten Kunstregel, die fiir den
FFall gilt, dass sie im Vierecke, also je zwei tiber einander,
anzubringen sind. Hienach stehen nicht etwa oben die
beiden ersten, unten die beiden andern, sondern sie folgen
in kreisformiger Anordnung, so dass die Reihe oben be-
ginnt und ebenso wieder schliesst. Durch diese Anordnung
kamen Mensch und Adler, die Symbole der beiden Apostel
Matthdus und Johannes, iiber den Nicht-Aposteln Markus
und Lukas zu stehen!). Dem Menschen wurde vielfach die
rechte Seite angewiesen, dem Adler die linke; doch wurde
dies nicht immer beobachtet und auf unserem Teppiche
ist ebenfalls die umgekehrte Ordnung eingehalten.

Fir diejenigen unserer Leser, welche den Urspriiy
der Evangelisten-Symbole nicht kennen, sei Folgendes hei-
gefiigt 2). .

Im christlichen Alterthum wurden die vier Evange-
listen oft durch wier Strome angedeutet, welche aus einem
Hiigel entspringen, auf welchem Christus als Mensch oder
als Lamm Gottes steht. Immerhin ist auch die Verwen-

By Sehr gewohnlich wurden die Evangelisten-Bilder auf den vier
Enden von Kreuzen angebracht. Dabei erhielten die beiden Apostel
ihre Plitze gern auf dem Stamme, die beiden andern Evangelisten
auf dem Querbalken. Doch ist das nicht allgemein durchgefiihrt.

?) Vgl. Jac. Thomasius: Insignia quatuor Evangelistarum. Lips.
1667. — Corylandri Dissertatio de insignibus Evangelistarum. Lon-
dini Gothorum 1765. — Fr. Miinter: Sinnbilder und Kunstvorstellungen
der alten Christen. Altona 1825. 8. 44. — Wolfg. Menzel: Christ-
liche Symbolik, Regensburg 1854. I, 260 — F. X, Kraus: Realencyklo-
pidie der christlichen Alterthiimer. Freiburg i. B. 1832, I, 454.



251

dung der oben genannten Symbole schon alt. Die Ursache
davon liegt in der hl. Schrift.

Der Prophet Hzechiel (Hesekiel, Kap. 1 und 10) sah
in einem wunderbaren Gesichte, wie ein Sturmwind von
Mitternacht herkam mit einer grossen Wolke voll Ieuer.
Darin war die Gestalt von vier lebenden Wesen. Ein jeg-
liches hatte vier Gesichter und vier Fligel. Die Gesichter
waren bei allen vieren das eines Menschen, das eines Liowen,
das eines Rindes (Stieres) und das eines Adlers. Aehnlich
schaute der Evangelist Johannes in der geheimen Offen-
barung (Kap. 4) einen Thron, auf welchem Iliner sass,
mitten im Throne und um den Thron aber vier lebende
Wesen voller Augen vorn und hinten, das erste gleich
einem Lowen, das zweite gleich einem Stier, das dritte
gleich einem Menschen, das vierte gleich einem fliegenden
Adler.

Mit diesen geheimnissvollen Gestalten verglichen die
Kirchenviter die vier Evangelien. Je nach dem gewahlten
Vergleichungspunkte und ihrer Beurtheilung des Gesammt-
charakters eines jeden Evangeliums fiel in der #ltern Zeit
die Auslegung verschieden aus.

Irendius, Bischof von Lyon, 1 202, deutete den Lowen
auf Johannes, das Rind auf Lukas, den Menschen auf
Matthéius, den Adler auf Markus?). Augustinus, Bischof
von Hippo, 1 430, bezog den Lowen auf Matthiius, den
Menschen auf Markus, den Stier auf Lukas, den Adler
auf Johannes®). Hieronymus, T 420, theilte den Iivange-
listen die Symbole nach dem Anfange ihres IEvangeliums
zu und zwar den Menschen dem Matthius, weil dieser sein
Evangelium mit dem Stammbaum Jesu beginnt, den Liwen
dem Markus, weil dieser in seinem Iiingange die Stimme
des Rufenden in der Wiste erwihnt, wie sie der Liwe

Yy Adv. haereses, lib. III, cap. 11, n. 8.
*) In Joannem, Tract. XXVI, 5 und De consensu Evang. lib. I,
cap. 6.



252

erschallen lasst, das Rind, das ein Opferthier war, dem
Lukas, weil dieser mit dem Opfer des Zacharias anhebt,
den Adler dem Johannes, weil dieser mit den ersten Worten:
«Im Anfange war das Wort> w. 8. w. sich iiber die irdischen
Dinge erhebt und zu den géttlichen aufsteiot ).

Dem hl. Hieronymus folgten andere Viiter, nament-
lich Papst Gregor der Grosse, v G04. So wurde dessen
Auslegung mit der Zeit die allgemein geltende.

Von den Schriftstellern ging die Anwendung der vier
Thiergestalten in die darstellende Kunst iiber. Dies ist
nachweisbar seit dem Iinde des 4. Jahrhunderts der Fall.
Wir finden die Gestalten als Vertreter der beziiglichen Per-
sonen, mithin als Symbole oder Sinnbilder der Evangelisten,
schon auf den alten Mosaiken von St. Pudenziana, S. Sabina
undS. Maria Maggiore in Ron, auf alten Elfenbeinschnitze-
reien und auf den Knden alter Krenze. Sodann wurden sie
auch blos den Figuren der Evangelisten als IKennzeichen,
Attribute, beigegeben; so schon auf einer Mosaik zu S. Vitale
in Ravenna aus dem 6. Jahrhundert. Man bildete sogar
die Evangelisten in menschlicher Gestalt, aber mit dem
Kopte des beziiglichen Thieres, ab; so auf einem Bildwerke
zu Aquileja aus dem 5. Jahrhundert, in der St. Stephans-
kirche zu Bologna und in mittelalterlichen Miniaturen. Die
letztere Darstellungsweise wurde aber als gar zu sonder-
bar und geschmacklos fallen gelassen, indess die beiden
ersten Arten der Verwendung der vier Thiergestalten sich
m der christlichen Kunst vollstindig eingebiirgert und er-
halten haben, b

Ausser den Iligeln, die diesen Symbolen nach den
biblischen Texte zukommen, gab ihnen die Kunst einen
Nimbus (Heiligenschein) und seit dem Mittelalter oft ein

e N

1) Proem, in Matth.; auch in Ezech., cap. 1.

*) Homil. 4, in cap. 39, beati Job., n. 1 und Iixposit. super
Ezech. hom, 3, in eap. 1. Vgl Sedulius: Carmen paschale; Ambro-
siug: Proem. in Lueam.



253

Spruchband bei. Auf diesem brachte man den Namen
des betreffenden FEvangelisten oder die ersten Worte seines
Evangeliums an.

c. Die vier mittlern Kreise (5, 6, 7, 8).

Auf alten Damast- und DBrokat-Geweben, namentlich
morgenldndischer, byzantinischer und palermitanischer Her-
kunft, sodann auch auf gestickten Gewindern, findet man
hiufig verschiedene Thiere, wie Lowen und Papageien,
Hirsche und Greife, dargestellt, ohne dass sie einen andern
als ornamentalen Charakter hitten. Man konnte darum ver-
sucht sein, den iibrigen Thierfigquren auf unserm Ante-
pendium auch nur solche Bedeutung zu geben. Allein die-
selben erscheinen auf letzterm in gleicher Grosse, wie die
Evangelisten-Symbole, und treten mithin ebenso als Haupt-
ficuren auf. Wir miissen sie desshalb auch ebenso als Sinn-
bilder auffassen. Dies gilt namentlich bei einem Tuche,
das zur Bekleidung eines Altares bestimmt war und im
Mittelalter angefertigt wurde, in welchem die Symbolik so
beliebt war und eine so grosse Rolle spielte.

Bei Auslegung der alten Symbole darf man keines-
wegs willkiirlich seine [Phantasie mit ihren eigenen und
modernen Anschauungen spielen lassen, sondern muss
nothwendig auf die Gedanken der Alten zurickgehen ?).
Dies ist uns Modernen nicht immer leicht. Die alte Art
und Weise, gewisse religitse Gegenstdnde zu symbolisiren,
ist uns fremd geworden und kommt uns in manchen Fallen
geradezu ungeniessbar vor.

Wir suchen die Erklirung der christlichen Symbole
natiirlich zuerst in der Bibel mit ihren vielen Bildern und

1y Ueber Symbolik siehe die oben angefiihrten Schriften von
Miinter, Menzel, Kraus, auch Piper: Mythologie der christlichen Kunst,
und Kreuser: Der christliche Kirchenbau.



254

Gleichnissen. So ist das Lamm bekannt als Sinnbild Christi,
des Lamnies Gottes (Joh. 1, 29 und Apok., Kap. 5); die
Taube stellt den hl. Geist dar, der in Gestalt einer solchen
bei der Taufe Jesu erschien; der Hirsch erscheint oft (aber
nicht immer) als Bild der nach Gott sich sehnenden Seele,
nach Psalin 41 (42), 2: «Wie ein Hirsch nach den Wasser-
quellen, so verlangt meine Seele nach dir, o Herr»; Schlange,
Lowe und Drache bedeuten oft den Satan, der in Gestalt
einer Schlange die Eva verfithrte (1. Mos. 3), und <wie ein
briillender Lowe umhergeht und sucht, wen er verschlinge»
(1. Petri 5, 8).

Jin grosser Theil der bei alten Schriftstellern und in
der Kunst fritherer Zeiten, zundchst des Mittelalters, vor-
kommenden Bilder finden dagegen ihre Erklirung nicht in
der hl. Schrift, sondern in den ausserbiblischen Anschau-
ungen der Alten von der Natur. Diese waren vielfach un-
richtig und geradezu fabelhaft. Aber gerade die fabelhaften
Eigenschaften der Naturgegenstande und die Eigenschaften,
die man von fabelhaften Dingen erziihlte, fand man wegen
des an ihnen haftenden Wunderbaren geeignet zur Versinn-
bildung der tibernatiirlichen christlichen Wahrheiten. Darum
spielt die alte Naturgeschichte, speziell die fabelhafte Thier-
(beziehungsweise Pflanzen- und Stein-) Kunde, eine grosse
wlle in der mittelalterlichen Symbolik.

Die Hauptvertreter der alten Naturkunde sind be-
kanntlich: Aristoteles, der grosse Schiller Plato’s und Lehrer
Alexanders des Grossen, gestorben 322 vor Christus, der
Romer Plinius Secundus, genannt der dltere, gestorben im
Jahre 79 mnach Christus beim Ausbruche des Vesuvs,
Claudius Aelianus aus Prineste in Mittelitalien, unter Kaiser
Hadrian (regierte 117—138) in Rom, und der Grieche
Plutarch, gestorben um 130. Diese Minner hatten bereits
manche bisherigen Anschauungen als zweifelhaft oder offen-
bar unrichtig erkannt, aber immer noch viel Unrichtiges
beibehalten. Bei den Schriftstellern des christlichen Alter-



255
thums und des Mittelalters finden wir letzteres, wenn auch
oft mit einem Zweifel vorgebracht, vielfach wieder und
noch mit Manchem vermehrt. “ :

Schon in sehr frither christlicher Zeit bildete sich
eine feststehende Anwendung gewisser Kigenschaften von
Thieren, Biumen und Steinen auf christliche Glaubens-
und Sittenlehren. Dieselbe wurde dann bis tief in’s Mittel-
alter bei kirchlichen Schriftstellern und Dichtern, sowie in
der Kunst beibehalten. .

Zur Verbreitung und Beibehaltung dieser symbolischen
Auslegung trug wesentlich eine kleine, schon frith abge-
fasste Schriyft bei, in der gegen 50 Thiere, Steine und
Biume in der Weise behandelt werden, dass zuerst be-
stinmte Iiigenschaften derselben geschildert werden, so-
dann eine geistliche Anwendung folgt. Letztere bezieht
sich gewohnlich auf Christus oder enthilt eine Mahnung
filr den Christen. Dabeil kommt es jeweilen nur auf den
einen oder andern Achnlichkeitspunkt an, im Uebrigen
macht sich das Unvollkommene des Vergleiches oft genug
sehr fuhlbar, manche Anwendung ist uns heutzutage ganz
zuwider. Inwiefern der Verfasser nur bereits bekannte
Vergleichungen gesammelt oder solche selber gemacht,
steht dahin.

Das Naturgeschichtliche wird gewohnlich mit der
Formel eingeleitet: <Der Physiologus, d. i. der Natur-
kundige, sagt». Desshalb wuorde in der Folge die Schrift
selber der ,,Physiologus‘‘ genannt.

Wer der stindig angefithrte Naturkundige, dem der
christliche Ausleger den naturgeschichtlichen Stoff ent-
nomimen, gewesen, weiss man nicht. Manche dachten an
Aristoteles; dieser hat aber Einiges, das die Schrift als
Bericht des Naturkundigen mittheilt, als unrichtig be-
zeichnet. Andere dachten an den Konig Salomon, der
von allen Gewdchsen und Thieren zu reden verstand
(3. Kon. 4, 33, nach Luther 1. Kon.).



o
n
[esp)

Iibenso ungewiss ist es, wer der christliche Sammler
und  Ausleger gewesen. Alte Manuskripte nennen als
solchen verschiedene Kirchenviiter, wie Basilius, Erzbischof
von Césarea, T 379, Gregor von Nazianz, 7 389, Epiphanius,
Bischof von Constantia auf Cypern, 1 403, Chrysostomus,
Patriareh von Konstantinopel, + 407. Das Original wurde
in griechischer Sprache und hochst wahrscheinlich zu
Alexandrien in Acgypten, wo in altchristlicher Zeit eine
berithmte Schule war, abgefasst. Da der Kirchenschrift-
steller Origines (185—254) in einer Homilie (in Genes. 17, 5)
ausdriicklich den Physiologus aunfithrt, nimlich was «der
Physiologus tiber den jungen Lowen» sagt, und als solches
das Gleiche wiedergibt, was die uns bekannte Schrift
dartiber enthilt, so darf man schliessen, dass letztere
schon vor Origines verfasst worden ist?).

Aus dem Griechischen wurde der Physiologus schon
frith, wohl im 5. Jahrhundert, in’s Aethiopische, Arabische,
Syrische, Armenische und Lateinische, sodann im Mittel-
alter in’s Altdeutsche, Altfranzosiche, Provencalische, Alt-
sichsische, Altenglische und Islindische diberselzt®).

1y 8. iiber den Physiologus: J. B. Pitra: Spicilegium Solesmense.
Tom. III. Paris 1855, p. XLVII ff. — Ch. Cahier: Le Physiologus
ou Bestiaire, bei Cahier et Martin: Mélanges d’archéologie. Tom. II,
Paris 1851, Introduction, p. 58 ff. — Koloff: Die sagenhafte und
symbolische Thiergeschichte des Mittelalters, in F. v. Raumers histo-
rischem Taschenbuch. 4. Folge, 8. Bd., 1867. S. 171 ff. — J. V. Carus:
Geschichte der Zoologie. Miinchen 1872. 8. 108 ff. — Namentlich
F. Lauchert: Geschichte des Physiologus, Strassburg 1889. 8. 65.
Letzterer hat die ilteste bekannte griechische Handschrift mit 49
Gegenstiinden veriffentlicht. Eine andere mit bloss 25 Thieren brachte
der piipstliche Kammerherr Ponce de Leon 1587 in Antwerpen zum
Abdrucke. Eine dritte, mit Vergleichung von fiinf andern, hat der
Benediktiner Pitra a. a. O. p, 338 ff. herausgegeben; in diesen Hand-
schriften sind 62 Gegenstiinde behandelt. ,

2y Ein lateinischer Physiologus mit dem Titel ,Dicta Joh.
Chrisostomi de natura bestiarum® ist durch G. Heider aus einer
Gottweiher Handschrift des 11. Jahrhunderts im Archiv fiir Kunde



257

So wurde der Physiologus allgemein bekannt. Die
Zahl der noch vorhandenen, bis tief in’s Mittelalter reichen-
den Handschriften beweist, dass er fleissiy gelesen und
beniitzt wurde. Die Handschriften enthalten aliweichende
Redalitionen, vielfach ist auch die Zahl der behandelten
(regenstinde verschieden. Daraus ersehen wir, dass der
Physiologus eine Art Gemeingut geworden, das Jeder nach
Belieben ummodelte.

Die im Physiologus enthaltenen Angaben iiber Thiere
und Steine sammt dessen Auslegungen finden sich der
Sache nach vielfach bei den kirchlichen Schriftstellern
und weltlichen Dichtern der dltern Zeit und des Mittel-

osterreichischer Geschichtsquellen, Bd. V. Wien 1850. 8. 541, ver-
offentlicht. -— Drei andere bei Cahier: Mélanges d’archéologie,
Tom. II, p. 106, Tom. ITI (1853), p. 203, Tom. IV (1856), p. 55, —
Pitra a. a. O. notirt acht Handschriften, ohne sie mitzutheilen, — Die
Stadtbibliothek von Bern bewahrt drei lateinische IHandschriften,
nidmlich Nr. 233 mit 31 Gegenstinden, Nr. 318 mit 23 und interes-
santen Abbildungen, aus dem 9, Jahrhundert, und Nr. 611 mit 26, aus
dem 8. oder 9. Jahrhundert. Die beiden ersten sind bei Cahier
a. a. 0. abgedruckt.

Im Franzosischen heisst der Physiologus ,bestiaire*; solche
stehen bei Cahier L. c.

Einen altdeutschen aus dem 11. Jahrhundert, Dhezeichnet als
sreda umbe diu tier findet man bei: von der Hagen: Denkmiler
des Mittelalters, 1824. S. 50 ff.; H. Hoffmann : Fundgruben fiir Ge-
schichte deutscher Sprache und Literatur. Breslau 1330. I, 16 ff.;
Miillenhoff und Scherer: Denkmiiler deutscher Poesie und Prosa aus
dem 8.—12. Jahrhundert, Berlin 1864, Nr. LXXXI. — Einen andern
altdeutschen Thysiologus aus dem 12, Jahrhundert, iiberschrieben
,Ditze buoch redenot unde zellet michelen wistuom von tieren unde
von fogilen*, geben: K. G, Graff: Diutiska, Denkmiler deutscher
Sprache und Literatur. IIL. Bd. Stuttgart 1829 ; Hoffmann a. a. O.
I, 22 ; Massmann: Deutsche Gedichte des 12. Jahrhunderts, in der
Bibliothek der deutschen Nationalliteratur. Quedlinburg 1837, 8. 311 ff.
Lauchert a, a. Q. 8. 280 ff. — Einen altdeutschen in Versen: Karajan:
Deutsche Sprachdenkmale des 12. Jahrhunderts. 8. 73 ff., mit Ab-
bildungen.



208

alters 1). Selbst die wmittelalterlichen Autoren tber Natur-
kunde nahmen die Schilderangen des Physiologus ver-
trauensvoll in ihre Werke hintiber; so: Isidor von Sevilla,
+ 636, in seinen Etymologien; Thomas von Comtipré, zu-
erst Augustiner, dann Dominikaner, de naturis rerum, ge-
schrieben um 1240, noch ungedruckt; Vinzenz von Beau-
vais, Dominikaner, Speculum naturale, beendigt 1250,
Albert der Grosse, Dominikaner, de animalibus, nach 1250
verfasst; Konrad von Megenberg, Domher zu Regensburg,
Das Buch der Natur, 1349—50 nach dem angefiihrten
Buche des Thomas von Comtipré deutsch bearbeitet und
vielfach selbst die geistlichen Anwendungen des Physiologus
enthaltend #).

Zur Zeit der Blithe der mittelalterlichen P’oesie er-
hielten die naturkundlichen Angaben des Physiologus viel-
fach newe geistliche Anwendungen, z. B. auf Maria, aber
auch auf Minnesang, Ritterleben und Herrendienst. Die
jingern Handschriften des Physiologus enthalten den éltern
gegeniiber ebenfalls einzelne nceue Auslegungen, namentlich
moralischer Natur.

Die Renaissance brachte statt der altchristlichen Symi-
bolik heidnisch klassische Bilder. So wverlor sich mit der
Zeit die Kenntniss der im Mittelalter durch Schriftsteller,
Dichter und Prediger auch dem Volke geliufig gemachten
alten Sinnbilder, aber auch der Geschmack an vielen
derselben. |

Der Literatur folgte die Kunst. Dildete die heilige
Schrift vou je her die Hauptquelle fiir die bildlichen Darstel-
lungen, so nahm die Kunst aber schon in der @ltesten
Zeit ihren Gegenstand auch anderwirts her; es sei nur
an den Fisch, das Monogramm Christi und die Verwen-
dung des Ovpheus erinnert. So lieferte denn auch der

1 Vgl W. Grimm: Vorrede zur Ausgabe von Konrads von
Wiirzburg ,Goldenen Schmiede®, 8. XXVI ff.,, und Lauchert a. a. O.
2y Herausgegeben von F. Pteiffer, Stuttgart 1861.




259

Physiologus mit seinen Thiersymbolen den Stoff zu vielen
Darstellungen. DBesonders héufig angewendet wurde die
Thiersymbolik zur Zeit des romanischen Styles. Manche
dieser Symbole erhielten sich wihrend der gothischen Pe-
riode, einige errangen geradezu dauernde Geltung.

In den Ideen des Physiologus finden wir auch den
Schliissel zur Entrithselung der Bildersprache unseres
Antependiums.

Wir diirfen von vornherein vermuthen, dass der Zeichner
seiner Darstellung einen Plan zu Grunde gelegt habe. Einen
Leitstern fiir die Auffindung des letztern gibt uns ein Holz-
“schnitt in einem neuern Missale (Pustet in Regensburg 1872).
Derselbe zeigt in der Mitte das Lamm Gottes; dieses ist,
wie das Mittelbild unsers Voraltartuches, von Medaillons,
aber in Vierpassform, umgeben. Von diesen enthalten die
dem Mittelbilde zundchstgelegenen die Symbole der vier
Evangelisten in kreistormiger Anordnung. In einem zweiten
Kreise um das Mittelstiick folgen sich: ein Kinhorn im
Schoosse einer gekronten Jungfrau, ein Pelikan mit seinen
Jungen, ein Lowe, der sich iiber ein am Boden liegendes
Junges beugt, und ein zur Sonne auffliegender Adler.
Neben den Figuren sind Texte!) angebracht, welche be-
sagen, das Einhorn sei ein Bild Christi, der aus der
heiligsten Jungfrau geboren worden; der Pelikan ein Bild
Christi, der fiir uns gelitten hat; der Lowe ein Bild Christi,
der am dritten Tage von den Todten auferweckt worden;
der Adler ein Bild Christi, der zum Vater in den Himmel
aufgefahren ist. Es werden uns also Menschwerdung,
Opfertod, Auferstehung und Himmelfahrt, mithin die wich-
tigsten Thatsachen aus dem Leben Jesu, vorgefiihrt.

1y Sie lauten: Monoceros formam figurat Christi de sanctissima
virgine geniti,

Pelicanus formam figurat Christi pro hominum salute passi.

Leo formam figurat Christi tertia die de mortuis resusecitati.

Aquila formam figurat Christi ad patrem in coelum ascensi.



260

Aehnlich sind auf einem Gemilde aus der alten Kolner
Schule des 14. Jahrhunderts Einhorn, Pelikan, Lowe und
Phonix um das Bild Mariens gruppirt und finden sich die
eben genanuten sinnbilder auf einem Bilde des 15. Jahr-
hunderts in der St. Lovenzkirche in Niirnberg, sowie auf
einer Darstellung der Geburt Jesu in der St. Sebaldus-
kirche genannter Stadt ).

Fassen wir nun in #dhnlicher Weise zuerst die den
Evangclisten zunéchst gelegenen Thiere, also die mittlern
Kreise, in’s Auge, und zwar wiederum in kreisformiger
Aufeinanderfolge.

9. Hinter dem Symbole des Matthiius sehen wir em
Hinhorn in gelber Farbe mit ausgeschlagener eigenthiim-
lich gestalteter, rother Zunge. Dies von der Naturwissen-
schaft als fabelhaft erklirte Thier wird erwihnt von
Ktesias, dem griechischen Arzte des persischen Konigs
Artexerxes Mnemon im 4. Jahrhundert vor Christus (In-
dica 25) und von Aristoteles (Naturgeschichte I, ¢. 25. 9),
Plinwes (historia naturalis lib. 8. cap. 21) schildert es
unter dem Namen wmonoceros als ein Thier mit pferde-
artigem Leibe, Hirschlkopf, Elephantenfiissen, Eberschwanz
und langem schwarzen Horne auf der Stirne, und als so
wild, dass es nicht lebendig gefangen werden konne. delian
(de natura animalium lib. 3, cap. 41 und lib. 4, cap. 52)
sagt, es gebe in Indien wilde Ksel mit weissem Leibe,
rothem Kopfe, blauen Augen und langem Horne, das unten
weiss, in der Mitte roth, oben schwarz sei. Aus dem
Horne werden Trinkgeschirie gemacht, welche die Eigen-
schaft besitzen, giftige Getrinke unschiddlich zu machen #).

1y Piper: Mythologie der christlichen Kunst. I, 463.

2) Bis tief in’s Mittelalter schrieb man dem Horne des Einhorns
merkwiirdige Kriifte zu, z. B.: Im Jahre 1416 liess der Herzog
Johann der IPurchtlose von Burgund durch den Geoldschmied Johann
Mainfroy an ein Stiick Einhorn einen Griff machen. Dasselbe diente
dazu, um das Fleisch des Herzogs zu untersuchen, ob es niimlich



261

An anderer Stelle (lib. 16, cap. 20) schreibt er, das Ein-
horn lebe in Indien, sei fast so gross wie ein Pferd, habe
eine Mihne, gelbe Haare, schunelle Fiisse, ungetheilte Hufe
und cinen KEberschwanz, zwischen den Augen aber ein
schwarzes Horn mit scharfer Spitze. Die Mannchen sollen
nicht bloss unter sich, sondern auch gegen die Weibchen
sehr kampflustig sein; nur zur Zeit der Brunst schliessen
sie sich sanft an letztere an und weiden mit ihnen.

In der Bibel wird das Einhorn wiederholt angefithrt.
Finige Bibelerklirer identifiziren es mit dem Nashorne
(Hebriisch: Reem.). Die Dbiblischen Schriftsteller heben
dessen Stirke, Wildheit und Gefihrlichkeit hervor, z. B.
Hiob 39, 9 ff.; Psalm 21 (im Hebriischen 22), 22; 28 (29), 6.
Das IHorn tberhaupt wird als Sinnbild der Kraft und
Macht gebraucht, z. B. Psalm 131 (132), 17. So nanute
nach der Geburt des Taufers Johannes dessen Vater Zacharias
den Iirloser das «Horn des Heiles» (Luk. 1, 69). Statt
des Dblossen Hornes wire dann nach Kinigen das ganze
Einhorn zum Sinnbilde Christi genommen worden.

Ganz verstindlich wird uns die Symbolisirung Chyristi
durch das Einhorn aber erst durch die Thiersage. Der
»Physiologus® enthilt dartiber Folgendes: <Der Natur-
kundige (Physiologus) sagt, das HEinhorn habe die Natur,
dass es ein kleines Thier sei, dhnlich einem Ziegen-Bocke.
Am Kopfe hat es ein einzelnes, sehr scharfes Horn und
kein Jager kann es fangen. Die Jiger fangen es folgen-
dermassen. Sie fithren an den Ort, wo es sich aufhilt,
eine Jungfrau und lassen sie allein. Sobald das Thier
dieselbe erblickt, springt es ihr in den Schooss (oder: an
den Busen) und umfangt sie. Dann schlift es ein und

Gift enthalte. Laborde: Les Ducs de Bourgogne, Preuves, Tom. I,
p. 108, Nr. 297. — Dasselbe finden wir bei Karl dem Kiihnen. Vyl.
Olivier de la Marche: Etat de la Maison de Charles de Bourgogne
dict le Hardy. Bei Petitot: Collections des: Mémoires. Tom, X,
p. 497 und 507.



262

wird widerstandslos gefangen und zum Palaste des Konigs
cefithrt.  So ist unser IHerr Jesus Christus das geistliche
Einhorn, wie Zacharias gesagt: <Er hat uns ein Horn des
Heiles autgerichtet im Hauseseines Dieners David»(Luk.1,69).
Das Eine Horn bedeutet, was Christus sagt: «Ich und der
Vater sind Eins». Klein ist das Thier wegen der Demuth
der Menschwerdung. Dem Willen seines Vaters gemiéss
stieg er in den Schooss der Jungfraw herab, wurde Fleisch
und wohnte unter uns. Dass es einem Bocke gleicht, be-
deutet, dass Gott seinen Sohn in der Gestalt des stindigen
Fleisches sandte und die Sinde im Fleische verdammte.»
Das Einhorn erscheint also besonders als Sinnbild der
Menschwerdung Christi aus Maria der Jungfrau.

Den Fang des Einhornes durch Mithiilfe einer Jung-
frau erzéhlen Gregor der Grosse (Moralia in Job. lib. 31,
cap. 10), Isidor von Sevilla (Etymol. lib. 12, cap. 2), Al-
bert der Grosse (de animal. XXII, 2, 1) und Vinzenz von
Beauvais (speculum naturale XX, 91) in ihren natur-
kundlichen Werken ohne weitere Anwendung, weil ihr
Gegenstand eine solche nicht veranlasste. Konrad wvon
Megenberg dagegen gibt in seinem Buche der Natur
(Ausgabe Pfeiffers, Seite 161) ausser dem naturkund-
lichen Inhalte auch die geistliche Anwendung folgender-
massen wieder: «Das Thier bedeutet unsern Herrn Jesus
Christus. Der war zornig und grimmig, ehe er Mensch
wurde, wider die Hoffart der Engel und den Unge-
horsam der Menschen. Ihn fing die hochgelobte Maid
Maria mit ihrer keuschen Reinigkeit in der Wiiste dieser
kranken Welt, da er vom Himmel herabsprang in ihren
keuschen reinen Schooss. Darnach ward er gefangen von
den gar scharfen Jagern, den Juden, und ldsterlich von
ihnen getddtet. Darnach erstund er und fuhr gen Himmel
in den Palast des himmlischen Konigs, wo er ein stisser
Anblick ist fiir die Gemeinschaft aller Heiligen und Engels.



263

Die Anwendung der Geschichte des Einhorns auf die
Menschwerdung des Sohnes Gottes aus Maria, der Jung-
frau, findet sich wiederholt bei den mittelalterlichen Dich-
tern. S0 heisst es bei dem Minnesinger Ruwmelond?):

Fin tier hat griuwelichen zorn,

des alle jegere gruwet, daz ist der einhorn;
man jagte in lange, in getorste nieman vahen.
Doch ving in, als ist mir geseit,

ein edele, reine, luter, unbewollen meit,

seht da begunde ez siner muede nahen.

Er leit sich in der meide schoz,

unt gab sich ane wunden ir gevangen,
gewaltik stark unde also groz,

in mochten alle jegere niht erlangen,

wan do er sich ir gevangen bot,

sin vleisch wart miirwe geslagen,

in stach ein jegere tot:

do wart ein tiure wildbrete ufgehangen.

Uns sagt diu glose daz viir war,

(Got was viel irres muotes wol viinf tusend jar,
unt dannoch mer, des wart vil manik tote
behalten in der helle habe:

einborner Gotessun, do jagte dich her abe
din vater, wan er uns verlos vil note;

Er jagte dich unz an den lip

der reinen meit, als man daz einhorn jeite,
des alle meide und elliu wip

getiuret sint, daz si dir wol beheite,

din muoter, diu dich maget gebar;

man jagte dich darnach wol drin unt drizek jar,
unz ez wol kwam, alse din vater seite.

1Y YVon der Hagen: Die Minnesinger; Bd. II, S. 368. Strophe
2 und 3.

Archiv des hist. Vereins. .
XIII. Bd, 1. Heft. 18



264

Konrad von Wiirzburg (v 1287) schreibt in seinem
Ave Maria?l):

Des himmels einhiirne,

Den des niht verdroz, er begunde gahen
unde liez sich vahen

bi dir, zartin maget, durch dine guete.

Derselbe in einem ZLiede?):
Man jagte dich uf kiusche groz,
als es dins vater minne enbot,
des suochtestu der megde schoz,
alsam der wilde einhiirn in siner not
ze der junk vrowen vliuhet.

Sodann in seiner goldenen Schmiede?):

Du bist genannt von schulden
ein maget aller megede.

Du vienge an eim gejegede
des himels einhiirne,

der wart in daz gediirne

dirre wilden werlt gejaget,

und suochte, keiserlichiu maget,
in diner schoz, viel senftez leger.
ich meine do der himmeljeger,
dem undertan diu riche sint,
jagte sin einbornez kint

uf erden nach gewinne,

'di in diu ware minne

treip her nider balde

ze maneger siinden walde,

do nam es, vrouwe, sine vluht
zuo dir, vil sdilden riche vruht,
unt slouf in dinen buosen,

der ane mannes gruosen

') Von der Hagen, III, S. 342, 32. Strophe.
2 A. a. O. II, 311, 15. Strophe.
%) Herausgegeben von W. Grimm, Berlin 1840. Vers 254 ff.



265

ist luter unde lieht gevar,
Crist Jesus, den din lip gebar,
der leite sich in dine schoz,
do des vater minne groz

in jagete zuo der erden.

Heinrich von Meissen, genannt Frauwenlob, T 1318,
singt in seinem Kreuzleiche !):
Des vaters zorn bejeide
und unser bilt heheide
den sun treib zue der meide,
alsam daz eingehiirne vliihtik
tiihtik liez er sich ir schoz besliezen.

Im ABC-Leich ?) wird an Maria das Wort gerichtet:
magt, daz einhiirn vach in guot.

Hugo von Langenstein (1282—1319) schreibt in seiner
,, Martina‘ (verfasst 1293) 3):
Daz was div vil reine maget
Div mit kivsche hat eriaget
Der himel ein hurnen
Den man e sach zvrnen
Gen aller der welte.

So bedienten sich denn auch Maler und Bildhawer
der Gestalt des Einhornes zur Symbolisirung der Mensch-
werdung Christi. Beispiele haben wir bereits genannt.

Wie aber die angefithrten Dichter die Sendung des
Sohnes Gottes geradezu wie eine Jagd schildern, so wurde
sie oft, namentlich im 16. Jahrhundert, auch von den Zeich-
nern ganz naiv dargestellt. Als Jiger erscheint der Engel
Grabriel. Fr stosst in’s Horn, die Verkiindigung anzu-
deuten. An Leinen fiihrt er Hunde, die je nach der Zahl

1Y Von der Hagen, III, 390, 10. Strophe.

%) Hagen, III, S. 468, 17, Strophe.

%) Bibliothek des lit. Vereins in Stuttgart. XXXVIII. Stuttgart
1856, Ausgabe A. v. Keller. 8. 539, Vers 15 ff.



266

als veritas, justitia, pax, misericordia (Wahrheit, Gerech-
tigkeit, Friede, Barmherzigkeit) bezeichnet werden. Das
Einhorn aber flicht zu Maria und lasst sich in ihren
Schooss nieder oder wird von ihr beim Horne gefasst. So
auf einem gewirkten Teppiche vom Jahre 1554 aus einem
aufgehobenen schweizerischen Kloster, jetzt in Sarnen, und
auf einem solchen vom Jahre 1550, den das schweizerische
Idiotikon ') aus einem Klosterinventar anfithrt. Davon han-
delt auch Lacroix: Les arts au moyen age. Paris 1871,
p. 499.

6. Im Medaillon zur Seite des Markus-Liwen steht
ein langhalsiger Vogel von gelber Farbe mit rothen Fligeln,
der seinen Schnabel in die eigene Brust bohrt und das
daraus fliessende Blut auf die Jungen in dem Neste vor
hm traufeln ldsst: es ist der Pelikan. Uns Modernen ist
er auch unter dem Namen Kropfgans bekannt, und zwar als
ruderfiissiger Schwimmvogel mit langem, flachem Schnabel,
dessen Obertheil in einen Haken ausgeht und dessen Unter-
theil eine de h nare, einen weiten Sack bildende Kehlhaut
hat. Aelian (de nat. anim. 1. III, c¢. 23) sagt von ihm,
er liebe seine Jungen sehr, und wenn er fir sie keine
andere Nahrung finde, gebe er die am Tage vorher ge-
nossene Speise von sich, um dieselben damit zu ernéhren.

Der Physiologus weiss iiber denselben Folgendes:
«David sagt (Ps. 101 [102], 7) in einem Psalm: <<Ich
bin gleich dem Pelikan (Luther: der Rohrdommel) in der
Wiiste»». Der Naturkundige sagt von ihm, dass er seine
Jungen sehr liebe. Wenn diese aber etwas herangewachsen
sind, so schlagen sie ihren Eltern in’s Angesicht und ver-
wunden dieselben. Darauf schlagen diese wieder ihre Jungen
und todten sie. Gleich aber reut es die Eltern und sie be-
trauern die todten Kinder. Am dritten Tage aber geht die
Mutter (nach andern Handschriften der Vater), offnet sich

1) Bd. II, . 1631.



267

die Seite und ergiesst das eigene Blut auf die todten Korper.
Dadurch werden sie wieder auferweckt. So sagt unser Herr
beim Propheten Jesaias (1, 2): ««Sohne habe ich erzeugt
und erhohet, sie aber haben mich verachtet>». Der Schopfer
hat uns erschaffen, wir aber haben ihn geschlagen, indem
wir das Geschopf mehr ehrten, als den Schopfer. Da be-
stieg er (Christus) das Kreuz, offnete seine Seite und
liess Blut und Wasser herausfliessen zu unserm Heile und
ewigen Leben.»

So wird der Pelikan zum Sinnbilde des blutigen Opfer-
todes Jesu, durch den die Menschen das verlorene geistige
und ewige Leben wieder erhalten haben, gemacht.

Die Fabel von der Todtung und Wiedererweckung der
jungen Pelikane durch ihre Eltern erzihlen ohne Anwen-
dung: Isidor (Etym. 1. XII, c¢. 7), Thomas von Cantipré
(a. a. 0.) und Vinzenz von Beauvais (Specul. nat. 1. 17,
¢. 127). Der hl. Augustin (in Psalm 101 [102], V, 7 u. 8)
sieht im Pelikane ein passendes Sinnbild Christi, da wir
durch sein Blut zum Leben berufen werden. Der Umstand,
dass der Pelikan seine Jungen auch selber todtet, macht
ihn hieran nicht irre, indem er dafiir an das Wort des
Herrn erinnert: <Ich todte und ich mache lebendig»>. Gregor
der Grosse (super Psalm. V. peenitent. n. 11) erzihlt die
Fabel mit der Anwendung: < Wer ist unser Vater und unsere
Mutter, als Jesus Christus, der in uns alle Ungerechtigkeit
ertodtet, damit wir eine bessere Auferstehung erlangens.
Konrad von Megenberg (a. a. O. S. 210) kniipft an die
gleiche Geschichte die Lehre: <Unter dem Pelikan ver-
stehe ich unsern Herrn Jesus Christus. Der kam in unser
Elend zu scherzen . ... Aber die Altviiter siindigten . . ..
Da wurden sie von ihm zu todt geschlagen, so dass sie
immer leiden mussten im Fegfeur (soll heissen: in der Vor-
holle), bis Christus Mensch wurde und seinen Leib mit dem
rosenfarbigen Blute in der Marter offnete. Letztere wihrte
bis zum dritten Tage, da stand er auf und machte secine
Kinder wieder lebendig vom ewigen Tode.»



268

Seitdem 12. Jahrhundert beniitzten die Dichter die Idee
vom Pelikan ofters. Mit der Zeit fassten Einige, vielleicht
aus Missverstindniss einer bildlichen Darstellung, die That
des Pelikans als eine Erndhrung der Jungen durch sein Blut
und wendeten dies Bild dann auf die Fucharistie an.

Bekannt ist die Strophe in dem von ZThomas wvon
Aquin (v 1274) auf das Altarssakrament verfassten Hymnus
¢«Adoro tes:

Pie pelicane, Jesu Domine,

Me immundum munda tuo sanguine.
Cujus una stilla salvum facere
Totum mundum quit ab omne scelere.

Der Marner ') schreibt:
Von liebe erkrimmet ouch der pelicanus siniu kint;
swenne er si vint
tot, daz ist niht ein wint,
. so tuet er, rehte als er si blint,
er nimft sins herzen bluot, un machet, daz si wieder lebendik
sint:
mit der bezeichenunge sin wir von der helle erleset hie.

Konrad von Wiirzbery?) redet den Herrn mit den
Worten an:
Uns heilte diner wunden tou,
do dich unser tot gerou,
den ung din zorn durch siinde brou.
du tet’, alsam der pellican,
der sich wil geriuwen lan,
swaz siner vriichte wirt getan,
der machet lebende siniu kint,
diu mit sinem bluote sint
erkikket schiere an’ under bint:
Also vertreib uns wernde not
din bluot, als ein rose, rof,
do dich erbarmet unser tot.

1y Von der Iagen II, 8. 251, Strophe 21.
%) Hagen II, 312, Strophe 18.



269

In seiner goldenen Schmiede?!) wendet er sich an Maria:

man sol dich viir daz himelnest
bezeichenlichen immer han,

da der vogel pellican

uz und in vil schone vloue,

der bluot uz sinem herzen souc,
damite er mahte siniu kint
lebende schiere, do si blint

vor im lagen unde tot.

din herze sich ze neste bot
dem stiezen gote sunder wanc,
der in eins Vogels bilde swanc
zuo dinem kiuschen libe guot,
und dar nach sines herzens bluot
durch siniu toten kint vergoz,
damite er in vil schier entsloz
daz leben eweclichen dort.

Von der Nahrung mit dem Blute des Pelikans handelt
der Minnesinger Heinzelin von Konstanz?):

sam der pellicanus tuot,

der uns din wol bewiset,

der ouch mit sines libes bluot
Diu sine kinder spiset.

Im AB C Leich?) wird Maria gebeten:
Speis’ uns mit pellikans bluot.

Der Minnestinger Boppe?) aber nennt unter den An-
spriichen seiner Frau, sie wolle sehen:
wie pellicanus siniu kind vor liebe tot erkrimme.

Die bildende Kunst hat den Pelikan in altchristlicher
Zeit noch nicht dargestellt. Spéter aber geschah es haufig.

1) Ausgabe von W. Grimm, Vers 468 ff.
%) Hagen III, 8. 409, Strophe 3.

%) Hagen III, S. 468, Strophe 17.

1) Hagen II, 385, Nr. VIII, Strophe 4.



270

Zunichst erscheint der Pelikan als Sinnbild des blutigen
Opfertodes Jesu. So in den oben angefiihrten Darstellungen.
Man stellte ihn oft dem Lowen, dem Sinnbilde der Auf-
erstehung, gegeniiber; so auf dem Querbalken eines Vor-
tragskreuzes aus dem 14. Jahrhundert im germanischen
Museum zu Ntrnberg!). Auf einem alten Kreuze in Ebi-
kon bei Luzern ist oben der Pelikan, unten der Lowe in
Email 2). In spiterer Zeit wurde er mehr als Sinnbild des
wirklichen Empfanges von Christi Fleisch und Blut in der
Eucharistie aufgefasst und als solches namentlich an Altiren
und Tabernakeln angebracht, wobei dann die Jungen nicht
mit dem Blute besprengt, sondern dasselbe auffangend dar-
gestellt werden,

7. Der adlerartige gelbe Vogel mit rothen Fliigeln
neben dem Rinde des Lukas, der auf einem Neste sitzt,
aus welchem Flammen aufschlagen, wird unschwer als der
fabelhafte Phoniz erkannt.

Der alte griechische Geschichtsschreiber Herodot (T 408
vor Christus) berichtet (II, 73), der Phonix erscheine nur
alle 500 Jahre, waun sein Vater gestorben. KEr habe ihn
darum nicht selber gesehen, sondern nur in Abbildungen.
Nach diesen sei er in Gestalt und- Grosse einem Adler
dhnlich und habe theils goldfarbiges, theils rothes Gefieder.
Zu Heliopolis in Aegypten erzihle man, er trage die Leiche
seines Vaters von Arabien in einem aus Myrrhen geformten
Fi in den Tempel des Sonnengottes zu Heliopolis, um ihn
dort zu bestatten. Tacitus (54— 117 nach Christus) meldet
in seinen Annalen (IV, 28), der Phonix komme nach den
Einen alle 500, nach Andern alle 1461 Jahre. Wenn diese
Jahre verflossen seien, mache er sich ein Nest und bringe
ithm die Zeugungskraft bei, woraus dann eirie junge Brut

') Anzeiger fiir Kunde der deutschen Vorzeit, 1868, Spalte 161,
und Katalog der kirchlichen Gerithsehaften Nr. 219 und Tafel XI.
%) Anzeiger fiir schweiz. Alterthumskunde 1885,



271

entstehe. Darauf verbringe er den Leib seines Vaters zum
Altare der Sonne und verbrenne ihn daselbst. Plinius
(nat. hist. 1. X, c. 2) ist nicht sicher, ob der Phonix wirk-
lich existire oder nur fabelhaft sei. Nach ihm lebt er in
Arabien, es ist aber immer nur einer in der ganzen Welt
vorhanden und man kann mit aller Mithe denselben nicht
zu Gesichte bekommen. Er soll die Grosse eines Adlers
haben, am Halse goldglinzend, im Uebrigen roth sein,
einen Schwanz mit rosenfarbigen Federn und auf dem Kopfe
einen Federbusch haben. Er sei in Arabien der Sonne
heilig, lebe 540 (nach andern Handschriften 640) Jahve;
wenn er alt sei, mache er aus Kassia und Weihrauch ein
Nest, erfiille es mit Wohlgeriichen und sterbe darauf. Aus
den Knochen und dem Marke entstehe ein kleiner Wurm,
daraus werde ein junger Vogel, der dem alten ecin Begrib-
niss bereite und das ganze Nest in die Sonnenstadt bei
Panchaia verbringe und da auf den Altar niederlege.

Das g¢leiche erzihlt der hl. Clemens von Rom, ein
Zeitgenosse des Plinius (Epist. ad Corinth., ¢. 24), um
daraus den Schluss zu ziehen, es sei also nichts Unglaub-
liches, dass Gott auch die Menschen dereinst wieder auf-
erstehen lasse. Denselben Gedanken fithrten aus: Zler-
tullian (150—230) in der Schrift von der Auferstehung
des Fleisches (c. 13), Ambrosius, Dischof von Mailand (de
fide resurrectionis), Cyrillus, Bischof von Jerusalem (y 386,
Catech. 18 n. 8) unter ausdriicklicher Berufung auf den
hl. Clemens. So erschien der Phonix als Sinnbild der kiinf-
tigen Auferstehung der Menschen.

Gegen Ende des ersten Jahrhunderts nach Christus
erschien bei heidnischen Schriftstellern die Version, dass
der Phonix sich selbst auf einem von ihm errichteten
Scheiterhaufen von Wohlgeriichen verbrenne und dann aus
der Asche neu erstehe. So bei Papinius Statius?) (7 96

) Sylvae II, 4.



272

nach Christus), Marcus Valerius Martial ') (40—103 nach
Christus) und Artemidor von Daldia®) (nach der Mitte
des 2. Jahrhunderts). Ebenso bemerkt der hl. Ambrosius
(a.a.0.): «Viele nehmen auch an, dass der Phonix die
Urne selbst anziinde und aus seiner eigenen Asche wieder
erstehes. In dieser Leseart fithrt der hl. Epiphanius?®)
1 403) die Geschichte des Phonix gegen die Leugner der
Auferstehung an, indem er sagt: «Wenn der Vogel fiihlt,
dass sein Ende naht, so baut er sich aus aromatischen
Kriutern ein Nest und kommt damit in die dgyptische
Stadt Heliopolis. Dort schligt er mit seinen eigenen Fligeln
so heftig und andauernd gegen die Brust, dass es Ieuer
gibt. Dieses entziindet sein Nest und so verbrennt er sich
selbst mit Fleisch und Knochen. Nachdem der Vogel ganz
verbrannt und das Feuer erloschen ist, entsteht aus der
Asche seiner Gebeine ein Wurm, der bald Fliigel bekommt
und ein junger Phonix wird. Dieser wéchst bis zum dritten
Tage. Gross geworden zeigt er sich den Bewohnern des
Ortes und kehrt dann in seine Heimat zuriick.>
Aehnlich erzéhlt der Physiologus, unter Berufung auf
seinen Naturkundigen, die Fabel. Einige Texte desselben
Jassen den Phonix nach Hieropolis gehen, andere berichten,
der Phonix gehe nach 500 Jahren in einen Wald auf dem
Berge Libanon, fiille daselbst beide Fliigel mit wohlriechenden
Krautern, mache damit ein geschlossenes Nest, sammle
Spiane und lege sie unter dasselbe, steige dann zum I'euer
der Sonne auf, bringe von demselben mit sich herab und
entziinde damit die Spdne. Dann gehe er in sein Nest
und verbrenne sich. Daraus entwickle sich der Vogel, wie
wir vorhin gehort haben. <Wenn nun dieser Vogel die
Macht hat, sich selbst das Leben zu nehmen und sich
wieder lebendig zu machen, wie konnen dann thorichte

Y Epigr. V, 7.
?) Oneirocritica IV, 47,
%) Ancoratus, c. 84.



273

Menschen iiber unsern Herrn Jesus Christus sich auf-
halten, wenn er sagt: c<cich habe die (ewalt, mein
Leben hinzugeben und es wieder zu nehmens». Dieser
Vogel bedeutet némlich die Person Christi. Vom Himmel
kommend erfiillt er beide Fliigel mit Wohlgeriichen, nim-
lich beide Testamente mit guter himmlischer Lehre» u. s. w.
Nach anderer Leseart lautet die Anwendung deutlicher:
«Warum haben denn die gottlosen Juden nicht an die Auf-
erstehung Jesu am dritten Tage geglaubt, da dieser Vogel
nach drei Tagen wieder lebendig wird? Warum konnte unser
Herr Jesus Christus sich nicht von Todten erwecken, da
der Prophet von ihm gesprochen: <«Der Gerechte wird
blithen, wie der Phonix>» (richtig: wie die Palmel!).

Der Phinix erscheint also als Gleichniss, ja als Be-
weis, fir die Auferstehung Christs.

Isidor (Etym. 1 XII, c¢. 7) erzithlt das Verbrennen
und Wiedererstehen aus der Asche ohne Anwendung.
Nach Vinzenz von Beawvais (specul. nat. 1. 17, c¢. 74)
lehrt der Vogel den Glauben an die Auferstehung. Konrad
von Megenberg (a. a. 0., S. 186) deutet den Phonix auf
die heilige Seele, dann aber «gleicht der Vogel Christo
mit seiner Marter und seiner Auferstehung am dritten
Tage ».

Selbstverstindlich bezogen auch die mittelalterlichen
Dichter den Phonix auf Christus. Der Marner!) fihrt
unter andern Bildern an:

der fenix, der verbrenmnet sich,

unt wirt lebende nach dem viure wider,
umn dann, wie schon oben beim Pelikan gezeigt worden,
zu schliessen:

mit der bezeichenunge sin wir von der helle er-
loeset hie.

1y Hagen II, 251, Strophe 21.



274

Heinzelin von Constanz ') vergleicht den Herrn mit
dem Phonix:
alsam der fenix in der gluof,
du hoher Got gepriset
R . . .

Hugo won Langensteins « Martina > enthalt einen
sehr langen Exkurs «von dez phenix nature »?) unter
Berufung auf « meister fisiologus ». Nach 500 Jahren fliegt
nach ihm der Phonix in das Paradies und sammelt da-
selbst edle Friichte und Wurzeln, trigt sie unter den
Fligeln weg, macht ein Nest, holt von der Sonne Feuer,
ziindet das Nest an und verbrennt damit. Aus der Asche
entsteht am ersten Tage ein Wurm, am andern Tage
wird dieser zu einem Vogel, am dritten ist er vollkommen.
Es ist aber immer nur Einer. So ist auch nur ein
Christus. Gott bildete ihm ein Lager in Maria, das Feuer
der Liebe verzehrte ihn, darum starb er fiir uns am
Kreuze. Am dritten Tage stand er vom Tode auf und
flog wie ein Adler in seines Vaters Reich.

Die Kunst brachte den Phonix schon auf heidnischen
Grabsteinen und kaiserlichen Miinzen als Dild des Wieder-
auflebens und der Unsterblichkeit an. So findet man ihn
wiederholt auch auf altchristlichen Denkmilern und ro-
mischen Mosaiken, oft auf einem Palmbaum sitzend, da
das griechische Wort ¢goin& auch die Palme bedeutet.
Wie die Palme selbst erscheint er dann hier als Symbol
der himmlischen Herrlichkeit. Im Mittelalter wurde er
gewohnlich als Symbol Christi abgebildet und zwar als
Sinnbild seiner Aufersteliung. Gern brachte man ihn statt
des Lowen, von dem oben geredet worden, mit dem
Pelikan an, um den Tod und die Auferstehung einander
gegeniiber zu stellen; so am Dome zu Magdeburg (um
1270).

1) Hagen III, 409, Strophe 3.

7 a. a. 0, S. 218 ff.




275

Auch auf unserem Teppiche sind Pelikan und Phonix
einander nahe gertickt und gegeniiber angebracht.

Wie der Phonix, so ist, wie beveits gesagt worden,
auch der Ldwe!) ein Sinnbild der Auferstehung Jesu.

Weil der hl. Petrus schreibt: < Kuer Widersacher,
der Teufel, geht umher, wie ein briillender Lowe, und
sucht, wen er verschlinge» (1. Petr. 5, 8), wird der Liwe
auch als Bild des Teufels oder des Bdsen iiberhaupt ge-
braucht. Am Throne Salomons befanden sich Lowen als
Zeichen der Stdrke (3.[1.] Kon. 10, 19; 2. Chron. 9, 18 ff).
Weil der hl. Johannes in der geheimen Offenbarung (5. 5)
Christus den <« Lowen vom Stamme Juda > nennt, womit
auf das Wort des Patriarchen Jakob angespielt ist, der
seinen Sohn Juda mit dem <« Jungen eines Lowen» ver-
glich (2. Mos. 49, 9), so bedeutet der Lowe auch im All-
gemeinen Christus.

Die Beziehung auf die Auferstehung ergibt sich wieder
aus dem Physiologus. Wahrend Aristoteles (de anim. 1V, 95)
und Plinius (nat. hist. X, 63) die jungen Lowen nur un-
ausgebildet, Aelian (de nat. anim. IV, 34) sie klein und
blind geboren werden lidsst, erzithlt der Physiologus, die
Lowin bringe ein todtes und blindes Junges zur Welt.
Darauf bleibe sie drei Tage neben ihm, die Augen auf
dasselbe gerichtet; nach dieser Frist komme der ménn-
liche Lowe herbei, hauche das Junge an, oder, wie andere
Handschriften wollen, schreie dasselbe an, dadurch be-
komme es das Leben und das Augenlicht. So, fithrt die
Schrift dann weiter aus, sei Christus drei Tage todt im
Grabe geblieben, am dritten Tage aber von seinem Vater
wieder erwecket worden.

1y Vgl. G. Heider: Ueber Thiersymbolik und das Symbol des
Lowen in der christlichen Kunst. Wien 1849, — Cahier: Vitraux de
Bourges, p. 77 fi.



276

Diese Stelle des Physiologus gibt schon Origines,
unter namentlicher Anfithrung der genannten Schrift, wieder
(Hom. 17, in Genes., cap. 49).

Der Minnesinger Heinzelin von Constanz ) redet
Christus mit den Worten an:
Du wiirde in unser armez gou
gesendet und geschikket,
du osterlamp, du schriender lu,
der tottiu kint erkwikket.

Ebenso Konrad von Wiirzburg ?):
Des l6uwen welfer lebende tuot
sin wuefen unde sin geschrei:
also brach an dem Kkriuze guot
des todes bant die ruof entzwei.

Und der Marner?):

Als des louwen welf geborn

werdent, so sint si tot;

vil grimmeklich so ist sin zorn,

vil jimmerlich so ist sin not,

vil luter in ire ore schrit,

des werdent wider lebend sie,
mit dem schon angefiithrten Schlusse :

mit der bezeichenunge sin wir von der helle erloeset hie.

Hugo von Langensteins «Martina»*) enthiilt eine lange
Ausfihrung des Bildes des Lowen. Die Auferweckung der
todtgebornen Jungen wendet er in der Weise auf Christus
an, dieser habe am Kreuze so laut gerufen, dass wir davon
lebend geworden. So sollen auch wir zu Gott rufen, um
unsere Werke vor Gott lebend zu machen.

) Hagen a. a. O. III, S. 409, Strophe 4.
?) Hagen II, S. 310, Strophe 7.

%) Hagen II, S. 251, Strophe 21.

4) A. a. O, 8. 437.



277

Der ABC-Leich, Frauenlob und Konrad von Wiirz-
burg 1n seiner «goldenen Schmiede» bedienen sich des
Bildes vom Liwen auch fiir Marial).

Das Gesagte erklart, warum der Lowe in der christ-
lichen Kunst als Sinnbild der Auferstehung Jesu ver-
wendet wurde. Diese Bedeutung hat der Lowe mit den
todten Jungen am FKussende des Kreuzes auf dem von
Konigin Agnes von Ungarn vor 1357 dem Kloster Konigs-
felden geschenkten Antependium, welches als Nr. 19 noch
im historischen Museum zu Bern aufbewahrt wird?). Darum
bildet er oft das Gegenstiick zum Pelikan, dem Sinnbilde
von Christi Opfertod 32).

8. Hinter dem Johanneischen Adler trabt ein vier-
fiissiges Ungethiim von gelber Farbe einher, das entfernte
Aehnlichkeit mit einem DPferde besitzt. KEs hat einen
schlangen- oder drachenférmigen, mit einer Art kurzer
Miahne versehenen Hals, einen gehdrnten Kopf mit offenem
Munde, einen langen, erhobenen und in einen spitzen
Biischel endigenden Schweif, einhufige Hinterfiisse und
dreizehige Vorderfiisse, von denen einer hoch aufgehoben
ist. In dieser Gestalt ist das Thier durchaus fabelhaft.
Und doch sehen wir in ihm einen Panther. Dieser ist
freilich in Wirklichkeit eine grosse wilde Katze von roth-

1y Hagen 1II, 8. 468, Strophe 17. II, 8, 340, Strophe 12. Grimm
a. a. 0. Vers 502.

?) Siehe meinen Aufsatz iiber ,Kinigsfelder Kirchenparamente“
im Berner Taschenbuch 1891,

3) Nach Aelian (de nat. anim. V, 39) schlift der Ldwe nie
vollkommen, sondern wacht immer. So erzihlt auch der Physiologus,
der Liwe schlafe mit offenen Augen, so dass er den nahenden Jiger
gleichwohl sehe und ihm entflichen konne. Darum wurde der Lowe
in der christlichen Kunst auch das Bild der Wachsamkeit. Ruhend,
aber mit offenen Augen, findet man ihn darum oft an den Pforten
von Kirehen als Wiichter des Heiligthums angebracht, z. B. an
mehreren Kirchen in Rom, zu St. Giacomo in Bologna, an der Kathe-
drale zu Arles, an der Schottenkirche zu Regensburg.



278

gelber Farbe mit runden, dunkeln Flecken. In den Ab-
bildungen der erwidhnten Berner Handschrift (Nr. 518) des
lateinischen Physiologus ist der Panther nicht iibel als
solches Raubthier dargestellt. Wie aber Heider in einer
Note zu dem von ihm herausgegebenen lateinischen Phy-
siologus (a. a. 0. S. 555) beim Panther sagt, <ist bel
vielen mittelalterlichen Kunstgebilden theils die Darstel-
lungsweise so unbehilflich, theils auch bei andern Thieren,
welche ausser dem Kreise der taglichen Umgebung waren,
so sehr der bildenden Phantasie anheim gegeben, dass
sich oft kaum mit einiger Sicherheit diese Thiere be-
stimmen Jassen»>. So erscheint der Panther in den Ab-
bildungen, welche dem oben in einer Nofe angefiihrten
deutschen Physiologus beigegeben sind, «<in pferdeéhnlicher
Gestalt >. In der Heraldik ist er ein Ungethiim mit dem
Leibe eines Lowen und drachenartigcem, manchmal auch
gehorntem Kopfe. Das Thier in unserem Medaillon hat
nun ebenfalls « pferdedhnliche » Gestalt, drachenartigen
Hals und Kopf und dazu Horner. Wir stehen darum nicht
an, es fiir den Panther der Alten zu erkldren.

Was soll nun der Panther in unserm symbolischen
Cyklus? Aristoteles (de anim. hist. IX, 6) sagt, der Hauch
des Panthers gefalle den andern Thieren, das wisse der
Panther, darum verberge er sich, lasse dieselben heran-
kommen und fange sie dann. Das erzihlen auch Plinius
(nat. hist. VIII, 17) und Aelian (de nat. anim. V, 40).

Der ,,Physiologus handelt vom Panther folgender-
massen : «<Der Naturkundige sagt, der Panther sei bei
allen Thieren beliebt, aber ein Feind des Drachen. Er ist
bunt, wie das Kleid des Joseph, schon und sanft. Wenn
er sich gesattigt hat, zieht er sich in seine Hohle zuriick
und schldft. Am dritten Tage erhebt er sich vom Schlafe,
geht heraus und erhebt ein gewaltiges Gebriill. Gleich-
zeitig geht von seiner Stimme ein herrlicher Wohlgeruch
aus. Die tibrigen Thiere horen nun seine Stimme, gehen



279

dem Wohlgeruche nach und kommen herbei. Nur der
Drache verbirgt sich, wenn er dessen Stimme hort, in .
seine Hohle unter der Erde, und da er den Wohlgeruch
nicht ertragen kann, duckt er sich und hilt sich ganz
still. So hat unser Herr Jesus Christus das vom Teufel
gefangen genommene und des Todes schuldig gewordene
Menschengeschlecht durch seine Menschwerdung an sich
gezogen und die Gefangenen gefangen mit sich gefihrt. . ..
Wie jenes Thier, wenn es sich gesdttigt hat, sich zur Ruhe
legt und schldft, so wurde unser Herr Jesus Christus,
nachdem er mit dem Spotte der Juden gesittigt worden,
an’s Kreuz gehéingt . ... und rubhte im Grabe. FEr band
den Drachen, den grossen alten Feind des Menschen-
geschlechtes in der Holle. Wie aber jenes Thier nach der
Séttigung und dem dritten Tage aufsteht und ein starkes
Gebriill anhebt und siisser Wohigeruch aus seinem Munde
ausgeht, so ist unser Herr Jesus Christus am dritten Tage
von den Todten auferstanden.»

So wurde der Panther ein Sinnbild der Auferstehung
Jesu und seines Sieges iiber den Satan.

Isidor (Etymol. XII, 2), Vinzenz von Beauvais(Speculum
natur. XX, 99) und Konrad von Megenberg (a. a. O. S. 156)
erzdhlen von dem Wohlgeruche des Panthers, der Anziehung
der Thiere und seiner Feindschaft mit dem Drachen, ohne
eine Anwendung beizufiigen.

Konrad von Wiirzburg ') wendet den Gedanken des
Physiologus folgendermassen auf Christus an:

Daz pantier ist dir gelich,
daz mit sinem smakke, -
maniger suezekeite rich,
vueget, daz der trakke
sunder widerstrit

tot von ime gelit;

1)' Hagen'a. a. 0. II, S. 311, Strophe 10.

Archiv des hist. Vereins.
XIIL. Bd. 1. Heft. 19



Also wart der helle wurm
sigelos gestrekket

ane kampfes widersturm,
da von ime gesmekket
wart din atem ouch,

der nach wunsche rouch.

Er bedient sich des Bildes aber auch anderweitig, z. B.'):
des vliuhet er des milten lob
als ein pantier der trakke,
der vor sinem smakke
sin leben nicht gevristen kan;

und in der goldenen Schmiede ?), von Maria redend:

Dem pantel laufet allez wilt

durch siiezen smac zem meijen nach:
Sus wirt vil manger sele gach

zuo diner kleider rouche.

Hugo won Langenstein in seiner «Martina» 2) han-
delt «<von des pantieres nature» in iiber 500 Versen, unter
Berufung auf den Physiologus, und macht dann die An-
wendung: So siiss und sanft ist Jesus Christus; er ward
gespeiset mit vielen Leiden, legte sich dann drei Tage
zur Ruhe in’s Grab, bannte den hollischen Drachen in den
Abgrund, stand am dritten Tage wieder auf und liess tiber-
allhin sein Wort verkiinden. Viele Menschen folgten 1hm
mit Freuden und litten fir ihn alle Martern*).

1y A. a. 0. S. 338, Strophe 17,

2}y A. a. O. Vers 602,

5) A. a. 0. 8. 242 f.

) Im Nibelungenliede (XVI. Aventure, Strophe 953 [alias 894])
wird bei Beschreibung von Siegfrieds Kocher die Haut des Panthers
als wohlriechend genannt, wenn auch keine Anwenduug beigefiigt
wird: ;

YVon einem pantele was dar {iber gezogen
Ein hut durch die siieze.



281

Eine Anwendung dieser Auftassung des Panthers in
der Kunst kannte G. Heider (a. a. O.) nicht, wie er aus-
driicklich bemerkt. Um so-interessanter ist es, auf unserm
Antependium den Panther vorzufinden.

Ueberblicken wir alle Thierfiguren der mittleren Kreise,
s0 finden wir in allen, ohne Ausnahme, Symbole Christi;
ithnlich dem angefithrten Messbuchbilde sind sie hier nach
einem fortschreitenden Gedankengange geordnet, ndmlich :

Einlorn: Menschwerdung;

Pelikan: Opfertod;

Phonix: Auferstehung;

Panther: Sieg tiber den Satan?).

5 Auf dem eben erwihnten Messbuechbilde ist an vierter Stelle
die Limmelfahrt symbolisch dargestellt, und zwar durch den gegen
die Sonne auffliegenden Adler. Die Wahl des letztern Symbols er-
kldrt sich einigermassen schon aus dem hohen Fluge des Adlers und
aus der Meinung der Alten, dass er unverwandten Auges in die
Sonne sehen konne, wie er denn auch die Aechtheit seiner Jungen
aus letzterer Eigenschaft erprobe (Aelian 1. ¢. II, 26). Nach dem
Physiologus sodann verjiingt sich der altersschwache und fast er-
blindete Adler dadurch, dass er seinen verwachsenen Schnabel an
einem Felsen abschleift, zur Sonne aufsteigt und an ihrem Feuer
die Augen und Fliigel ausbrennt, dann dreimal sich in eine Quelle
taucht. Sechon der Psalmist (Ps. 102 [103], 5) redet davon, dass die
Jugend sich erneue, wic die des Adlers. Bei den Vitern finden wir
die Verjiingungsgeschichte des Adlers wiederholt, Der hl. Ambrosius
sagt z. B.: ,Ein wahrer und eigentlicher Adler ist Christus, unser
Herr, dessen Jugend erneuert wurde, als er von den Todten auf-
erstand“., Beim Physiologus ist die Verjingung des Adlers auch ein
Bild der Rechtfertigung des Siinders durch die Busse. Die Anwen-
dung auf die Ilimmelfahrt des verklidrten Heilandes lag nahe. Wie
(r. Heider: ,Die typologischen Bilderkreise des Mittelalters”, Seite 11,
mittheilt, bewahrt das Stift Kremsmiinster in Oesterreich ein altes
Reliquiar mit einer runden Scheibe, die in vier Abtheilungen ge-
schieden ist. In den beiden obern ist die Auferstehung und die
Himmelfahrt Jesu dargestellt; unter ersterer sieht man den Ldwen,
sein Junges durch Anhauchen zum Leben erweckend, unter letztercr
den Adler aus den Fluthen zur Sonne aufsteigend.



282

d. Die vier Zussern Kreise (9, 10, 11, 12).

Die Erklirung der noch- iibrigen Thiersymbole ist
schwerer, als diejenige der bisherigcen Bilder. Vorab fehlt
infolge eines Loches die Figur eines Thieres fast ganz.
Sodanp ist der langhalsige Vogel sehr unkenntlich. Endlich
lagssen Hirsch und Hahn eine mehrfache Erklirung zu. Aus
diesen Griinden ldsst sich auch der diesen dussern Krelsen
zu Grunde liegende Gedanke nicht so sicher herausbringen.
Wir glauben immerhin, von vornherein annehmen zu diirfen,
dass auch hier eine planméssige Anordnung vorhanden sei.
Es fragt sich aber, ob die Symbole wiederum Christus zum
Gegenstande haben oder nunmehr etwa einzelne Tugenden,
die demChristen nothig sind, darstellen? Es diirfte an-
gemessen sein, zuerst die symbolischen Bedeutungen einer
jeden Figur zu erforschen und dann erst zu untersuchen,
was fiir ein Gedankengang allen vier Sinnbildern an unserm
Antependium zu Grunde liegen konnte.

9. Nach dem Vorgange der beiden ersten Cyklen haben
wir mit dem langhalsigen Vogel von gelber Farbe mit
rothen Fliigeln, der hinter dem Einhorne sich befindet, zu
beginnen. Wir denken sofort an den Storch. An diesem
Vogel rihmen die alten Schriftsteller, wie Plinius (I. 10,
c. 23) und Aelian (1. 3, c. 23), die gegenseitige Liebe
zwischen Alten und Jungen. Sie erzéhlen, die alten Storche
sorgen fiir die jungen gar gut; finden sie einmal die ndthige
Nahrung nicht, so speisen sie die Jungen mit dem, .was
sie selber am Tage vorher genossen haben. Hinwieder sollen
auch die Jungen sich der Alten sehr annehmen, sie im
Alter mit Speise versehen und im Fliegen unterstiitzen.
Darum nannte man den Storch auch pia avis, den liebe-
vollen Vogel. Selbst als besonders keusch galt der Storch,
und man berichtete, wie ein solcher eine Frau getodtet
habe, weil er sich iiber deren Ehebruch drgerte. Den alten
Schriftstellern folgend erzihlte noch Konrad von Megen-



283

heim (a. a. O. 8. 175) von der gegenseitigen Liebe zwischen
alten und jungen Storchen, von ihrer Sanftmuth, ihrer
Feindschaft gegen die Schlange und der Bestrafung des
Ehebruchs.

Die Kirchenvater, z. B. Basilius (Hexaemeron hom. 8,
cap. 5), fiihrten den Storch hie und da als Vorbild der
treuen Erfilllung der Pflichten der Kinder gegen ihre Lltern
an. So hebt auch der Physiologus?) dessen Keuschheit
und Pietit gegen die Eltern hervor und kniipft daran
die Lehre: <So miissen auch wir die zwei Gebote be-
obachten: Meide das Bose und thue das Gute, und
gleicherweise befiehlt der Herr: Ehre Vater und Mutter,
und: Du sollst nicht ehebrechen». Spétere nennen ihn ein
Sinnbild des gerechten Wandels, weil er als Zugvogel zur
rechten Zeit komme und gehe, nach Jeremias (8, 7): <Ein
Storch unter dem Himmel weiss seine Zeit>.

In unserm Medaillon ist der Vogel mit seinem Neste
dargestellt. Hier konnte darum wohl nur seine Sorge fiir
die Nachkommenschaft, also die Liebe der Eltern gegen
die Kinder, in Frage kommen. Dieser Gedanke hat an
einer Altarverkleidung weniger Verwendung.

Bei genauerer Betrachtung nehmen wir aber in dem
Neste nur ein ausgebriitetes Junges und daneben zwei LEier
wahr. Der Vogel wendet sich auch nicht etwa ersterem
zu, um es zu nihren, sondern einem KEi. Diese Wahr-
nehmung veranlasst uns, von dem Gedanken an einen
Storch abzugehen. Vielmehr miissen wir in dem Vogel den
Strauss erkennen.

Aelian (1. c¢. 1. 4, ¢. 37, und 1. 14, c. 7) weiss, dass
der Strauss nicht alle Eier ausbriite und seine Jungen
sehr liebe.

) Pseudo-Epiphanius, herausgegeben von Ponce de Leon. In
den meisten andern Handschriften des Physiologus fehlt der Storch.



b
8]
=

Ein Physiologus ilterer Redaktion!) belehrt uns, wenn
die Zeit des Kierlegens komme, schaue der Strauss gen
Himmel. Sobald er dann das Gestirn der Pleiaden auf-
agehen sehe, beginne er mit dem Eierlegen. Die genanuten
Sterne erscheinen nédmlich, wenn die Saaten blithen und
die grosse MHitze da ist. Der Vogel vergribt seine Kier
in den Wiistensand, geht dann fort und vergisst sie. Dalfiir
britet die Sonnenwidrme sie aus. So kennt der Strauss
seine Zeit. Um so mehr miissen wir die Zeit kennen, die
Augen zum Himmel erheben, vergessen, was hinter uns
ist, und nach dem vorgesteckten Ziele streben.

Die gleiche angebliche Thatsache erzihlen Zsidor
(Etym. 1. 12, ¢. 7) und Konrad von Megenberg (a. a. O.
S. 222). Gregor der Grosse (Moral. lib. 7 in cap. 6 beati
Job) mnennt den Strauss als Sinnbild der Heuchelei, weil
er Fliigel habe und doch nicht fliegen konne.

Auf unserm Bilde schaut der Strauss auf seine Eier.
Dasselbe hat also offenbar eine andere Beziehung im Auge.
Diese finden wir in Folgendem: In einer versifizirten grie-
chischen Redaktion des Physiologus aus dem 12. Jahr-
hundert #) wird gelehrt, die Strausseneier weriden von den
beiden Alten abwechselnd mit den Augen ausgebriitet. Die
gleiche Merkwiirdigkeit berichtet Vinzenz von Beauvais
(spec. nat. 1. 17, c. 138), nachdem er auch das Ausbriiten
der verlassenen Kier durch die Sonnenwirme angefiihrt.
Er beruft sich dabei auf den Physiologus, ein Beweis, dass
es auch im Abendlande Handschriften desselben gab, welche
die angefiihrte vermeintliche Thatsache enthielten. _

Bei wmittelalterlichen Dichtern kommt denn auch das
Bild vom Briiten der Strausse mittelst des blossen Blickes
oft vor. Der Minnesinger Boppe?) klagt von seiner Frau:

si will ouch wizzen, wie der struz
sine jungen mit gesihte bruetet uz.

1Y Der Strauss fehlt in vielen Handschriften ganz.
%) Legrand: Le Physiologus en grec vulgaire et en vers poli-
tiques. Paris 1873. Lauchert a. a. 0. S. 101.
- %) Hagen a. a. 0. II, S. 385, Nr. VIII, Strophe 2.



285

Der wunderbare Blick des Straussen wird dann auf
Gott oder auch auf Maria angewendet. Letztere wird im
4 B C-Leich ') angerufen:

sich uns recht als der struz die bruot,

und von Kowrad wvon Wiirzburg in seiner goldenen
Schmiede ?):

mit der gesihte kan der struz
sin eier schone briieten,

also wil uns behiieten

din ouge erbarmekeite vol.

In einem geistlichen Liede wendet sich Konrad aber
an Gott mit den Worten 2):

Gott herre, dur din heilik bluot
diu stinde erlasech und ir gehei;
din ouge uns armen hat behuot,
alsam der wilde struz sin el

Und der Marner in einer schon angefithrten Strophe )
sagt:
der struz mit sinen ougen rot
drie tage an siniu eijer siht, des wurdent uz
gebruetet die.

Den Schluss des Gedankens bildet der schon ange-
fiihrte Vers:
mit der bezeichenunge sin wir von der helle erleeset hie.

Auch Hugo von Langenstein in der «Martina» ®) fuhrt
das Bild des Straussen an:

1y Hagen IIL, S. 468, Strophe 17.
?) Grimm a. a. 0., Vers 528 ff.

) Hagen II, S. 310, Strophe 7.
4) Hagen II, S. 251, Strophe 21.
3 a. a. 0. S. 133, V. 42 ff.



Vnder diner vetechen schatten
Rvoche siv behuoten,
Erbermeclichen brvoten,

Als siniv eiger der struz.
Div brvetet er wunderlichen vz.
Wan der hat solche pfliht,
Daz er mit stetir gesiht

An sinv eiger sihet,

Als sin nature vergihet,

Mit stete ane wenkin.

Svz kan er si bedenkin

Unde hilfet in genesin

Von tode bi dem lebin wesin.
Div nature hat alle frist

Der vil sveze ihesus ecrist.
Mit der erbermede ovgen
Schowit er vnz tovgen,
Steteclich siht er vns an
Beidiv wip vnde man

Vnd bivt vns sinen aplaz
Uaterlich an vnderlaz.

Offenbar ist auf unserm Antependium der Strauss in
der hier beschriebenen Weise dargestellt, wie er die Eier
durch seinen Blick ausbriitet. Wir haben kein Beispiel
ausfindig machen konnen, wo der Strauss in der christ-
lichen Kunst in dieser Weise vorkommt. Um so interes-
santer ist abermal unser Voraltartuch. Die Bedeutung des
Strausses auf letzterm kann nach dem Gesagten sein:

wie der Strauss durch seinen Blick wunderbar die
Jungen im Ei ausbriitet, so hat Christus der Sohn Gottes
die Menschheit gnédig angeschaut und ihr darauf durch
seine Menschwerdung das geistige Leben gebracht;

oder: so schaut Christus uns noch immer gnidig an,

flehe nur andichtig zu ihm.



287

10. Der Hirsch unter dem Strausse, hier gelb von
Farbe, aber mit rothen Hornern, erinnert auf den ersten
Blick an die Psalmstelle: < Wie ein Hirsch nach den Wasser-
quellen, so verlangt meine Seele nach dir, o Herrs> (Ps. 41
[42] 2). Hienach ist der Hirsch ein Sinnbild der Sehnsucht
nach Gott und gottlichen Dingen. Das ist aber nicht die
einzige symbolische Bedeutung desselben.

Plinius (nat. hist., 1. 8, c. 32) und Adelian (1. c. 1. 2,
c. 9) erzihlen, der Hirsch stelle der Schlange nach. Zu
diesem Zwecke blase er durch die Nasenlocher Luft in den
Schlupfwinkel derselben, sie komme dann heraus und er
ergreife und verschlinge sie.

Der Physiologus enthilt Gber den Hirsch verschiedene
Redaktionen. Aeliere sagen: Wie der Naturkundige lehrt,
ist der Hirsch der Feind der Schlange (oder des Drachen).
Diese verkriecht sich vor ihm. Er aber nimmt aus einer
Quelle eine Menge Wassers zu sich und speit dieses in
ihren Schlupfwinkel. Dadurch wird sie herausgetrieben
und dann von ihm getodtet. So hat wunser Herr den
grossen Drachen, den Teufel, verfolgt und, indem er aus
seiner Seite Blut und Wasser vergoss, denselben verjagt.
Andere fithren aus, der Hirsch treibe die Schlange durch
seinen Hauch aus ihrem Zufluchtsorte und verschlinge
sie dann. Darauf bekomme er so grossen Durst, dass er
stiirthe, wenn er nicht innert drei Stunden genug Wasser
bekime. Desshalb eile er zu einer Quelle, um zu trinken.
Nach Einigen hat dies zur Folge, dass er die Haare
andert und die Horner abwirft und so sich verjiingt und
sein Leben auf fiinfzig Jahre verlingert. So sei der Hirsch
ein Bild des Biissers. Wenn der Mensch in seinem Herzen
das Gift der Siinde findet, eile er zur Quelle der gott-
lichen Lehre, schopfe das Wasser der Gnade und thue
Busse. Dadurch wird die Siinde getilgt und das geistige
Leben wieder hergestellt. In einer Auslegung werden Taufe
und Busse als Mittel zur geistigen Verjiingung genannt.



288

Hienach wire der Hirsch ein Sinnbild Christi, der
den hollischen Drachen durch seinen Kreuztod besiegte,
sowie der geistigen Erneuerung des Sinders durch Taufe
oder DBusse.

Auch die Kirchenvditer verglichen mit dem Hirsche
oft Christus, weil jener die Schlange todten soll, dieser
den Satan iitberwunden hat; so Origenes (in cantic. cant.
hom. 2. ¢. 11); oft dagegen beziehen sie das Bild auf
den bekehrten Menschen, so wieder Origines, welcher
schreibt, viele seien durch den Glauben geistiz gesund
gemacht und springen jetzt, wie der Hirsch, dem die
Schlangen verhasst sind und dem das Gift der Nattern
nicht zu schaden vermag (contra Celsum lib. 2., cap. 48).

In altchristlichen Geindlden erscheint bei der Dar-
stellung der Taufe Jesu mitunter auch ein Iirsch am
Wasser 1), bedeute er nun Christus, den Schlangentdédter®
die innere Erneuerung des Menschen durch die Taufe oder
das Verlangen nach dieser. Papst Hilarius schenkte der
Iirche zu St. Johann im Lateran silberne Hirsche, aus
deren Mund Wasser in den Taufstein floss?). Fr. Miinter
fand den Hirsch in mehrern Dorfkirchen von Seeland auf
messingenen Taufbecken aus dem Mittelalter 3).

Die neuern Symboliker*) nennen den Hirsch eben-
falls als Sinnbild Christi, welcher der alten Schlange den
[Kopf zertreten hat, des Eifers in Aneignung der gottlichen
Lehre, des Verlangens nach der Taufe oder nach der
Gerechtigkeit.

11. Die Figur hinter dem Phonix ist leider so be-
schiidigt, dass nur noch der Vorderkopf mit seitwérts aus-

'y Aringhi II, 275.

?) Anastasius in vita Hilarii.

%) Miinter: Sinnbilder.

1) Vgl. Kraus, Real-Encyklopéddie; W. Menzel, Symbolik ; Miinter,
Sinnbilder ; Krauser, Kirchenbau.



289

geschlagener Zunge und drei Deine sichtbar sind. Der
Mund zeigt keine Zahne, die Fiisse sind zweihufig, wie
bei der Figur des Hirsches.

Wie trefflich darum auch der Léwe in unsern Cyklus
hineinpassen wiirde und wie auffallend es auch sein mag,
dass dessen im Mittelalter so hilufig verwendetes Symbol
auf unserm Antependium ausser dem Evangelistenzeichen
nicht vorkommen sollte, so miissen wir nach dem Satze
«<ex ungue leonem» (d. h. den Liowen kennt man an den
Krallen) doch von ihm absehent).

Der Physiologus, der bisher unser Iiihrer war, ent-
hillt ausser dem Hirsche und Einhorne nur noch zwei
Zweihufer.

Der erste davon ist der Antholops, auch als antula
und autula bezeichnet, eine fabelhafte Antilopenart. In
dem von Ponce de Leon herausgegebenen Physiologus wird
dies Thier unter dem Namen Ur aufgefithrt. Es wird be-
schrieben als sehr wild und versehen mit Hoérnern von
Sigenform, so dass es mit denselben Biume fillen kann.
Es lebt in den Gegenden am KEuphrat, aus dem es trinkt,
wenn es Durst hat. Ist das geschehen, so wird es auf-
gerdumt und beginnt, sich in dem vorhandenen Gestriippe
zu erlustigen. Dabei verwickelt es sich aber mit seinen
Hornern in den Aesten, so dass der Jiger sich nahen und
es todten kann. Die Auslegung lautet: So hat der Christ
das alte und das neue Testament, mit denen er die Siinde
meiden und dem Teufel entgehen kann. Durch Trunk-
sucht oder Unkeuschheit aber verstrickt er sich in die
Dande der Siinde und wird ein Raub des Teufels.

1 Der Vorderkopf hiitte etweleche Aehnlichkeit mit dem eines
Hundes, aber gegen letztern sprechen die Hufe und iiberdies der
Umstand, dass derselbe, der uns heute als Zeichen der Treue und
Wachsamkeit gilt, in der Bibel und im christlichen Alterthum als
Bild des Gemeinen und Unreinen gebraucht wird, wie denn der Aus-
druck ,cynisch“, d. h. hiindisch, diese Bedeutung noch besitzt.



290

Der andere Zweihufer ist die Dorkas oder Steingeiss.
Dieselbe liebt nach unserm Autor die hohen Berge und
weidet in den Bergthiilern. Sie sieht es einem Menschen
von Weitem an, ob er ein Jiger oder ein friedlicher
Wanderer sei. So sieht der Herr, der die Propheten und
Apostel liebt und den Verrdther Judas erkannte, alle:
unsere Werke.

Wollen wir vom Physiologus absehen, so konnten
noch zwei andere, in letzterem nicht behandelte Thiere
mit gespaltenen Hufen in Frage kommen, die in der christ-
lichen Kunst von ‘Bedeutung sind, ndmlich Lamm und
Widder.

Das Lamm ist als Sinnbild Christi bekannt genug.
Johannes der Taufer nennt Christus das Lamm Gottes
(Joh. 1, 29), Paulus: das Osterlamm, das fir uns geopfert
ist (1. Kor. 3, 7), Petrus: ein unschuldiges und unbeflecktes
Lamm, mit dessen Blute wir erkauft sind (1. Petr. 1, 19),
Johannes redet in der geheimen Offenbarung an vielen
Stellen von Christus als dem Lamme. Dieses kommt denn
auch schon seit dem 3. Jahrhundert als Sinnbild Christi
in der Xkirchlichen Kunst vor!). Auf den Abbildungen
trigt das Lamm Gottes aber einen Kreuznimbus und ge-
wohnlich ein Kreuz. Bei unserer Thierfigur fehit der
Nimbus, der, wenn je vorhanden, an dem Ueberreste des
Kopfes sichtbar sein miisste. Wir konnen darum in diesem
Thiere nicht das Lamm Gottes sehen.

Der Widder wird von den Kirchenvitern als Sinn-
bild Christi und seines Opfertodes bezeichnet. Wie statt
des Isaak ein Widder, der mit seinen Hornern in der
Hecke hingen geblieben, geopfert wurde (1. Mos. 22, 13),
80 ist Christus fiir uns geschlachtet worden?2). In den

) Kraus: Real-Encyklopidie der christlichen Alterthiimer, I,
S, 264.
3 Vgl Kraus a. a. O. II, S. 987.



201

Resten unserer Figur ist nichts enthalten, was gegen die
Annahme spriache, dass wir in derselben den Widder vor
uns hétten.

12, Zum Schlusse kommt, hinter dem Panther, mnoch
der Hahn, gelb, mit rothen Fliigeln, mit einer Aehre im
Schnabel. Wegen seines Rufes am frithen Morgen galt er
schon bei den Heiden als Sinnbild der Wachsamnleil.
Wegen des Wortes Christi an Petrus: <Ehe der Hahn
zweimal kriht, wirst du mich dreimal verleugnet habens,
und weil Petrus beim Horen des zweiten Hahnenrufes
hinausging und die Verleugnung seines Meisters, der er
sich gemiss dessen Voraussagung schuldig gemacht, bitter-
lich beweinte, ist der Hahn auch das Symbol der Busse.
Als Ankindiger des Morgens nach der Nacht des Grabes
begegnet er uns in den Katakomben als Zeichen der Auj-
erstehung !). Nach Gregor dem Grossen (moral. lib. 30,
cap. 3 in cap. 38 beati Job) bedeutet er auch den Prediger,
der in der Nacht der Sinde wacht und den Schléifer
weckt. |

Im Physiologus kommt der Hahn nicht vor. Eine
Berner Handschrift desselben (Nr. 318) schliesst aber
wenigstens mit einem Kapitel tiber den Hahnenruf (de
galli cantu). Dasselbe enthidlt zum Theile die Gedanken,
welche der hl. Ambrosius in seinem Hymnus «Aeterne
rerum conditor>, der seit alten Zeiten bei den Laudes des
Sonntags gesungen wird, niedergelegt hat.

Der christliche Dichter Prudentius (348—413) handelt
vom Hahne in seinem Hymnus « Ales diei nuntius », be-
stimmt «ad galli cantum », zum Hahnenrufe. Hienach ist
der Hahn der Verkiindiger des Lichtes, er wverbannt, wie
man sagt (ferunt), die Geister der Finsterniss und ist
das Sinnbild Christi, der uns zu wahrem Leben und zu
christlicher Hoffnung ruft; er werkiindigt die Riickkehyr

) Kraus a. a. 0. I, 643.



292

des Herrn aus der Unterwelt, die Auferstehung Christi,
und damit den Sieg iiber Siinde und Tod; er mahnt uns
an den jingsten Tag, wo wir aus der Nacht dieser Zeit-
lichkeit zum ewigen Lichte auferstehen werdent).

Auch Vinzenz von Beawvais (Spec. nat. XVII, 78)
meldet, wohl nach Prudentius, es heisse, der Iahn ver-
treibe die bosen Geister (fantastica).

Da nun dies letzte Thiersymbol nicht mehr aus dem
Physiologus entnommen ist, sind wir auch fiir die KEr-
ginzung des vorletzten, das nur noch in wenigen Resten
vorhanden ist, nicht an jene Schrift gebunden und diirfen
in demselben einen Widder vermuthen.

Versuchen wir nun, den Grundgedanken der dussern
Bilderreihe aufzufinden.

Wir deuten dieselbe auf Christus; sonach bekommen
wir folgende Beziehungen:

) Cathemerinon liber, hymn. I, V, 38 f.

Ferunt vagantes Daemones
Leoetos tenebris noctivum,
Gallo canente exterritos
Sparsim timere et cedere.

Invisa nam vicinitas
Luecig, salutis, Numinis,
Rupto tenebrarum situ
Noctis fugat satellites.

; #
-

Inde est, quod ommes credimus,
Illo quietis tempore,
Quo gallus exsultans canit,
Christom redisse ex Inferis.

Tunc mortis oppressus rigor,
Tune lex subacta est Tartari:
Tunec vis diei fortior
Noctem coegit cedere.

(Editio Chamillard. Paris 1637, p, 4 ff.)



293

Strauss mit Eiern — Christus, der als Gottessohn voll
Mitleid auf das geistigce Elend der siindigen Menschheit
hinblickte und ihr zu lieb Mensch wurde, um sie zu er-
losen und sie zu neuem geistigem Leben zu erwecken.
Hirsch — Christus, der Feind der héllischen Schlange.
Widder (?) = Christus, der sich fiir die Menschheit geopfert
hat. Hahn = Christus, der die Geister der Finsterniss
bannte, in séiner Auferstehung den Tod besiegte und einst
zum Gerichte wiederkommen wird,

Mit andern Worten:

Christus erbarmte sich der Menschheit,

er bekimpfte die Siinde und ihre Folgen,

er gab sich darum selbst zum Opfer hin,

er errang den Sieg iiber den Satan und das Grab.

Semit hitten wir abermal einen fortschreitenden Ge-
danken, der demjenigen des mittlern Cyklus édhnlich ist
und auf einen Altarvorhang passt.

Der Werth, den das vorliegende Antependium als eine
der dltesten noch vorhandenen Wirkereien besitzt, wird
durch die auf ihm angebrachte Thiersymbolik bedeutend
vermehrt. Man findet nicht hiufig so viele Thiersymbole
beisammen. Panther und Strauss sucht man anderwarts
umsonst in bildlichen Darstellungen, also ausser den Schrift-
stellern. Bis auf zwei sind alle Sinnbilder im Physiologus
enthalten und offenbar nach dessen Ideen gebraucht. Der
ganze Cyklus hat darum auch nicht -geringes literarisches
Interesse.

Wie es gekommen, dass zur Zeit der Glaubensinde-
rung die hier besprochenen Teppiche dem Schicksale der
tibricen Kirchensachen entgingen, wissen wir nicht. Ihr
Werth aber bleibt und auch reichere Museen wiirden sie
bei sich willkommen heissen. Darum muss ihnen fitr alle
Zukunft eine sichere und sorgfiltige Aufbewahrung zu
Theil werden.



	Ein Antependium mit Thiersymbolen

