
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 13 (1890-1892)

Heft: 2

Artikel: Die Teppiche des historischen Museums in Thun

Autor: Stammler, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die

Teppiche des historischen Museums in Thun,

Von

Jakob Stammler,
römisch-katholischem Pfarrer in Bern.

Unter den Sehenswürdigkeiten des historischen
Museums, welches seit dem Sommer 1887 in dem sogenannten
Rittersaale des Schlosses von Thun, Kanton Bern, errichtet
ist, befinden sich drei alte Teppiche, die früher im dortigen
Rathhause aufbewahrt und vom Volksmunde unterschiedslos

als «Burgunder-Teppiche», d. h. als Beutestücke aus
dem Kriege der Schweizer gegen den Herzog Karl den
Kühnen von Burgund, bezeichnet worden sind. Erweist
sich auch letztere Benennung bei näherer Untersuchung
nur zum Theile als richtig, so haben doch alle drei
Teppiche einen unverkennbaren Werth und zwar theils
durch die Technik, in welcher sie ausgeführt sind, theils
durch die historischen Erinnerungen, die sich an sie

knüpfen, theils durch die Gegenstände, welche sie darstellen.
Die Teppiche spielten im Mittelalter überhaupt eine

nicht unbedeutende Rolle in der Ausstattung von Kirchen,
Schlössern und Häusern. Sie dienten in den Wohnungen
nicht blos als Bodenbelege und Tischdecken, sondern
bekleideten als reiche und zugleich warme Tapeten die nackten
und kalten Wände, deckten als Rucklachen die Rücken-
theile der Bänke und Stühle und umgaben als Vorhänge
die grossen Bettstellen; sie schmückten in den Kirchen an
Festtagen als figurenreiche Behänge die Wände, namentlich

Archiv des hist. Vereins.
XIII. Bd. l.Heft. 16



232

des Chores, sie hingen an Festtagen über die Rücklehnen

der Priestersitze und der Chorstühle und verhüllten als

Voraltartücher oder Antependien die Altartische; sie

zierten beim Einzüge hoher geistlicher und weltlicher
Herren die Aussenseiten der Häuser, bei Turnieren die

Schranken und die Bühnen der Zuschauer, auf Feldzügeu
die Prachtzelte der Vornehmen.

Dem Stoffe nach waren die Teppiche Webereien,
Stickereien oder Wirkereien. Zu letztem gehören die hier

zu besprechenden Thuner Teppiche.
Die Wirkerei ist wohl zu unterscheiden von der

Stickerei, bei welcher zur Hervorbringung einer Zeichnung
in ein schon fertiges Gewebe Fäden eingezogen oder auf ein

solches Stücke von anderem Stoffe aufgenäht (« applizirt »)

werden, aber auch von der eigentlichen Weberei, bei der

in aufgespannte Kettenfäden (Zettel) andere Fäden mittels
des Schiffchens von einer Kante (Ende) der Kettenfläche

zur andern eingeführt werden. Die Wirkerei ist zwar
mit der Weberei verwandt, unterscheidet sich aber von

ihr doch wieder wesentlich. Bei ihr werden starke
ungefärbte Fäden, welche die Kette (Zettel) bilden, von feinern

farbigen Eintragsfäden (Einschlag) so umflochten, dass sie

ganz zugedeckt erscheinen und sich nur durch furchenartige

Erhöhungen bemerkbar machen. Eine Wirkerei
sieht darum dem sogenannten Reps ähnlich; bei letzterem
Stoffe bilden aber die gröbern, verdeckten Fäden den

Einschlag, die feinern, sichtbaren die Kette. Sodann gehen
bei der Wirkerei die farbigen Eintragsfäden nicht von
einer Webe-Kante (Ende) zur andern, sondern nur so weit,
als die bezügliche Farbenfläche es nöthig macht. Darum

geschieht das Eintragen der farbigen Fäden nicht mittels
des Schiffchens, sondern mittels dünner, zugespitzter Spülchen,

auf welche die Fäden aufgewickelt sind und welche

Flieten (französisch: flutes oder broches) genannt werden.
Wo zwei verschiedene Farben zwei Kettenfäden entlang

"



233

aneinander grenzen, werden letztere durch den Eintrag
nicht mit einander verbunden, es bleibt vielmehr ein Spalt,
der nachträglich mit der Nadel zugenäht werden muss.

Das Wirken geschieht auf zwei Arten von «Stühlen ».

Der eine gleicht dem gewöhnlichen Webstuhle. Wie bei

diesem ist die Kette wagerecht gespannt und werden deren

Fäden mittels < Schäften », welche durch Tritte in

Bewegung gesetzt werden, abwechselnd nach oben und nach

unten auseinander gezogen, damit die Flieten so hin- und

hergeschoben werden können, dass sie die Kette einflechten.
Das Festschlagen der Eintragsfäden geschieht dann, statt
durch das Riet des Webers, durch einen starken Kamm,
der nur durch eine Anzahl Kettenfäden geht. Einige
Centimeter unterhalb der Kette wird die Vorlage (Patrone)
angebracht; der Arbeiter sieht sie durch die Kettenfäden,
um sie nachzubilden.

Auf der dem Arbeiter zugekehrten obern Fläche der

Kette werden die Einschlagsfäden eingesetzt und
abgeschnitten, darum sieht dieselbe etwas verunstaltet aus.
Die gute Seite ist mithin abwärts gegen die Zeichnung
gerichtet, so dass der Arbeiter sie erst nach Vollendung
der Wirkerei besichtigen kann. In der Zeichnung müssen
desshalb «Rechts? und «Links» verkehrt angebracht sein,
damit sie in der Arbeit richtig herauskommen. Von den

angewendeten Tritten hiess diese Art der Wirkerei früher:
tapisserie ä la mardie; seit dem 17. Jahrhundert aber
wird sie von der flachen oder wagerechten Lage der Kette,
französisch lice oder lisse, basse-lisse, «Flachkette»,
genannt.

Bei der andern Art von Wirkstühlen ist die Kette
senkrecht gespannt; darum wird die Arbeit mit derselben
als haute-lisse, «Ilochkette >, bezeichnet. Bei solchem
Stuhle können keine Tritte angebracht werden. Das
abwechselnde Auseinanderziehen der Kette, das «Fachbilden

>, geschieht einerseits dadurch, dass die geraden



234

und die ungeraden Kettenfäden mittels Trennungsstäben
in eine vordere und eine hintere Reihe auseinander
gehalten werden, anderseits dadurch, dass die hintern Fäden
mittels einer Art Schlinge aus Faden, «Litzen > genannt,
welche an einer über dem Arbeiter hinlaufenden Stange

befestigt sind, von freier Hand nach vorn gezogen werden.

Das Eintragen der farbigen Fäden und das

Festschlagen geschieht wie oben. Die Umrisse der Vorlage
werden auf die Kettenfäden gezeichnet; die Vorlage selber
wird hinter dem Rücken des Arbeiters aufgehängt, so dass

er, um sie zu sehen, sich umwenden muss. Auch hier
wird auf der Kehrseite gearbeitet. Der Wirker kann aber

jeden Augenblick die gute Seite nachsehen, indem er
seinen Platz verlässt. Darum kann haute-lisse sorgfältiger
ausgeführt werden, als basse-lisse; letztere rückt aber

wegen der Tritte schneller voran. Immerhin geht die

Arbeit bei beiden Stühlen langsam, natürlich um so mehr,
je feiner die Kette und je reicher an Formen und an
Farbenwechsel die Vorlage ist.

In der fertigen Wirkerei, sei sie auf dem haute- oder
dem basse-lisse-Stuhle gemacht worden, gehen die Kettenfäden

wagerecht, die Einschlagsfäden senkrecht. Die Höhe
eines Teppichs bedingt darum die Breite der Kette und
demgemäss die Länge der Walzen, auf welche die Kette
gewickelt wird, d. i. der « Kettenbäume >. Bei breiter Kette
können gleichzeitig mehrere Arbeiter nebeneinander
beschäftigt werden. Die Figuren wachsen bei der Ausführung
nicht von oben nach unten oder umgekehrt, sondern von
einer Seite gegen die andere.

Fertige haute- und basse-lisse sehen gleich aus und
können nur in seltenen Fällen von einander unterschieden
werden.

Die Kette besteht gewöhnlich aus ungefärbtem Hanf
oder Flachs, der Einschlag aus Wolle, oft aber auch,
wenigstens stellenweise, aus Seide und selbst aus Silberund

Goldfäden.



235

Der Name der Wirkerei war in älterer Zeit: « das

heidnische Werk >; im Französischen hiess sie nach der
niederländischen Stadt, in der sie besonders blühte, «oeuvre
d'Arras». Nachdem König Ludwig XIV. von Frankreich
im Jahre 1662 die Färbereigebäude der Familie Gobelin
in Paris angekauft und in denselben eine königliche Möbel-
Manufaktur errichtet hatte, wurden die aus dieser
hervorgehenden Gegenstände nach den ehemaligen Eigenthümern
der Gebäulichkeiten « Gobelins > genannt. Diese Bezeichnung

bekamen namentlich die daselbst angefertigten
Teppiche und Möbelstoffe. Später übertrug man sie in sehr

ungeeigneter Weise sogar auf die anderwärts und selbst
auf die früher angefertigten Gewebe von der gleichen
Technik.

Wolter und aus welcher Zeit diese Technik stammt,
ist unbekannt. Vermuthlich kommt sie aus dem Orient,
dem Lande prächtiger Gewebe. Die Nachrichten der alten
Schriftsteller über das Technische der von ihnen
angeführten Stoffe lauten zu ungenau, als dass man daraus
die Wirkerei mit Sicherheit erkennen könnte. Bei der
leichten Zerstörbarkeit des Materiales ist es nicht
auffallend, dass uns überhaupt keine ganz alten Gewebe
erhalten sind, ausser in Aegypten. Auf den alten Mumien
fand man nur unverzierte Stoffe, in Gräbern aus der
christlichen Zeit vom 3. bis 6. Jahrhundert aber auch

eigentliche Wirkereien. Diese Technik muss also zur Zeit
der römischen Herrschaft mit dem grössern Luxus dahin
gekommen sein.

Wann die Wirkerei in das Abendland gebracht worden,
wissen wir nicht. Zu St. Gereon in Köln, im Dome zu
Halberstadt und in der Klosterkirche zu Quedlinburg hat
man einzelne Wirkereien, die in das 12. Jahrhundert
zurückgehen.

Vom 14. Jahrhundert an wurde in verschiedenen
Städten Frankreichs und der Niederlande, namentlich in



236

Paris. Anas, Tournay und Brüssel, eine Masse von
Teppichen gewirkt, und zwar von zünftigen Arbeitern. In
deutschen Landen blieb die Wirkerei mehr nur einer

Beschäftigung von Nonnen und von Frauen, die man «Heidnisch

werkerinnen > nannte. Die grösste Vollendung erlangte
diese Technik in der angeführten Gobelin-Anstalt in Paris.
Mit der Einführung der billigen Papiertapeten und der
Maschinenweberei wurde die Wirkerei mehr und mehr
verdrängt und zur Zeit wird sie nur noch in einigen wenigen
Ateliers und für besonders bevorzugte Personen betrieben.
Um so werthvoller sind darum ihre alten Denkmäler.

Ausser der Technik des Wirkers zeigt jeder Teppich
die Leistung eines Malers, der die Patrone dazu herstellte.
und hat dadurch eine vermehrte Bedeutung für die
Kunstgeschichte.

Sehen wir uns nun die Tlmner Teppiche näher an.

1. Ein burgundischer Wappen-Teppich x).

Die Thuner Sammlung hat drei Teppichstreifen von
je 1 Meter Höhe und verschiedener Länge, welche
viereckige Wappenfelder enthalten. Dieselben machen zusammen

nur Einen Teppich aus. Das Stück von 5,5 Meter
Länge ist dessen obere, die beiden Banden von je 2,24 Meter
Länge bilden zusammen dessen untere Hälfte; letztere ist
aber nicht mehr vollständig. Zusammengesetzt zeigt der

Teppich zwei übereinander gestellte Reihen von viereckigen
Wappenfeldern, über die an zwei Stellen kleinere, nach

unten in einen Spitzbogen auslaufende Mittelschilde gelegt
sind. Die Breite der Felder ist ungleich; sie beträgt bei
den einen 113, bei den andern 48—58 Centimeter. Sämmtliche

Wappen wiederholen sich mehrmal.

') Vgl. Stammler : Die Burgunder-Tapeten. Bern, Huber, 1889.
S. 7 ff.



237

Es sind folgende:

c
1

« e b i c b

e
1 e

a

/
d b

\/
a d

1

b

a. Blau, bestreut mit vielen gelben Lilien, mit weiss
und roth gestückter Einfassung (d'azur seme de fleurs de

lis d'or, la bordure couponnee d'argent et de gueulles)x);
dies ist das Wappen der Abkömmlinge des alten Hauses

von Frankreich, während der König und der Kronprinz
nur drei Lilien im blauen Schilde ohne Einfassung trugen;

b. Von Gelb und Blau fünffach schräg getheilt, mit
rother Einfassung (six pieces en bandes d'or et d'azur, la
bordure de gueulles); das ist der Schild des Herzogthums
Burgund;

c. Schwarz mit einem goldenen Löwen (de sable au
lion d'or): Herzogthum Brabant:

d. Weiss mit einem rothen, gekrönten Löwen (d'argent
au lion de gueulles, arme, langhe, et couronne d'or, la

queue forchue et crois6e en saultoir): Herzogthum
Limburg ;

e. Die Mittelschilde sind: Gelb mit einem schwarzen
Löwen (sur le tout: d'or au lion de sable, moufle de

gris): Grafschaft Flandern.
Aus diesen Feldern war das Wappen des Herzogs

Philipp des Guten von Burgund und seines Sohnes Karls
des Kühnen zusammengesetzt.

') Die französische Wappenbeschreibung entnehmen wir aus

Olivier de la Marche: Menioires, Lyon 1561.



238

a b

b a

Als im Jahre 1363 das ältere herzogliche Haus von

Burgund ausstarb, machte der König Johann IL von
Frankreich als Lehensherr des Landes
seinen jüngsten Sohn Philipp, genannt
der Kühne (le hardi), zum Herzoge von

Burgund. Dieser bildete sein Wappen
geviertet (quadrirt) von Frankreich und

Burgund. Die Wappenbilder hiefür waren
die oben unter a und b beschriebenen.

Philipps Sohn, Johann der
Unerschrockene (sans peur, 1404—1419), erbte

von seiner Mutter die Grafschaft
Flandern; darum setzte er das Zeichen der
letztern (e) als Mittelschild auf das väterliche

Wappen.
Philipp der Gute (1419—1467) gelangte 1430 in den

Besitz der Herzogthümer Brabant und Limburg; darauf
theilte er in dem von seinem Vater
ererbten Wappen die beiden Felder mit dem

Zeichen von Burgund (b) in zwei Hälften,
beliess in der rechten J) Hälfte den Schild

von Burgund und setzte in der linken
das erste Mal Brabant (c), das zweite Mal

Limburg (d) ein.
Karl der Kühne (le temeräire, 1467—1477) behielt

dies Wappen seines Vaters unverändert bei.

In unserm Teppiche wiederholt sich nun das Wappen
der beiden letztgenannten Herzoge, nur folgen sich die
Felder von links nach rechts, statt von rechts nach links.
Ebenso schauen die Löwen nach links, statt sonst nach
rechts. Vielleicht deutet dieser Umstand darauf hin, dass

dieser Teppich nur ein Theil eines grossen Behanges war,

j

a b c

b d\/ a

J) Rechts und links werden in der Wappenkunde vom Schildträger

aus bezeichnet, für den Beschauer haben sie also die
umgekehrte Lage.



239

von welchem ein Theil der Dekoration rechts, der andere
links nach einem Mittelpunkte, z. B. einem Thronsessel
oder einer Thüre, gerichtet war.

Das historische Museum in Bern besitzt zwei
burgundische Wappenteppiche, von denen der grössere die

Anordnung der Felder genau nach dem beschriebenen

Wappen, der kleinere aber ebenfalls die linksgehende
aufweist. In dem Freiburger Fahnenbuche von 1646 sind
zwei burgundische, leider verloren gegangene Wappenteppiche

abgemalt, bei denen die Wappenfelder ganz
unregelmässig zusammengestellt sind, nur immer der gleiche
Mittelschild beibehalten ist. Hieraus sehen wir, dass man
bei Verwendung von Wappen zu Wandtapeten sich etwelche
Freiheit in der Anordnung der Felder erlaubte.

Das auf dem Teppiche dargestellte Wappen lässt
keinen Zweifel darüber zu, dass derselbe, gleich den beiden
im historischen Museum zu Bern, ein Beutestück aus dem

Kriege gegen Karl den Kühnen von Burgund ist.
Er diente diesem Fürsten wohl zur Bekleidung seines

Zeltes, oder war von ihm zum Ausschlagen eines zu
beziehenden Zimmers mitgenommen. Die Fürsten hatten
überhaupt Prachtzelte (Pavillons), die inwendig mit
Teppichen behängt und auch auswendig mit gemalten,
gestickten oder gewirkten Figuren und Wappen
geziert waren und desshalb bei schlechtem Wetter mit
ledernen Ueberzügen bedeckt wurden. Karl der Kühne
hatte auf seinen Zügen gewöhnlich ein transportables
Haus aus Holz und Teppichen, sowie andere Prachtzelte
bei sich. Er führte aber jeweilen auch viele werthvolle
Gegenstände mit, die nicht zur Kriegsführung nothwendig
waren und deren er sich da, wo er hin kam, nach
Belieben bediente. Wir wissen, dass das Parquet seines

Audienzsaales mit Wappenteppichen ausgeschlagen war.
Wie einen kupfervergoldeten Sessel, so konnte er auch
die Ausstattung seines Audienzsaales mit sich führen.



240

Karl verlor «bei Grandson das Gut», namentlich
alle mitgebrachten Zelte, darunter mehrere von Sammet
und Seide. Darum liess seine Bundesgenossin Jolantha

von Savoyen Seide und köstliche Tücher aufkaufen, um
den Herzog wieder auszustatten. Desshalb glauben wir.
dass unser Teppich am 2. März 1476 in Grandson, nicht
erst am 22. Juni gleichen Jahres in Murten, erbeutet
worden ist. wie auch nach Bern «2 Techinen (Teppiche)
von Grandson» gekommen sind1).

Alle Beutegegenstände müssten <s in die gemeine
(gemeinsame) Beute» abgeliefert werden. Der Stadt Thun
wurden aber einige Stuckbüchsen, eine Kanne und ein

Teppich belassen2).
Wegen der Einfachheit der Zeichnung wurden die

Wappenteppiche viel billiger angefertigt, als diejenigen
mit « Geschichten » (tapis histories). Dennoch hat der in
Rede stehende Teppich keinen geringen Werth. Vor
Allem ist er ein Andenken an den für die Schweiz so

ruhmvollen Burgunderkrieg und an den stolzen Burgunderfürsten.

Sodann ist er eine niederländische Tapisserie aus

dem 15. Jahrhundert; solche sind nicht nur an sich sehr

werthvoll, sondern zur Zeit auch sehr selten. Endlich hat
gerade ein Wappenteppich, trotz der billigen Herstellung,
ein vermehrtes Interesse, weil uns deren nur wenige
erhalten sind.

2. Ein Antependium mit Heiligen.

Ein zweiter Teppich von 1 Meter Höhe und 3,40 Meter
Länge, die Figuren von sieben Heiligen enthaltend, erweist
sich nach Form und Inhalt, als Antependium oder Vor-

x) S. Stammler a. a. 0.
2) Notiz in der handschriftlichen Sammlung von Herrn Pfarrer

G. Schrämmli, mitgetheilt von Herrn A. Schcrer in Thun.



241

altartuch, womit die Vorder-, oft auch noch die Schmalseiten

eines Altartisches verhüllt oder, wie man sich
ausdrückte, «bekleidet» wurden.

Die Heiligen stehen unter einem von Säulen getragenen
Baldachine, der auf beiden Seiten horizontal geht, in der
Mitte aber aus einem gedrückten, sog. «Eselsrücken» und
einem sehr stumpfen Wimperge besteht.

1. In der Mitte sehen wir Maria mit dem göttlichen
Kinde auf dem linken Arme. Sie trägt das traditionelle rothe
Kleid mit blauem Mantel, tritt den abwärts gerichteten
Mond, das Bild des Unbeständigen, darum des Sündigen,
mit Füssen, wodurch ihre Sündelosigkeit ausgedrückt wird,
und ist mit einer flammenden Glorie umgeben. Den Hintergrund

bildet ein senkrecht gestreifter Teppich, über welchen
zwei Engel auf Maria herabschauen.

2. Den Ehrenplatz zur Rechten Mariens nimmt Johannes,
der Evangelist, ein. Er ist überlieferungsgemäss dargestellt

in grünem (zu blau verblasstem) Rocke und rothem
Mantel, mit einem Kelche in der Hand, den er segnet.
Diese Darstellung entspricht der Legende, wonach dem

Heiligen einst ein Becher mit Gift gereicht wurde, der
aber zersprang, als jener den Trank segnete.

3. Den ersten Platz zu Mariens Linken hat ein Ritter
in voller Rüstung, mit Panzer, rothem Waffenrocke und
Kreuzesfahne. Letztere deutet auf einen Soldaten aus der
thebäischen Legion, das ist jener Schaar von christlichen
Soldaten aus Oberägypten, die um das Jahr 300 bei dem

heutigen St. Moritz im Wallis getödtet worden, weil sie

nicht den Göttern opfern wollten. Deren Anführer war
der hl. Mauritius. Dieser war der Patron der ehemaligen
«Leutkirche'- (Pfarrkirche) in Thun und ihres Hauptaltares

x). Sein Bild ist die in Rede stehende Figur.

') Lohner: Die reformirten Kirchen des Kantons Bern. Seite 308

und 332.



242

4. Rechts vom Evangelisten Johannes folgt Johannes
der Täufer in härenem Büsskleide und blauem Mantel,
mit einem Lamme auf dem Arme, auf das er hinzeigt
zur Erinnerung an sein Wort: «Seht, das Lamm Gottes,
welches hinwegnimmt die Sünden der Welt.»

5. Zur Linken des hl. Mauritius sehen wir eine weibliche

Heilige, wie mit einem Pelze bekleidet und von
6 Engeln getragen. Dies ist Maria Magdalena, bekannt
aus dem neuen Testamente. Sie wurde in der lateinischen

Kirche, wenigstens seit Gregor dem Grossen (f 604), für
identisch gehalten mit Maria, der Schwester des Lazarus,
und der öffentlichen Sünderin. Nach der Legende wurden
die drei Geschwister Lazarus, Maria Magdalena und Martha
beim Ausbruche der Christenverfolgung in einem Schiffe

ohne Segel und Ruder dem Meere ausgesetzt, durch Gottes

Leitung aber nach Massilia, dem heutigen Marseille,
geführt, wo Lazarus das Evangelium verkündete und Martha
guten Werken - oblag. Magdalena aber zog sich in eine

Höhle zurück, wo sie ihr Leben mit Gebet und Abtödtungen
zubrachte. Nach dem Abgange ihrer Kleider deckte
reichlicher Haarwuchs ihren Leib und täglich erschienen Engel,
um sie mit sich in die Höhe zu heben, wo sie mit den

Engeischaaren Gott lobsang. So erscheint sie auf unserm
Teppiche. Die halbnackten Magdalenen kamen erst mit
der Renaissance auf.

6. Rechts, zu äusserst, steht Antonius, der Einsiedler, in
einen weiten Mantel gehüllt, in der einen Hand ein Glücklein
haltend, in der andern einen Stab mit T-förmiger Krücke,
woran abermal ein Glöcklein hängt (Antoniusstab). Geboren
im Jahre 251, brachte dieser Heilige den grössern Theil
seines Lebens in der Einsamkeit der oberägyptischen Wüste

zu, leitete viele Schüler zum geistlichen Leben an, wurde
vom Kaiser Konstantin und seinen Söhnen mit einem
Briefe geehrt, starb 356 und fand in Athanasius, dem

grossen Erzbischofe von Alexandrien (f 373), der ihn per-



243

sönlich kannte, einen Lebensbeschreiber. Er trug beim
Besuche der unter seiner Leitung stehenden Einsiedler
einen Stab mit einem Glöcklein.

7. Die letzte Heilige auf der Linken ist Katharina,
abgebildet in blauem Kleide und rothem Mantel, mit einer
Krone auf dem Haupte, einem Schwerte in der Hand und
einem mit Spitzen versehenen Rade neben sich. Dieselbe

war nach der Heiligenlegende eine Jungfrau zu Alexandrien,
aus kaiserlichem Geblüte entsprossen; sie überwand durch
ihre christliche Weisheit eine Reihe heidnischer Gelehrten,
sollte auf einem Rade mit Spitzen gemartert werden, dies

zersprang aber, darauf wurde sie enthauptet. Die hl.
Katharina war ehemals in der Leutkirche von Thun die

Patronin eines Altars x). Die Heiligenscheine der Figuren
und kleine Einzelpartien sind in Seide gehalten.

Den Hintergrund hinter den sechs Heiligen auf beiden
Seiten Mariens bildet ein dunkler Teppich mit Ranken;
aus dem Boden sprossen Blumen hervor.

Zu den Füssen Mariens sind zwei Wappen angebracht,
rechts, d. i. auf der Männerseite: in Weiss ein rechtsschräger
rother Balken, begleitet von zwei rothen Rosen, links, das ist
auf der Frauenseite: in Gelb der Kopf eines schwarzen Langohrs.

Wir erkennen hieraus sofort mit Bestimmtheit, dass
dieser Teppich niemals Eigenthum Karls des Kühnen
gewesen, wie der zuerst beschriebene. Das zuerst genannte
Wappen ist vielmehr dasjenige der Edlen von Krauchthal,
Bürger von Bern, das zweite das der Edlen von Felschen
(oder Velschen), Bürger von Thun. Wir gehen kaum fehl,
wenn wir in denselben die Abzeichen Petermanns von
Krauchthal und seiner Frau Anna von Felschen erblicken.

Petermann, Sohn des bernischen Schultheissen Peter
von Krauchthal und der Anna von Lindenach, hatte reiche

Besitzungen in Bümpliz, Konolfingen, Gurzelen, die Kast-

l) Lohner a. a. 0. Seite 332.



244

vogtei Rüeggisberg nebst andern Gütern, Zehnten und
Bodenzinsen geerbt, gelangte 1382 auch in den Besitz des

halben .Kirchensatzes von Jegistorf, 1396 fielen ihm durch
das Vermächtniss von Anna Senn noch viele Güter in der
Gegend von Thun zu, im Jahre 1400 erhielt er durch
Testament von Verena von Seedorf die Herrschaft Worb,
1401 durch solches von Mechtild von Kien, geborne v.
Scharnachthal, Gerenstein mit Bantigen und Flugbrunnen, 1407
erbte er seine Schwester Lucia, Wittwe des Rudolf von
Erlach, und damit Güter in Reichenbach, Bälikofen und
Zollikofen, wurde 1396 Schultheiss von Thun. war 1407

bis 1417 Schultheiss von Bern, testirte 1423, wobei er
mehrere Spitäler und Klöster, vorab die Karthause Thorberg,

die Stiftung seines Hauses, bedachte, und starb um
1425. Seine Frau, Anna von Felschen, war die Erbtochter
des reichen Werner von Felschen in Thun und der Elisabeth

von Rümligen und brachte ihm die halbe Herrschaft
Strättligen mit Thierachern, Almendingen, Schoren, Buchholz,

sowie die Hälfte der Herrschaft Wattenwyl, den

Twing Bodenzingen und einen Theil von Blumenstein zu.
Bei der Teil- (d. i. Steuer-) Anlage von 1448 wurde das

Vermögen der Wittwe auf 25,000 Gulden geschätzt, so

dass sie nach denen von Diessbach die reichste Bernerin
war. Als kinderlose Wittwe testirte sie 1459, wobei sie

verschiedene Gotteshäuser und Stiftungen beschenkte, und
starb bald nachher1).

Die Zeichnung des Teppichs deutet auf eine Zeit nach
dem Tode des Schultheissen von Krauchthal. Wir nehmen
darum an, dass die Wittwe das Antependium in die Kirche
ihrer Heimatstadt Thun geschenkt habe, und bezeichnen

demgemäss als Zeit der Stiftung und Entstehung im
Allgemeinen die Mitte des 15. Jahrhunderts.

') Stettler's Genealogie. Manuskript der bernisehen Stadtbibliothek,

III, 85, und VI, 133.



245

Zeichnung und Ausführung sind nicht gerade sehr
fein und beweisen, dass das Tuch nicht in einem der
blühenden Ateliers von Frankreich und den Niederlanden,
sondern im eigenen Lande, sei es in einem Nonnenkloster,
wie in Interlaken oder in Bern, oder von einer «Heidnisch-
werkerin>, angefertigt worden ist. Die Möglichkeit dieser
Annahme ergibt sich daraus, dass im Jahre 1453 drei
«Heidnischwerkerinnen» in Basel und 1528 eine solche in
Bern urkundlich nachgewiesen sind. Ohne Zweifel gab es

noch andere Personen, welche diesen Kunstzweig
betrieben.

Als Wirkerei aus dem 15. Jahrhundert gehört der

Teppich zu den altern noch erhaltenen. Als Erzeugniss
des eigenen Landes hat er für die schweizerische
Kunstgeschichte eine hervorragende Bedeutung.

3. Ein Antependium mit ThierSymbolen.

Die dritte Wirkerei, 1 Meter hoch und 3,35 Meter
lang, ist abermal ein Antependium (Voraltartuch). Bei
bloss flüchtiger Betrachtung erscheint es sehr unbedeutend,
ja die Darstellung eines Dutzends von Vierfüsslern und

Vögeln kommt Einem auf den ersten Blick, zumal an einer

Altarbekleidung, etwas wunderlich vor. Bei genauerm
Studium aber ergibt sich das Tuch als höchst iverthvoll
und interessant.

Dasselbe besteht aus einem Mittelstücke und zwei
Seitentheilen, alle mit rothem Grunde. Ersteres ist von
den letztern durch eine dunkle Linie geschieden, welche

sogar die Musterung der Nebenseiten kurzerhand abschneidet,
so dass es scheint, das Mittelstück sei getrennt gearbeitet
und dann eingesetzt worden. Allein bei näherer
Untersuchung findet man, dass dies nicht der Fall war, da die



246

horizontal laufenden Kettenfäden durch alle drei Theile

gehen. Die Scheidung kommt also nur auf Rechnung der

Zeichnung.
Gehen wir nun an die Besprechung der einzelnen

Figuren.

a. Das Mittelbild.

Das Mittelstück zeigt einen einfachen, von zwei Säulen

getragenen Baldachin in gothischem Style, bestehend aus

Wimperg und Dreipass. Der Raum zu beiden Seiten des

Wimperges wird durch steif gezeichnete Vierpässe ausgefüllt.

Unter dem Baldachine steht das Bild eines gewappneten

Ritters, der durch einen Nimbus als Heiliger und
durch das rothe Kreuz im weissen Felde auf dem Schilde
und auf dem Lanzenfähuchen abermal als der hl. Mauritius,

der Patron der alten Thuner Leutkirche und ihres

Choraltars, gekennzeichnet ist. Da die Länge des Ante-

pendiums auf einen grossen Altar hindeutet, so stehen

wir nicht an, in demselben eine ehemalige Bekleidung
des Hochaltares der Pfarrkirche von Thun zu erblicken.

Der Ritter trägt einen Ringelpanzer, der bis auf die

Kniee reicht, auch Arme und Beine sind in gleicher Weise

geschützt. Ebenso ist der Kopf mit einer Ringpanzerkappe

bedeckt, die bis auf die Schultern herabfällt und

nur das bartlose Gesicht frei lässt. Auf derselben sitzt
ein halbkugelartiger Deckel, die Haube oder das Hütlein.
Die. Ringhandschuhe sind ausgezogen, hangen aber noch
als Wulst sichtbar am Aermel. Ueber das Panzerhemd

ist ein ärmelloser Waffenrock gezogen, der bis auf die
Kniee reicht und vorn etwas aufgeschnitten ist. Derselbe

ist gelb und mit mehreren rothen Kreuzen verziert. Die

Linke hält den Schild, der die sogenannte Dreiecksform

hat, die Rechte die mit einem Fähnchen versehene Lanze.
Ueber beiden Schultern ragen die obern Ecken eines auf
den Rücken gehängten Schildes hervor. An einem Leib-



247

gurte, der vorn gebunden ist, hängt auf dem Rücken das

Schwert mit gerader Parirstange. Nirgends ist eine Spur
von einer Panzerschiene oder einer Platte zu sehen.

Eine Vergleichung dieses Ritters mit demjenigen aus

der Mitte des 15. Jahrhunderts auf dem vorhin beschriebenen

Antependium, der mit Helm, Brustpanzer, Arm- und
Beinschienen gewappnet ist, ergibt deutlich, dass die

Ausrüstung des erstem einer viel altern Zeit angehört, als

die des letztern. Sie ist diejenige des 13. und 14.
Jahrhunderts. In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts
waren bereits Arm- und Beinschienen im Gebrauche. Da

nun das Mittelalter, wie bekannt, die Personen früherer
Perioden in der Gewandung und Bewaffnung seiner Tage
darstellte, so haben wir in der Rüstung des in Rede stehenden

Heiligen einen Anhaltspunkt für die Bestimmung der

Zeit, in welcher die Zeichnung gemacht und die Wirkerei
ausgeführt worden ist. Ziehen wir auch in Berücksichtigung,

dass eine Rüstung älterer Art bisweilen länger im
Gebrauche blieb, als manche andere, und dass der Zeichner

von den ihm bekannten eine ältere zur Vorlage nehmen

konnte, so kommen wir bei Bestimmung der Arbeit
immer noch in das 14. Jahrhundert hinauf. Wir glauben,
die Zeit der Anfertigung des Antependiums in die Mitte
oder zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts ansetzen zu

sollen. Demnach stammt das Altarparament noch aus

den Tagen der kyburgischen Herrschaft.
Aus diesem Alter der Wirkerei folgt sofort deren

hoher kunstgeschichtlicher Werth. Deutschland besitzt,
wie wir oben angeführt, an drei Orten Wirkereien aus

dem 12. Jahrhundert, sodann im germanischen Museum

zu Nürnberg das Bruchstück eines dem 13. Jahrhundert

angehörenden Teppichs aus der St. Elisabethenkirche zu

Marburg (Katalognummer G. 28) und ein Rucklachen oder

Antependium mit 6 Heiligenfiguren aus dem 14. Jahrhundert

(daselbst G. 101). Dann aber sind in Deutschland zur

Archiv des hist. Vereins.
XIII. Bd. X. Heft. 1 /



248

Zeit keine Wirkereien bekannt, die so alt wären, wie die

in Rede stehende. Für Frankreich und die Niederlande,
in denen die Teppichwirkerei ehemals eine so grosse
Bedeutung hatte, beginnt die eigentliche Geschichte dieses

Kunstzweiges erst mit dem 14. Jahrhundert. Von den

ungemein zahlreichen Teppichen, die in diesen Ländern

im genannten Jahrhundert gewirkt worden, sind aber nur
ein Stück mit der Darstellung Jesu im Tempel, jetzt im

Musee des Gobelins in Paris, und einige Stücke der im

Jahre 1377 von Nicolas Bataille in Paris für den Herzog

von Anjou begonnenen Darstellungen aus der Apokalypse,

jetzt in der Kathedrale zu Angers, erhalten. Unser

Antependium gehört darum zu den ältesten noch vorhandenen

Denkmälern der Teppichwirkerei.
Zwar können weder die Zeichnung noch die Technik

auf Vollkommenheit Anspruch machen. Beispielsweise sind

an einigen Stellen die Konturen erst nachträglich mit
Nähstichen eingetragen. Gerade diese geringere Vollkommenheit

ist aber ein Beweis dafür, dass dies Stück
ebensowenig als das vorige aus einem der zünftigen Ateliers
Frankreichs oder der Niederlande hervorgegangen, sondern

im eigenen Lande entstanden ist. Wie wir anderwärts1)
angeführt, erwähnt das von Königin Agnes von Ungarn
am 28. Juli 1357 angefertigte Verzeichuiss der Kostbarkeiten

des Klosters Königsfelden im Aargau Teppiche «des

heidnischen Werkes» und das Inventar der St. Vinzenz-
Kirche in Bern vom Jahre 1379 einen Kissenüberzug von

gleicher Arbeit. Diese Technik war also im 14. Jahrhundert
in unserm Lande keine unbekannte Sache und sie konnte

ganz wohl von Jemand ausgeführt werden, z. B. in einem

Frauenkloster, wie in Interlaken oder in Bern, oder von
einer weltlichen < Ileidnischwerkerin». Unser Antependium
ist die älteste der uns bekannt gewordenen, in der Schweiz

x) Die St. Vinzenz-Teppiche des Berner Münsters.



249

noch vorhandenen Wirkereien, zugleich aber auch ein Be-
weis von dem Vorkommen der Teppich Wirkerei in unsern
Gegenden im 14. Jahrhundert und darum für die
Geschichte dieses Kunstgewerbes von nicht geringer
Bedeutung x).

b. Die vier innersten Kreise (1, 2, 3, 4).

Das Interesse für das in Rede stehende Antependium
wird erhöht durch die Darstellungen auf den beiden Seiten-
theilen. Jedes derselben enthält sechs grössere runde
Medaillons (Kreise), von denen je drei unter einander stehen.
Dieselben berühren sich nicht unmittelbar, sondern mittels
kleinerer Kreise. Diese grössern und kleinern Kreise werden
durch ein einfaches weisses Band gebildet, dessen Theile
sich an den Berührungspunkten kreuzweise über einander
legen. Diese Form findet, sich in der romanischen Periode

häufig, namentlich bei Geweben.

In die Räume zwischen den Kreisen ist je ein flach-
gehaltenes Ornament gesetzt, das aus vier kreuzförmig
gestellten weissen Blättern besteht. Dies Blattornament
hat so primitive Form, dass das Muster einfach aus einem

zusammengelegten Stücke Papier mit einigen Schnitten der
Scheere hergestellt zu sein scheint,

In die kleinern Kreise ist je ein zweiter von rother
Farbe eingefügt, in welchem sich ein ebenfalls rothes Kreuz
befindet.

Von hohem Interesse sind die in den grössern Medaillons

auf abwechselnd blauem und grünem Grunde
dargestellten Thiergestalten, sämmtliche gegen die Mitte
schauend.

') Die Geschichte dieses Kunstzweiges ist erst in neuester Zeit
studirt worden. Es bestehen darüber zahlreiche Fachschriften; die
bedeutendste ist die Histoire generale de la tapisserie, par Guiffrey
Müntz et Pinchart. Paris 1878—85.



250

Die dem Mittelbilde zunächst gelegenen Figuren
erkennt man leicht als die traditionellen Symbole der vier
Evangelisten, nämlich: geflügelter Mensch (1) -— Matthäus,

geflügelter Löwe (2) Markus, geflügeltes Rind (3) Lukas,

Adler mit ausgebreiteten Flügeln (4) Johannes. Alle vier

symbolischen Gestalten haben ausser den Flügeln einen

runden Nimbus (Heiligenschein) und ein Spruchband. Sie

haben ihre Plätze nach einer alten Kunstregel, die für den

Fall gilt, dass sie im Vierecke, also je zwei über einander,

anzubringen sind. Hienach stehen nicht etwa oben die

beiden ersten, unten die beiden andern, sondern sie folgen
in kreisförmiger Anordnung, so dass die Reihe oben

beginnt und ebenso wieder schliesst. Durch diese Anordnung
kamen Mensch und Adler, die Symbole der beiden Apostel
Matthäus und Johannes, über den Nicht-Aposteln Markus
und Lukas zustehen1). Dem Menschen wurde vielfach die

rechte Seite angewiesen, dem Adler die linke; doch wurde
dies nicht immer beobachtet und auf unserem Teppiche
ist ebenfalls die umgekehrte Ordnung eingehalten.

Für diejenigen unserer Leser, welche den Ursprung
der Evangelisten-Symbole nicht kennen, sei Folgendes
beigefügt 2).

Im christlichen Alterthum wurden die vier Evangelisten

oft durch vier Ströme angedeutet, welche aus einem

Hügel entspringen, auf welchem Christus als Mensch oder
als Lamm Gottes steht. Immerhin ist auch die Verwen-

') Sehr gewöhnlich wurden die Evangelisten-Bilder auf den vier
Enden von Kreuzen angebracht. Dabei erhielten die beiden Apostel
ihre Plätze gern auf dem Stamme, die beiden andern Evangelisten
auf dem Querbalken. Doch ist das nicht allgemein durchgeführt.

2) Vgl. Jae. Thomasius: Insignia quatuor Evangelistarum. Lips.
1667. — Corylandri Dissertatio de insignibus Evangelistarum. Lon-
dini Gothorum 1765. — Fr. Munter: Sinnbilder und Kunstvorstellungen
der alten Christen. Altona 1825. S. 44. — Wolfg. Menzel: Christliche

Symbolik, Regensburg 1854. I, 260 — F. X. Kraus: Realencyklo-
pädie der christlichen Alterthümer. Freiburg i. B. 1882. I, 454.



251

düng der oben genannten Symbole schon alt. Die Ursache

davon liegt in der hl. Schrift.
Der Prophet Ezechiel (Hesekiel, Kap. 1 und 10) sah

in einein wunderbaren Gesichte, wie ein Sturmwind von
Mitternacht herkam mit einer grossen Wolke voll Feuer.

Darin war die Gestalt von vier lebenden Wesen, Ein
jegliches hatte vier Gesichter und vier Flügel. Die Gesichter

waren bei allen vieren das eines Menschen, das eines Löwen,
das eines Rindes (Stieres) und das eines Adlers. Aehnlich
schaute der Evangelist Johannes in der geheimen
Offenbarung (Kap. 4) einen Thron, auf welchem Einer sass,

mitten im Throne und um den Thron aber vier lebende

Wesen voller Augen vom und hinten, das erste gleich
einem Löwen, das zweite gleich einem Stier, das dritte
gleich einem Menschen, das vierte gleich einem fliegenden
Adler.

Mit diesen geheimnissvollen Gestalten verglichen die

Kirchenväter die vier Evangelien. Je nach dem gewählten
Vergleichungspunkte und ihrer Beurtheilung des Gesammt-
charakters eines jeden Evangeliums fiel in der altern Zeit
die Auslegung verschieden aus.

Irenäus, Bischof von Lyon, f 202, deutete den Löwen
auf Johannes, das Rind auf Lukas, den Menschen auf

Matthäus, den Adler auf Markus]). Augustinus, Bischof

von Hippo, f 430, bezog den Löwen auf Matthäus, den

Menschen auf Markus, den Stier auf Lukas, den Adler
auf Johannes*). Hieronymus, f 420, theilte den Evangelisten

die Symbole nach dem Anfange ihres Evangeliums
zu und zwar den Menschen dem Matthäus, weil dieser sein

Evangelium mit dem Stammbaum Jesu beginnt, den Löwen
dem Markus, weil dieser in seinem Eingange die Stimme
des Rufenden in der Wüste erwähnt, wie sie der Löwe

') Adv. h«reses, lib. III, cap. 11, n. 8.

-J In Joannem, Tract. XXVI, 5 und De consensu Evang. lib. I.
cap. G.



252

erschallen lässt, das Rind, das ein Opferthier war, dem

Lukas, weil dieser mit dem Opfer des Zacharias anhebt,
den Adler dem Johannes, weil dieser mit den ersten Worten:
dm Anfange war das Wort» u. s. w. sich über die irdischen
Dinge erhebt und zu den göttlichen aufsteigt x).

Dem hl. Hieronymus folgten andere Väter, namentlich

Papst Gregor der Grosse, j 60-1. So wurde dessen

Auslegung mit der Zeit die allgemein geltende.
Von den Schriftstellern ging die Anwendung der vier

Thiergestalten in die darstellende Kunst über. Dies ist
nachweisbar seit dem Ende des 4. Jahrhunderts der Fall.
Wir finden die Gestalten als Vertreter der bezüglichen
Personen, mithin als Symbole oder Sinnbilder der Evangelisten,
schon auf den alten Mosaiken von St. Pudenziana, S. Sabina
und S. Maria Maggiore in Rom, auf alten Elfenbeinschnitzereien

und auf den Enden alter Kreuze. Sodann wurden sie

auch blos den Figuren der Evangelisten als Kennzeichen,
Attribute, beigegeben; so schon auf einer Mosaik zu S. Vitale
in Ravenna aus dem 6. Jahrhundert. Man bildete sogar
die Evangelisten in menschlicher Gestalt, aber mit dem

Kopfe des bezüglichen Thieres, ab; so auf einem Bildwerke
zu Aquileja aus dem 5. Jahrhundert, in der St. Stephanskirche

zu Bologna und in mittelalterlichen Miniaturen. Die
letztere Darstellungsweise wurde aber als gar zu sonderbar

und geschmacklos fallen gelassen, indess die beiden
ersten Arten der Verwendung der vier Thiergestalten sich
in der christlichen Kunst vollständig eingebürgert und
erhalten haben.

Ausser den Flügeln, die diesen Symbolen nach dem
biblischen Texte zukommen, gab ihnen die Kunst einen
Nimbus (Heiligenschein) und seit dem Mittelalter oft ein

') Proein. in Matth.; auch in Ezcch., cap. 1.

2) Homil. 4, in cap. 39. beati Job., n. 1 und Exposit. super
Ezech. hom. 8 in cap. 1. Vgl. Sedulius: Carmen paschale; Ambrosius:

Proem. in Lucam.



253

Spruchband bei. Auf diesem brachte man den Namen
des betreffenden Evangelisten oder die ersten Worte seines

Evangeliums an.

c. Die vier mittlem Kreise (5, 6, 7, 8).

Auf alten Damast- und Brokat-Geweben, namentlich
morgenländischer, byzantinischer und palermitanischer
Herkunft, sodann auch auf gestickten Gewändern, findet man
häufig verschiedene Thiere, wie Löwen und Papageien,
Hirsche und Greife, dargestellt, ohne dass sie einen andern
als ornamentalen Charakter hätten. Man könnte darum
versucht sein, den übrigen Thierfiguren auf unserm
Antependium auch nur solche Bedeutung zu geben. Allein
dieselben erscheinen auf letzterm in gleicher Grösse, wie die

Evangelisten-Symbole, und treten mithin ebenso als Hauptfiguren

auf. Wir müssen sie desshalb auch ebenso als
Sinnbilder auffassen. Dies gilt namentlich bei einem Tuche,
das zur Bekleidung eines Altares bestimmt war und im
Mittelalter angefertigt wurde, in welchem die Symbolik so

beliebt war und eine so grosse Rolle spielte.
Bei xVuslegung der alten Symbole darf man keineswegs

willkürlich seine Phantasie mit ihren eigenen und
modernen Anschauungen spielen lassen, sondern muss

nothwendig auf die Gedanken der Alten zurückgehen x).

Dies ist uns Modernen nicht immer leicht. Die alte Art
und Weise, gewisse religiöse Gegenstände zu symbolisiren,
ist uns fremd geworden und kommt uns in manchen Fällen
geradezu ungeniessbar vor.

Wir suchen die Erklärung der christlichen Symbole
natürlich zuerst in der Bibel mit ihren vielen Bildern und

') Ueber Symbolik siehe die oben angeführten Schriften von

Munter, Menzel, Kraus, auch Piper: Mythologie der christlichen Kunst,
und Kreuser: Der christliche Kirchenbau.



254

Gleichnissen. So ist das Lamm bekannt als Sinnbild Christi,
des Lammes Gottes (Job. 1, 29 und Apok., Kap. 5); die

Taube stellt den hl. Geist dar, der in Gestalt einer solchen

bei der Taufe Jesu erschien; der Hirsch erscheint oft (aber
nicht immer) als Bild der nach Gott sich sehnenden Seele,

nach Psalm 41 (42), 2 : «Wie ein Hirsch nach den Wasserquellen,

so verlangt meine Seele nach dir, o Herr»; Schlange,
Löwe und Drache bedeuten oft den Satan, der in Gestalt
einer Schlange die Eva verführte (1. Mos. 3), und *wie ein
brüllender Löwe umhergeht und sucht, wen er verschlinge»
(1. Petri 5, 8).

Ein grosser Theil der bei alten Schriftstellern und in
der Kunst früherer Zeiten, zunächst des Mittelalters,
vorkommenden Bilder finden dagegen ihre Erklärung nicht in
der hl. Schrift, sondern in den ausserbiblischen Anschauungen

der Alten von der Natur. Diese waren vielfach
unrichtig und geradezu fabelhaft. Aber gerade die fabelhaften
Eigenschaften der Naturgegenstände und die Eigenschaften,
die mau von fabelhaften Dingen erzählte, fand man wegen
des an ihnen haftenden Wunderbaren geeignet zur Versinnbildung

der übernatürlichen christlichen Wahrheiten. Darum
spielt die alte Naturgeschichte, speziell die fabelhafte Thier-
(beziehungsweise Pflanzen- und Stein-) Kunde, eine grosse
Rolle in der mittelalterlichen Symbolik.

Die Hauptvertreter der alten Naturkunde sind
bekanntlich: Aristoteles, der grosse Schüler Plato's und Lehrer
Alexanders des Grossen, gestorben 322 vor Christus, der
Römer Plinius Secundus, genannt der ältere, gestorben im
Jahre 79 nach Christus beim Ausbruche des Vesuvs,
Claudius Aelianus aus Präneste in Mittelitalien, unter Kaiser
Hadrian (regierte 117—138) in Rom, und der Grieche
Plutarch, gestorben um 130. Diese Männer hatten bereits
manche bisherigen Anschauungen als zweifelhaft oder offenbar

unrichtig erkannt, aber immer noch viel Unrichtiges
beibehalten. Bei den Schriftstellern des christlichen Alter-



255

thums und des Mittelalters finden wir letzteres, wenn auch
oft mit einem Zweifel vorgebracht, vielfach wieder und
noch mit Manchem vermehrt.

Schon in sehr früher christlicher Zeit bildete sich
eine feststellende Anwendung gewisser Eigenschaften von
Thieren, Bäumen und Steinen auf christliche Glaubensund

Sittenlehren. Dieselbe wurde dann bis tief in's Mittelalter

bei kirchlichen Schriftstellern und Dichtern, sowie in

der Kunst beibehalten.
Zur Verbreitung und Beibehaltung dieser symbolischen

Auslegung trug wesentlich eine kleine, schon früh abge-
fasste Schrift bei, in der gegen 50 Thiere, Steine und
Bäume in der Weise behandelt werden, dass zuerst
bestimmte Eigenschaften derselben geschildert werden,
sodann eine geistliche Anwendung folgt. Letztere bezieht
sich gewöhnlich auf Christus oder enthält eine Mahnung
für den Christen. Dabei kommt es jeweilen nur auf den
einen oder andern Aehnlichkeitspunkt an, im Uebrigen
macht sich das Unvollkommene des Vergleiches oft genug
sehr fühlbar, manche Anwendung ist uns heutzutage ganz
zuwider. Inwiefern der Verfasser nur bereits bekannte

Vergleichungen gesammelt oder solche selber gemacht,
steht dahin.

Das Naturgeschichtliche wird gewöhnlich mit der
Formel eingeleitet: «Der Physiologus, d. i. der
Naturkundige, sagt». Desshalb wurde in der Folge die Schrift
selber der „Physiologus" genannt.

Wer der ständig angeführte Naturkundige, dem der
christliche Ausleger den naturgeschichtlichen Stoff
entnommen, gewesen, weiss man nicht. Manche dachten an

Aristoteles; dieser hat aber Einiges, das die Schrift als

Bericht des Naturkundigen mittheilt, als unrichtig
bezeichnet. Andere dachten an den König Salomon, der

von allen Gewächsen und Thieren zu reden verstand
(3. Kön. 4, 33, nach Luther 1. Kön.).



256

Ebenso ungewiss ist es, wer der christliche Sammler
und Ausleger gewesen. Alte Manuskripte nennen als

solchen verschiedene Kirchenväter, wie Basilius, Erzbischof

von Cäsarea, f 379, Gregor von Nazianz, f 389, Epiphanius,
Bischof von Constantia auf Cypern, f 403, Chrysostomus.
Patriarch von Konstantinopel, f 407. Das Original wurde
in griechischer Sprache und höchst wahrscheinlich zu

Alexandrien in Aegypten, wo in altchristlicher Zeit eine

berühmte Schule war, abgefasst. Da der Kirchenschriftsteller

Origines (185 — 254) in einer Homilie (in Genes. 17. 5)

ausdrücklich den Physiologus anführt, nämlich was «der

Physiologus über den jungen Löwen» sagt, und als solches

das Gleiche wiedergibt, was die uns bekannte Schrift
darüber enthält, so darf man schliessen, dass letztere
schon vor Origines verfasst worden ist1).

Aus dem Griechischen wurde der Physiologus schon

früh, wohl im 5. Jahrhundert, in's Aethiopische, Arabische,

Syrische, Armenische und Lateinische, sodann im Mittelalter

in's Altdeutsche, Altfranzösiche, Provencalische,
Altsächsische, Altenglische und Isländische übersetzt2).

x) S. über den Physiologus: J. ß. Pitra: Spicilegium Solesmense.

Tom. III. Paris 1855, p. XLVII ff. — Oh. Cahier: Le Physiologus
ou Bestiaire, bei Cahier et Martin : Melanges d'archeologie. Tom. II.
Paris 1851. Introduetion, p. 58 ff. — Koloff: Die sagenhafte und

symbolische Thiergeschichte des Mittelalters, in F. v. Räumers
historischem Taschenbuch. 4. Folge, 8. Bd., 1867. S. 171 ff. — J. V. Carus:
Geschichte der Zoologie. München 1872. S. 108 ff. — Namentlich
F. Laudiert: Geschichte des Physiologus. Strassburg 1889. S. 65.

Letzterer hat die älteste bekannte griechische Handschrift mit 49

Gegenständen veröffentlicht. Eine andere mit bloss 25 Thieren brachte
der päpstliche Kammerherr Ponce de Leon 1587 in Antwerpen zum
Abdrucke. Eine dritte, mit Vergloichung von fünf andern, hat der

Benediktiner Pitra a. a. 0. p. 338 ff. herausgegeben; in diesen
Handschriften sind 62 Gegenstände behandelt.

2) Ein lateinischer Physiologus mit dem Titel „Dicta Joh.
Chrisostomi de natura bestiarum" ist durch G. Ileider aus einer
Göttweiher Handschrift des 11. Jahrhunderts im Archiv für Kunde



257

So wurde der Physiologus allgemein bekannt. Die
Zahl der noch vorhandenen, bis tief in's Mittelalter reichenden

Handschriften beweist, dass er fleissig gelesen und
benützt wurde. Die Handschriften enthalten abweichende
Redaktionen, vielfach ist auch die Zahl der behandelten
Gegenstände verschieden. Daraus ersehen wir, dass der
Physiologus eine Art Gemeingut geworden, das Jeder nach
Belieben ummodelte.

Die im Physiologus enthaltenen Angaben über Thiere
und Steine sammt dessen Auslegungen finden sich der
Sache nach vielfach bei den kirchlichen Schriftstellern
und weltlichen Dichtern der altern Zeit und des Mittel-

österreichischer Geschichtsquellen, Bd. V. Wien 1850. S. 541,
veröffentlicht. — Drei andere bei Cahier: Melanges d'archeologie,
Tom. II, p. 106, Tom. III (1853), p. 203, Tom. IV (185G), p. 55. —
Pitra a. a. 0. notirt acht Handschriften, ohne sie mitzuthcileu. — Die
Stadtbibliothek von Bern bewahrt drei lateinische Handschriften,
nämlich Nr. 233 mit 31 Gegenständen, Nr. 318 mit 23 und interessanten

Abbildungen, aus dem 9. Jahrhundert, und Nr. 611 mit 26, aus
dem 8. oder 9. Jahrhundert. Die beiden ersten sind bei Cahier
a. a. 0. abgedruckt.

Im Französischen heisst der Physiologus „bestiaire"; solche
stehen bei Cahier 1. c.

Einen altdeutschen aus dem 11. Jahrhundert, bezeichnet als

„reda umbe diu tier" findet man bei : von der Hagen : Denkmäler
des Mittelalters, 1824. S. 50 ff. ; H. Hoffmaim : Fundgruben für
Geschichte deutscher Sprache und Literatur. Breslau 1830. I, 16 ff.;
Müllenhoff und Scherer: Denkmäler deutscher Poesie und Prosa aus

dem 8.—12. Jahrhundert. Berlin 1864. Nr. LXXXI. — Einen andern
altdeutschen Physiologus aus dem 12. Jahrhundert, überschrieben

„Ditze buoch redenot unde zellet micheleu wistuom von tieren unde

von fogilen", geben: E. G. Graff: Diutiska, Denkmäler deutscher
Sprache und Literatur. III. Bd. Stuttgart 1829 ; Hoffmann a, a. 0.

I, 22; Massmann: Deutsche Gedichte des 12. Jahrhunderts, in der
Bibliothek der deutschen Nationalliteratur. Quedlinburg 1837, S. 311 ff. ;

Laudiert a. a. 0. S. 280 ff. — Einen altdeutschen in Versen: Karajan :

Deutsche Sprachdenkmale des 12. Jahrhunderts. S. 73 ff., mit
Abbildungen.



25S

alters
künde nahmen die Schilderungen des Physiologus
vertrauensvoll in ihre Werke hinüber; so: Isidor von Sevilla,

f 636, in seinen Etymologien; Thomas von Comtipre,
zuerst Augustiner, dann Dominikaner, de naturis rerum,
geschrieben um 1240, noch ungedruckt; Vinzenz von Beau-

vais, Dominikaner, Speculum naturale, beendigt 1250;
Albert der Grosse, Dominikaner, de aniinalibus, nach 1250

verfasst; Konrad von Megenberg, Domher zu Regensburg,
Das Buch der Natur, 1349—50 nach dem angeführten
Buche des Thomas von Comtipre deutsch bearbeitet und

vielfach selbst die geistlichen Anwendungen des Physiologus
enthaltend -).

Zur Zeit der Blüthe der mittelalterlichen Poesie
erhielten die naturkundlichen Angaben des Physiologus vielfach

neue geistliche Anwendungen, z. B. auf Maria, aber
auch auf Minnesang, Ritterleben und Herrendienst. Die

jungem Handschriften des Physiologus enthalten den altern
gegenüber ebenfalls einzelne neue Auslegungen, namentlich
moralischer Natur.

Die Renaissance brachte statt der altchristlichen Symbolik

heidnisch klassische Bilder. So verlor sich mit der
Zeit die Kenntniss der im Mittelalter durch Schriftsteller,
Dichter und Prediger auch dem Volke geläufig gemachten
alten Sinnbilder, aber auch der Geschmack an vielen
derselben.

Der Literatur folgte die Kunst. Bildete die heilige
Schrift von je her die Hauptquelle für die bildlichen Darstellungen,

so nahm die Kunst aber schon in der ältesten
Zeit ihren Gegenstand auch anderwärts her; es sei nur
an den Fisch, das Monogramm Christi und die Verwendung

des Orpheus erinnert. So lieferte denn auch der

') Vgl. W. Grimm: Vorrede zur Ausgabe von Konrads von
Würzburg „Goldenen Schmiede", S. XXVI ff., und Laudiert a. a. 0.

2) Herausgegeben von F. Pfeiffer, Stuttgart 1861.



259

Physiologus mit seinen Thiersymbolen den Stoff zu vielen

Darstellungen. Besonders häufig angewendet wurde die

Thiersymbolik zur Zeit des romanischen Stylcs. Manche
dieser Symbole erhielten sich während der gothischen
Periode, einige errangen geradezu dauernde Geltung.

In den Ideen des Physiologus finden wir auch den
Schlüssel zur Enträthselung der Bildersprache unseres
Antepencliums.

Wir dürfen von vornherein vermuthen, dass der Zeichner
seiner Darstellung einen Plan zu Grunde gelegt habe. Einen
Leitstern für die Auffindung des letztern gibt uns ein
Holzschnitt in einem neuern Missale (Pustet in Regensburg 1872).
Derselbe zeigt in der Mitte das Lamm Gottes; dieses ist.
wie das Mittelbild unsers Voraltartuches, von Medaillons,
aber in Vierpassform, umgeben. Von diesen enthalten die
dem Mittelbilde zunächstgelegenen die Symbole der vier
Evangelisten in kreisförmiger Anordnung. In einem zweiten
Kreise um das Mittelstück folgen sich: ein Einhorn im
Schoosse einer gekrönten Jungfrau, ein Pelikan mit seinen
Jungen, ein Löwe, der sich über ein am Boden liegendes
Junges beugt, und ein zur Sonne auffliegender Adler.
Neben den Figuren sind Texte x) angebracht, welche
besagen, das Einhorn sei ein Bild Christi, der aus der
heiligsten Jungfrau geboren worden; der Pelikan ein Bild
Christi, der für uns gelitten hat; der Löwe ein Bild Christi,
der am dritten Tage von den Todten auferweckt worden;
der Adler ein Bild Christi, der zum Vater in den Himmel
aufgefahren ist. Es werden uns also Menschwerdung,
Opfertod, Auferstehung und Himmelfahrt, mithin die
wichtigsten Thatsachen aus dem Leben Jesu, vorgeführt.

') Sie lauten : Monoceros formam figurat Christi de sanctissima
virgine geniti.

Pelicanus formam figurat Christi pro hominum salute passi.
Leo formam figurat Christi tertia die de mortuis resuscitati.
Aquila formam figurat Christi ad patrem in coclum ascensi.



260

Aehnlich sind auf einem Gemälde aus der alten Kölner
Schule des 14. Jahrhunderts Einhorn, Pelikan, Löwe und
Phönix um das Bild Mariens gruppirt und finden sich die

eben genannten Sinnbilder auf einem Bilde des 15.

Jahrhunderts in der St. Lorenzkirche in Nürnberg, sowie auf
einer Darstellung der Geburt Jesu in der St. Sebaldus-

kirche genannter Stadt ]).
Fassen wir nun in ähnlicher Weise zuerst die den

Evangelisten zunächst gelegenen Thiere, also die mittlem
Kreise, in's Auge, und zwar wiederum in kreisförmiger
Aufeinanderfolge

5. Hinter dem Symbole des Matthäus sehen wir ein

Einhorn in gelber Farbe mit ausgeschlagener eigenthüm-
lich gestalteter, rother Zunge. Dies von der Naturwissenschaft

als fabelhaft erklärte Thier wird erwähnt von
Ktesias, dem griechischen Arzte des persischen Königs
Artexerxes Mnemon im 4. Jahrhundert vor Christus (In-
dica 25) und von Aristoteles (Naturgeschichte II, c. 25. 9).

Plinius (historia naturalis lib. 8. cap. 21) schildert es

unter dem Namen monoceros als ein Thier mit
pferdeartigem Leibe, Hirschkopf, Elephantenfüssen, Eberschwanz
und langem schwarzen Hörne auf der Stirne, und als so

wild, dass es nicht lebendig gefangen werden könne. Aelian
(de natura animalium lib. 3, cap. 41 und lib. 4, cap. 52)
sagt, es gebe in Indien wilde Esel mit weissem Leibe,
rothem Kopfe, blauen Augen und langem Home, das unten
weiss, in der Mitte roth, oben schwarz sei. Aus dem

Hörne werden Trinkgeschirre gemacht, welche die Eigenschaft

besitzen, giftige Getränke unschädlich zu machen 2).

') Piper: Mythologie der christlichen Kunst. I, 463.
2) Bis tief in's Mittelalter schrieb man dem Hörne des Einhorns

merkwürdige Kräfte zu, z. B.: Im Jahre 1416 liess der Herzog
Johann der Furchtlose von Burgund durch den Goldschmied Johann

Mainfroy an ein Stück Einhorn einen Griff machen. Dasselbe diente
dazu, um das Fleisch des Herzogs zu untersuchen, ob es nämlich



261

An anderer Stelle (lib. 16, cap. 20) schreibt er, das
Einhorn lebe in Indien, sei fast so gross wie ein Pferd, habe
eine Mähne, gelbe Haare, schnelle Füsse, ungetheilte Hufe
und einen Eberschwanz, zwischen den Augen aber ein
schwarzes Hörn mit scharfer Spitze. Die Männchen sollen
nicht bloss unter sich, sondern auch gegen die Weibchen
sehr kampflustig sein; nur zur Zeit der Brunst schliessen

sie sich sanft an letztere an und weiden mit ihnen.
In der Bibel wird das Einhorn wiederholt angeführt.

Einige Bibelerklärer identifiziren es mit dem Nashorne

(Hebräisch: Reem.). Die biblischen Schriftsteller heben
dessen Stärke, Wildheit und Gefährlichkeit hervor, z. B.
Hiob 39, 9 ff.; Psalm 21 (im Hebräischen 22), 22; 28 (29), 6.

Das Hörn überhaupt wird als Sinnbild der Kraft und
Macht gebraucht, z. B. Psalm 131 (132), 17. So nannte
nach der Geburt des Täufers Johannes dessen Vater Zacharias
den Erlöser das «Hörn des Heiles» (Luk. 1, 69). Statt
des blossen Hornes wäre dann nach Einigen das ganze
Einhorn zum Sinnbilde Christi genommen worden.

Ganz verständlich wird uns die Symbolisirung Christi
durch das Einhorn aber erst durch die Thiersage. Der

„Plu/siologus" enthält darüber Folgendes: <ri.)er

Naturkundige (Physiologus) sagt, das Einhorn habe die Natur,
dass es ein kleines Thier sei, ähnlich einem Ziegen-Bocke.
Am Kopfe hat es ein einzelnes, sehr scharfes Hörn und
kein Jäger kann es fangen. Die Jäger fangen es folgen-
dermassen. Sie führen an den Ort, wo es sich aufhält,
eine Jungfrau und lassen sie allein. Sobald das Thier
dieselbe erblickt, springt es ihr in den Schooss (oder: an
den Busen) und umfangt sie. Dann schläft es ein und

Gift enthalte. Laborde : Les Ducs do Bourgogne, Preuves, Tom. I,
p. 108, Nr. 297. — Dasselbe finden wir bei Karl dem Kühnen. Vgl.
Olivier de la Marche : Etat de la Maison de Charles de Bourgogne
dict le Hardy. Bei Petitot: Collections des Mcmoiros. Tom. X,
p. 497 und 507.



262

wird widerstandslos gefangen und zum Palaste des Königs
geführt. So ist unser Herr Jesus Christus das geistliche
Einhorn, wie Zacharias gesagt: «Er hat uns ein Hörn des

Heiles aufgerichtet im Hause seines Dieners David >(Luk. 1,69).
Das Eine Hörn bedeutet, was Christus sagt: «Ich und der
Vater sind Eins». Klein ist das Thier wegen der Demuth
der Menschwerdung. Dem Willen seines Vaters gemäss

stieg er in den Schooss der Jungfrau herab, wurde Fleisch

und wohnte unter uns. Dass es einem Bocke gleicht,
bedeutet, dass Gott seinen Sohn in der Gestalt des sündigen
Fleisches sandte und die Sünde im Fleische verdammte.-
Das Einhorn erscheint also besonders als Sinnbild der

Menschwerdung Christi aus Maria der Jungfrau.

Den Fang des Einhornes durch Mithülfe einer Jungfrau

erzählen Gregor der Grosse (Moralia in Job. lib. 31.

cap. 10), Isidor von Sevilla (Etymol. lib. 12, cap. 2),

Albert der Grosse (de animal. XXII, 2, 1) und Vinzenz von
Beauvais (speculum naturale XX, 91) in ihren
naturkundlichen Werken ohne weitere Anwendung, weil ihr
Gegenstand eine solche nicht veranlasste. Konrad von
Megenberg dagegen gibt in seinem Buche der Natur
(Ausgabe Pfeiffers, Seite 161) ausser dem naturkundlichen

Inhalte auch die geistliche Anwendung folgender-
massen wieder: «Das Thier bedeutet unsern Herrn Jesus

Christus. Der war zornig und grimmig, ehe er Mensch

wurde, wider die Hoffart der Engel und den
Ungehorsam der Menschen. Ihn fing die hochgelobte Maid
Maria mit ihrer keuschen Reinigkeit in der Wüste dieser

kranken Welt, da er vom Himmel herabsprang in ihren
keuschen reinen Schooss. Darnach ward er gefangen von
den gar scharfen Jägern, den Juden, und lästerlich von
ihnen getödtet. Darnach erstund er und fuhr gen Himmel
in den Palast des himmlischen Königs, wo er ein süsser

Anblick ist für die Gemeinschaft aller Heiligen und Engel».



263

Die Anwendung der Geschichte des Einhorns auf die

Menschwerdung des Sohnes Gottes aus Maria, der Jungfrau,

findet sich wiederholt bei den mittelalterlichen Dichtern.

So heisst es bei dem Minnesänger Rumelandx):

Ein tier hat griuwelichen zorn,
des alle jegere gruwet, daz ist der einhorn;
man jagte in lange, in getorste nieman vahen.
Doch vfng in, als ist mir geseit,
ein edele, reine, luter, unbewollen meit,
seht da begunde ez siner muede nahen.

Er leit sich in der meide sclioz,
unt gab sich ane wunden ir gevangen,
gewaltik stark unde also groz,
in mochten alle jegere niht erlangen,
wan do er sich ir gevangen bot,
sin vleisch wart mürwe geslagen,
in stach ein jegere tot:
do wart ein tiure wildbrete ufgehangen.
uns sagt diu glose daz vür war,
Got was viel irres muotes wol vünf tusend jar,
unt dannoch mer, des wart vil manik tote
behalten in der helle habe:
einborner Gotessun, do jagte dich her abe

din vater, wan er uns verlos vil note;
Er jagte dich unz an den lip
der reinen meit, als man daz einhorn jeite,
des alle meide und elliu wip
getiuret sint, daz si dir wol beheite,
diu muoter, diu dich jnaget gebar;
man jagte dich darnach wol drin unt drizek jar,
unz ez wol kwam, alse diu vater seite.

') Von der Hagen : Die Minnesinger ; Bd. II, S. 368. Strophe
2 und 3.

Archiv des hist. Vereins.
XIII. Bd. 1. Heft. 18



264

Konrad von Würzburg (f 1287) schreibt in seinem
Ave Mariax):

Des himmels einhürne,
Den des niht verdroz, er begunde gahen
unde liez sich vahen
bi dir, zartin maget, durch dine guete.

Derselbe in einem Liede2):
Man jagte dich uf kiusche groz,
als es dins vater minne enbot,
des suochtestu der megde schoz,
alsam der wilde einhürn in siner not
ze der junk vrowen vlinhet.

Sodann in seiner goldenen Schmiede5):
Du bist genannt von schulden
ein maget aller megede.
Du vienge an eim gejegede
des himels einhürne,
der wart in daz gedürne
dirre wilden werlt gejaget,
und suochte, keiserlichiu maget,
in diner schoz, viel senftez leger,
ich meine do der himmeljeger,
dem undertan diu riche sint,
jagte sin einbornez kint
uf erden riach gewinne,
di in diu wäre minne

treip her nider balde
ze maneger Sünden walde,
do nam es, vrouwe, sine vluht
zuo dir, vil Salden riche vruht,
unt slouf in dinen buoseii,
der ane mannes gruosen

x) Von der Hagen, III, S. 342, 32. Strophe.
2) A. a. 0. II, 311, 15. Strophe.
*) Herausgegeben von W. Grimm, Berlin 1840. Vers 254 ff.



265

ist luter unde lieht gevar.
Crist Jesus, den din lip gebar,
der leite sich in dine schoz,
do des vater minne groz
in jagete zuo der erden.

Heinrich von Meissen, genannt Frauenlob, f 1318,
singt in seinem Kreuzleiche x):

Des vaters zorn bejeide
und unser bilt heheide
den sim treib zuo der meide,
alsam daz eingehürne vlühtik
tühtik liez er sich ir schoz besliezen.

Im ABC-Leich 2) wird an Maria das Wort gerichtet:
magt, daz einhürn vach in guot.

Hugo von Langenstein (128 2—1319) schreibt in seiner

„Martina" (verfasst 1293)8):
Daz was div vil reine maget
Div mit kivsche hat eriaget
Der himel ein hürnen
Den man e sach zvrnen
Gen aller der weite.

So bedienten sich denn auch Maler und Bildhauer
der Gestalt des Einhornes zur Symbolisirung der
Menschwerdung Christi. Beispiele haben wir bereits genannt.

Wie aber die angeführten Dichter die Sendung des

Sohnes Gottes geradezu wie eine Jagd schildern, so wurde
sie oft, namentlich im 16. Jahrhundert, auch von den Zeichnern

ganz naiv dargestellt. Als Jäger erscheint der Engel
Gabriel. Er stösst in's Hörn, die Verkündigung
anzudeuten. An Leinen führt er Hunde, die je nach der Zahl

x) Von der Hagen, III, 390, 10. Strophe.
2) Hagen, III, S. 468, 17. Strophe.
8) Bibliothek des lit. Vereins in Stuttgart. XXXVIII. Stuttgart

1856. Ausgabe A. v. Keller. S. 539, Vers 15 ff.



266

als veritas, justitia, pax, misericordia (Wahrheit, Gerechtigkeit,

Friede. Barmherzigkeit) bezeichnet werden. Das

Einhorn aber flieht zu Maria und lässt sich in ihren
Schooss nieder oder wird von ihr beim Hörne gefasst. So

auf einem gewirkten Teppiche vom Jahre 1554 aus einem

aufgehobenen schweizerischen Kloster, jetzt in Sarnen, und
auf einem solchen vom Jahre 1550, den das schweizerische

Idiotikonx) aus einem Klosterinventar anführt. Davon handelt

auch Lacroix: Les arts au moyen age. Paris 1871,

p. 499.
6. Im Medaillon zur Seite des Markus-Löwen steht

ein langhalsiger Vogel von gelber Farbe mit rothen Flügeln,
der seinen Schnabel in die eigene Brust bohrt und das

daraus fliessende Blut auf die Jungen in dem Neste vor
hm träufeln lässt: es ist der Pelikan. Uns Modernen ist
er auch unter dem Namen Kropfgans bekannt, und zwar als

ruderfüssiger Schwimmvogel mit langem, flachem Schnabel,
dessen Obertheil in einen Haken ausgeht und dessen Unter-
theil eine de h nare, einen weiten Sack bildende Kehlhaut
hat. Aelian (de nat. anim. 1. III, c. 23) sagt von ihm,
er liebe seine Jungen sehr, und wenn er für sie keine
andere Nahrung finde, gebe er die am Tage vorher
genossene Speise von sich, um dieselben damit zu ernähren.

Der Physiologus weiss über denselben Folgendes:
«David sagt (Ps. 101 [102], 7) in einem Psalm: ««Ich
bin gleich dem Pelikan (Luther: der Rohrdommel) in der
Wüste>>. Der Naturkundige sagt von ihm, dass er seine

Jungen sehr liebe. Wenn diese aber etwas herangewachsen
sind, so schlagen sie ihren Eltern in's Angesicht und
verwunden dieselben. Daraufschlagen diese wieder ihre Jungen
und tödten sie. Gleich aber reut es die Eltern und sie

betrauern die todten Kinder. Am dritten Tage aber geht die

Mutter (nach andern Handschriften der Vater), öffnet sich

') Bd. II, S. 1631.



267

die Seite und ergiesst das eigene Blut auf die todten Körper.
Dadurch werden sie wieder auferweckt. So sagt unser Herr
beim Propheten Jesaias (1, 2): ««Söhne habe ich erzeugt
und erhöhet, sie aber haben mich verachtet»». Der Schöpfer
hat uns erschaffen, wir aber haben ihn geschlagen, indem

wir das Geschöpf mehr ehrten, als den Schöpfer. Da

bestieg er (Christus) das Kreuz, öffnete seine Seite und

liess Blut und Wasser herausfiiessen zu unserm Heile und

ewigen Leben.»
So wird der Pelikan zum Sinnbilde des blutigen Opfertodes

Jesu, durch den die Menschen das verlorene geistige
und ewige Leben wieder erhalten haben, gemacht.

Die Fabel von der Tödtung und Wiedererweckung der

jungen Pelikane durch ihre Eltern erzählen ohne Anwendung:

Isidor (Etym. 1. XII, c. 7), Thomas von Cantipre
(a. a. 0.) und Vinzenz von Beauvais (Specul. nat. 1. 17,

c. 127). Der hl. Augustin (in Psalm 101 [102], V, 7 u. 8)
sieht im Pelikane ein passendes Sinnbild Christi, da wir
durch sein Blut zum Leben berufen werden. Der Umstand,
dass der Pelikan seine Jungen auch selber tödtet, macht

ihn hieran nicht irre, indem er dafür an das Wort des

Herrn erinnert: «Ich tödte und ich mache lebendig>. Gregor
der Grosse (super Psalm. V. pccnitent. n. 11) erzählt die

Fabel mit der Anwendung: «Wer ist unser Vater und unsere

Mutter, als Jesus Christus, der in uns alle Ungerechtigkeit
ertödtet, damit wir eine bessere Auferstehung erlangen».
Konrad von Megenberg (a. a. 0. S. 210) knüpft an die

gleiche Geschichte die Lehre: «Unter dem Pelikan
verstehe ich unsern Herrn Jesus Christus. Der kam in unser
Elend zu scherzen Aber die Altväter sündigten
Da wurden sie von ihm zu todt geschlagen, so dass sie

immer leiden müssten im Fegfeur (soll heissen: in der

Vorhölle), bis Christus Mensch wurde und seinen Leib mit dem

rosenfarbigen Blute in der Marter öffnete. Letztere währte
bis zum dritten Tage, da stand er auf und machte seine

Kinder wieder lebendig vom ewigen Tode.:»



268

Seitdem 12. Jahrhundert benützten die Dichter die Idee
vom Pelikan öfters. Mit der Zeit fassten Einige, vielleicht
aus Missverständniss einer bildlichen Darstellung, die That
des Pelikans als eine Ernährung der Jungen durch sein Blut
und wendeten dies Bild dann auf die Eucharistie an.

Bekannt ist die Strophe in dem von Thomas von
Aquin (f 1274) auf das Altarssakrament verfassten Hymnus
«Adoro te>:

Pie pelicane, Jesu Domine,
Me immundum munda tuo sanguine.
Cujus una stilla salvum facere
Totum mundum quit ab omnc scelere.

Der Marner x) schreibt:
Von liebe erkrimmet ouch der pelicamis siniu kint;
swenne er si vint
tot, daz ist niht ein wint,
so tuet er, rehte als er si blint,
er nimt sins herzen bluot, un machet, daz si wieder lebendik

sint:
mit der bezeichenunge sin wir von der helle erlosset hie.

Konrad von Würzberg'2) redet den Herrn mit den
Worten an:

Uns heilte diner wunden tou,
do dich unser tot gerou,
den uns din zorn durch sttnde brou.
du tset', alsam der pellican,
der sich wil geriuwen bin,
swaz siner vrüchte wirf getan,
der machet lebende siniu kint,
diu mit sinem bluote sint
erkikket schiere an' under bint:
Also vertreib uns wcmde not
diu bluot, als ein rose, rot,
do dich erbarmet unser tot.

1) Von der Hagen II, S. 251, Strophe 21.
2) Hagen II, 312, Strophe 18.



269

In seiner goldenen Schmiede1) wendet er sich an Maria:
man sol dich viir daz himelnest
bezeichenlichen immer hau,
da der vogel pellican
uz und in vil schone vlouc,
der bluot uz sinem herzen souc,
damite er mähte siniu kint
lebende schiere, do si Mint
vor im lagen unde tot.
din herze sich ze neste bot
dem süezen gote sunder wanc,
der in eins Vogels bilde swanc
zuo dinem kiuschen libe guot,
und dar nach sines herzens bluot
durch siniu toten kint vergoz,
damite er in vil schier entsloz
daz leben eweclichen dort.

Von der Nährung mit dem Blute des Pelikans handelt
der Minnesänger Heinzelin von Konstanz2):

sam der pellicanus tuot,
der uns din wol bewiset,
der ouch mit sines libes bluot
Diu sine kinder spiset.

Im ABC Leich3) wird Maria gebeten:
Speis' uns mit pellikans bluot.

Der Minnesänger Boppe4) aber nennt unter den
Ansprüchen seiner Frau, sie wolle sehen:

wie pellicanus siniu kind vor liebe tot erkrimme.

Die bildende Kunst hat den Pelikan in altchristlicher
Zeit noch nicht dargestellt. Später aber geschah es häufig.

1) Ausgabe von W. Grimm, Vers 468 ff.
2) Hagen III, S. 409, Strophe 3.

3) Hagen III, S. 468, Strophe 17.

*) Hagen II, 385, Nr. VIII, Strophe 4.



270

Zunächst erscheint der Pelikan als Sinnbild des blutigen
Opfertodes Jesu. So in den oben angeführten Darstellungen.
Man stellte ihn oft dem Löwen, dem Sinnbilde der

Auferstehung, gegenüber; so auf dem Querbalken eines

Vortragskreuzes aus dem 14. Jahrhundert im germanischen
Museum zu Nürnbergx). Auf einem alten Kreuze in Ebi-
kon bei Luzern ist oben der Pelikan, unten der Löwe in

Email2). In späterer Zeit wurde er mehr als Sinnbild des

wirklichen Empfanges von Christi Fleisch und Blut in der
Eucharistie aufgefasst und als solches namentlich an Altären
und Tabernakeln angebracht, wobei dann die Jungen nicht
mit dem Blute besprengt, sondern dasselbe auffangend
dargestellt werden.

7. Der adlerartige gelbe Vogel mit rothen Flügeln
neben dem Rinde des Lukas, der auf einem Neste sitzt,
aus welchem Flammen aufschlagen, wird unschwer als der
fabelhafte Phönix erkannt.

Der alte griechische Geschichtsschreiber Herodot (f 408

vor Christus) berichtet (II, 73), der Phönix erscheine nur
alle 500 Jahre, wann sein Vater gestorben. Er habe ihn
darum nicht selber gesehen, sondern nur in Abbildungen.
Nach diesen sei er in Gestalt und- Grösse einem Adler
ähnlich und habe theils goldfarbiges, theils rothes Gefieder.
Zu Heliopolis in Aegypten erzähle man, er trage die Leiche
seines Vaters von Arabien in einem aus Myrrhen geformten
Ei in den Tempel des Sonnengottes zu Heliopolis, um ihn
dort zu bestatten. Tacitus (54—117 nach Christus) meldet
in seinen Anmalen (IV, 28), der Phönix komme nach den

Einen alle 500, nach Andern alle 1461 Jahre. Wenn diese

Jahre verflossen seien, mache er sich ein Nest und bringe
ihm die Zeugungskraft bei, woraus dann eine junge Brut

') Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, 1868, Spalte 161,
und Katalog der kirchlichen Geräthschaften Nr. 219 und Tafel XI.

s) Anzeiger für Schweiz. Alterthumskunde 1885.



271

entstehe. Darauf verbringe er den Leib seines Vaters zum
Altare der Sonne und verbrenne ihn daselbst. Plinius
(nat. hist. 1. X, c. 2) ist nicht sicher, ob der Phönix wirklich

existire oder nur fabelhaft sei. Nach ihm lebt er in

Arabien, es ist aber immer nur einer in der ganzen Welt
vorhanden und man kann mit aller Mühe denselben nicht
zu Gesichte bekommen. Er soll die Grösse eines Adlers

haben, am Halse goldglänzend, im Uebrigen roth sein,
einen Schwanz mit rosenfarbigen Federn und auf dem Kopfe
einen Federbusch haben. Er sei in Arabien der Sonne

heilig, lebe 540 (nach andern Handschriften 640) Jahre;
wenn er alt sei, mache er aus Kassia und Weihrauch ein

Nest, erfülle es mit Wohlgerüchen und sterbe darauf. Aus
den Knochen und dem Marke entstehe ein kleiner Wurm,
daraus werde ein junger Vogel, der dem alten ein Begräb-
niss bereite und das ganze Nest in die Sonnenstadt bei

Panchaia verbringe und da auf den Altar niederlege.
Das gleiche erzählt der hl. Clemens von Rom, ein

Zeitgenosse des Plinius (Epist. ad Corinth., c. 24), um
daraus den Schluss zu ziehen, es sei also nichts Unglaubliches,

dass Gott auch die Menschen dereinst wieder
auferstehen lasse. Denselben Gedanken führten aus: Ter-
tullian (150—230) in der Schrift von der zUiferstelmng
des Fleisches (c. 13), Ambrosius, Bischof von Mailand (de

fide resurrectionis), Cgrillus, Bischof von Jerusalem (f 386,
Catech. 18 n. 8) unter ausdrücklicher Berufung auf den

hl. Clemens. So erschien der Phönix als Sinnbild der künftigen

Auferstehung der Menschen.

Gegen Ende des ersten Jahrhunderts nach Christus
erschien bei heidnischen Schriftstellern die Version, dass

der Phönix sich selbst auf einem von ihm errichteten
Scheiterhaufen von Wohlgerüchen verbrenne und dann aus

der Asche neu erstehe. So bei Papinius Statius x) (f 96

') Sylvae II, 4.



272

nach Christus), Marcus Valerius Martialx) (40—103 nach

Christus) und Artemidor von Daldia2) (nach der Mitte
des 2. Jahrhunderts). Ebenso bemerkt der hl. Ambrosius

.(a.a.O.): «Viele nehmen auch an, dass der Phönix die

Urne selbst anzünde und aus seiner eigenen Asche wieder
erstehe». In dieser Leseart führt der hl. Epiphanius8)
(t 403) die Geschichte des Phönix gegen die Leugner der

Auferstehung an, indem er sagt: «Wenn der Vogel fühlt,
dass sein Ende naht, so baut er sich aus aromatischen
Kräutern ein Nest und kommt damit in die ägyptische
Stadt Heliopolis. Dort schlägt er mit seinen eigenen Flügeln
so heftig und andauernd gegen die Brust, dass es Feuer

gibt. Dieses entzündet sein Nest und so verbrennt er sich

selbst mit Fleisch und Knochen. Nachdem der Vogel ganz
verbrannt und das Feuer erloschen ist, entsteht aus der
Asche seiner Gebeine ein Wurm, der bald Flügel bekommt
und ein junger Phönix wird. Dieser wächst bis zum dritten
Tage. Gross geworden zeigt er sich den Bewohnern des

Ortes und kehrt dann in seine Heimat zurück. >

Aehnlich erzählt der Physiologus, unter Berufung auf
seinen Naturkundigen, die Fabel. Einige Texte desselben

lassen den Phönix nach Hieropolis gehen, andere berichten,
der Phönix gehe nach 500 Jahren in einen Wald auf dem

Berge Libanon, fülle daselbst beide Flügel mit wohlriechenden

Kräutern, mache damit ein geschlossenes Nest, sammle

Späne und lege sie unter dasselbe, steige dann zum Feuer
der Sonne auf, bringe von demselben mit sich herab und
entzünde damit die Späne. Dann gehe er in sein Nest
und verbrenne sich. Daraus entwickle sich der Vogel, wie
wir vorhin gehört haben. «Wenn nun dieser Vogel die
Macht hat, sich selbst das Leben zu nehmen und sich
wieder lebendig zu machen, wie können dann thörichte

») Epigr. v, 7.

2) Oneirocritica IV, 47.
3) Ancoratus, c. 84.



273

Menschen über unsern Herrn Jesus Christus sich

aufhalten, wenn er sagt: ««ich habe die Gewalt, mein

Leben hinzugeben und es wieder zu nehmen»». Dieser

Vogel bedeutet nämlich die Person Christi. Vom Himmel
kommend erfüllt er beide Flügel mit Wohlgerüchen, nämlich

beide Testamente mit guter himmlischer Lehre» u. s. w.

Nach anderer Leseart lautet die Anwendung deutlicher:
«Warum haben denn die gottlosen Juden nicht an die

Auferstehung Jesu am dritten Tage geglaubt, da dieser Vogel
nach drei Tagen wieder lebendig wird? Warum konnte unser
Herr Jesus Christus sich nicht von Todten erwecken, da

der Prophet von ihm gesprochen: ««Der Gerechte wird
blühen, wie der Phönix»» (richtig: wie die Palme!).

Der Phönix erscheint also als Gleichniss, ja als

Beweis, für die Auferstehung Christi.

Isidor (Etym. 1. XII, c. 7) erzählt das Verbrennen

und Wiedererstehen aus der Asche ohne Anwendung.
Nach Vinzenz von Beauvais (specul. nat. 1. 17, c. 74)

lehrt der Vogel den Glauben an die Auferstehung. Konrad

von Megenberg (a. a. 0., S. 186) deutet den Phönix auf

die heilige Seele, dann aber «gleicht der Vogel Christo

mit seiner Marter und seiner Auferstehung am dritten

Tage».
Selbstverständlich bezogen auch die mittelalterlichen

Dichter den Phönix auf Christus. Der Marnerx) führt
unter andern Bildern an:

der fenix, der verbrennet sich,
mit wirf, lebende nach dem viure wider,

um dann, wie schon oben beim Pelikan gezeigt worden,

zu schliessen:

mit der bezeichenunge sin wir von der helle er-

loeset hie.

') Hagen II, 251, Strophe 21.



274

Heinzelin von Constanz x) vergleicht den Herrn mit
dem Phönix:

alsam der fenix in der gluot,
du hoher Got gepriset
tset

Hugo von Langensteins «Martina» enthält einen

sehr langen Exkurs « von dez phenix nature »2) unter
Berufung auf « meister fisiologus». Nach 500 Jahren fliegt
nach ihm der Phönix in das Paradies und sammelt
daselbst edle Früchte und Wurzeln, trägt sie unter den

Flügeln weg, macht ein Nest, holt von der Sonne Feuer,
zündet das Nest an und verbrennt damit. Aus der Asche

entsteht am ersten Tage ein Wurm, am andern Tage
wird dieser zu einem Vogel, am dritten ist er vollkommen.
Es ist aber immer nur Einer. So ist auch nur ein

Christus. Gott bildete ihm ein Lager in Maria, das Feuer
der Liebe verzehrte ihn, darum starb er für uns am
Kreuze. Am dritten Tage stand er vom Tode auf und

flog wie ein Adler in seines Vaters Reich.
Die Kunst brachte den Phönix schon auf heidnischen

Grabsteinen und kaiserlichen Münzen als Bild des

Wiederauflebens und der Unsterblichkeit an. So findet man ihn
wiederholt auch auf altchristlichen Denkmälern und
römischen Mosaiken, oft auf einem Palmbaum sitzend, da

das griechische Wort (potvi§ auch die Palme bedeutet.
Wie die Palme selbst erscheint er dann hier als Symbol
der himmlischen Herrlichkeit. Im Mittelalter wurde er
gewöhnlich als Symbol Christi abgebildet und zwar als

Sinnbild seiner Auferstehung. Gern brachte man ihn statt
des Löwen, von dem oben geredet worden, mit dem
Pelikan an, um den Tod und die Auferstehung einander
gegenüber zu stellen; so am Dome zu Magdeburg (um
1270).

J) Hagen III, 409, Strophe 3.

2) a. a. 0., S. 218 ff.



275

Auch auf unserem Teppiche sind Pelikan und Phönix
einander nahe gerückt und gegenüber angebracht.

Wie der Phönix, so ist, wie bereits gesagt worden,
auch der Löwe x) ein Sinnbild der Auferstehung Jesu.

Weil der hl. Petrus schreibt: «Euer Widersacher,
der Teufel, geht umher, wie ein brüllender Löwe, und
sucht, wen er verschlinge» (1. Petr. 5, 8), wird der Löwe
auch als Bild des Teufels oder des Bösen überhaupt
gebraucht. Am Throne Salomons befanden sich Löwen als

Zeichen der Stärke (3. [1.] Kön. 10, 19; 2. Chrom 9, 18 ff).
Weil der hl. Johannes in der geheimen Offenbarung (5- 5)
Christus den < Löwen vom Stamme Jucla > nennt, womit
auf das Wort des Patriarchen Jakob angespielt ist, der
seinen Sohn Juda mit dem «Jungen eines Löwen »

verglich (2. Mos. 49, 9), so bedeutet der Löwe auch im
Allgemeinen Christus.

Die Beziehung auf die Auferstehung ergibt sich wieder
aus dem Physiologus. Während Aristoteles (de anim. IV, 95)
und Plinius (nat. hist. X, 63) die jungen Löwen nur un-
ausgebildet, Aelian (de nat. anim. IV, 34) sie klein und
blind geboren werden lässt, erzählt der Physiologus, die
Löwin bringe ein todtes und blindes Junges zur Welt.
Darauf bleibe sie drei Tage neben ihm, die Augen auf
dasselbe gerichtet; nach dieser Frist komme der männliche

Löwe herbei, hauche das Junge an, oder, wie andere
Handschriften wollen, schreie dasselbe an, dadurch
bekomme es das Leben und das Augenlicht. So, führt die
Schrift dann weiter aus, sei Christus drei Tage todt im
Grabe geblieben, am dritten Tage aber von seinem Vater
wieder erwecket worden.

*) Vgl. G. Heider: Ueber Thiersymbolik und das Symbol des

Löwen in der christlichen Kunst. Wien 1849. — Cahier: Vitraux de

Bourges, p. 77 ff.



276

Diese Stelle des Physiologus gibt schon Origines,
unter namentlicher Anführung der genannten Schrift, wieder
(Hom. 17, in Genes., cap. 49).

Der Minnesänger Heinzelin von Constanz x\ redet
Christus mit den Worten an:

Du würde in unser armez göu
gesendet und geschikket,
du osterlamp, du sehnender löu,
der tottiu kint erkwikket.

Ebenso Konrad von Würzburg2) :

Des löuwen weifer lebende tuot
sin wuefen unde sin geschrei:
also brach an dem kriuze guot
des todes bant die ruof entzwei.

Und der Marners):
Als des löuwen weif geborn
werdent, so sint si tot;
vil grimmeklich so ist sin zorn,
vil jämmerlich so ist sin not,
vil luter in ire ore schrit,
des werdent wider lebend sie,

mit dem schon angeführten Schlüsse :

mit der bezeichenunge sin wir von der helle erloeset hie.

Hugo von Langensteins «Martina»4) enthält eine lange
Ausführung des Bildes des Löwen. Die Auferweckung der
todtgebornen Jungen wendet er in der Weise auf Christus
an, dieser habe am Kreuze so laut gerufen, dass wir davon
lebend geworden. So sollen auch wir zu Gott rufen, um
unsere Werke vor Gott lebend zu machen.

') Hagen a. a. 0. III, S. 409, Strophe 4.

a) Hagen II, S. 310, Strophe 7.

3) Hagen II, S. 251, Strophe 21.
4) A. a. 0. S. 437.



277

Der ABC-Leich, Frauenlob und Konrad von Würzburg

in seiner «goldenen Schmiede» bedienen sich des

Bildes vom Löwen auch für Maria1).
Das Gesagte erklärt, warum der Löwe in der christlichen

Kunst als Sinnbild der Auferstehung Jesu
verwendet wurde. Diese Bedeutung hat der Löwe mit den
todten Jungen am Fussende des Kreuzes auf dem von
Königin Agnes von Ungarn vor 1357 dem Kloster Königsfelden

geschenkten Antependium, welches als Nr. 19 noch
im historischen Museum zu Bern aufbewahrt wird2). Darum
bildet er oft das Gegenstück zum Pelikan, dem Sinnbilde
von Christi Opfertod 3).

8. Hinter dem Johanneischen Adler trabt ein vier-
füssiges Ungethüm von gelber Farbe einher, das entfernte
Aehnlichkeit mit einem Pferde besitzt. Es hat einen

schlangen- oder drachenförmigen, mit einer Art kurzer
Mähne versehenen Hals, einen gehörnten Kopf mit offenem

Munde, einen langen, erhobenen und in einen spitzen
Büschel endigenden Schweif, einhufige Hinterfüsse und
dreizehige Vorderfüsse, von denen einer hoch aufgehoben
ist. In dieser Gestalt ist das Thier durchaus fabelhaft.
Und doch sehen wir in ihm einen Panther. Dieser ist
freilich in Wirklichkeit eine grosse wilde Katze von roth-

') Hagen III, S. 468, Strophe 17. II, S. 340, Strophe 12. Grimm
a. a. 0. Vers 502.

2) Siehe meinen Aufsatz über „Königsfelder Kirchenparamehte"
im Berner Taschenbuch 1891.

3) Nach Aelian (de nat. anim. V, 39) schläft der Löwe nie

vollkommen, sondern wacht immer. So erzählt auch der Physiologus,
der Löwe schlafe mit offenen Augen, so dass er den nahenden Jäger
gleichwohl sehe und ihm entfliehen könne. Darum wurde der Löwe
in der christlichen Kunst auch das Bild der Wachsamkeit. Ruhend,
aber mit offenen Augen, findet man ihn darum oft an den Pforten

von Kirehen als Wächter des Heiligthums angebracht, z. B. an

mehreren Kirchen in Rom, zu St. Giacomo in Bologna, an der Kathedrale

zu Arles, an der Schottenkirche zu Regensburg.



278

gelber Farbe mit runden, dunkeln Flecken. In den

Abbildungen der erwähnten Berner Handschrift (Nr. 318) des

lateinischen Physiologus ist der Panther nicht übel als

solches Raubthier dargestellt. Wie aber Heider in einer
Note zu dem von ihm herausgegebenen lateinischen
Physiologus (a. a. 0. S. 555) beim Panther sagt, «ist bei

vielen mittelalterlichen Kunstgebilden theils die
Darstellungsweise so unbehilflich, theils auch bei andern Thieren,
welche ausser dem Kreise der täglichen Umgebung waren,
so sehr der bildenden Phantasie anheim gegeben, dass

sich oft kaum mit einiger Sicherheit diese Thiere
bestimmen lassen». So erscheint der Panther in den

Abbildungen, welche dem oben in einer Note angeführten
deutschen Physiologus beigegeben sind, «in pferdeähnlicher
Gestalt». In der Heraldik ist er ein Ungethüm mit dem

Leibe eines Löwen und drachenartigem, manchmal auch

gehörntem Kopfe. Das Thier in unserem Medaillon hat

nun ebenfalls « pferdeähnliche» Gestalt, drachenartigen
Hals und Kopf und dazu Hörner. Wir stehen darum nicht

an, es für den Panther der Alten zu erklären.
Was soll nun der Panther in unserm symbolischen

Cyklus? Aristoteles (de anim. hist. IX, 6) sagt, der Hauch
des Panthers gefalle den andern Thieren, das wisse der

Panther, darum verberge er sich, lasse dieselben
herankommen und fange sie dann. Das erzählen auch Plinius
(nat. hist. VIII, 17) und Aelian (de nat. anim. V, 40).

Der „Physiologus" handelt vom Panther folgender-
massen: «Der Naturkundige sagt, der Panther sei bei
allen Thieren beliebt, aber ein Feind des Drachen. Er ist
bunt, wie das Kleid des Joseph, schön und sanft. Wenn

er sich gesättigt hat, zieht er sich in seine Höhle zurück
und schläft. Am dritten Tage erhebt er sich vom Schlafe,

geht heraus und erhebt ein gewaltiges Gebrüll. Gleichzeitig

geht von seiner Stimme ein herrlicher Wohlgeruch
aus. Die übrigen Thiere hören nun seine Stimme, gehen



279

dem Wohlgeruche nach und kommen herbei. Nur der
Drache verbirgt sich, wenn er dessen Stimme hört, in
seine Höhle unter der Erde, und da er den Wohlgeruch
nicht ertragen kann, duckt er sich und hält sich ganz
still. So hat unser Herr Jesus Christus das vom Teufel

gefangen genommene und des Todes schuldig gewordene
Menschengeschlecht durch seine Menschwerdung an sich

gezogen und die Gefangenen gefangen mit sich geführt....
Wie jenes Thier, wenn es sich gesättigt hat, sich zur Ruhe

legt und schläft, so wurde unser Herr Jesus Christus,
nachdem er mit dem Spotte der Juden gesättigt worden,
an's Kreuz gehängt und ruhte im Grabe. Er band
den Drachen, den grossen alten Feind des

Menschengeschlechtes in der Hölle. Wie aber jenes Thier nach der

Sättigung und dem dritten Tage aufsteht und ein starkes
Gebrüll anhebt und süsser Wohlgeruch aus seinem Munde

ausgeht, so ist unser Herr Jesus Christus am dritten Tage
von den Todten auferstanden.»

So wurde der Panther ein Sinnbild der Auferstehung
Jesu und seines Sieges über den Satan.

Isidor (Etymol. XII, 2), Vinzenz von Beauvais (Speculum
natur. XX, 99) und Konrad von Megenberg (a. a. 0. S. 156)
erzählen von dem Wohlgeruche des Panthers, der Anziehung
der Thiere und seiner Feindschaft mit dem Drachen, ohne
eine Anwendung beizufügen.

Konrad von Würzburg x) wendet den Gedanken des

Physiologus folgendermassen auf Christus an:
Daz pantier ist dir gelich,
daz mit sinem smakke,
maniger suezekeite rieh,
vueget, daz der trakke
sunder widerstrit
tot von ime geht;

x) Hagen a. a. 0. II, S. 311, Strophe 10.

Archiv des hist. Vereins.
XIII. Bd. l.Heft. 19



280

Also wart der helle wurm
sigelos gestrekket
ane kampfes widersturm,
da von ime gesmekket
wart din atem ouch,
der nach wünsche rouch.

Er bedient sich des Bildes aber auch anderweitig, z. B.1):
des vliuhet er des muten lob
als ein pantier der trakke,
der vor sinem smakke
sin leben nicht gevristen kan;

und in der goldenen Schmiede 2), von Maria redend:

Dem pantel laufet allez wilt
durch siiezen smac zem meijen nach:
Sus wirt vil manger sele gach
zuo diner kleider ronche.

Hugo von Langenstein in seiner «Martina» 3) handelt

«von des pantieres nature» in über 500 Versen, unter
Berufung auf den Physiologus, und macht dann die

Anwendung : So süss und sanft ist Jesus Christus; er ward

gespeiset mit vielen Leiden, legte sich dann drei Tage

zur Ruhe in's Grab, bannte den höllischen Drachen in den

Abgrund-, stand am dritten Tage wieder auf und liess
überallhin sein Wort verkünden. Viele Menschen folgten ihm
mit Freuden und litten für ihn alle Martern4).

') A. a. 0. S. 333, Strophe 17.

2) A. a. 0. Vers 602.

3) A. a. 0. S. 242 f.

') Im Nibelungenliede (XVI. Aventure, Strophe 953 [alias 894])
wird bei Beschreibung von Siegfrieds Köcher die Haut des Panthers
als wohlriechend genannt, wenn auch keine Anwenduug beigefügt
wird:

Von einem pantele was dar über gezogen
Ein hut durch die süeze.



2S1

Eine Anwendung dieser Auffassung des Panthers in
der Kunst kannte G. Heider (a. a. 0.) nicht, wie er
ausdrücklich bemerkt. Um so-interessanter ist es, auf unserm
Antependium den Panther vorzufinden.

Ueberblicken wir alle Thierfiguren der mittleren Kreise,
so finden wir in allen, ohne Ausnahme, Symbole Christi;
ähnlich dem angeführten Messbuchbilcle sind sie hier nach
einem fortschreitenden Gedankengange geordnet, nämlich :

Einhorn: Menschwerdung;
Pelikan: Opfertod;
Phönix: Auferstehung;
Panther: Sieg über den Satan1).

') Auf dem eben erwähnten Messbuchbilcle ist an vierter Stelle
die Himmelfahrt symbolisch dargestellt, und zwar durch den gegen
die Sonne auffliegenden Adler. Die Wahl des letztern Symbols
erklärt sich einigermassen schon aus dem hohen Fluge des Adlers und

aus der Meinung der Alten, dass er unverwandten Auges in die
Sonne sehen könne, wie er denn auch die Aechtheit seiner Jungen
aus letzterer Eigenschaft erprobe (Aelian 1. c. II, 26). Nach dem

Physiologus sodann verjüngt sich der altersschwache und fast
erblindete Adler dadurch, dass er seinen verwachsenen Schnabel an
einem Felsen abschleift, zur Sonne aufsteigt und an ihrem Feuer
die Augen und Flügel ausbrennt, dann dreimal sich in eine Quelle
taucht. Schon der Psalmist (Ps. 102 [103J, 5) redet davon, dass die

Jugend sich erneue, wie die des Adlers. Bei den Vätern finden wir
die Verjüngungsgeschichte des Adlers wiederholt. Der hl. Ambrosius
sagt z. B.: „Ein wahrer und eigentlicher Adler ist Christus, unser
Herr, dessen Jugend erneuert wurde, als er von den Todten
auferstand". Beim Physiologus ist die Verjüngung des Adlers auch ein

Bild der Rechtfertigung des Sünders durch die Busse. Die Anwendung

auf die Himmelfahrt des verklärten Heilandes lag nahe. Wie
G. Heider: „Die typologischen Bilderkreise des Mittelalters", Seite 11,

mittheilt, bewahrt das Stift Kremsmünster in Oesterreich ein altes

Reliquiar mit einer runden Scheibe, dio in vier Abtheilungen
geschieden ist. In den beiden obern ist die Auferstehung und die
Himmelfahrt Jesu dargestellt; unter ersterer sieht man den Löwen,
sein Junges durch Anhauchen zum Leben erweckend, unter letzterer
den Adler aus den Fluthen zur Sonne aufsteigend.



282

d. Die vier äussern Kreise (9, 10, 11, 12).

Die Erklärung der noch übrigen Thiersymbole ist
schwerer, als diejenige der bisherigen Bilder. Vorab fehlt
infolge eines Loches die Figur eines Thieres fast ganz.
Sodann ist der langhalsige Vogel sehr unkenntlich. Endlich
lassen Hirsch und Hahn eine mehrfache Erklärung zu. Aus

diesen Gründen lässt sich auch der diesen äussern Kreisen

zu Grunde liegende Gedanke nicht so sicher herausbringen.
Wir glauben immerhin, von vornherein annehmen zu dürfen,
dass auch hier eine planmässige Anordnung vorhanden sei.

Es fragt sich aber, ob die Symbole wiederum Christus zum
Gegenstande haben oder nunmehr etwa einzelne Tugenden,
die demChristen nöthig sind, darstellen? Es dürfte
angemessen sein, zuerst die symbolischen Bedeutungen einer

jeden Figur zu erforschen und dann erst zu untersuchen,
was für ein Gedankengang allen vier Sinnbildern an unserm
Antependium zu Grunde liegen könnte.

9. Nach dem Vorgange der beiden ersten Cyklen haben

wir mit dem langhalsigen Vogel von gelber Farbe mit
rothen Flügeln, der hinter dem Einhorne sich befindet, zu
beginnen. Wir denken sofort an den Storch. An diesem

Vogel rühmen die alten Schriftsteller, wie Plinius (1. 10,

c. 23) und Aelian (1. 3, c. 23), die gegenseitige Liebe
zwischen Alten und Jungen. Sie erzählen, die alten Störche

sorgen für die jungen gar gut; finden sie einmal die nöthige
Nahrung nicht, so speisen sie die Jungen mit dem, was
sie selber am Tage vorher genossen haben. Hinwieder sollen
auch die Jungen sich der Alten sehr annehmen, sie im
Alter mit Speise versehen und im Fliegen unterstützen.
Darum nannte man den Storch auch pia avis, den
liebevollen Vogel. Selbst als besonders keusch galt der Storch,
und man berichtete, wie ein solcher eine Frau getödtet
habe, weil er sich über deren Ehebruch ärgerte. Den alten
Schriftstellern folgend erzählte noch Konrad von Megen-



283

heim (a. a. 0. S. 175) von der gegenseitigen Liebe zwischen

alten und jungen Störchen, von ihrer Sanftmuth, ihrer
Feindschaft gegen die Schlange und der Bestrafung des

Ehebruchs.

Die Kirchenväter, z. B. Basilius (Hexaemeron hom. 8,

cap. 5), führten den Storch hie und da als Vorbild der
treuen Erfüllung der Pflichten der Kinder gegen ihre Eltern
an. So hebt auch der Physiologusx) dessen Keuschheit
und Pietät gegen die Eltern hervor und knüpft daran

die Lehre: «So müssen auch wir die zwei Gebote
beobachten: Meide das Böse und thue das Gute, und

gleicherweise befiehlt der Herr: Ehre Vater und Mutter,
und: Du sollst nicht ehebrechen». Spätere nennen ihn ein

Sinnbild des gerechten Wandels, weil er als Zugvogel zur
rechten Zeit komme und gehe, nach Jeremias (8, 7): «Ein
Storch unter dem Himmel weiss seine Zeit».

In unserm Medaillon ist der Vogel mit seinem Neste

dargestellt. Hier könnte darum wohl nur seine Sorge für
die Nachkommenschaft, also die Liebe der Eltern gegen
die Kinder, in Frage kommen. Dieser Gedanke hat an"

einer Altarverkleidung weniger Verwendung.

Bei genauerer Betrachtung nehmen wir aber in dem

Neste nur ein ausgebrütetes Junges und daneben zwei Eier
wahr. Der Vogel wendet sich auch nicht etwa ersterem

zu, um es zu nähren, sondern einem Ei. Diese

Wahrnehmung veranlasst uns, von dem Gedanken an einen
Storch abzugehen. Vielmehr müssen wir in dem Vogel den

Strauss erkennen.

Aelian (1. c. 1. 4, c. 37, und 1. 14, c. 7) weiss, dass

der Strauss nicht alle Eier ausbrüte und seine Jungen
sehr liebe.

') Pseudo-Epiphauius, herausgegeben von Ponce de Leon. In
den meisten andern Handschriften des Physiologus fehlt der Storch.



284

Ein Physiologus älterer Redaktion1) belehrt uns, wenn
die Zeit des Eierlegens komme, schaue der Strauss gen
Himmel. Sobald er dann das Gestirn der Pleiaden
aufgehen sehe, beginne er mit dem Eierlegen. Die genannten
Sterne erscheinen nämlich, wenn die Saaten blühen und
die grosse Hitze da ist. Der Vogel vergräbt seine Eier
in den Wüstensand, geht dann fort und vergisst sie. Dafür
brütet die Sounenwärme sie aus. So kennt der Strauss
seine Zeit. Um so mehr müssen wir die Zeit kennen, die

Augen zum Himmel erheben, vergessen, was hinter uns

ist, und nach dem vorgesteckten Ziele streben.
Die gleiche angebliche Thatsache erzählen Isidor

(Etym. 1. 12, c. 7) und Konrad von Megenberg (a. a. 0.
S. 222). Gregor der Grosse (Moral, lib. 7 in cap. 6 beati
Job) nennt den Strauss als Sinnbild der Heuchelei, weil
er Flügel habe und doch nicht fliegen könne.

Auf unserm Bilde schaut der Strauss auf seine Eier.
Dasselbe hat also offenbar eine andere Beziehung im Auge.
Diese finden wir in Folgendem: In einer versifizirten
griechischen Redaktion des Physiologus aus dem 12.
Jahrhundert 2) wird gelehrt, die Strausseneier werden von den

beiden Alten abwechselnd mit den Augen ausgebrütet. Die
gleiche Merkwürdigkeit berichtet Vinzenz von Beauvais
(spec. nat. 1. 17, c. 138), nachdem er auch das Ausbrüten
der verlassenen Eier durch die Sonnen wärme angeführt.
Er beruft sich dabei auf den Physiologus, ein Beweis, dass

es auch im Abendlande Handschriften desselben gab, welche
die angeführte vermeintliche Thatsache enthielten.

Bei mittelalterlichen Dichtern kommt denn auch das

Bild vom Brüten der Strausse mittelst des blossen Blickes
oft vor. Der Minnesänger Boppe 3) klagt von seiner Frau:

si will ouch wizzen, wie der struz
sino jungen mit gesihte bruetet uz.

') Der Strauss fehlt in vielen Handschriften ganz.
2) Legrand: Le Physiologus en grec vulgaire et en vers poli-

tiques. Paris 1873. Laudiert a. a. 0. S. 101.
3) Hagen a. a. 0. II, S. 385, Nr. VIII, Strophe 2.



285

Der wunderbare Blick des Straussen wird dann auf

Gott oder auch auf Maria angewendet. Letztere wird im

A B C-Leich x) angerufen:

sich uns recht als der struz die bruot,

und von Konrad von Würzburg in seiner goldenen

Schmiede2):

mit der gesihte kan der struz
sin eier schone briieten,
also wil uns behiieten
din ouge erbarmekeite vol.

In einem geistlichen Liede wendet sich Konrad aber

an Gott mit eleu Worten 3):

Gott herre, dur din heilik bluot
diu Sünde erlasch und ir gehei;
din ouge uns armen hat behuot,
alsam der wilde struz sin ei.

Und der Marner in einer schon angeführten Strophe *)

sagt:
der struz mit sinen ougen rot
drie tage an siniu eijer siht, des wurdent uz

gebruetet die.

Den Schluss des Gedankens bildet der schon
angeführte Vers:

mit der bezeichenunge sin wir von der helle erloeset hie.

Auch Hugo von Langenstein in der «Martina»6) führt
das Bild des Straussen an:

1) Hagen III, S. 468, Strophe 17.

2) Grimm a. a. 0., Vers 528 ff.

3) Hagen II, S. 310, Strophe 7.

*) Hagen n, S. 251, Strophe 21.

5) a. a. 0. S. 133, V. 42 ff.



286

Vnder diner vetechen schatten
Rvoche siv behuoten,
Erbermeclichen brvoten,
Als siniv eiger der struz.
Div brvetet er wunderlichen vz.
Wan der hat solche pfliht,
Daz er mit stetir gesiht
An sinv eiger sihet,
Als sin nature vergihet,
Mit stete ane wenkin.
Svz kan er si bedenkin
Unde hilfet in genesin
Von tode bi dem lebin wesin.
Div nature hat alle frist
Der vil sveze ihesus crist.
Mit der erbemiede ovgen
Schowit er vnz tovgen,
Steteclich sint er vns an
Beidiv wip vnde man
Vnd bivt vns sinen aplaz
Uaterlich an vnderlaz.

Offenbar ist auf unserm Antependium der Strauss in
der hier beschriebenen Weise dargestellt, wie er die Eier
durch seinen Blick ausbrütet. Wir haben kein Beispiel
ausfindig machen können, wo der Strauss in der christlichen

Kunst in dieser Weise vorkommt. Um so interessanter

ist abermal unser Voraltartuch. Die Bedeutung des

Strausses auf letzterm kann nach dem Gesagten sein:

wie der Strauss durch seinen Blick wunderbar die
Jungen im Ei ausbrütet, so hat Christus der Sohn Gottes
die Menschheit gnädig angeschaut und ihr darauf durch
seine Menschwerdung das geistige Leben gebracht;

oder: so schaut Christus uns noch immer gnädig an,
flehe nur andächtig zu ihm.



287

10. Der Hirsch unter dem Strausse, hier gelb von

Farbe, aber mit rothen Hörnern, erinnert auf den ersten

Blick an die Psalmstelle: «Wie ein Hirsch nach den Wasserquellen,

so verlangt meine Seele nach dir, o Herr> (Ps. 41

[42] 2). Hienach ist der Hirsch ein Sinnbild der Sehnsucht

nach Gott und göttlichen Dingen. Das ist aber nicht die

einzige symbolische Bedeutung desselben.

Plinius (nat. hist., 1. 8, c. 32) und Aelian (1. c. 1. 2,

c. 9) erzählen, der Hirsch stelle der Schlange nach. Zu

diesem Zwecke blase er durch die Nasenlöcher Luft in den

Schlupfwinkel derselben, sie komme dann heraus und er

ergreife und verschlinge sie.

Der Physiologus enthält über den Hirsch verschiedene

Redaktionen. Aeltere sagen: Wie der Naturkundige lehrt,
ist der Hirsch der Feind der Schlange (oder des Drachen).
Diese verkriecht sich vor ihm. Er aber nimmt aus einer

Quelle eine Menge Wassers zu sich und speit dieses in
ihren Schlupfwinkel. Dadurch wird sie herausgetrieben
und dann von ihm getödtet. So hat unser Herr den

grossen Drachen, den Teufel, verfolgt und, indem er aus

seiner Seite Blut und Wasser vergoss, denselben verjagt.
Andere führen aus, der Hirsch treibe die Schlange durch
seinen Hauch aus ihrem Zufluchtsorte und verschlinge
sie dann. Darauf bekomme er so grossen Durst, dass

erstürbe, wenn er nicht innert drei Stunden genug Wasser
bekäme. Desshalb eile er zu einer Quelle, um zu trinken.
Nach Einigen hat dies zur Folge, dass er die Haare
ändert und die Hörner abwirft und so sich verjüngt und
sein Leben auf fünfzig Jahre verlängert. So sei der Hirsch
ein Bild des Büssers. Wenn der Mensch in seinem Herzen
das Gift der Sünde findet, eile er zur Quelle der
göttlichen Lehre, schöpfe das Wasser der Gnade und thue
Busse. Dadurch wird die Sünde getilgt und das geistige
Leben wieder hergestellt. In einer Auslegung werden Taufe
und Busse als Mittel zur geistigen Verjüngung genannt.



288

Hienach wäre der Hirsch ein Sinnbild Christi, der
den höllischen Drachen durch seinen Kreuztod besiegte,
sowie der geistigen Erneuerung des Sünders durch Taufe
oder Busse.

Auch die Kirchenväter verglichen mit dem Hirsche
oft Christus, weil jener die Schlange tödten soll, dieser
den Satan überwunden hat; so Origenes (in cantic. cant.
hom. 2. c. 11); oft dagegen beziehen sie das Bild auf
den bekehrten Menschen, so wieder Origines, welcher
schreibt, viele seien durch den Glauben geistig gesund

gemacht und springen jetzt, wie der Hirsch, dem die

Schlangen verhasst sind und dem das Gift der Nattern
nicht zu schaden vermag (contra Celsum lib. 2., cap. 48).

In altchristlichen Gemälden erscheint bei der

Darstellung der Taufe Jesu mitunter auch ein Hirsch am

Wasser x), bedeute er nun Christus, den Schlangentödter'
die innere Erneuerung des Menschen durch die Taufe oder
das Verlangen nach dieser. Papst Ililarius schenkte der
Kirche zu St. Johann im Lateran silberne Hirsche, aus

deren Mund Wasser in den Taufstein fioss2). Fr. Munter
fand den Hirsch in mehrern Dorfkirchen von Seeland auf
messingenen Taufbecken aus dem Mittelalter8).

Die neuern Symboliker4) nennen den Hirsch ebenfalls

als Sinnbild Christi, welcher der alten Schlange den

Kopf zertreten hat, des Eifers in Aneignung der göttlichen
Lehre, des Verlangens nach der Taufe oder nach der

Gerechtigkeit.

11. Die Figur hinter dem Phönix ist leider so

beschädigt, dass nur noch der Vorderkopf mit seitwärts aus-

') Aringhi II, 275.

-) Anastasius in vita Hilarii.
-'') Munter: Sinnbilder.
') Vgl. Kraus, Real-Encyklopädie; W. Menzel, Symbolik; Munter,

Sinnbilder; Krauser, Kirchenbau.



289

geschlagener Zunge und drei Beine sichtbar sind. Der
Mund zeigt keine Zähne, die Füsse sind zweihufig, wie
bei der Figur des Hirsches.

Wie trefflich darum auch der Löwe in unsern Cyklus
hineinpassen würde und wie auffallend es auch sein mag,
dass dessen im Mittelalter so häufig verwendetes Symbol
auf unserm Antependium ausser dem Evangelistenzeichen
nicht vorkommen sollte, so müssen wir nach dem Satze

«ex ungue leonem» (d. h. den Löwen kennt man an den

Krallen) doch von ihm absehen1).
Der Physiologus, der bisher unser Führer war,

enthält ausser dem Hirsche und Einhorne nur noch zwei
Zweihufer.

Der erste davon ist der Antholops, auch als antula
und autula bezeichnet, eine fabelhafte Antilopenart. In
dem von Ponce de Leon herausgegebenen Physiologus wird
dies Thier unter dem Namen Ur aufgeführt. Es wird
beschrieben als sehr wild und versehen mit Hörnern von
Sägenform, so dass es mit denselben Bäume fällen kann.
Es lebt in den Gegenden am Euphrat, aus dem es trinkt,
wenn es Durst hat. Ist das geschehen, so wird es

aufgeräumt und beginnt, sich in dem vorhandenen Gestrüppe
zu erlustigen. Dabei verwickelt es sich aber mit seinen

Hörnern in den Aesten, so dass der Jäger sich nahen und
es tödten kann. Die Auslegung lautet: So hat der Christ
das alte und das neue Testament, mit denen er die Sünde
meiden und dem Teufel entgehen kann. Durch Trunksucht

oder Unkeuschheit aber verstrickt er sich in die
Bande der Sünde und wird ein Raub des Teufels.

') Der Vorderkopf hätte etwelche Aehnlichkeit mit dem eines

Hundes, aber gegen letztern sprechen die Hufe und überdies der

Umstand, dass derselbe, der uns heute als Zeichen der Treue und
Wachsamkeit gilt, in der Bibel und im christlichen Alterthum als

Bild des Gemeinen und Unreinen gebraucht wird, wie denn der
Ausdruck „cynisch", d. h. hündisch, diese Bedeutung noch besitzt.



290

Der andere Zweihufer ist die Dorkas oder Steingeiss.
Dieselbe liebt nach unserm Autor die hohen Berge und
weidet in den Bergthälern. Sie sieht es einem Menschen

von Weitem an, ob er ein Jäger oder ein friedlicher
Wanderer sei. So sieht der Herr, der die Propheten und
Apostel liebt und den Verräther Judas erkannte, alle
unsere Werke.

Wollen wir vom Physiologus absehen, so könnten
noch zwei andere, in letzterem nicht behandelte Thiere
mit gespaltenen Hufen in Frage kommen, die in der christlichen

Kunst von Bedeutung sind, nämlich Lamm und
Widder.

Das Lamm ist als Sinnbild Christi bekannt genug.
Johannes der Täufer nennt Christus das Lamm Gottes
(Joh. 1, 29), Paulus: das Osterlamm, das für uns geopfert
ist (1. Kor. 5, 7), Petrus: ein unschuldiges und unbeflecktes

Lamm, mit dessen Blute wir erkauft sind (1. Petr. 1, 19),
Johannes redet in der geheimen Offenbarung an vielen
Stellen von Christus als dem Lamme. Dieses kommt denn
auch schon seit dem 3. Jahrhundert als Sinnbild Christi
in der kirchlichen Kunst vor1). Auf den Abbildungen
trägt das Lamm Gottes aber einen Kreuznimbus und
gewöhnlich ein Kreuz. Bei unserer Thierfigur fehlt der
Nimbus, der, wenn je vorhanden, an dem Ueberreste des

Kopfes sichtbar sein musste. Wir können darum in diesem
Thiere nicht das Lamm Gottes sehen.

Der Widder wird von den Kirchenvätern als Sinnbild

Christi -und seines Opfertodes bezeichnet. Wie statt
des Isaak ein Widder, der mit seinen Hörnern in der
Hecke, hängen geblieben, geopfert wurde (1. Mos. 22, 13),
so ist Christus für uns geschlachtet worden2). In den

') Kraus: Real-Encyklopädie der christlichen Alterthümer. I,
S. 264.

2) Vgl. Kraus a. a. 0. II, S. 987.



291

Resten unserer Figur ist nichts enthalten, was gegen die

Annahme spräche, dass wir in derselben den Widder vor
uns hätten.

12. Zum Schlüsse kommt, hinter dem Panther, noch

der Hahn, gelb, mit rothen Flügeln, mit einer Aehre im
Schnabel. Wegen seines Rufes am frühen Morgen galt er
schon bei den Heiden als Sinnbild der Wachsamkeit.

Wegen des Wortes Christi an Petrus: «Ehe der Hahn

zweimal kräht, wirst du mich dreimal verleugnet haben»,

und weil Petrus beim Hören des zweiten Hahnenrufes

hinausging und die Verleugnung seines Meisters, der er

sich gemäss dessen Voraussagung schuldig gemacht, bitterlich

beweinte, ist der Hahn auch das Symbol der Busse.

Als Ankündiger des Morgens nach der Nacht des Grabes

begegnet er uns in den Katakomben als Zeichen der

Auferstehung x). Nach Gregor dem Grossen (moral. lib. 30,

cap. 3 in cap. 38 beati Job) bedeutet er auch den Prediger,
der in der Nacht der Sünde wacht und den Schläfer
weckt.

Im Physiologus kommt der Hahn nicht vor. Eine
Berner Handschrift desselben (Nr. 318) schliesst aber

wenigstens mit einem Kapitel über den Hahnenruf (de

galli cantu). Dasselbe enthält zum Theile die Gedanken,
welche der hl. Ambrosius in seinem Hymnus «Aeterne
rerum conditor», der seit alten Zeiten bei den Laudes des

Sonntags gesungen wird, niedergelegt hat.
Der christliche Dichter Prudentius (348—413) handelt

vom Hahne in seinem Hymnus «Ales diei nuntius»,
bestimmt «ad galli cantum», zum Hahnenrufe. Hienach ist
der Hahn der Verkündiger des Lichtes, er verbannt, wie

man sagt (ferunt), die Geister der Finsterniss und ist
das Sinnbild Christi, der uns zu wahrem Leben und zu

christlicher Hoffnung ruft; er verkündigt die Rückkehr

l) Kraus a. a. 0. I, 643.



292

des Herrn aus der Unterwelt, die Auferstehung Christi,
und damit den Sieg über Sünde und Tod; er mahnt uns
an den jüngsten Tag, wo wir aus der Nacht dieser
Zeitlichkeit zum ewigen Lichte auferstehen werden x).

Auch Vinzenz von Beauvais (Spec. nat. XVII, 78)

meldet, wohl nach Prudentius, es heisse, der Hahn
vertreibe die bösen Geister (fantastica).

Da nun dies letzte Thiersymbol nicht mehr aus dem

Physiologus entnommen ist, sind wir auch für die

Ergänzung des vorletzten, das nur noch in wenigen Resten

vorhanden ist, nicht an jene Schrift gebunden und dürfen
in demselben einen Widder vermuthen.

Versuchen wir nun, den Grundgedanken der äussern
Bilderreihe aufzufinden.

Wir deuten dieselbe auf Christus; sonach bekommen

wir folgende Beziehungen:

') Cathemerinon über, hymn. I, V. 38 f.

Fenint vagantes Dremones
La:tos tenebris noctium,
Gallo canente exterritos
Sparsim timere et cedere.

Invisa nam vicinitas
Lucis, salutis, Numinis,
Rupto tenebrarum situ
Noctis fugat satellites.

Inde est, quod omnes credimus,
Illo quietis tempore,
Quo gallus exsultans canit,
Christum redisse ex Inferis.

Tunc mortis oppressus rigor,
Tunc lex subaeta est Tartari :

Tunc vis diei fortior
jSfoctem coegit cedere.

(Editio Chamillard. Paris 1687, p. 4 ff.)



293

Strauss mit Eiern Christus, der als Gottessohn voll
Mitleid auf das geistige Elend der sündigen Menschheit
hinblickte und ihr zu lieb Mensch wurde, um sie zu
erlösen und sie zu neuem geistigem Leben zu erwecken.

Hirsch Christus, der Feind der höllischen Schlange.
Widder Christus, der sich für die Menschheit geopfert
hat. Hahn Christus, der die Geister der Finsterniss

bannte, in seiner Auferstehung den Tod besiegte und einst

zum Gerichte wiederkommen wird.

Mit andern Worten:
Christus erbarmte sich der Menschheit,
er bekämpfte die Sünde und ihre Polgen,
er gab sich darum selbst zum Opfer hin,
er errang den Sieg über den Satan und das Grab.

Semit hätten wir abermal einen fortschreitenden
Gedanken, der demjenigen des mittlem Cyklus ähnlich ist
und auf einen Altarvorhang passt.

Der Werth, den das vorliegende Antependium als eine

der ältesten noch vorhandenen Wirkereien besitzt, wird
durch die auf ihm angebrachte Thiersymbolik bedeutend

vermehrt. Man findet nicht häufig so viele Thiersymbole
beisammen. Panther und Strauss sucht man anderwärts
umsonst in bildlichen Darstellungen, also ausser den
Schriftstellern. Bis auf zwei sind alle Sinnbilder im Physiologus
enthalten und offenbar nach dessen Ideen gebraucht. Der

ganze Cyklus hat darum auch nicht geringes literarisches
Interesse.

Wie es gekommen, dass zur Zeit der Glaubensänderung

die hier besprochenen Teppiche dem Schicksale der

übrigen Kirchensachen entgingen, wissen wir nicht. Ihr
Werth aber bleibt und auch reichere Museen würden sie

bei sich willkommen heissen. Darum muss ihnen für alle

Zukunft eine sichere und sorgfältige Aufbewahrung zu
Theil werden.



Inhalt.
Einleitung
1. Eni burgundischer Wappenteppich
2. Ein Antependium mit Heiligen
3. Ein Antependium mit Thiersymbolen

a. Das Mittelbild
b. Die vier innersten Kreise, 1, 2,

c. Die vier mittleren Kreise, 5, 6, 7, 8

d. Die vier aussersten Kreise, 9, 10.

Seite

231

236

240

245

246
4 249
8 253

11, 12 282

-•S=sSH-S»<--



Altar-Antependium im hislonsclien Museum in Thun.

9- aue T .'. V t- 3 - cä- o Kraue hol, So ult eissa o ; ¦
i SU Pfenribrc s n Thun um I4E0

;: -i

*'

^' ¦ '4ll V!#_>•s ¦¦ -_



Altar-Antependium im historischen Museum in Thun

Vom ehemahgea Hochaltäre 3er Pfarrkirche von Thun, um IS50.


	Die Teppiche des historischen Museums in Thun
	[Einleitung]
	Ein burgundischer Wappen-Teppich
	Ein Antependium mit Heiligen
	Ein Antependium mit Thiersymbolen
	...
	[Beilagen]


