
Zeitschrift: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Bern

Band: 8 (1872-1875)

Heft: 3

Artikel: Einiges über die academischen-theologischen Beziehungen zwischen
Bern und den niederländischen Hochschulen im 17. Jahrhundert

Autor: Haller, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-370760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-370760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


381

Hiniges über die academischen-theologischen We-
Ziehungen zwischen Wern und den niederländischen

Kochschulen im 17. Jahrhundert.
zusammengestellt von

M. Hasser, Pfarrer an der Nnoeck in ZZern.

Heutzutage, wo die Confessionsunterscheide etwas
abgeblaßt sind, werden auch die Hochschulen und theologischen

Facultäten, an denen die Theologen ihre Bildung suchen, nicht
mehr so genau nach Confessionsangehörigkeit ausgewählt.
Große, geistvolle Lehrer ziehen an, oft bestimmt die Nähe oder

die Lage an den großen Communicationswegen, zum Besuch

einer Hochschule. Eine Universität „nebenaus" hat dadurch
schon eine weniger allgemeine, mehr locale Bedeutung. So
war es früher nicht, noch im Anfang unseres Jahrhunderts
nicht, noch viel weniger in der Reformationszeit, wo Confession

gegen Confession stand, und auf die Unterschiede derselben

nicht menig Gewicht gelegt wurde, wo darum alle die kleinen

Universitäten Altorf, Marburg, Wittenberg, Helmstedt, Rinteln,
Duisburg, Frankfurt a/O., Herborn u. s. f. fiorirteli um der

Richtung willen, welche sie vertraten. Man suchte die

Hochschulen auf, welche im Dienste derjenigen Confession standen,

welcher man selbst angehörte, wo nämlich entweder die reine

utherische oder die reine reformirte Lehre gelehrt wurde;
und wo eine Aenderung des confessionellen Lehrcharacters
einer Universität eintrat, da verlor dieselbe ihre Anziehungskraft

für ihre bisherigen Besuchers.

') Davon ist ein sprechendes Beispiel die Universität Marburg, die

als reformirte Hochschule aus der Schweiz viel Zuzug hatte, als lutherische

denselben verlor (vergl. z>s,A. 386 hiernach). Bekanntlich hat

geArchiv, des hist Vereins. 27
vm. Bd. III. Hcft.



- 382 —

Es war die Confession ein Gut, das man von seinen

Vätern ererbte und hoch hielt, und das durch den Verkehr
mit feinen Glaubensgenossen zu festigen und zu stärken man
keine Mühe fcheute. Dieß kann uns die Erscheinung erklären,
daß vom Ende des 16. bis ins 18. Jahrhundert hinein in
der reformirten Schweiz, besonders in Bern, die niederländisch

reformirten Hochschulen, Lenden, Gröningen, Franeker, Utrecht
einen guten Klang hatten, oder wie sich ein damaliger Bericht
äußert „sonderbar estimirt" waren, und von Studirenden,
besonders von Theologen viel besucht wurden, mehr als manche

der mindestens eben so großen deutschen Hochschulen. So
bildete sich, gerade in diesen Zeiten vielfachen confefsionellen

Haders, zwischen den reformirten Glaubensgenossen in den

Niederlanden und der Schweiz, speziell in Bern, ein Band
gemeinsamer Geistesrichtung und oft auch persönlicher Freundschaft

und Achtung, welches für beide Theile die sicher nicht

unwesentliche Frucht getragen hat, daß ein Bewußtsein der

Zusammengehörigkeit unter den verschiedenen Kirchen und
Völkern reformater Confession entstand und bestand, gleichsam

eine moralische Allianz, als' wirksamer Schutz anch gegeu
Eingriffe von außen. Wir sind weit entfernt die Zeit
herbeizuwünschen, da die einzelnen Confessionen sich gegen einander

schroff abschlössen, allein wir müssen es doch bedauern, daß

in unsern Tagen auch unter den zur gleichen, reformirten
Confession sich bekennenden Ländern und Nationen, fo zu

rade diese Universität mehrere Male die Confession gewechselt! so wurden
schon 160S die eifrig lutherischen Theologen, wie Balth. Mmtzer u. A.
vertrieben und nnter den Auspicim eines G. Cruciger, Wurm u. A. eine

Reform im Sinne der reformirten Confession durchgeführt; 1624 rehabi»

litirte Langraf Ludwig von Hessen Darmstadt, auf Tilly's Soldaten
gestützt, in Marburg das Lutherthum und und vertrieb den berühmten
reformirten Theologen Crocius mit neun College« von der Universität.
Dieselben wurden meistens in Cassel aufgenommen, wo bis zum Ende des

Krieges die aus Marburg verdrängte reformirte Gegenunversität
fortbestand. Erst 1653, nach dem Frieden, erfolgte die Wiedereröffnung
Marburgs als reformirter Universität und zwar unter dem Rectorat des einst

vertriebenen Joh. Crocius.



- 383 -
sagen kein Zusammenhang, kein Gefühl der Zusammengehörigkeit,

kein oder wenig Interesse für einander und daher kein
oder nur sehr wenig wissenschaftlicher, überhaupt geistiger
Verkehr besteht. Darum sei uns erlaubt dieß Interesse
aufzufrischen durch Mittheilung einzelner Nachrichten aus dem

17. Jahrhundert, welche uns diese academisch-theologischen

Beziehungen zwischen dem reformirten Bern und den
reformirten Niederlanden und seinen Hochschulen deutlich darlegen
und dadurch den damaligen regen geistigen Verkehr beider
Lander beurkunden.

Im 16. Jahrhundert waren diese Reisen nach Holland
schon deßhalb seltener als dann im 17. Jahrhundert, weil
die holländischen Universitäten > alle erst nach der Mitte des

Jahrhunderts, ja welche sogar erst im 2. und 4. Decennium
des 17. Jahrhunderts gegründet wurden. Daß aber auch in
den letzten 3. Decennien des 16. Jahrhunderts noch menig

von solchen Besuchen der reformirten Hochschulen Niederlands
durch schweizerische Theologen verlautet, hat sicher noch einen

tiefern <Zrund. Bern hatte ja in seiner Nähe Calvin, und so

lange dieser lebte, ja auch nach seinem Tode beherrschte sein

gewaltiger in Theodor Beza fortlebender Geist die reformirten
Universitäten der Westfchweiz, vorzüglich Genf und Laufanne und

auch Bern, und neben diesem dominirenden Einfluß konnte ein

anderer schwerlich aufkommen^). Allein gegen Ende des 16.

Jahrhunderts änderte sich diese Sachlage. Calvin starb 1564,
und sein Tod beraubte die Kirche und Universität Genf doch

thatsächlich der Führerschaft der Reformirten Confession, die

sie durch ihn mehr oder weniger ausgeübt. Die Bartholomäusnacht

ferner im Jahr 1572 vertrieb die Anhänger und Schüler
Calvins, die Hugenotten, aus Frankreich; ihre bedeutenderen

Lehrer zogen ins Ausland, namentlich an Holländische Uni-

') Obwohl man in Bern jeden Versuch, die Genfer Kirchen-Zucht
und Kirchenpolitik auf bernischen Boden zu verpflanzen beharrlich zurückwies,

so fand die Calvinische Orthodoxie dennoch auch hier endlich

Eingang und Vertreter (siehe die später anzuführende Biographie Rütimevers
im Berner Taschenbuch 1868, M^. 152—155).



— 384 —

versitäten^), die, eben um diese Zeit gegründet, dadurch

tüchtige Lehrkräfte erhielten und schnell zu Bedeutung kamen.

Und als endlich auch 1605 Beza „der Patriarch der Reformation"
vom Schauplatz seiner Wirksamkeit in Genf abgetreten war,
so war es ein ganz natürlicher Umschwung, daß von dieser

Zeit an die theologische Führerschaft der reformirten Kirche

von der Schweiz auf Holland überging, und die schweizerischen

Universitäten mehr und mehr in eine gewisse theologische

Abhängigkeit von den französischen und besonders den

niederländischen Hochschulen geriethen. Und damit wird die Thatsache

in Verbindung zü bringen sein, daß von Anfang des

17. Jahrh, an, die Studienreisen der bernischen Theologen

meistens niederländische Universitäten zum Ziel haben.

Als Besucher fremder Hochschulen noch im 16.

Jahrhundert erlauben wir uns gleichsam als Einleitung noch einige

zu nennen: vor allem Benedictus Aretius (Bendicht Marti)
aus Bätterkinden, der berühmte Nachfolger von Wolfgang
Musculus in der theolog. Professur in Bern, »aliud urbis
nostras (so. IZsrnao) «rnamsntum », wie die alte Quelle,
der wir zum großen Theil folgen, ihn nennt. Um 1547 in
in Marburg um seiner theologischen Ausbildung willen sich

aufhaltend, gefiel er dort so sehr, daß er unter die Professoren

der Philosophie aufgenommen wurde und über Logik las.
Ebenfalls in Marburg, der damals specifisch reformirten
Universität, studirte um dieselbe Zeit mit obrigkeitlichem

Stipendium Petrus Chiorus (Schneeberger), später Gymnasiarch
und Professor, dem nach 40jähriger Lehrthätigkeit allerdings
das Prädikat gebührte «omnium ministrorum tun« vivsn-
tium damatisi.»

In Heidelberg dagegen studirte um 1565 Joh. Hortin
auf obrigkeitliche Kosten, ebenso später um 1580 der nach-

') Dorner, Geschichte der protestantischen Theologie, pàA. 405.

2) ^naleets Kistorios. (näheres ?ià. intrs) auf z>s,A. 332 und 340.



— 385 —

malige Professor Ulrich Trog mit seinem Studiengenossen

Heinrich Wild, beide in der als Oottegi^m, s«Pìenti»6
bekannten mit der Heidelberger Universität verbundenen
Ansialt').

Was nun speziell die niederländischen Hochschulen betrifft,
so haben wir vor 1600 keinen bernischen Theologen genannt
gefunden, der dieselben besucht hätte; Marx Rütimeyer (der
nachmalige Vertreter des reformirten Standes Bern an der

Dortrechter Synode) ist der Erste, von dem es uns berichtet

wird. Nachdem er in Bern seinen theologischen Cursus
vollendet, auch in Herborn während 1V2 Jahren den bekannten

Bibelausleger Piscator gehört und den engern freundschaftlichen

Verkehr besonders von Georg Pasor^) genossen hatte,

zog er um 1607 nach Marburg, wo ihn besondere Bande
fesselten: er verlobte sich nämlich daselbst mit der Tochter des

Professors Nigidius, feierte auch später, nach Beendigung
feiner Studien zugleich mit seiner Hochzeit seine Promotion
zum Doktor der Theologie. Sein Studiengenosse in Marburg
war der nachmalige Gymnasiarch^) und Professor D. Maser;
als Zöglinge hatte er bei sich zwei junge Berner Hans Jak.
Manuel und Franz von Wattenwyl; 1609 verließ Rütimeyer
Marburg, wo es mit Sittlichkeit und Ordnung damals nicht

zum Besten bestellt gewesen sein muß, und bezog die Universität

') Das lüollsAium 8s,z>ientig,e, auch bloß „Sofien?" genannt, war
ein in einem vormaligen Augustiner-Kloster in Heidelberg eingerichtetes
Alumnat und Seminar für künftige evangelische Geistliche, in welchem

aber, wie unsere Beispiele zeigm, nicht bloß Landeskinoer, Pfälzer, sondern

ebenso gut auch Ausländer, z. B. Schweizer Aufnahme fanden.

') Später Professor in Gröningen und Verfasser eines neutestament-
lichen Lexikons.

') „Gymnasiarcha" hieß in Bern der Vorsteher und Inspektor der ganzen
der Académie vorangehenden Literarfchule, eine im bernischen Schulwesen

damaliger Zeit einflußreiche Person. Es wurden fast ausschließlich Männer
geistlichen Standes an diese Stelle berufen: öfters war es die erste

Stufe zur theologischen Professur. ^



— 38V —

Franeker in Friesland. Er wohnte daselbst bei einem Landsmann,

einem Lehrer Jak. Amvort (nachmals in Lausanne

angestellt), machte auch die interessante Bekanntschaft des

damals noch sehr jungen Simon Episcopius, des nachmaligen

Hauptes und Wortführers der Remonstranten, der ihm in
das nach Sitte jener Zeit geführte Album bezeichnend genug
schrieb: «usino unquain cluiàczuarn inaZnas truMs sdst
in Ma scisntia, qui non aàspirars audst, ut possit
aliquanào cis prssssptor« stiain suo juciioars;» ein M
der Stille gegebenes Zeugniß für den gleichen Freimuth
und Unabhängigkeitssinn, den Episcopius später öffentlich
bewiesen hat. Bei einer Reise durch die Niederlande im
Herbst 1609 lernte Rütimeyer — ein merkwürdiges Zusammentreffen

— zu Leyden auch den Gegner des Episcopius, Franz
Gomarus, kennen; so daß er schon durch diese Bekanntschaft
mit Personen und Verhältnissen später als die geeignete
Persönlichkeit erscheinen mußte, den Stand Bern an der
Dortrechter Synode zu vertreten.

Nach Rütimeyer ist es nun eine ganze Reihe von Bernischen

Theologen und überhaupt Studirenden, die wir zu ihrer
Ausbildung in die Niederlande ziehen sehen. Die
Theilnahme Rütimeyers an der Dortrechter Synode hat wohl auch

nicht ermangelt, die Aufmerksamkeit aller Gebildeten und
besonders der Jünger der Wissenschaft auf jene theologischen

Schulen und Lehrkräfte zu lenken, und dem einmal angeregten
Interesse für niederländische Hochschulen neue Nahrung zu
geben. So bezogen, wie in der interessanten Lebensbeschreibung

Rütimeyers von Trechsel') mitgetheilt wird, 1629 die beiden

Stiefsöhne desselben, Samuel und Jakob Bucher, zusammen

mit vier andern Bernern, nachdem sie Marburg lutherisch

') „Dr. Marx Rütimeyer, Zeitbild aus dem Anfange des XVII.
Jahrhunderts von Dr. Fr. Trechsel, Pfarrer," findet sich im „Berner Taschenbuch

auf das Jahr 1868. sà. Lauterburg. Bern. 1868. d. Haller. ibià. ps,A.
149 u. ff. — Diesem Lebensbild sind auch die oben angeführten Züge aus
Rütimeyers eigenem Leben entnommen.



— 387 —

und Herborn im Zerfall gefunden hatten, die niederländifche
Universität Gröningen, wo sie von Joh. Heinrich Atting,
dem alten Freund Rütimeyers, mit großer Freundschaft
aufgenommen wurden. „Zu Gröningen," schreibt Atting an
Rütimeyer über den damaligen Zustand diefer Universität,
„bestehe auch noch eine anständige Zucht, zwar habe die
niederländische Jugend sich früher dagegen aufzulehnen versucht,
aber nichts ausgerichtet."')

Anders scheint es, nach dem nämlichen Bericht damals
in Leyden gewesen zu sein, wohin die beiden genannten Berner
1631 abgingen. „Nirgens finde man," schreiben sie an ihren
Stiefvater nach Hause, „eine beffere Art und Gelegenheit zu
studiren, grundgelehrte Professoren, zahlreiche Collégien; aber
als ächte Holländer ließen sie sich von Jedem für jedes

Collegium 25 Gulden oder 8 R.thlr. bezahlen; nur die Theologen

verlangten gar nichts. Ohne vermehrte Geldhülfe könne

man daher bloß durch Privatfleiß vorwärts kommen. Die
Theurung sei wirklich größer als selbst in Haag und zu

Amsterdam, wegen der vielen anwesenden Prinzen, Grafen,
Barone u. f. w. Die Studirenden seien in hohem Grade

uncivilisirt und insolent, auch gegen ihre Professoren und

Commilitonen; man mache sich nichts daraus, sie bei öffentlichen

Disputationen auszuscharren. Zudem herrsche die Unsitte
einander auf den Zimmern zu besuchen, und der Wirth müsse

Wein bis zum Uebermaße aufstellen; wer das nicht vermöge
werde über die Achsel angesehen. Um so weniger dürften sie

es wagen, selbst wenn ihre Geldmittel es erlaubten, ein

Collegium anzunehmen. Kurz zu sagen, hier gebe es

Herausforderungen auf Becher und Rappier in Menge, nächtliche

Scandale und Raufereien ohne Aufhören. Sollten sie länger

') Dieser Brief Alting's findet sich in einer im Bemischen Kirchenarchive

erhaltenen Sammlung an Rütimeyer gerichteten Briefe; ein Folioband

sut, U° III. Ebendaselbst ift der sofort anzuführende Brief der

Gebr. Bucher aus Leydm aufbehalten und Kiefen letztern hat auch Tholuck,

„ sas Akademische Leben dcs 17. Jahrhunderts " (I. xsZ. 159 u. 276)
benutzt. (Trechsel.)



— 388 —

als ein Semester dableiben, so müßte man ihnen den Wechsel

auf 150 Rthlr. verdoppeln."')
Wer sollte glauben, daß in dem nach unserer gewöhnlichen

Ansicht doch eher formensteifen und trockenen Holland solch

lebendiges, um nicht zu sagen wildes akademisches Leben sich

habe entfalten können? Aber die wilde Zeit des 30jährigen
Krieges mag wohl nicht ohne Einfluß auch auf die dortigen
Sitten geblieben sein, und zudem dürfen wir nicht vergessen,

daß, nach dem was mir sonst von ihnen erfahren, die beiden

jungen Männer, denen mir diesen Bericht verdanken, der stillen
Wissenschaft weniger Neigung entgegen brachten, als dem

lauten Leben und Treiben einer Universitätsstadt; so daß sie

von diesem letztern mehr sahen und berichteten als von jener.
Daß zu damaliger Zeit auch in Leyden die ernste Wissenschaft

ihren Platz behauptete, bezweifeln wir nicht. Es bürgen
uns dafür die Namen eines Louis de Dieu, eines Andreas
Rivetus, die als ernste und eifrige Schriftforscher zu jener
Zeit Zierden der Leydener Hochschule waren.

Dieser ernsten Wissenschaft, welche die niederländischen

Universitäten darboten, gingen andere Besucher derselben eifrig
nach: z. B. Albrecht Rütimeyer, Dr. Marx' Sohn, der 1633
zusammen mit Johann Heinrich Hummel, dem spätern Dekan

und Haupt der bernischen Kirche, ebenso mit den Candidaten

Lutz und Mühleisen, nach einer Reise voll Fährlichkeiten und
Abenteuern 2) durch Frankreich und England, die Universität

') Anders lautet die Schilderung des Akademischen Lebens bei

Errichtung der Universität: „lÄntsm tuisss juventutis in Uteris et 8az>ien-

tias stuàio oontsutionein, tautain in àootores reversntism, tantum 2«Ium
atone impetum pietatis, ut vix major e»ss potuerit." So in einer
Oratio àe vita et ooitu ^rminii, angeführt durch Tholuck, „Das Academ.
Leben des 17. Jahrhunderts" I. xaA. 132.

2) Als die Reisenden von Dieppe zu Schiff nach Holland sich begeben

wollten, überfiel sie ein Sturm, der Mast brach, und erst nach zmei Tagen
und drei Nachten steter Todesgefahr wurden sie von Fischern an die

Küste von England gerettet; erst von da gingen sie sodann nach Holland.
Vergl. Hümmels Lebensbild von W. Fetscherin im bern. Nmjahrsblatt
^18S6 bei Huber & Comp., Bern.



— 389 —

Gröningen bezog, mo die Schweizergesellschaft noch durch
Samuel Kurz, fpäter Pfarrer in Buchsee, vermehrt wurde.

Hummel blieb 20 Monate in Gröningen, aber obwohl er mit
seinem Specialfreunde Kurz zurückgezogen und sparsam lebte,
scheint doch aus dem Studieren nicht sehr viel geworden zu sein,
indem die Landsleute gar zu fleißig sich Gesellschaft leisteten:

daher Prof. Alling Hummel den Rath gab, seine Studien in
England fortzusetzen, was er auch that. Rütimeyers
Aufenthalt scheint etwas kürzer gewesen zu sein, auch „sein
Betragen," schreibt Prof. Atting an seinen Freund Rütimeyer,
„wie dasjenige der übrigen Schweizer verdiene alles Lob."
Er scheint in Gröningen sich vorzugsweise mit Philosophie
oder Philologie beschäftigt zu haben: 1634 wohl, ging er auf
seines Vaters Geheiß nach Franeker, wo er nun mitsammt
seinem Begleiter Mühleisen länger blieb. Wen er dort
besonders gehört hat, wird uns nicht berichtet, doch wirkte damals

an dieser Universität der einer mehr scholastischen Richtung
huldigende Maccovius. Ob Rütimeyer den Coccejus, der 1636

sein Amt in Franeker antrat, noch gehört habe, möchten wir
bezweifeln, da er in diesem Jahre nach Bern heimkehrte,

nachdem er zuvor noch einige Zeit in Bremen an der dortigen
theologischen Schule reformirter .Confession unter der Leitung
seines Verwandten Crocius studiert und auch London und

Oxford besucht hatte. Seltsam muthet es uns dabei an, daß

auch ein junger Mann von sittlichem Charakter wie Rütimeyer,
dessen Fleiß, Frömmigkeit und Bescheidenheit Crocius rühmt,
bei diesem akademischen Leben der Versuchung des Schulden-
machens nicht entging, denn er mußte sowohl von Franeker
als von Bremen aus an's Berichtigen gemahnt werden.

Aehnliches hören mir auch schon von Studien- und
Zeitgenossen des Vaters Rütimeyer, so daß dieß ein chronisches

Uebel der Schweizer auf fremden Hochschulen gewesen zu fein
scheint.

Um 1640 finden wir aus der Universität Gröningen
Samuel Rohr, der, wie uns berichtet wird, daselbst in
freundschaftlichen Verkehr mit dem nachmals so berühmten Zürcher-



— 390 —

theologen Hottinger trat, mit dem er auch später stets in
Briefwechsel geblieben sei. Samuel Rohr ward nachmals
Gymnasiarch und Professor der Philosophie in Bern. Von
da bis ungefähr zum Jahre 1649 oder 50 sind uns keine

Besucher niederländischer Hochschulen aus der Zahl der bernifchen

Theologen bekannt. Von Gabriel Blauner, dem

nachmaligen Gymnasiarch und Pfarrer zu Ins, vom Professor
Niclaus Molitor (Müller), sowie von dem ziemlich früh
verstorbenen, von seinen Zeitgenossen wegen seiner glücklichen
Lehrgabe hochgeschätzten Joh. Niclaus, Professor der Philosophie
und Theologie, vernehmen wir, sie hätten fremde Universitäten
besucht; allein um zu entscheiden, welche, ob deutsche ob

holländische, dazu bietet unsere Quelle') keinen Anhaltspunkt.
Dagegen finden mir einen Zeitgenossen des letztgenannten in
dem Jahre 1654 und 55 auf niederländischen Hochschulen,

nämlich Joh. Heinrich Musculus (zu Deutsch Müslin)
nachmals Pfarrer zu Belp, ein Urenkel des berühmten Theologen
Wolfgang Musculus. Jn seiner Autobiographie ^) erzählt er,
wie er im Jahr 1653 über Basel, Straßburg, Heidelberg,
Frankfurt, Gießen nach Marburg reiste, dort den Winter über
blieb, hauptsächlich gefesselt durch Joh. Crocius und Sebast.

Curtius; dann im April 1654 über Herborn nach Köln, wo
ihm als Reformirten bei einer Procession eine Unbill wiederfuhr

2), von da über Düsseldorf, Duisburg, Emmerich, Amers-
fort nach Amsterdam und endlich nach der Universität Grönin-

>) Nämlich die auf z>sA. 404, Anmerkung 2 genannten „^naleots
uistorioa".

2) Diese Autobiographie findet sich in einem im bernischen Convents-

Archiv (resp, jetzt Staats-Archiv) liegenden Autographum in klein 4°, in
Pergament eingebunden und ist bez. mit 5i°. XXXVIII „^oK. Usurivi
Nusouli vita." Sie ist in lateinischer Sprache abgefaßt und enthält nicht
blos biographische Notizen, sondern auch mehrere Gedichte in deutscher und
lateinischer Sprache zc. :c.

-') „Liga protsstus sum eyuo à. 13./14. Drills. Oolouiàm ^Krip-
piuam: ut>i s, «asolaia urbis listare àuritsr perpensus et prostratus
sum, eo gusci iu prooessione «iros, testum passaste instituts Ksnus,



— 391 —

gen in Friesland sich begab Dort hielt er sich nun längere

Zeit auf nämlich bis zum August 1655, hörte in öffentlichen
und Privatlectionen hauptsächlich den Scholastiker Samuel
Maresius, den biblischen Philologen Georg Pafor, und einen

uns unbekannten Professor Abdias Widmarius. Wie aus
spätern Angaben zu ersehen, hat er auch Jakob Atting, damals
eine Zierde Gröningens, keineswegs übergangen. Von Landsleuten

fand er dort zwei Brüder Hemman, Jakob und Samuel,
mit welchen er gute Freundschaft gehalten zu haben scheint,

denn der erstere wird noch öfter von ihm erwähnt als

»psrzratus sommiiit« st ticlus owex«^^«? », hat auch am
gleichen Tag und Ort mit Heinrich Müslin feine Hochzeit

gefeiert. Im Spätsommer 1655 verläßt Müslin Gröningen
und geht nach einem kurzen Aufenthalt in Amsterdam, nachdem

er auch Franeker gefehen und in Utrecht einen Landsmann,

Dl. Stephani, besucht hatte über Harlem, Haag, Delft,
Rotterdam, Briel nach England hinüber. Jn Jarmouth
gelandet, zieht er theils zu Pferd, theils zu Wagen oder auch

zu Fuß, über Norwich nach Cambridges, von da an die

üeeters rsvussrim «oram imagine, «ususàam 8S,uvtu1i, qu« per nrdem
«ireumtereoatur sinZulari àevotious, vel ut reotiu8 8srioam, supsrsti-
tione iàololatrisa. ?o8tea tum a ouoàam stuàioso rs!ÌAÌonÌ8 reformatas
Kumsniter sxesptus et traetatus sum." So Joh. Heinrich Müslin.

') Von seiner Ankunft in Gröningen macht M. folgende Schilderung,

die uns einen Einblick thun läßt, mie es unter diesen Studenten
etwa zu und herging: „ à. 20 ^prit. ^.msteloàamo àiseessi per mar«
veotu8 et 21 ^.prit. meàia noete sppuli (ìtroninAam?risiorum, c^uam
uri>sm sum iuZressns 8ummo mane av idiàem primo peàellum vom-

psllavi, av ex ipso c^uassivi àe On. lavavo et Lammusls Hemmauis
vonterransis meis, zuos ipse promptus mseum aàiit àsprskeusos a ms
aàkue in lesto Bone Usus, st?ari vix possum Museum animi at?setu

smoo ms exveperint et amptexi sint. Ust lzrrceninAa inter omnes?risi«-
rum urbe» maxima et Nstropolis, amcens, munita ss eaàem tum tsm>

poris ot> ^vaàemiam c^uam optime «onstituam et stuàissorum eouttuxum

ingeutem àesantata et vslebris aàmoàum."

„tüommoratus sum nie àies eireiter osto, persmiee tum a Dns.
?rotsssorii>us, uominatim a. L,. viro Zok. ^,nonsmitu, LolIeZii Irini-



— 392 —

Universität Oxford mit Empfehlungsschreiben von Jakob Atting
an die dortigen Professoren Joh. Conant und Cduard Pocoke.

Im December besuchte er auch London, verließ aber am
ersten Tag des Jahres 1656 diese Stadt und setzte nach

Dieta (Dieppe?) in Frankreich über. Dort traf er zufällig
Abends in der Herberge reformirte Glaubensgenossen, die

sich seiner freundlich annahmen und ihn mit dem Geistlichen
der dortigen reformirten Gemeinde bekannt machten, einem

Joh. Reforgenborgue, der sich dem einsamen reisenden Studiosus
sehr gefällig erwies'.'. Wiederum theils zu Pferd, theils
»psr psàss ^postotoruin» zog Müslin nach Paris, wo er
eine Menge Landsleute antraf, dann nach Lyon und von da,
eigentlich wider seinen Willen schnell, nach Genf, wo ihn ein

Schreiben des derzeitigen Rektors heimrief. So kam er am
15. Mai 1656 wieder in Bern an, nachdem er volle drei

Jahre auf Reifen zu seiner wissenschaftlichen Ausbildung
zugebracht und einen guten Theil des europäischen Continents
besucht hatte.

Im folgenden, sechsten Decennium sind es vorzüglich zwei

tatis ioiàem ?raetsvto, imm a Ou. 8tuàiosis exvsptus et travtatus;
utinam Ki« àiutius msusissem!« sagt Müslin von seinem Aufenthalt in
Cambridge.

') Müslin erzahlt in charakterischer Weise: „Ibi (resp. Vistas) in
àiversorio, sui Signum est corona, ineiài in Irospitem reformatas reti-
gionis, qui midi monstravit ecsnaeulum, in quo erst ignis paratus, aà

qusm ms valetevi propter trigoris iusuriam. In Kos ocenavulo etiam
unanimiter erant vongregati novem vives urbis pariter religiouis re-
formatas omnes, quivunqus quam primum ex ms psrespisssut ms S8ss

sjusàem eum ipsis rsligionis ms peramies sxvsptum mensa« suae àà»

Kibuerunt «lrv^l,/ZsXov ms favisntes: postero àis unus «x eis msoum
aàiit Dr. >lob. rteforZenborAue, evv1s8siae rstorms,tae ibiàsm pastorsm,
virum àovtum eumene perquam midi stksbilsm: inter blanàissimas,
quas Kabuit mevum eolloeutiones, tevi mentiouem sistutae meas, in qua
repositos servaoam-libros mso8, quomoào uimirum ea vommoàs p08sit
pervedi I.utetiam ?arisorium : mox euram buzus omuem ita in se sus-
«epit, ut, oum veuissem?arisios, liàeliter ea midi traàita 8it et qniàsm
absque msis sxpsnsis."



— 393 —

Männer, David Albinus (Wyß), der sofort nach seiner Heimkehr

von ftemden Universitäten 1662 zum Professor der

Philosophie befördert wurde, und Samuel Henzi, ebenfalls

Professor, die mir glauben wiederum zu denen rechnen zu

dürfen, die ihre theologische und philosophische Bildung in
Holland holten. Sind sie doch beide eifrige Anhänger der

Cartesianischen Philosophie gewesen, die gerade zur Zeit ihrer
Studienreisen um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Holland
schon Einfluß gewonnen hatte und zur Darstellung der Glaubenslehre

beigezogen wurde, so durch Heidanus in Lenden und

Burmann in Utrecht. Beide Wyß und Henzi nahmen die

Partei des Cartesius in einem philosophischen Streite, den sie

mit Davel, einem Professor der Académie zu Lausanne führten.
Henzi wird auch insbesondere bezeichnet') als »aämirator
H. tZrotü et Oartssü» und gesagt, er habe das theologische

System Burmanns seinen Schülern erklärt. Welcher Schluß
ist da natürlicher, als daß er selbst ein Schüler dieses

niederländischen Cartesianers gewesen?

Bis ungefähr ins Jahr 1670 fehlen uns wieder bestimmtere

Nachrichten. Während dieser Zeit hören mir immerhin von
einem bernischen Theologen Wolfgang Christen, der, nach

einigen durch Deutschland, Holland, England und Frankreich
des Studierens halber vorgenommenen Reisen, Pfarrer zu

Wynigen geworden, übrigens ein ungefüger und etwas unstäter
Geist, der nirgends lange bleiben konnte, dabei aber offenbar
ein sprachgewandter nnd theologisch nicht ungebildeter Mann,
denn, neben eigenen theol. Schriften, hat er nicht weniger als

fünf Bücher, meist erbaulichen Inhalts aus dem Englischen
und eines aus dem Holländischen übersetzt^).

Ob Joh. Rudolf Rudolf, der über die Grenzen seines

engern Vaterlandes hinaus bekannte Moralist und Commen-

') Nämlich in den unten näher bezeichneten ^nsleets, Histories, pg,g.
365 t.

^) viàe Leu, helvetisches Orts- und Namenslexikon.. Zürich, 1751.
Bd. V, psg. 252 s. v. Christen.



— 394 —

tator des Heidelberger Catechismus, der um 1671 auf Staatskosten

„England, Frankreich, Saumur und Basel" bereiste,

bei dieser Studienreise Holland ganz außer Betracht ließ,
können mir nicht entscheiden: es scheint uns aber nicht recht

wahrscheinlich. Jedenfalls hat sein nicht minder hochgeachteter

Zeitgenosse Samuel Leemann dieß nicht versäumt. Mit dem

damals neu errichteten Frischingstivendium ') versehen, reiste
er 1672 über Lausanne und Genf, wo er Franz Turretini
und Ludwig Tronchin hörte, nach Frankreich, besuchte Saumur
und Paris, ging nach England und von da nach Holland.
Dort sah und hörte er „Theologen, die einen großen Namen

hatten," einen Spanheim (d. Jüngern), einen Voetius und
Burmann. Also muß er Leyden und Utrecht berührt haben,

wo damals die genannten Lehrer wirkten. Daß dieser

Aufenthalt nicht ohne Einfluß auf seine wissenschaftliche Bildung
geblieben, zeigt wohl sein Hereinziehen Cartesianischer Philosophie

in seine eigenen Vorträge, obwohl sie eigentlich damals
verboten war, und seine daherige »libsrtas M pkilosopkanào»,
welche ein Zeitgenosse von ihm rühmend hervorhebt^).

Ebenfalls im Jahre 1674 sinden wir in den Niederlanden
einen bernischen Theologen Caspar Seelmatter, nachmals
Professor Juris und Pfarrer in Mett, einen Mann, der etwas

händelsüchtig, besonders mit seinen geistlichen Collegen,
gewesen zn sein scheint, dem aber in geistiger und wissenschaftlicher

Hinsicht das Lob ertheilt wird: »sx àispMationibus,

') In jenem Jahr 1672 wurde von Herrn Samuel Frisching, Schultheiß

der Republik Bern zu einem Reisestipendium für junge Geistliche ein

Capital von 4000 Pfund angewiesen. Bergl. Schärer, Geschichte der

öffentlichen Nnterrichtsanstalten im Cant. Bern, 1829. — Dieses Stipendium

wird heute noch an Studirende zum Besuch fremder Hochschulen

verabsolgt. — Noch älter ist ein anderes Reisestipendium, das sogenannte

Tillierstipendium, gestiftet von einem Seckelmeister Tillier um 1566,
und ebenfalls jetzt nvch verabfolgt und zwar im Betrag von Fr. 700 bis
Fr. ItXX) pro Semester.

^niileots, Kistorica, psZ. 359 sp.



— 395 —

quas s«rip8it, apparsi Lssimattsruin tuis3S inZsriio subtill,
sisgautiori iitsratura potito »

Diefer Caspar Seelmatter kam ziemlich weit herum: er

studierte vorerst in Bern, Heidelberg und Genf. Als Hofmeister
der Söhne eines Rathsherrn Jmhof besuchte er die französischen

Hochschulen und wurde zu Sedan »iriaZistsr pkilssopkias».
Von da ging er nach England, wo er seine Studien in
Oxford fortsetzte und endlich nach den Niederlanden, wo er
1674 Informator der Söhne einer Gräsin von Bentheim
wird. Jn Leyden wird er «praslsstor» der Philosophie, des

Natur- und Völkerrechts 1675. Ob er noch andere
Niederländische Hochschulen besucht, darüber ist uns nichts gesagt:
er scheint sich überhaupt mehr mit Philosophie und Jurisprudenz,

denn mit eigentlich theologischen Studien beschäftigt

zu haben.

Nm 1680 sinden wir auf fremden Universitäten Emanuel

Bondeli, den spätern Professor und Landvogt zu Aubonne,
auch eine Zeit lang Erzieher des Kurprinzen von Brandenburg;

mit ihm seinen Begleiter Jeremias Sterki, nachmals
Professor der Philosophie in Lausanne und reformirter Prediger
in Berlin, Dr. der Theologie und Professor Honorarius in
Frankfurt a. O., Mitglied der königlichen Societät der
Wissenschaften zu Berlin.

Ferner um dieselbe Zeit: Elisäus Malacrida aus einem

ursprünglich graubündtischen Geschlecht, der erste Pfarrer der
Berner Colonie in Brandenburg, von dort zum Professor der

Theologie nach Bern gewählt „wozu er mehr Lust zeigte als

zum praktischen Pfarrberuf" ^ I. Daß diese drei auf ihren
Studienreisen auch die Niederlande besucht haben, erfahren
wir nicht ausdrücklich, es scheint uns aber auch nicht
unwahrscheinlich, da in den Niederlanden damals bedeutende Lehrer

waren, ein Jak. Alting in Gröningen, ein Campegius Vitringa,

') ^.ustsots, Kistories,, PSA. 368.

2) Vergl. Berner Taschenbuch 1863, von Lauterburg. Bem bei Haller,

MF. 137.



— 396 —

Witsius, und der speculative Theolog Roëll in Franeker, ein

Fr. Spanheim in Lenden u. a. m.

Wir dürfen in unserer Reihe nicht vergessen den

nachmaligen Professor Joh,Heinrich Ringier, welchen Dorner und Tho-
luck schlechthin als einen „Schüler Roslls" bezeichnen. Nach seinen

in Bern absolvirten Studien, wurde er durch Vermittlung seines

Oheims, des Dekans Strauß, Feldprediger beim Regiment
von Mülinen in Holland 1693. Nach 2 Jahren indeß legte

er dieß Amt nieder, um der Wissenschaft zu pflegen, und begab

sich über Gröningen nach Franeker, welche Universität damals
unter tüchtigen Lehrkräften in hoher Blüthe stand. Dort
zusammen mit seinem Freund, dem nachmaligen Dekan Morell,
hörte er »viros tot« ords olarissimos», einen Vitringa,
Rosll, van der Waeijen, Rhenferdius u. a. m., deren Vorträge
im weitern, wie im engern Kreise er fleißig benutzte; aber

nicht nur das, sondern auch in ihrem Privatumgang „lernte
er die verborgenen Geheimnisse der heiligen Wissenschaften".

Auch nach England begab er sich, studierte in London und

Oxford, und kehrte endlich, nachdem er nochmals fast ein Jahr
in Holland beim Regiment Tscharner Feldprediger gewesen,

über Paris, Lyon und Genf nach Bern heim- Fünf Jahre
hatte er in der Fremde zugebracht, davon zmei wenigstens

nur den Studien an fremden Hochschulen gewidmet'). Die
ausführlichste und wohl detaillirteste Quelle über eine solche

Studienreise nach den niederländischen Universitäten haben

wir in der, übrigens vor Jahren bereits veröffentlichten
Selbstbiographie eines bernischen Landpfarrers aus dem Anfang des

18. Jahrhunderts 2), die, wenigstens theilmeise, im Original
anzuführen mir uns nicht versagen können, denn sie kenn-

') Neber Ringier, vergl. Uussum lislvetivum, psrt. I, 1746, zisZ.
153 t?.

.2) „Daniel Müslin, Selbstbiographie eines bernischen Landgeistlichen,
ein Sittengemälde aus dem Ende des 17. und Anfang des 18.

Jahrhunderts;" mitgetheilt von A. Haller, Pfarrer, im Berner Taschenbuch auf
das Jahr 1857, ed. Ludw. Lauterburg, Bern bei Haller. Diese Selbst-



— 397 —

zeichnet mit lebendigen Zügen jene academisch - theologischen

Beziehungen.

Montags den 12. Sept. 1698 reiste benannter Theologe
Daniel Müslin, aus dem Geschlecht des berühmten Wolfgang
Musculus, mit sechs Reisegefährten, nämlich „den nachmaligen
Herrn Pfarrherrn Epen zn Aarau, Sam. Herport zu Kirchberg,
Ulrich Wolff zu Aetigen, Jeremias Müller zu Lotzwyl, Daniel
Wyttenbach zu Worb, nnd einem jüngern Studenten Christoph

Hartmann", von Bern ab und nach Bafel; wo die

Reisegesellschaft den Professoren Joh. Buxtorf und Samuel Werenfels
scheint ihre Aufwartung gemacht, auch die Merkwürdigkeiten
der Stadt aà irotam genommen zu haben. „Von Basel,"
erzählt Müslin, „ginge die Reis den ganzen Rhein hinab,

/durch Straßbnrg, Speyer, Worms, Mainz, Coblenz, Bonn,
Cölln, Düsseldorf, dann im Clevischen durch Wesel, Rees,
dann durch Nimwegen, Gorkum, Dortrecht, Rotterdam, Amsterdam

nnd über die damals sehr ungestüme Zuidersee und

Harlingen auf die in Friesland selbiger Zeit sonderbar ästimirte
Akademie Franecker. Die Kostgeberin der in diesem Musensitz

Neuangekommenen mar eine ansehnliche, eingezogene Mennonitin,
von sonst sehr fürnehmem Geschlecht und Herkommen, eine

Bartels von Wassenaer mit ihrer Schwester, in einem Haus
grad gegenüber der Académie, dem Wall und der offenen See

gelegen. Von dieser witzig-bescheidenen, wohlmeinenden Fries-
länderin hat der reisende Stiosncliarius, (nämlich Müslin
selbst) zum Andenken vier von ihr selbst verfertigte Kupfer-
bildnusse und sechs Blätter von ihr geschriebener holländischer,

christlicher Abschieds- und Condolenz-Versen erhalten, die unter
andern tatsrariis auch mit nach Hanse genommen morden.

Der Herrn Professoren, die allhie docierten und nnter deren

biographie ist nach einer Handschrift des Daniel Müslin selbst mitgetheilt,
und daher die eigenthümliche Schreibart des Verfassers, halb deutsch, halb

lateinisch beibehalten. Zu diesen Eigenthümlichkeiten gehört auch die, daß
der Verfasser überall von sich in der dritten Person redet. An allem diesem

haben auch wir nichts geändert, um möglichst getreu den zeitgenösstschen

Bericht wiederzugeben.

Archiv des hist, BereinS I»
Vlll. Bd. II,Heft.



— 398 —

laborikus pudlicis sowohl als privatis, bei Haus und in
Lollsgiis, die stuàia ein Gutes zugenommen, waren nit
wenige. Jn 1"ns«Ic>Ncis lehrte über sein F,!c/n,'ickon
tkeokogi«« (.'/»'istianas, in ^o^/töticis über Psalm OVII,
lssaia I.XIII lXVI und in ^1naêz/tici8 über nonnullos
8. Soripwi'äs tsxtus der damalige, ungemein berühmte

IKsoloZus, auch friesische Hofrath und akademische und
sonntägliche Abendprediger, Herr 5oKannss van clor Wasvsn, von
Amsterdam, der sich durch eine auch sürnehme, sehr reiche

Heurath, durch eine von ihm selbst gebaute Behausung, stattliche

Bedienung, meist aber durch seine große auserlesene

Bibliothek, ja durch nit minder Unglücks- als Glücks-^ats in
großes Ansehen gesetzet sahe. In eluciciations über Alarci
V und VI und in Oontrovsrsia ideologica bekäme der

^caclsinicus Licht von dem fürnehmen französischen refugirten
protsssors Herrn PKilipponso às Ilautscouet; von dessen

ansehnlicher und angenehmer Familie oft Höflichkeit und Güte
genofsen worden. In explications locoruin clilliciliurn 8.

Lcripturae und in itistoria scclssiastica prositirte der qus
feinen guten Schriften bekannte tüamps«ius VitrinZa, um
dessen sehr schlechte, fast unverständliche Aussprache, nur durch
die Nasen, es sehr schade ware. In IKsologia naturali sind

^lsxanclsr Itoüllius und in ?Kiiologia sacra und Explanations
acl Enemas (ìocl^vvni Nosss st ^Vron, 5acobus ltnsntsrclius
gehört worden, zn dessen letzteren kurzweiligen Umgang,
zuweilen bei einem Glas Franzwein, den: neuen civi ^caàsinico
mit andern der Zntritt offen marc. Ebenda sah er Herrn
Professor Satans etliche Tage lang eine anatomische Section

an einem friesischen Weibsbild und seinem Kinde verrichten,
so bereits bei Leben sich um ein Stücklein Geld hiezn selbst

verkauft und übergeben. Herr Itsctor acaclsinicus und l^ro-
tsssor Nsciicinas UattKasus als der älteste, Herr itsctor
I. ttsAms, jacobus (Ilronovius, ?ricisrici lilius, und Herr
5oK. Orsignton, der allhier Prediger und durch eine holländische

Erklärung der Epistel an die Hebräer bekannt und beliebt

war, haben nicht so leicht in Bekanntschast mit sich kommen



— 399 —

lassen. Schon eher geschahe es mit den rstugierten Pfarrern
Nr. la NiZus und ?Kilarst, wie auch N. learcl und Oueros,
mit welchem Letzteren sich einige male in Nusieis zu divertiren
Anlaß ware. Zu noch öfteren und reciprocirlichen Besuchungen

kam es mit Herrn 1« Lrun und van Losen, von Bremen,
?Komson aus Schottland, liscilo von Königsberg, von welchen
und andern allzumal ansehnlichen ^oacismieis manch Gutes

gehört nnd gelernt worden. Als uberdieß während dem

Aufenthalt in diesem Musensitze, Herr Compatriot Niclaus
Zehender in ein Fieber kommen, so sich mit dem Tod geendet,

hatte der Referent mit den Uebrigen an der Ehre und Höflichkeit

auch Antheil, da in grad feinem Zimmer alle Herrn
prolsssorss asaclsrni« die Oonclolsn? abgelegt, worauf der

Verstorbene in der academifchen Kirche so begraben worden,
daß der innenher mit feiner Leinwand und schwarzen Ribanden

gefütterte und artlich bordirte ^.arg, bis über die Mitte, in
dem von dem Meer aufsteigenden Wasser zu liegen kam. Zu
dem programmati aeaclsrnioo, dem ^piosciio bilingui von
einem brandenburgifchen Reimer, der prcisentirten Collation,
der großen Traner-^rspps, und andern Leichenbegängnißkösten

hat die beziehliche Portion auch müssen hergeschossen sein.

Hieneben ist die Besichtigung des alten seltsamen runden Thurms
und Schlosses, seiner hohen Säule und trefflich großen Gemälde

nit ansgeblieben, der zu äußerst an der Stadt gegen die See

liegt, umgeben mit einem breiten Wassergraben, wo zu seiner

Zeit der berühmte Ksnatus Oartesius seine MeMationes und
andere Theile seiner «Iisi-üM zzKilos«^/«««^««, soll gemacht

haben. Die Nsnnoniten-Predigt mill auch nit vergessen sein,
da aus Psalm Xtü über die menschliche Sterblichkeit gewiß
niemals nüt Demüthigeres, Beweglicheres, stiller Andächtigeres

nnd doch Gesundes und Erbauliches in Worten, Gebärden,

Kleidungen und übriger demuthsvoller Lontsnanos je hat
können gehört und gesehen werden. Zu Viveri (Wiemerd)
einem adelichen Sitz in Friesland, den zwei Oamss van Som-

merclvk gehörig, ware der I^aKaclisten ') Separation zn sehen,

') Eine mystische, von einem >tes,u às I^sliaàis f 1674 gegründete
Sekte von kurzem Bestand.



— 400 —

in der die gelehrte Anna Schnrmann ein ehemaliges nit
geringes Mitglied ware. Der reisende ^saàsmisus hörte den

Nr, lvon, des I^Kaclis Nachfahren, der mit besagter Damen
einer sich verheurathet, mit niedergelitztem Hut an einem

Sonntag französisch predigen und neben ihm einen andern

dieser l^ratermtüt das angehörte sehr eigentlich grad in das

Holländische verdollmetschen, auf welches unter liebgeneigten

erbaulichen Discursen noch ein Morgenessen gefolgt ist, welches

Alles der Introduktion des erwähnten Herrn ttularst zu
danken war. Zu Leuwarden, der Hauptstadt in Friesland,
sahe der Reifende an dem Hofe daselbst den jungen Prinzen
Guilelmum Frisonem von Nassau mit seiner Frau Mutter
an der Tafel, in hohem Leid nm ihren unlängst verstorbenen

Vater und Eheherrn. Jn eben dieser ^tadt ist er mit andern

seiner Compatitoteli von Herrn Oberst Bernhard von Muralt,
der bald darauf in der Belagerung von Kaiserswerth
umkommen, in der besten Herberge sammt dem Feldprediger in
seinem Regiment, Herrn Joh. Nöthiger, nachmaligem Psarrer
zu Affoltern im Emmenthal, mit einem köstlichen Mittagessen

patriotisch traktirt worden.

Zu Gröningen, auch einer Hauptstadt und besondern

Akademep in den vereinigten Niederlanden, käme der Reisende

zu dem damals renommirten?r«ts8s«ri 4"QsoloZl!L 5oKarini

Lraniri«, in dessen Haus eine vaincs, «^«yi«? ^), die seine

Magd gewoben, nnd ein chinesisches auch ungenähtes sehr

weites Hembd fnr Weibspersonen von überaus feiner Noussslms
ringsum mit zarten güldenen Spitzen, als Raritäten, zu
betrachten sind vorgelegt morden. Nit weniger befand sich da

auch Herr l^roisss«!' NatKsmatwss ^okannss lZsrnoulli, von
Bafel. Bei dem sahe er mit einer kupfernen ^.ntlia prisuma-
tioa sehr artliche sxpsrimsnta vk^siso-msclrainsa st ma-
tksmatioa machen. Auf der, bei nun eingebrochenem Frühling
und ausgehenden Lektionen nach Franeker gemachten Rückkehr,

ist daselbst noch die schlechte Lilm'otKssa aoaclsmisa beschaut.

Einiges von Büchern, als Zoliaimis (üosssji o^e,««, tlornbsokii

') Ungenähtes Gemano.



— 401 —

t/ìsoèogia ^'«ctica und eine Parazz/^asis i?î «Poc«!Msm
gekauft, und nach eingeholten und erhaltenen guten ?s8tiinonii8
acaàsmioitt, von den Herrn Professoren und andern Fründen
des Orts gehührender Massen Abschied genommen worden.

Hierauf geschahe der Städte Utrecht, Delft, Harlem und anderer

Besichtigung, wo zu der Fahrt in Schiffen die Kosten auch nit
gespart morden sind.

Diesem nach ginge schon längst vorgeschlagener Maßen
des Stipendiaten Weg auf das seit langem her berühmte

Leyden. Sein erster Kostgeber daselbst war Joh. Serien, ein

Teutscher aus Frankfurt, schier gegen dem Statthuys über

und unweit von der sogenannten Burg lZngisti. Hernach aber

kam er zu Nr. 5san Ensslin, einem Franzosen, der gerade
neben einem Hause wohnte, aus dem einige lZsgnino8 oder

flamändische KsIiZisusss fast alle Morgen eine devote Kirchen-

sowohl Vokal- als Orgel-Musik hören ließen. Durch eine

abermalige Immatriculation ward der ^«agsrnion8 von Herrn
?rotS8sors ^aook« IriZlanciio, Lectors asaclsmiso, zn einem

sokiciim'is ?/isok«gias ««tritio angenommen und eingeschrieben

und besuchte als ein solcher die öffentlichen Lsstionss und

visputationss, in deren Letzteren einiger Engländer ungewohnte,
lateinische Pronunciation gehört worden. Daneben hörte er
ein LollsZium tnsoloZionm bei dem fehr beliebten und

geschätzten Professoren normanno Mitsio, der in Abdications
summas cioczti'ïnas cês foscês^s sts. Ionanni8 tüooossi

begriffen ware. Bei diesem würdigen Manne ist der Stipendiat
auch zu Particularbesuchungen und in angenehme Vertraulichkeit

kommen, vermöge deren ihm, wie Herr ?nsoloZu8 Vvit8iu8

selbst verdeutet hat, als einem Descendenten von VvoltZanZos
Nu8ou4u8, nit geringe Freundlichkeit, geneigter Wille und

Handbietung zu seinen 8tuciü8 erwiesen worden, welcher

Wohlgeneigtheit stätige Dankerkanntlichkeit wird bewahrt werden.

Die an dem gelehrten ^KooloZo gewahrende oft undeutliche

stotternde Enunciation ist mit um so größerer Anmuthigkeit
in seiner zierlichen Schreibart nnd seinem andern Umgang

zum Ueberfluß ersetzt worden. Herr Professor Fridericus



— 402 -
SvanKsmMs, Mus, ware dazumal zu Aachen in einer Wasserkur,

ssnsten dessen Begrüßung auch nit unterblieben wäre.
Den stattlichen und eifrigen Herrn David Knibbe hörte er in
der neuen, schönen, runden Kirche mit viel Kraft nnd Nachdruck

wider Fluchen und Schwören predigen, da dieser Nation
entsetzliche Flüche und Verwünschungen von ihm selber wörtlich
ungeschent ausgesprochen und specisicirt morden. Eben der

mare in Gesellschaft mit andern Pfarrern in den zierlichen
^.llssL um diese Stadt zu hören nnd anzutreffen."

So weit haben wir Daniel Müslin selbst das Wort
gelassen. Er hatte noch weitere Reisepläne, besonders zu einer

Reise durch England und Frankreich „wozu er sich dnrch einen

jacobitisch gesinnten Engländer in der englischen Sprache in-
formiren" ließ. Doch that er dieß auch, um — wie er selbst

sagt, „von den herrlichen tKsoloZis Engellands das nöthige
Licht dann und wann empfangen zu können." ^ Auf ein

Schreiben hin, das zur Rückkehr mahnte, kehrte er nach Hause

zurück. Vorerst geht er nach Amsterdam, wo er alles gründlich

besieht, und seine Einkäufe macht, bestehend in Büchern,

Kupfern und „japanesischen viereckigen Trücklein",
Meermuscheln, einer psrruqus naturslls und einem Kastorhut;
von da reifte er über Utrecht, Cleve, Tanten, Wesel, Düsseldorf,

Mainz nach Frankfurt. In Heidelberg, das noch

zerstört liegt, doch wieder etwas aufgebaut ist, versäumt er nicht
die ruclei'g, des Schlosses und das große Weinfaß auf seinem

Lager, zu sehen, bis er über Straßbnrg und Basel endlich

Bern erreicht. Sein Bericht scheint uns bei aller Einfachheit

gerade deßhalb von Interesse, weil er einen deutlichen Einblick

gibt in das wissenschaftliche Leben, wie es sich damals

an diesen holländischen Akademien, in den Hörsälen nnd

Privatcirkeln, zwischen Professoren und Studenten und unter
diesen letztern selbst wieder entfaltete. Die finanzielle Seite

läßt er ebenfalls nicht unberührt, indem er notirt, daß die

ganze Reise 500 Thaler gekostet: für die damalige Zeit gewiß

eine ordentliche Ausgabe.



— 403 —

Um dieselbe Zeit, wie der eben genannte, eher etwas

früher, besuchte die niederländischen Hochschulen Samuel König,
der fpäter wegen seinem Pietismus aus bernischem Gebiet
verbannte Pfarrer in Bern, der eigentliche Führer der pietifti-
schen Bewegung, übrigens ein tüchtiger Orientalist, der durch
den Umgang mit den Theologen und Orientalisten Hollands
und Englands, das er ebenfalls besuchte, seine Kenntnisse
erweitert hat, wie seine nachherigen gelehrten Schriften
beweisen

Später, schon in Anfang des 18. Scl. ist es Professor

Joh. Rod. Salchli der, angezogen vom Rufe eines Rosll und

Reland, 1713 Utrecht besuchte und nicht weniger als zwei

Jahre dort blieb ^).

1716 besuchte Holland zum Zwecke seiner theologischen

Ausbildung Samuel Scheurer; schon 1709, noch als collegia-
nos, wurde er zum ?rotessor eloquentias gewählt, sodann

später mit einem obrigkeitlichen, auch mehreren Stipendien aus
dem Schulseckel' versehen, von zusammen circa 800 Thalern,
reiste er nach Holland und England. Genaueres ist uns nicht
bekannt. Endlich nm 1730 finden wir auf einer Reise nach

Marburg, Holland und England den nachmals durch seine

Gelehrsamkeit anch in Deutschland berühmten, als erster

Professor der Theologie 1756 an die Universität Marburg, woselbst

er den Doktorgrad erlangt hatte, berufenen Daniel Wyttenbach.
Wollen wir endlich, was in dieser Zeit seinen guten geschichtlichen

Grund hat, auch die Akademie Lausanne zu Bern
rechnen ^), so können wir aus derselben auch wenigstens ein

Beispiel des wissenschaftlichen Verkehres mit den Niederlanden

anführen, den prot. tnsoloZias David Conftantius (Constant),
den das Mussum ^eêveêiouin ^) < inter prasstantissiinos

') So lesen mir im Lebensbild des genannten Samuel König von
Pfarrer Trechsel, im Berner Taschenbuch auf 1852, pag. 105.

Nussum nelvetivum, tom. I, psZ, .42.

') Bekanntlich kam die Waadt, früher ein scwoyisches Unterthanenland,

1536 an die Republik Bern, und blieb ein integrirender Theil
derselben bis 17S8.

Kus. lrslv. tom. I. pag. 210.



— 404 —

Helvstms iKsolOMs» rechnet, und von dem uns Prof. Jak.
Salchli, Bruder des Vorgenannten in seinem Nekrolog'),
erzählt, wie er die Universität Herborn vorerst und dann Marburg

besucht und am letzteren Orte besonders Crocius gehört
habe. Sodann ging er, wohl gegen 1660, nach Holland
»bsatissima ssinpsr rnu?aruin ssctss» und blieb einige Zeit
in Gröningen, „in welcher Universität", wie genannte Quelle

sagt, „am meisten Studirende aus der ganzen reformirten
Kirche zusammen strömten", um Maresius zu hören. Jn
ötffenlichen und Privatlectionen war Constantius den Herbst
und Winter hindurch sein fleißiger Zuhörer. — Dann besuchte

er Lenden, angezogen vom Rufe eines Coccejus und Hornbeck,

neben welchen er auch einen Professor der Philosophie
Heerebord und der Anatomie van Horn genauer gekannt zu
haben scheint.

Um endlich unsere Reihe würdig abzuschließen, möge

hier ermähnt sein, daß auch Albrecht von Haller, Bern's
berühmtester Bürger, einen Theil seines Wissens den Niederlanden

verdankt, wo er von 1725—27 in Leyden unter Boer-

haave und Albin hauptsächlich Anatomie studirt hat.
Wenn wir hiemit die Reihe der bernifchen Besucher

niederländischer Hochschulen im 17. Jahrh, abschließen, so

wird sicher Niemand dieß so verstehen wollen, als sei außer
den Genannten Niemand sonst ans diesen Universitäten
gewesen, — mir sind im Gegentheil überzeugt, wenn man
genügende Quellen hätte, es würden sich aus jener Zeit noch

manche Theologen sinden, mit denen die Reihe vermehrt und

gebliebene Lücken ausgefüllt werden könnten, und es zeigt sich

das schon darin, daß in jener alten Auszählung der

Stadtbernischen Pfarrer und Professoren, die zum Theil uns als
Quelle diente^), öfters einfach gesagt mird: „von fremden
Academien heimgekehrt" ward er Professor und dgl., als Etwas
fast selbstverständliches.

') Nussum Iielvetivum, 1. c.

Es ist dies ein Manusscriptenband des alten Convents- resp, jetzt

Bern.-Staatsarchivs, bez. I. in 4°., unter dem Titel: außen: àe msribus



— 405 —

Indem wir aber hier den Besuchern speciell niederländischer

Hochschulen unser Interesse zugewendet haben, wollen

mir damit auch nicht behaupten, daß nur diese und keine

andern seien besucht worden: schon das Gesagte weist Manchen

auf, der zuerst deutsche, dann niederländische Hochschulen

besucht hat. Zudem missen wir daß z. B. 1615 der

nachmalige Professor Christoph Lüthard niit seinem Freund Daniel
Berner in Heidelberg studierte; ebendaselbst studierte um die

Mitte des Jahrhunderts Emanuel Lucius, und um 1620 Joh.
Herzog, später erster Pfarrer in Thun und Eymnasiarch, in
Bremen und Herborn.

So können mir denn die Bemerkung Tholucks in seinem Buch:

Das akademische Leben des 17. Jahrhunderts:
„selten beziehen Berner Studierende die deutschen Hochschulen" ')
nur theilweise als richtig gelten lassen, richtig darin, daß im 17.

Jahrhundert die deutsche Theologie und deutsche Hochschulen

eine Verhältnißmäßig geringe Anziehungskraft sür bernische

Studierende besaßen; unrichtig darin daß, wie Tholuck
damit betonen will, unter den bernischen Studierenden im
17. Jahrhundert der Sinn und Eifer für die Wissenschaft,

mit einem Wort wissenschaftliches Leben vollständig gefehlt

habe. Daß Bern, wo allerdings ein crasser Cäsareopapismus
herrschte, deßhalb ein Sumpf gewesen, wo die Wissenschaft in
der allergemöhnlichsten Praxis untergegangen sei, und die

Studierenden für Nichts Sinn gehabt hätten, als für ihr

antiq. iueolarum in Oitions Lernsnsi, innen: ^.nalevta Kistoriea inser-
vientia Kistorias eoolesiastivae Lsruensium. An diesen haben wir uns
gehalten. Verfaßt ist dieß Mcmusscript in lateinischer Sprache und mohl
im ersten oder zweiten Decennium des 18. Jahrhunderts, von einem
Zeitgenossen des psg. 394 genannten Prof. Leemann.

>) s. a. 0., Band 2, pag. 340.

2) Auch so aufgefaßt, ift das Wort Tholucks immer noch absprechend und

ohne Grund, denn z. B. in Bremen studirten 1617 jedenfalls 11 Schweizer,
darunter 6 oder 7 Berner, in Herborn 1619 4 Berner nur aus patrizischen

Familien — und die meisten angeführten Besucher niederländischer Hoch°

schulen hatten vorher eine der deutsch-reformirten Universitäten besucht.



— 406 -
Brodstudium, dagegen müssen wir entschieden protestiren. Was

war es denn, das diese für ein immerhin kleines Land ver-
hältnißmäßig große Zahl von jungen Männern zu diesen weiten,
nach unseren heutigen (geschweige damaligen) Verkehrsmitteln

schmierigen, gefährlichen und kostbaren Reisen trieb, —
wenn nicht der Eifer um Wissenschast und gründliche Bildung,
das Verlangen durch die Kenntniß frenider Länder und Sitten,
durch die Lehren berühmter Männer ihren Gesichtskreis zu
erweitern, stch tüchtiger zu machen zn ihrem Amt? Und das

waren zum Theil Männer, die in ihrem Vaterlande keine

hohe Stellung, sondern das einfache Amt eines Landpfarrers
erwartete. So halten wir dafür, jenes Urtheil Tholucks sei

ein entschieden ungerechtfertigtes, indem die dentschen

Hochschulen sicher damals die Wissenschaft nicht allein gepachtet

hatten, wie das Tholuck in feinem Buche selbst zngibt. Das
17. Jahrhundert (und das ist es was unsere Notizen stützen

und beweisen mochten) war für das reformirte Bern, wenn
auch nicht gerade eine Blüthezeit der theologischen Wissenschast,

so doch auch keine Zeit wissenschaftlicher Versumpfung, fondern
eine Periode regen Eifers, in Theologie und Philosophie mit
der übrigen reformirten Wissenschaft Schritt zu halten.

Und dazu seien uns noch einige Bemerkungen erlaubt.
Was war es wohl, was die Bernischen Theologen so mächtig

nach jenen immerhin an Größe mancher deutschen

Universität nachstehenden holländischen Academien, Franeker,
Lenden, Gröningen, Utrecht, hinzog? Es mag gewagt
erscheinen bei dem Mangel authentischer Antworten auf diese

Frage, stch ein Urtheil erlauben zu wollen, allein wir glauben
doch nicht zu irren, wenn wir die Frage dahin beantworten:
Vorerst lag in der gemeinsamen Confession ein eng verknüpfendes

Band; andererseits aber und hauptsächlich war das
Schriftstudium nach den Grundsprachen, wie es auf den

niederländischen Hochschulen, besonders zu Anfang des 17.
Jahrhunderts blühte, für eine Kirche, wie die bernisch-reformirte,
die sich auf Gottes Wort gründete, eine sonàitio sins «na



- 407 -
non, ihrer Existenz. Eine vom Geiste ächter Frömmigkeit
getragene Schriftforschung und Schristerklärung, das mußten
die bernischen Theologen, wenn sie das Interesse ihrer Kirche

nach Außen wie nach Innen im Auge behielten, suchen —
und das fanden sie, besonders in den ersten Decennien des

17. Scl. in den Niederlanden. Und wenn auch dort dieser

„mehr einfach biblischen Zeit," wie Dorner') sie nennt,
durch die Dortrechter Synode und ihre Folgen angeregt, eine

Periode der Polemik und reformirten Scholastik folgte, fo

fand diese doch sofort auch wieder ihr Correktiv an dem gerade

in den Niederlanden seinen Urheber und seine Hanptvertreter
habenden Oooosjanismus. Die von Coccejus begonnene und
bis in den Anfang des 18. Jahrhunderts in Witsius, Vitringa,
van der Waeyen, Burmann und andern nachwirkende Richtung

trägt anerkanntermaßen den Charakter schlichter Frömmigkeit
und lebendiger Biblicität. Das tritt uns auch deutlich

entgegen aus jenem angeführten Bericht von Daniel Müslin,
der in Franeker nnter seinen neun Collégien nicht weniger
als fünf exegetische oder der Exegese dienende und nur je
ein polemisches, ein historisches, und ein dogmatisches Collegium
hörte, oder überhaupt hören konnte. Wie wohlthuend erscheint

doch diese Vorliebe für Erforschung der heil. Schrift gegenüber

z. B. Leipzig, wo, nach Tholuck, zur Zeit da Spener
Hofprediger in Dresden wurde, also gegen das Ende des

17. Jahrhunderts, oft „Jahre verstrichen, wo überhaupt kein

LxsgstiOnm gelesen wurde!" ^) und die Auslegung der heil.
Schrift fast verstummt mar (Hase). Kann es da noch irgendwie

Verwunderung erregen, daß sich die Berner Studierenden

') s. s. 0., PSA. 430.

2) So Tholuck in Herzog's Realencyclopädie s. v. Spener. Und nicht
weniger deutlich sagt er in seinem „ Akademischen Leben des 17.

Jahrhunderts." Band I, psg. 104: „so kam es dann zu einem so totalen

Verfall des exegetischen Studiums auf den (resp, deutschen) Universitäten,
daß zuweilen in 5—6 fleißigen Studienjahren doch nicht eine einzige
exegetische Vorlesung mit einbegriffen mar!"



— 408 —

mehr in die Niederlande zum frischen Wasser der Schrift-
erkärung und des Schriftstudiums hingezogen fühlten, als nach

Deutschland, mo die Dürre orthodoxer Scholastik und theologischen

Haders der theologischen Wissenschaft sicher nichts weniger
als förderlich war.

Und wenn zum Schlüsse noch die Frage könnte

aufgeworfen werden: Hatten diese akademisch theologischen

Beziehungen zu den niederländischen Hochschulen nun auch Einfluß

auf das Leben und die Entwicklung der bernischen Kirche,
so glauben mir dieß allerdings mit „ja" beantworten zu

können, obschon zum genauern Nachweis uns das Material
mangelt. Allein Andeutungen finden sich immerhin genug,
daß dieser wissenschaftliche Verkehr mit den Niederlanden nicht

ohne Rückwirkung geblieben sei auf das ganze religiöse
Leben und die Anschauungsweife innerhalb unserer bernischen

Kirche.

Zu solchen Andeutungen rechnen wir vor Allem die Züge

lebendiger, biblisch einfacher Frömmigkeit, treuen Festhaltens

vor Allem an Gottes Wort, hoher Achtung der heil. Schrift
als Grundlage unseres Glaubens und Lebens, — Züge die

sich mohl bei vielen, ja den meisten der genannten Bernischen

Theologen mit mehr oder minder Bestimmtheit nachweisen

lassen. So bei Rütimeyer, der, bei allem „vorherrschend

verständigen, gesetzlichen Gepräge" seiner Frömmigkeit doch

Gottes Wort ein eingehendes Studium gewidmet haben muß,
wie seine Arbeiten über das Evangelium und die Briefe des

Johannes beweisen, die herauszugeben er ernstlich angegangen
wurde, aber sich nicht entschließen konnte').

Nicht minder deutlich tritt diese Seite in Dekan Hummel
hervor, am klarsten vielleicht in einer traditionellen
Ueberlieferung: „Wegen einer strengen Bettagspredigt wurde Hummel
vor den Rath gerufen. Uni seine Behauptung, daß ein Knecht

Christi vor Hohen und Niedrigen der Wahrheit Zeugniß geben

solle, mit der heil. Schrift zu rechtfertigen, forderte er eine

>) Vergl. Trechsel, Marx Rütimeyer, s., a. O., pag. 235.



— 409 -
Bibel; da mar keine im Rathsaal. Da sprach Hummel:
geistliche Sachen sollen geistlich, d. h. nach Gottes Wort
beurtheilt werden, da ein Christenvolk in protestantischen Ländern
keine päpstliche Gewalt anerkennt; weil aber die gnädigen

Herrn auf dem Rathhause keine Bibel haben, will ihnen der

Dekan eine schenken. Hummel machte Tags darauf der Obrigkeit

mit einer schönen Foliobibel ein Geschenk: dieselbe soll
bis zur Mediationszeit'), daselbst gewesen sein." Wie schön

stimmt mit solchem ächt protestantischen Hochhalten des Schrift-
mortes die Mahnung überein, die er an den um sein Sterbebette

versammelten Kirchenconvent erließ, als ersten Punkt:
„Daß ihr sorg traget zu dem herrlichen Beilag des heiligen
Worts Gottes, die bruderliche Liebe und die Reinigkeit der

Lehr bemarind durch das Band des Friedens." Und einer

seiner Freunde nnd Zeitgenossen nennt ihn in einem auf seinen

Tod verfaßten Epigramm, neben anderem: „einen Prediger
des Wortes, dem Keiner gewachsen fei^)." Und wenn wir
ans der schon einmal benutzten Selbstbiographie von Daniel
Müslin, den wir damit den beiden genannten hervorragenden
Männern noch nicht gleichstellen wollen, ein Zeugniß für dieses

geweckte Interesse am Schriftstudium anfügen dürfen, fo finden
mir es in seinen folgenden Angaben: „Die heil. Schrift hat
der Antobiographus znm öftern ganz ausgelesen und zwar in
der hebräischen und griechischen Grundsprache sowohl, als
nach Piscatoris deutscher Version. Er liefet nun seit 40

Jahren und länger noch täglich ihrer Ordnung nach 4 bis
5 Capitel mit Elncidationen über vorkommende Schwierigkeiten

aus den vorhandenen, aufgeschlagenen Hülfsmitteln." —
Dieß, sowie eine Bemerkung, daß er, um das Evangelium
seinen Pfarrkindern näher zu legen, sich der Serienpredigten
über ganze Bücher der heil. Schrift beflissen habe, „wie nit

1) D. h, bis in den Anfang unseres Jahrhunderts.
2) Vergl. Joh. Heinr. Hummel, Dekan zu Bern; ein Lebens- und

Charakterbild aus dem 17. Jahrhundhrt, im Neujahrsblatt 1856.

Herausgegeben vom historischen Verein des Kantons Bern. (Versaht von W.
Fetscherin) Bern, bei Huber & Comp.



- 410 -
allein die meisten seligen Resormatores und andere treugesinnte
Diener des Evangelii bald nach ihnen es gethan haben,
sondern wie auch heutzutage wieder viele gute reformirte
Prediger in Holland, Deutschland und dem benachbarten Zürich
es thun" — gibt Aufschluß wie es damals nnter den

Geistlichen, besonders denjenigen, die von fremden Hochschulen

wissenschaftliches Interesse heimgebracht hatten, gehalten wurde,
denn es ist wohl mehr als die Art und Weise eines

Einzelnen, es ist die Art und Weise, das Gepräge der ganzen
Zeit, die mir hier im Einzelnen sich spiegeln sehen. Daß
die Berührung mit fremden Hochschulen und Ländern nicht

ohne Einfluß auf das religiöse Leben unserer Kirche geblieben,
das beweist unt. and. der Pietismus, zu dem König den ersten

Anstoß auf seiner akademischen Reise erhielt, wo er mit gewissen

mystischen Richtungen damaliger Zeit in Berührung kam, in
London mit Chiliasten — in Holland vielleicht mit den

Labadisten, die ja Hase „das znr Sekte verkümmerte Vorspiel

des Pietismus" nennt; das beweisen ferner die mannigfachen,

immer und immer wieder übersetzten Erbauungsschriften
besonders englischer, aber auch holländischer Theologen so

z. B. durch Joh. Rud. Hybner und Joh. Rndolf Strauß,
beide von den gen. ^lttaisok» /nstm'ic» als »anglorurn aà-
miratorss st ainatorss» bezeichnet; dann wäre zn nennen
der bereits genannte Wolfgang Christen, Pfarrer zn Wynigen;
nicht weniger Dekan Samuel Wachmann der »anglos st
Kslgas magno nuinsro toga (^srinanias inàuit.» Solche

Bücher fanden wohl ihren Weg auch in weitere Kreife, und

ihr Einfluß, wie derjenige der wissenschaftlichen Theologie auf
die speciell theologischen Kreise, mag mit anderem, das in
dieser Fassung nicht völlig gerechtfertigte Urtheil Tholucks ')
hervorgerufen haben: „die theol. Wissenschaft der Schweiz ist im
17. Jahrhundert ein Absenker der Niederländischen." Im

') a. ä. 0., Band II, PSA. 314.



- 411 —

guten Sinn gemeint, enthält dieß Urtheil allerdings eine

gewisse Wahrheit. ')
Zum Schluß sei es uns noch erlaubt über die Grenzen

der bernischen Theologie hinauszugreifen und für unsere

Behauptung vom Einfluß der niederländischen Theologie noch

einen gewichtigen Zengen anzuführen, den bekannten Zürcher
Theologen und hauptsächlichsten Verfasser der den reformirten
Geistlichen der Schmeiz aufgedrungenen torrinüs, eorissirsus,

I. H. Heidegger. Es möchte das wie eine Ironie erscheinen,

da ja gerade die Consensusformel einen Damm gegen die

von Capellus aufgebrachte und vertheidigte freie, wissenschaftliche

Anschauung von der Bibel, insbesondere vom Alten
Testament, sein sollte; allein es ist doch wie,wir gesagt.

I. H. Heidegger war, wie Alex. Schweizers dargethan hat,
ein Anhänger des Coccejus, den er höher schätzte als man in
Zürich es gerne sah; und sein Grundsatz: „aus Gottes Wort
die zum Heil nöthige Wahrheit zu schöpfen" verräth uns den

Coccejaner deutlich. Auch in Zürich nämlich standen einander,
wie in den Niederlanden, die beiden Parteien der Coccejaner
als freiere Richtung und der Marefianer als fcholastische

Orthodoxie gegenüber. Die Anhänger des streitbaren Dog-
matikers und reformirten Scholastikers zu Gröningen, Sam.

') Daß die Schmeiz nicht bloß empfing, sondern auch gab in diesem

geistigen Wechselverkehr, das zeigen wohl am besten die Lebensbeschreibungen

jener berühmten schweizerischen Theologen, die theils wirklich im
Auslande wirkten, theils dazu berufen waren, aber es vorzogen dem Vaterland

zu dienen. So Hottinger nnd Heidegger und einzelne der hier
genannten. Für Bern ist in dieser Beziehung das ein ehrenvolles Zeugniß,
daß der Commentar des schon (pag. 393) genannten Prof. I. R. Rudolf,
z. Heidelberger Catechismus im 18. Jahrhundert in's Niederländische übersetzt

morden ist. ^nstvsis (Ätsvlrsssos UsiclstbsrAsiisis «um vommsntsri«
tusoloZieo, 1696, in die Niederdeutsche Sprache übersetzt von Wilh. Heinr.
Fabricio. Leiden, anno 1748 in 4°. So angegeben in Leu, Helvetisches

Orts- und Namenslexikon. Band XV, xaZ. 332 ff.

2) Vergl. in Herzog's theol. Realencyclopädie den Artikel „Heidegger"
von Schweizer.



— 412 —

Maresius, bildeten aber in Zürich eine geschlossene Partei,
die nach ihres Altmeisters Beispiel, alles was nach Oooos-

janisrnus roch, verfolgte und zu ächten suchte, und die

vermittelst ihrer Connexionen in damaligen Regierungskreisen in
soweit die Oberhand behielt, daß Heidegger, wollte er nicht
als Neuerer verketzert und ausgestoßen werden, sich zur
Abfassung einer Art von Bekenntnißschrift, vorerst sür sich selbst,

verstehen mußte: daraus ist nachmals die torinula consensus
geworden; aber erst durch die Zusätze seiner Gegner erhielt
sie diejenige schroffe Gestalt, in welcher sie zur Bekenntniß-
schrift der reformirten Kirche werden sollte. So zeigt diese

Entstehungsgeschichte der Consensus-formel deutlich den Einfluß
niederländischer Theologie; nicht minder zeigen ihn die damals
in Zürich erlassenen Verbote: „nicht auf die Kanzel zu bringen,
und in den Schnlen nicht zu erwähnen, was in Holland
streitig fei." Heidegger aber, der 1669 den ehrenvollen Ruf
erhielt, als des Coccejus Nachfolger dessen Lehrstuhl in Leyden

einzunehmen, jedoch ablehnte, ist uns ein Beispiel, wie die

edlere, biblisch freiere Richtung der niederländischen Theologie
in 17. Scl. in der Schweiz nicht nur Eingang, sondern auch

bedeutende Vertreter gefunden hat.

Unser, nach dem Gesagten, nun gewiß nicht unberechtigter
Schluß ist demnach: Jene akademisch-theologischen Beziehungen

zn den niederländischen Hochschulen brachten unserer bernischen

Geistlichkeit eine nicht geringe Belebung und Befruchtung
der theologischen, wie der philosophischen Studien, wirkte ja
doch auch Cartesius mit seinen tiefen Gedanken, wie wir
gesehen, trotz aller Berbote, .immerfort nach; aber auch eine

durch die biblische Richtung der niederländischen Theologie
hervorgerufene tiesere Auffassung des Amtes und Berufes,
„Diener göttlichen Wortes zu sein" Jene Beziehungen weckten

und nährten das Gefühl der Zusammengehörigkeit der
reformirten Schmesterkirchen, ein Gefühl das nicht nur bei der

Dortrechter Synode auf kirchlichem Gebiet, fondern auch auf
dem politischen Gebiet und dem Wege diplomatischer Sendnn-



- 413 -
gen seinen Ausdruck fand') und das gerade in jenen für den

Protestantismus fo verhängnißvollen Zeiten des 30jährigen
Krieges von nicht zu unterschätzender Wichtigkeit war.

Der Nutzen war somit damals sicher nicht gering
anzuschlagen, und wir sinden, es wäre auch heutzutage nicht vom
Nebel, wenn die einzelnen reformirten Schwesterkirchen etwas

weniger isolirt dastehen würden. Wir find nicht Freund einer

iwvortirten Theologie, wir begehren keineswegs, daß unfer
wissenschaftlich-theologisches Leben in akademischer oder

kirchlicher Beziehung bloß ein Absenker irgend eines andern Landes
oder einer andern Kirche, heiße sie deutsche oder

niederländische, sei; im Gegentheil wir trauen unserer bernischen

evangelisch reformirten Kirche so viel positive Lebenskraft zu,
daß sie ihre selbständige Stellung innerhalb des kirchlichen
und religiösen Lebens wird wahren können, und das, was

ihr von Fremdartigen will ausgedrungen werden, kräftig
zurückweisen wird. Allein wir bedauern es darum doch, daß

nicht mehr Geisteseinheit unter den Kirchen reformirter
Confession vorhanden ist, und sie sich fremd gegenüberstehen,

statt, wie sie es früher gethan haben, sich zu einigen im Kampf
gegen katholischen Aberglauben und atheistischen und materialistischen

Unglauben. Jn diesem Gefühl möge die Erklärung
gefunden werden für das Interesse an einer. Zeit, wo die

Beziehungen zwischen der reformirten Kirche Berns und der-

') Davon ist ein sprechendes Beispiel die Sendung des Stadtschrei-
ders Stokar von Schaffhausen von Seite der reformirten schweizerischen

Stände Zürich, Bern, Basel, Schaffhausen nach England und Holland,

zur Fnedensvermittlung in dem im Jahr 1653 zwischen diesen beiden

Staaten ausgebrochenen Kriege; eine Sendung, die der Frucht wie der

Anerkennung nicht entbehrte. Vergl. darüber: W. Fetscherin, Sendung
eines schweizerischen Staatsmannes zur Vermittlung des Friedens zwischen

England und Holland im Jahre 1653, im Sonntagsblatt des „Bund" 1872.

Bern, bei Jent & Gaßmann, Nr. 18—23, pag. 139 ff.

Archi» des hist, Vereins. r,^V°, V!II, Heft, III, ^



— 414 —

jenigen der Niederlande ihre Blüthezeit hatten und die wir
in vorliegenden Notizen, in allerdings etwas fragmentarischer
Form, zu schildern versucht haben.

Aie Kerrschaft Piesbach.
(von Dr. Cd. von Matten« y s von Diesvach.)

Die ehemalige Herrschaft Diesbach bestand aus den vier
Einwohnergemeinden Diesbach, Efchlen, Bleiken und Hauben,
welche der Kirchgemeinde Diesbach angehören, und aus den

drei Einwohnergemeinden Außerbirmos, Schönthal und
Barschwand, welche zu der Kirchgemeinde Kurzenberg gehören. Sie
grenzte gegen Norden an die Herrschaft Hünigen, gegen Osten

an die Freiherrschaft Signau, gegen Süden an das Freigericht

von Thun, welchem die Gemeinden Herbligen und Brenzikofen

angehörten, und gegen Westen an die Herrschaften Wichtrach
und Münsingen.

Jn den frühern Jahrhunderten, welche der Zähringischen

Herrschaft in Burgund vorangingen, gehörte die Herrschaft
Diesbach vermuthlich zu der großen Freiherrschaft Thun, welche

dem Geschlechte der Grafen von Thun angehörte, das im
Anfange des 13. Jahrhunderts ausstarb. Nachdem dieses Haus
an dem Aufstand des burgundischen Adels gegen den Herzog

Berchtold V. von Zähringen Theil genommen hatte, wurde die

Macht desselben durch die Zerstückelung der großen Herrschaft

gebrochen. Die Edeln von Eschenbach, von Wädiswyl, von Rüti,
von Buchegg, von Tann u. a. m. besaßen im 13. Jahrhundert
die verschiedenen Herrschaften, welche Bestandtheile der Herrschaft

Thnn gewesen waren. Einzelne Theile derselben behielt der Herzog

von Zähringen zn eigenem Besitz; zn diesen gehörten nebst

der Burg von Thun diejenige von Dießenberg, welche die

Straße von Thun nach Burgdorf beherrschte, und deßwegen


	Einiges über die academischen-theologischen Beziehungen zwischen Bern und den niederländischen Hochschulen im 17. Jahrhundert

