
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 62 (1958-1959)

Heft: 3

Artikel: Zwiegespräch mit Tod und Leben

Autor: Schmid, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-664139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-664139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rails Rudolf Schmid

ZWIEGESPRÄCH MIT
TOD UND LEBEN

Zum Allerseelentag

Manchmal überfällt uns wie ein Blitz aus blauem
Himmel die Erkenntnis, dass wir eines Tages von
allen Mitmenschen, geliebten und gehassten, und
auch von allen Herrlichkeiten und Nöten des

Lebens Abschied zu nehmen haben. Am eindruckvollsten

begegnet uns dieses Wissen auf einem Friedhof

am Allerseelentag, oder auch wenn wir hinter
dem Sarge eines Menschen hergehen, der uns lieb
war. Aber es bedarf vielleicht nicht einmal solcher

Veranlassungen — vielen genügt auch der Anblick
der sinkenden Sonne nach einem schönen Wandertag,

um wieder einmal an das eigene Werden und
Vergehen zu denken. Im Zeichen der Müdigkeit und
der Erfüllung ist ja der Tod ein natürliches
Geschehen.

Aber im allgemeinen passt uns der Gedanke an
den Tod nicht in den Kram. Wir leben gern, und
das ist soweit in Ordnung; dem Gedanken an das

eigene Sterben weisen wir aber die Tür. Wir trachten

stets darnach, «mehr vom Leben zu haben»,
wie ein oft gebrauchtes Schlagwort sagt; doch in
der Unrast des Geldverdienens und Geldausgebens
verlieren wir allzuleicht die Masstäbe, die uns dazu
dienen könnten, die täglichen Fragen nach Leben
und Tod zu messen.

Als ein Sinnbild der heutigen Zeit kommt mir
der eilige Motorradfahrer vor, der mit dem Sturzhelm

auf dem Kopf durch die sonnige Herbstlandschaft

knattert. Er bemerkt die Schönheit des Tages

gar nicht. Er hat nur dann «mehr vom Leben»,
wenn er hundertzwanzig Stundenkilometer fahren
kann statt nur achtzig. Wenn dann aber die Strasse
eine Biegung macht, die mit so hoher Geschwindigkeit

nicht genommen werden kann, kann es

vorkommen, dass am Fusse eines Baumes mitten in der
Wiese ein junges Leben rasch zu Ende geht, während

der Motor, hundert Meter weiter vorn im

Grase hegend, noch weiter tobt. So nahe sind Leben
und Tod beisammen, ob wir es gerne haben oder
nicht.

Wir heben das Leben — es wäre arg geheuchelt,
wenn Menschen in der Vollkraft ihres Daseins
anders sprechen würden. Im Gegenteil! Wir heben
das Leben viel zu wenig. Im Anblick des Todes, sei

es ein frischer Tod an der Landstrasse, sei es ein
Tod in Gräbern, über die längst Blumen gewachsen
sind — oder auch Gras oder Unkraut — im
Anblick des sich ausbreitenden Todes sollten wir das

Leben noch viel mehr und inniger heben. Nicht nur
unser eigenes Leben, auch das Leben der andern.

Warum verbringen wir Stunden oder sogar Tage
in schlechter Laune und mit unbestimmtem Gram,
oder mit einem langweiligen, tödlichen Ernst, und
alles ohne ersichtlichen Grund? Warum ärgert uns
die Freude, die ein anderer äussert? Warum
weichen wir einem Mitmenschen aus, mit dem wir
mancherlei zu reden hätten, vielleicht sogar über
ein Missverständnis oder eine Meinungsverschiedenheit,

die eine einstige Freundschaft brüsk erkalten
liess? Was soll all das Negative in unserem Leben,
vom freudlosen Ernst der strebsamen Arbeit bis zu
den gehässigen Gesinnungsklaubereien und den

Minderwertigkeitsgefühlen, die man durch Hochmut
überkompensiert? Wie klein und töricht sind die
vielen Ich-Geräusche eines unbefriedigten Geltungsdrangs

neben den grossen Dingen, die da heissen

Leben, Tod und Ewigkeit?
Man falle hier nicht aus geistiger Faulheit gleich

ins andere Extrem, das etwa lauten könnte: «Es ist
alles wurscht, also leben wir erst recht drauflos und
holen wir aus dem Motor heraus, was der Gashebel

hergibt.» Das wäre nochmals verkehrt. Wer sich
selber einmal gut beobachtet, der kann sehr bald
feststellen, dass die tiefste Befriedigung immer dann
Platz greift, wenn wir für andere etwas Nützliches

getan haben. Ich sagte «etwas Nützliches», möchte
lieber sagen «etwas Gutes», aber es glauben ja viele
Menschen eher an das Nützliche als an das Gute,
weil sie meinen, Gutes tun sei eine Angelegenheit
für die Dummen, zu denen man doch um keinen
Preis gehören möchte.

Halten wir fest: das Wirken zugunsten eines
Mitmenschen verschafft eine innere Befriedigung. Jede

Hilfe- oder Arbeitsleistung, die aus innerer Freude,
Güte und Wärme kommt, trägt ihren Lohn in sich.

Da kann man aus voller Lieberzeugung sagen: Wer
andern dient, hat mehr vom Leben.

Wozu diese Gedankengänge auf dem Weg
zwischen den Grabsteinen des Allerseelentages? Weil

49



Saida, Hafenstadt im Libanon. Ruinen eines Kreuzfahrerschlosses aus dem 13. Jahrhundert
auf einem Inselchen in der Hafenbucht. (Foto Manoug)

das Wissen um die Kürze dieses Lebens uns dazu

bringen soll, all unsere Kräfte zum Positiven, zum
Guten aufzuraffen. Weil im Angesicht des Todes
die geistreichste Kritik, der abgründigste Hass, der

galligste Aerger und der schlimmste Hochmut zu
einem törichten Häuflein Dreck zusammenschmelzen.

Weil vor dem hohen Richterstuhl des Lebens
und Todes nur das Positive zählt, nur die Freude,

nur das Herzliche, nur das Gute. Von diesem

gewaltigen «Freut euch des Lebens» löst sich
der grimmigste Blick in ein verstehendes Lächeln
auf.

Es ist nicht ungefährlich, aber aufschlussreich,
an den Rand einer Gletscherspalte zu treten und aus
der Tiefe das Rauschen des Wassers zu hören. So

ist es für uns Lebende stets heilsam, einen Augenblick

lang in die Nähe des Todes zu treten. Wir
haben keine Botschaft von den Verstorbenen und
wissen nicht, in welcher Art und Form sie weiterleben.

Doch der Glaube an die Unsterblichkeit der
Seele ist so alt und unverlierbar wie die Seele selbst.

Und es ist im Grund genommen dieser göttliche
Glaube, der uns befiehlt, im Guten, Frohen und
Schönen zu wirken, so lange uns das Leben tagt.

50


	Zwiegespräch mit Tod und Leben

