
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 57 (1953-1954)

Heft: 5

Artikel: "Samichlaus"-Bräuche in der Schweiz

Autor: Manz, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


horchte — die Hand auf das pochende Herz
gelegt — in die Stille hinein. Auch wir huschten auf
leisen Sohlen zum Tisch, setzten uns geräuschlos
nieder und wagten nicht, die Pakete aufzuschnüren,

wagten nicht, Licht zu machen und uns zu
bewegen.

Endlich hörten wir Stimmen nebenan und ein
Klopfen an der Türe. Mein Vater ging hinaus, rief
der Mutter, auch sie schloss die Tür hinter sich;
dann hörten wir, wie die Eltern die Gäste

hinausbegleiteten, hörten das Zuschlagen einer Türe, und
da wir durch das Fenster blickten, sahen wir ein

Auto an unserm Hause vorüberfahren. Flocken
wirbelten vom Himmel und hüllten es ein, und
doch entdeckten die neugierigen Augen den
Stuben-Moser, der den Sack zwischen den Beinen
neben dem Mann am Steuer sass.

Von da an blieb das Haus am Waldrand
unbewohnt, und ein anderer St. Nikiaus klopfte jeweils
am 6. Dezember an die Türen der Häuser. Er war
lieb, lieb wie der Stuben-Moser, und doch war keiner

der kommenden Klaustage mehr von jener
heiligen Stille erfüllt, wie damals, da der Stuben-
Moser seinem Sohn begegnete.

„Samichlaus"-Bräuche in der Schweiz

Aus der langen Reihe der stillen Adventabende
leuchtet der von der Kinderwelt mit einem prik-
kelnden Gemisch von Furcht und Hoffnung, Angst
und Erwartung umwobene, auf den 6. Dezember
fallende St. Nikiaustag heraus. Erscheint doch am
Vorabend des so volkstümlichen Festtages oder an
diesem selbst der Nikolaus aus geheimnisvoller
Himmelsbote oder Wundermann in der Gestalt des

Bischofs oder des von Geheimnissen umraunten
«Alten» aus dem von allerlei Mädchen umsponnenen

Waldhäuschen, um als allwissender Examinator

der Kinder in den Häusern Einkehr zu halten.

Der Nikiausbrauch zeigt eine fast lückenlose
Verbreitung in der deutschen Schweiz und in Ro-

manisch-Graubünden, während er in den franzö-
sichen Gebieten, ausser dem Freiburgischen und
Berner Jura, besonders in den Kantonen Waadt
und Genf, im Unterwallis und Tessin wenig
bekannt ist. Begegnet man auf romanischem, Sprachgebiet

nur den Namensformen mit Sankt, resp.
Saint, San, Sontga, so kennt man in der deutschen
Schweiz die mit dem Sankt eng verbundenen
Bezeichnungen Samichlaus, Santiklaus und Santiglois
oder dann die einfache, vor allem in der
Ostschweiz verbreitete Form Klaus oder Chlaus. In
Graubünden erscheint vereinzelt Nikolaus (romanisch

: Nicolaus).
Sich selber zur Rechenschaft, aber auch dem

Samichlaus zum Beweis der beflissenen Frömmigkeit

und Tugendhaftigkeit wird im Schwyzerland
manchem Kind jede gute Tat in einen Holzstab, ins
«Chlausebei» oder in «d'Baiele» eingekerbt. So

werden die Kleinen dann mit gutem Gewissen den
Teller oder die Schuhe vor das Fenster oder die
Türe stellen, um diese dann am Morgen mit
Köstlichkeiten gefüllt zu finden. Welch heimliches Ge-

bahren des Samichlaus man im Urnerland «schlei-
ken» nennt.

Gebefreudigkeit ist beim Vorläufer und
vornehmsten Boten des Christkindes die hervorstechendste

Eigenschaft. Bald gütig mahnend, bald
wieder grollend und drohend tönt die Stimme des

Chlauses, der seine bischöfliche Mitra mit einer
Pelzmütze oder Kapuze, sein Ornat mit einem
unförmigen dicken Mantel und seinen Krummstab
mit einem währschaften Stock vertauscht hat. Die
Samichlausrute, die heute mehr oder weniger
pädagogischen Absichten dient, ist Trägerin des
uralten Zweigsegens. Gottlob, jetzt fällt der Gabensack

zu Boden, und daraus rollen zur Freude der

Heimgesuchten Süssigkeiten aller Art, «Tirggel»
und Mandarinen. Gaben des Herbstes, wie Aepfel
und Nüsse, die uralten Fruchtbarkeitssymbole
finden eine Ergänzung durch Lebkuchenchläuse und
andere Leckereien. Natürlich erfüllt er nicht alle
kindlichen Wünsche, sondern schenkt nur das, was
freudige Vorahnung für Weihnachten weckt.

Umgang und Tätigkeit des heiligen
Kinderfreundes finden ohne weiteres ihre Erklärung in
den Motiven des reichen Legendenkranzes, der sich
um die geschichtliche Gestalt des hl. Nikolaus
schlingt, der als Bischof von Myra in Lykien
(Kleinasien) sein Sagenreiches Leben 342 oder
350 beschloss und während des 6.—9. Jahrhunderts

zum volkstümlichsten Heiligen der rnorgen-

91



ländischen Kirche und des byzantinischen Reiches

aufgestiegen ist. Mit der Ueberführung der
Reliquien des Heiligen am 8. Mai 1087 nach Bari in
Unteritalien beginnt vom Normannenreich aus im
ganzen Abendland eine ungeahnte Entfaltung der

HeiligenVerehrung, wovon aus der Zeit des 11. bis
16. Jahrhunderts eine überreiche Zahl von
Kirchen, Kapellen und Klöstern Zeugnis ablegen.

Aus der Jungfrauen-Legende, derzufolge der

Heilige drei Töchter eines verarmten Edelmannes
durch eine Goldspende, die er in der Nacht heimlich

als Heiratsmitgift durch das Fenster wirft,
vor Schande bewahrte, geht das Patronat des

Wohltäters über die Witwen und Waisen, Kinder
und Jungfrauen hervor. Die heimliche Wohltat des

Heiligen gibt wohl den Grund, warum dieser zur
Nachtzeit und nicht selten durch das Fenster den

Kindern seine Gaben bringt. Die drei Goldbarren
oder Kugeln im Bildzeichen des Heiligen wandeln
sich in drei rotwangige Aepfel, die heute und
überall unerlässlich zur eingelegten Spende
gehören.

Die Schüler-Legende von der Rettung der drei
fahrenden Schüler, die durch den Wirt einer
Waldschenke gemeuchelt, aber vom Heiligen wiederbelebt

werden, ist grundlegend für seine
Schirmherrschaft über Schüler und Kinder.

Das Brauchtum der frühmittelalterlichen
Kloster- und Stiftschulen, das vorerst am Unschuldigen

Kindertag (28. Dezember), später aber am

Nikiaustag das sogenannte Kinderbischofsspiel
(«Ludus episcopi puerorum»), ein ausgelassenes
Schülerfest mit vielen Vorrechten und Begünstigungen

durchführen lässt und besonders durch die

Wahl eines Knabenbischofs «episcopus puerorum»)

die ganze Lebensordnung in scherzhafter
Weise auf den Kopf stellt, lebt ebenfalls restweise
als Festbrauch des Heiligen weiter.

Das glanzvollste Nikolausfest in der Schweiz, in
dessen feierlichen Züge der Heilige ganz als

Bischof gekleidet erscheint, wird alljährlich in
Freiburg, wo man St. Nikolaus als Stadtpatron feiert,
im Beisein der ganzen Bevölkerung durchgeführt.

Neben dem Niklaus-Kult steuern aber auch
vorchristlicher Mythos und urheidnischer Zauberritus,
Vorstellungen über ersehnte und gefürchtete, in
der Spälzeit des Jahres auftretende Wesen der
Geister- und Dämonenwelt, wie auch dem Totenkult

und Seelenglauben entspringende Anschauungen

wesentliche Züge zum Samichlausbrauchtum
bei.

Sind in unserem Samichlaus, der als Examinator

im Familienkreise erscheint, heidnische und christliche

Ueberlieferung, der schreckende und der
gütige, der tadelende und der lobende Geist in einer
Person vereint, die mit Gabensack und Rute
auftritt, so zeigen dann wieder andere Brauchformen
eine scharfe Trennung der zwei Geisteswelten. Da

tritt denn dem als Bischof auftretenden Samichlaus,
der Verköperung des glückbringenden Geistes,
dessen Gegenpart und schwarze Kontrastgestalt,
der berusste, böse «Schmutzli» als schreckender

Begleiter in mancherlei Abwandlung mit Sack und
Rute zur Seite. Die innerschweizerischen schwarzen

Gestalten: «Rölli, Butzli, Tüsseler, Tschemel,

Geigel, Gänggel» finden in Freiburg und im Berner

Jura den gleichsinnigen «Pere Fa » und
in der Ostschweiz den «Knecht Ruprecht».

Ohne das Lichtmotiv, das im Zusammenhang
mit Toten- und Geisterkult aus vorchristlicher
Glaubenswelt stammt, kann man sich in der
Innerschweiz bis an den Zürichsee den Samichlaus nicht
denken. Selbst die einfache Mitra wird innen mit
einer Kerze besteckt, die all die farbig hinterlegten
Figuren zauberhaft aufleuchten lässt, was vor allem
bei den riesigen, künstlerische Arbeit verratenden
«Iffeler» in Küssnacht am Rigi in Erscheinung
tritt. Während diese gewaltigen Kopfbedeckungen
der Küssnachter Chläuse in der Form wie im
Namen unzweifelhaft noch eine Infel, eine «infula»
darstellen, zeigen die Lichthüte der Wollishofer,
Stäfner und Kaltbrunner «Chläuse» schon ein sehr

entartetes Bild einer Bischofsmütze. Bei den

«Chläusen» im Appenzellerland oder im obern
Rheintal (Wartau), die im Aussehen den «schönen»

oder «schiachen» Perchten im Salzburgischen
nahestehen, ist vom «Chlaus» nur noch der Name

geblieben, der auf alle Gestalten übertragen wird,
die um die Jahreswende mit Kultlärm herumgeistern.

Dass Umzug und Einkehr des Samichlaus noch

stark aus urheidnischer Quelle zehren, zeigt uns
die Uebertragung des Heiligennamens auf das

wilddämonische Gefolge des Gabenbringers. Die
«Chläuse», Schreckgestalten in phantastischer
Vermummung, geben dem gütigen St. Nikiaus,
dem Wanderer und Wundertäter, dem Kinderfreund

aus dem christlichen Heiligenhimmel oft
das Geleite. Geht der Nikiaus im Oberwallis als

Bischof, aber ohne zu bescheren, mit den «Trich-
lern», die als Lärminstrument die Treichel, die

gewaltige Kuhglocke tragen, so ziehen im
reformierten Oberhasli die «Trichler» ohne Nikiaus
um. «Chlausen» und «Chlausjagen» heissen die

92



nächtlichen, durch dämonische Gestalten

durchgeführten kultischen Lärmumzüge und wilde
Jagden, die in der Innerschweiz (Schwyz, Obwalden,
Luzern) in weitem Abstand vom eigentlichen
Chlaus mit Glockenklang, Horngetöse und
Peitschenknall über Berg und Tal einen Höllenlärm
erschallen lassen.

Oft werden wirkliche Tiere, Pferd oder Esel,
aber auch deren Darstellungen als Lastträger oder
als Reittier des Nikiaus benutzt. Manchmal führt
man sogenannte «Schnappesel», die einen Holzkopf

auf einer Stange mit beweglichem Unterkiefer
aufweisen und zum Heischen von Gaben bestimmt
sind, im Lärmumzug mit. Werner Manz,

Grosse Göttin einer kleinen Welt

V enn ich noch so erwachsen tue — an dem

kleinen Knusperhäuschen vor meiner Tür komme
ich nicht vorbei, ohne wenigstens einen Blick
hineinzuwerfen. War es nicht erst gestern, dass meine
Nase verschwommene Linien und Klexe auf die

blanke Scheibe malte?! Und wenn der Strahl meiner

Augen auch hätte zeichnen können, dann

wären tausend goldene Kringel auf dieser wundervollen

Welt aus Bonbons und Schokolade
aufgeflammt. Ganz in der Nähe der Tür hielten wir uns
immer. Wenn sie aufsprang, erhaschten wir ein

Düftchen Schokolade und ein Rüchlein Süssig-
keit. — Nun steht mein Junge alle Tage davor und

tut dasselbe, was sein Vater getan — und der
Glanz seiner Augen ist wie der meine. — Eines

Tages berichtet er mir: «Vati, da unten im
Schokoladengeschäft ist ein feines Fräulein. Wenn wir
mal kein Geld haben und hübsch bitten, schenkt

sie uns was. Ist das nicht fein von ihr?»
«Das ist kein Verschenkladen, sondern ein Ver-

kaufsladen, Junge. Und ausserdem gehört ihr der

Laden gar nicht. Also darf sie nichts verschenken.»

Mein Einwand erweckt seinen gerechten
Widerspruch. «Wenn sie's uns aber schenkt, warum sollen

wir's nicht nehmen?» erklärt er verblüffend

logisch. «Wenn sie's nicht darf, dann soll sie's uns

nicht schenken.»

Kleine, liebe Verkäuferin mit deinem gütigen
Herzen, gut, dass du das nicht vernommen hast.

Vielleicht hätte sich deine Güte abgewendet.
Aber hinter dieser Verkäuferin verbarg sich eine

heimliche Göttin, die in dieser Welt der Süssig-

keiten regierte. Eines Tages lockte es auch mich

in den Laden. Ein Schwärm Kinder umlagerte den

Ladentisch, dahinter in weisser Schürze, mit blanken

Augen und behauchten Wangen die Verkäuferin

stand und Tütchen auf Tütchen füllte. Dazu

erzählte sie ein Mädchen, das sie sich wohl selbst

ausgedacht oder von den Gesichtern der Kinder
abgelesen hatte. Sehr schlecht gebe ich es hier
wieder.

Es war einmal ein kleiner Prinz. Der schenkte

der schönen und verwöhnten Prinzessin eine Tüte,
die so gross wie des Prinzen Kopf war. Die
Prinzessin aber warf ihm die Tüte vor die Füsse und

rief: «Solche Tüten schenkt der Knecht einer

Dienstmagd.» Betrübt schlich sich der Prinz von
dannen. Am nächsten Tage brachte er eine Tüte

mit, die so gross war, dass die Prinzessin darin
Platz gehabt hätte. Auch diese warf die Prinzessin

zu Boden und rief: «Dummer Prinz, solche Tüten
schenkt der Schäfer seiner Schäferin.» Am nächsten

Tage rollte ein grosser Wagen in den Schlosshof.

Fünf Paar Schimmel zogen ihn. Darauf lag
eine Tüte, die bis zur Turmspitze des Schlosses

reichte. Alle Leute staunten darüber, nur die
Prinzessin lachte verächtlich und rief: «Dummer Prinz,
solche Tüte schenkt der Schweinehirt seiner Kuhmag.

Ich will eine Tüte, die bis zum Himmel
reicht.» Damit warf sie den Blumenstrauss, den ihr
der Prinz gebracht hatte, gegen die Tüte. Es gab

einen fürchterlichen Knall. Die Tüte platzte
auseinander. Auf ihrem Grunde lag das kleine rote
Herz des Prinzen. Das hatte er der Prinzessin
schenken wollen. Auch in beiden andern Tiiten war
es verborgen gewesen. Und die Prinzessin hatte es

in den Staub geworfen. Schweigend nahm der
Prinz sein Herz an sich und ging davon. Der
Prinzessin hat jedoch niemand mehr ein Herz ange
boten — selbst keines aus Pfefferkuchen.»

Die kleine Göttin hatte geendet. Schnell verteilte
"sie an jeden der Hosenmätze ein Tütchen. Johlend

sprang die Bande aus der Tür. «Womit darf ich
dienen, mein Herr?» wandte sie sich plötzlich an

mich.

93


	"Samichlaus"-Bräuche in der Schweiz

