Zeitschrift: Am hauslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift
Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zurich

Band: 56 (1952-1953)

Heft: 13

Artikel: Vom Werden des Osterfestes
Autor: Pfister, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-668800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-668800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM WERDEN DES OSTERFESTES

Die Urchristen, die noch ganz in der Erwartung
einer baldigen Wiederkunft Christi und des an-
brechenden Gottesreiches lebten, kannten noch
keine streng geregelten Kirchenfeste, so wenig wie
eine kirchliche Ordnung mit Priestern und kirch-
lichen Aemtern. Die begnadeten Triger des heili-
gen Geistes waren die Fihrenden in den gottes-
dienstlichen Versammlungen, bei denen das Herren-
mahl zur Erinnerung an den Tod Jesu als wirkliche
Mahlzeit gefeiert wurde.

Doch mit dem Schwinden der urchristlichen
religiosen DBegeisterung bildeten sich langsam
festere kirchliche FFormen heraus. Die Gemeinde-
versammlungen verliefen in einer festgesetzten
Ordnung und es entstand ein Wochenfestkreis: Mitt-
woch und Freitag wurden zu Festtagen und der
achte Tag zum «Herrentag». Da dieser achte Wo-
chentag im Mithraskulte dem Sonnengotte geweiht
war, erhielt er davon seinen Namen «Sonntags.

Gleichzeitig entstand nun auch das Bedtrfnis,
die jahreszeitlichen Feste in - ihrem Ablauf zu
regeln. Passah und Pentekoste wurden wohl schon
im ersten Jahrhundert gefeiert, doch nicht als Fest-
tage, sondern als Festperioden. Passah bedeutete,
in christlicher Umdeutung des jiidischen Opfer-
festes, eine Erinnerung an den Tod Jesu. Die Fa-
stenzeit der Karwoche, die als Quadrigesimalzeit
auf die vorangehenden Wochen ausgedehnt wurde,
bildete den Héhepunkt des christlichen Jahres. Sie
fand ihren Abschluss im Gottesdienst der Oster-
nacht. Mit dem Sonnenaufgang des nichsten Mor-
gens, der jubelnd begriisst wurde, begann die fiinf-
zigtigige Freudenzeit-der Pentekoste, die Erinne-
rung an die Auferstehung Christi. Spéter, im vier-
ten Jahrhundert, wurde der Auferstehungstag statt
zur Pentekoste zur Passahzeit gezdhlt, ja schliess-
lich der Name «Passahy auf ihn beschrinkt. Und
gleichzeitic hiess man «Pentekoste»— von dem
unser «Pfingsten» stammt — nur noch den letzten
Sonntag der Freudenperiode.

Ueber den Termin des Passahfestes entstand ein
Streit zwischen den romischen und kleinasiatischen
Christen, den das Konzil zu Nicda im Jahre 325
schlichtete. Man bestimmte dabei den ersten Sonn-
tag nach dem ersten Vollmond nach der Frithlings-
tag- und Nachtgleiche als Auferstehungstag. Die-

ser merkwiirdige Ostertermin erinnert noch an den

\

urtiimlichen Charakter des jiidischen Passahfestes.
Es war ein urspriinglich vormosaisches Hirtenfest,
das mit dem Mondgott in Beziehung stand. Da man
sich vom Monde einen Einfluss auf das Wachstum
der Herden versprach, war es in der Vollmond-
nacht des Friithlingsmonates zu feiern.

Wie Passah auf einen altheidnischen Kult zu-
riickgeht, so steht auch unsere Ostern mit alten
Riten unserer vorchristlichen Ahnen in Verbin-
dung. Darauf deutet schon der Name «Osterns, der
wahrscheinlich der Name eines vorchristlichen
Festes ist, das mit einer germanischen Iriihlings-

gottin - «Austro» in  Verbindung stand. Diese
«Austro» — dasselbe Wort wie das altindische
«usra», das heisst Morgenrote — muss mit der

indogermanischen Tageslichtgdttin «Auroray iden-
tisch sein, die sich im Norden zur Jahreslichtgéttin
gewandelt hat.

Mancherlei Abwehrzauber- und Fruchtbarkeits-
riten leben zur Osterzeit auf und haben sich mit
christlichen Kultformen verbunden, so die lebens-
spende Friihlingsgerte mit den Palmen am Palm-
sonntag, heidnische Feuerweihe mit dem Oster-
feuer und der Osterkerze. Vielerorts glaubte man
noch vor nicht allzulanger Zeit, dass die Sonne an
Ostermorgen vor Freude iiber die Auferstehung
des Erlésers drei Freudenspriinge mache. Das Ei
ist ein uraltes Symbol der Fruchtbarkeit, nicht nur
bei uns, auch im Siiden, von Spanien bis nach
Kleinasien. Wenn es im Garten versteckt oder gar
iiber Wiesenhidnge gerollt wird, so soll dies —
uraltem Analogiezauber entsprechend — die Frucht-
barkeit des Bodens erhéhen.

Mag sich so bei unserer heutigen Ostern auch in
einer langen Entwicklung mannigfach Verschieden-
artiges, Kirchliches, Unkirchliches, Glaube und
Aberglaube, eng miteinander verbunden haben:
alles weist doch in seinem symbolischen Gehalt
tiber diese dusserlichen Erscheinungen hinaus auf
das eigentliche Ostergeheimnis. Nie kann dieses
Mysterium von Opfertod und Auferstehung auf
menschliche, rationale Weise ausgeschopft wer-
den. Es bleibt nur immer ein Ahnen eines Ueber-
menschlichen, -Géttlichen, dem sich der moderne
Mensch vielleicht mit andern Symbolen, nicht aber

inniger als frither zu néhern vermag.
Max Pfister

247



	Vom Werden des Osterfestes

