
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 56 (1952-1953)

Heft: 13

Artikel: Vom Werden des Osterfestes

Autor: Pfister, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-668800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-668800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM WERDEN DES OSTERFESTES

Die Urchristen, die noch ganz in der Erwartung
einer baldigen Wiederkunft Christi und des

anbrechenden Gottesreiches lebten, kannten noch
keine streng geregelten Kirchenfeste, so wenig wie
eine kirchliche Ordnung mit Priestern und
kirchlichen Aemtern. Die begnadeten Träger des heiligen

Geistes waren die Führenden in den
gottesdienstlichen Versammlungen, bei denen das Herrenmahl

zur Erinnerung an den Tod Jesu als wirkliche
Mahlzeit gefeiert wurde.

Doch mit dem Schwinden der urchristlichen
religiösen Begeisterung bildeten sich langsam
festere kirchliche Formen heraus. Die
Gemeindeversammlungen verliefen in einer festgesetzten
Ordnung und es entstand ein Wochenfestkreis:
Mittwoch und Freitag wurden zu Festtagen und der
achte Tag zum «Herrentag». Da dieser achte

Wochentag im Mithraskulte dem Sonnengotte geweiht

war, erhielt er davon seinen Namen «Sonntag».
Gleichzeitig entstand nun auch das Bedürfnis,

die jahreszeitlichen Feste in ihrem Ablauf zu

regeln. Passah und Pentekoste wurden wohl schon

im ersten Jahrhundert gefeiert, doch nicht als
Festtage, sondern als Festperioden. Passah bedeutete,
in christlicher Umdeutung des jüdischen Opferfestes,

eine Erinnerung an den Tod Jesu. Die
Fastenzeit der Karwoche, die als Quadrigesimalzeit
auf die vorangehenden Wochen ausgedehnt wurde,
bildete den Höhepunkt des christlichen Jahres. Sie

fand ihren Abschluss im Gottesdienst der
Osternacht. Mit dem Sonnenaufgang des nächsten

Morgens, der jubelnd begrüsst wurde, begann die

fünfzigtägige Freudenzeit der Pentekoste, die Erinnerung

an die Auferstehung Christi. Später, im vierten

Jahrhundert, wurde der Auferstehungstag statt
zur Pentekoste zur Passahzeit gezählt, ja schliesslich

der Name «Passah» auf ihn beschränkt. Und

gleichzeitig hiess man «Pentekoste»— von dem

unser «Pfingsten» stammt — nur noch den letzten

Sonntag der Freudenperiode.
Ueber den Termin des Passahfestes entstand ein

Streit zwischen den römischen und kleinasiatischen
Christen, den das Konzil zu Nicäa im Jahre 325
schlichtete. Man bestimmte dabei den ersten Sonntag

nach dem ersten Vollmond nach der Frühlingstag-

und Nachtgleiche als Auferstehungstag. Dieser

merkwürdige Ostertermin erinnert noch an den

urtümlichen Charakter des jüdischen Passahfestes.

Es war ein ursprünglich vormosaisches Hirtenfest,
das mit dem Mondgott in Beziehung stand. Da man
sich vom Monde einen Einfluss auf das V achstum
der Herden versprach, war es in der Vollmondnacht

des Frühlingsmonates zu feiern.
Wie Passah auf einen altheidnischen Kult

zurückgeht, so steht auch unsere Ostern mit alten
Riten unserer vorchristlichen Ahnen in Verbindung.

Darauf deutet schon der Name «Ostern», der
wahrscheinlich der Name eines vorchristlichen
Festes ist, das mit einer germanischen Frühlingsgöttin

«Austro» in Verbindung stand. Diese

«Austro» — dasselbe Wort wie das altindische

«usra», das heisst Morgenröte •— muss mit der

indogermanischen Tageslichtgöttin «Aurora» identisch

sein, die sich im Norden zur Jahreslichtgöttin
gewandelt hat.

Mancherlei Abwehrzauber- und Fruchtbarkeitsriten

leben zur Osterzeit auf und haben sich mit
christlichen Kultformen verbunden, so die lebens-

spende Frühlingsgerte mit den Palmen am

Palmsonntag, heidnische Feuerweihe mit dem Oster-

feuer und der Osterkerze. Vielerorts glaubte man
noch vor nicht allzulanger Zeit, dass die Sonne an

Ostermorgen vor Freude über die Auferstehung
des Erlösers drei Freudensprünge mache. Das Ei
ist ein uraltes Symbol der Fruchtbarkeit, nicht nur
bei uns, auch im Süden, von Spanien bis nach

Kleinasien. Wenn es im Garten versteckt oder gar
über Wiesenhänge gerollt wird, so soll dies —
uraltem Analogiezauber entsprechend — die Fruchtbarkeit

des Bodens erhöhen.

Mag sich so bei unserer heutigen Ostern auch in
einer langen Entwicklung mannigfach Verschiedenartiges,

Kirchliches, Unkirchliches, Glaube und

Aberglaube, eng miteinander verbunden haben:
alles weist doch in seinem symbolischen Gehalt
über diese äusserlichen Erscheinungen hinaus auf
das eigentliche Ostergeheimnis. Nie kann dieses

Mysterium von Opfertod und Auferstehung auf
menschliche, rationale Weise ausgeschöpft werden.

Es bleibt nur immer ein Ahnen eines Ueber-

menschlichen, Göttlichen, dem sich der moderne
Mensch vielleicht mit andern Symbolen, nicht aber

inniger als früher zu nähern vermag.
Max Pfister

247


	Vom Werden des Osterfestes

