
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 56 (1952-1953)

Heft: 8

Artikel: Unter den ewig Armen

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-666111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-666111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNTER DEN EWIG ARMEN

von Prof. Adolf Keller

Für die Pessimisten ist das abgelaufene Jahr
ausserordentlich anregend und verführerisch
gewesen, denn es fehlte nicht an Nachrichten und

Ereignissen, die das europäische Gemüt in fast

jedem Lande tief umdüstern konnten. Es schien
tatsächlich als ob so eine Art nibelungischer
Götterdämmerung heraufziehe, bei der nicht nur unser
altes, europäisches Haus in Flammen aufgehen
könnte, sondern sogar unsere bisherige Ideenwelt,
unsere Kultur, die Welt unserer höchsten geistigen
Werte. Man durfte diese pessimistischen Stimmen
nicht leicht nehmen. Es ist im Grunde doch nicht
nur Kriegsgeschrei in der Luft, in den Palavern
der internationalen Konferenzen, sondern man
riecht sozusagen Pulverrauch und Verschwörung
gegen den Frieden und vor allem den furchtbaren
Hass, der das Völkerleben noch weithin über alle
Grenzen hinweg vergiftet. Dieser Hass ist etwas
Dämonisches, ja Satanisches. Er ist der eigentliche

Zerstörer. Er hat aber eine furchtbare Schwester:

Das ist die Angst. Nur die Gemütskranken
in der Schweiz wissen, was die Angst ist. Der
gewöhnliche Schweizer fühlt sich noch zu stark
gesichert, um in Angst zu leben. Wir sind auch zu

wenig geplagt worden, um einen weissglühenden
Hass zu empfinden. Dafür leiden wir unter einer
Art von Gehässigkeit, die im Grunde in einem
stark verdünnten Hass gegen das andere, das

Fremde, den Unbekannten sich austobt und eine

sehr dunkle Note in unserem sonst bescheidenem

Schweizerglanz bedeutet.
Ein bekannter Schweizer Schriftsteller sagte mir

kürzlich: «Sie glauben gar nicht, wieviel Gehässigkeit

und Neid auch auf dem Gebiet der Kunst,
in den literarischen Cliquen, in den Minderwertig-
heitskomplexen der biederen Schweizer vorkommt.»

Für Europa ist die Angst vielleicht noch gefährlicher

als der Hass. Bei uns versteckt sich die
europäische Angst hinter der schweizerischen Konjunktur,

die heute bekanntlich noch günstig steht. Aber
worauf ist denn diese glückliche Geschäftskonjunktur

aufgebaut? Auf unserem Rohmaterial?
Wir haben keines. Auf unserer Industrie? Sie ist

ja abhängig vom Ausland, von Zöllen, Handels¬

verträgen, Kriegsrüstungen, von der sogenannten
Fremdenindustrie, die eigentlich ein komischer
Name ist, also ob die Fremden auch so ein
Rohmaterial wären, das wir zu bearbeiten hätten?
Oder auf unserer Tüchtigkeit? Ach, wieviel
tüchtigen Menschen ist es schlecht gegangen! Man

glaubt es nicht, wenn man den glücklich schwatzenden

Frauen in den Confiserien zuhört oder den

jassenden Eidgenossen, denen man die Angst nicht
ansieht. Aber die Angst ist anderswo zu Hause,

sogar in verschwiegenen Studierstuben unserer
Kulturträger, die mit ernsten Gesichtern die
heimischen Penaten von ihren hohen Sitzen

heruntersteigen sehen und ein Vorgefühl haben von
einer Beerdigung europäischer Kultur.

Die Nachdenklichen unter ihnen suchen ihre
Kritik oder ihre Angst zu benennen. Denn etwas,

was man nennen kann, ist weniger gefährlich als

das Unbekannte. Dann steigen Einsichten auf, die
eben nur in einer solchen' kritischen Zeit geboren
werden. Da ist einmal die grenzenlose Macht der

Technik. Wir haben manchmal Angst, sie

verschlinge die Seele der Menschen. Technisierung
bedeutet Entseelung, obschon sie äusserlich als eine

Herrschaft des Geistes über die Materie erscheint.
Darin steckt auch eine andere kritische

Einsicht, nämlich die Erfahrung von der Ohnmacht
des Geistes. Der Geist scheint nicht mehr in unsere
reale Welt hineinzuwirken, in die Politik, in die

Wirtschaft, in unsere sozialen Kämpfe. Man kann
sie nicht rationalisieren, dem Verständnis zugänglich

machen. Es wirkt etwas Wildes, Dämonisches,

Unerhörtes, was nicht Geist ist. Der Geist ist der

grosse Verheisser, der von einem hohen, heiligen
Ja kündet. Dieser Dämon aber ist der grosse
Verneiner, der «Geist, der stets verneint», auch sich
selbst und uns zwingt, im Nein zu leben, statt im
Ja. Sogar die Kirchen sind davon nicht verschont.
Denn der Geist scheint nicht weit über den Kirchturm

hinaus zu wirken, in die Politik, in die
Wirtschaft hinein, wo es zumeist bleibt, wie es ist. Die
Welt ist wie die Kirche, voll von guten Plänen,
von gutem Willen, von Programmen und
sitzfesten Komitees. Aber der Weltkarren steckt doch

146



im Sumpf, und wenn sich auch die Räder drehen,
so reissen sie den Wagen nicht heraus.

An was kann man sich denn nun halten in
einem solchen Chaos? Wo können wir ein Lichtlein

anzünden oder uns von einer Hoffnung
tragen lassen? Wir gehören ja doch zu einem
hoffnungslosen Geschlecht.

Aber die Optimisten lassen den Mut nicht fallen.
Wer sind denn heute die Optimisten? Die Kinder?
Die Jugend überhaupt? Die Millionen von wackeren

Frauen, die arbeiten und nicht verzweifeln
und gar keine Zeit haben, über Pessimismus und
Optimismus nachzudenken? Die echten Optimisten
sind zwar immer Gläubige gewesen. Jene höheren
Naiven, die sich eben trotzdem und immer wieder
freuen können an einem schönen Sonntag in der
Natur, an einem lieben, reinen Menschenantlitz,
an einem freundlichen Gespräch, an einem tiefen
Wort, und damit das Chaos wenigstens für einen
Augenblick wieder in Ordnung bringen.

Aber können wir denn noch so naiv sein? Die
Zeitlage ist doch zu kritisch, und wir wollen uns
nicht um diese kritische Zeit herum schwindeln,
aber uns auch nicht einfach tatenlos darein
ergeben. Ich habe kürzlich einen Film gesehen, in
dem der Kampf eines Arztes gezeigt wird, der sich
unter den Eskimos in einem kalten Winter mit
furchtbaren Unbilden der Natur, mit Stürmen,
Eisbären und sogar Wölfen herumschlagen muss.
Er hat mir selbst ein bisschen Mut gegeben und

mich zum Widerstand, zum Kampf und zum neuen
Flug ermuntert. Es ist unglaublich, was der
Mensch aushält, der noch an etwas glaubt. Das
hält ihn, rettet ihn. Vielleicht hat das Zusammenbrechen

so vieler früherer Stützen in der Politik
und in der Wirtschaft wenigstens das Gute, dass

wir uns nicht mehr so sehr auf die brüchigen
Stützen der Politik und der Welt überhaupt
verlassen. Wer sich heute auf die Politik verlässt,
der ist verlassen. Es soll uns durch solche
Erschütterungen wohl beigebracht werden, dass wir
noch auf etwas anderes hoffen können, das uns
nicht enttäuscht und nicht verlässt. Schutz und
Hilfe ist unter den «ewigen Armen Gottes» —
und sonst nirgends. Nicht einmal in unserer so
hoch gerühmten menschlichen Tüchtigkeit. Es
scheint mir der Sinn unseres Misslingens zu sein,
dass wir wieder lernen, uns an die rechten Stellen
zu wenden und zu jenen «armes de la vie» «Waffen

des Lebens» zu greifen, die der Dichter der
Verzweiflung, Vercors, mitten in aller Not plötzlich

in die Hand bekam als ein neues Vertrauen.
Die heutige geistige Krise ist letzten Endes eine

Krise des Vertrauens. Ob wir als Verzweifelte
noch hoffen können, nicht weil wir dieses oder
jenes Rezept in der Tasche mit uns tragen,
sondern weil wir uns von den «ewigen Armen»
gehalten fühlen — daran entscheidet sich unser inneres

Schicksal. Darum rufen wir in diesem
kritischen Augenblick unserem Geschlecht wiederum
zu: «Wir heissen euch hoffen!»

'S goHt alls sy Wäg

Albin Bühler

Aus dem neuen Gedichtband
«Wenn e schöne Tag vergoht»

Es chunnt di öppemol so a,

wo meinsch, es gang nit rächt;
dr Nochber syg vill besser dra,

vill besser no sy Chnächt.

Du machsch dy Sach johruus — johry
un schaffsch vo früe bis spot.
Du chönntsch nit ohni 's Wärche sy,
weisch nit wie d'Zyt vergoht.

Was wottsch no meh? Wie möchtisch's ha'

's goht alls sy Wäg. 's isch guet.

's bruucht alls sy Zyt. Dänk eischter dra!
Un nie verliersch dr Muet.

147


	Unter den ewig Armen

