
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 55 (1951-1952)

Heft: 23

Artikel: "Rote" Lamas in Tibet

Autor: Flückiger, F.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-670787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-670787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vor allem aber übersehen die Leute, die uns
gerne das Yoga-Sitzen und -Atmen beibringen
möchten, eines: dass nämlich das Sitzen und Atmen
auf dem sehr sorgfältig ausgearbeiteten achtfachen
Stufenpfad erst die dritte und vierte Stufe bilden.
Die erste und die zweite bestehen darin, dass der
Schüler lernt, sich an sich selber und an die Welt
anzupassen. Er darf nicht ein Mensch sein, dem
es nicht wohl ist mit sich selber, aber auch nicht
einer, der mit der Welt im Unfrieden lebt,
sondern er soll sich und seiner Umgebung gegenüber
in ruhiger und selbstverständlicher Weise seine
Pflicht erfüllen. Erst wenn er das wirklich vermag,
darf er mit den Sitzübungen anfangen.

Wenn der Schüler durch Sitzen und Atmen
seinen Körper und zum Teil auch seine Seele etwas
beruhigt hat, wird er gleichsam auf den Weg in
sein eigenes Innere geführt. Das geschieht dadurch,
dass ihm bestimmte Bilder aufgegeben werden, auf
die er sich konzentrieren muss. Diese Bilder haben
sakralen Charakter, wir können diese Konzentration

am besten mit einer Art stummem Gebet vor
einem Heiligenbild vergleichen. So tief muss er
sich in seine Betrachtung versenken können, dass

er die ganze Welt um sich vergisst. Und im tiefsten

Zustand der Versenkung gelangt er dann zur
höchsten Stufe des Yoga-Weges: dem sogenannten
Samadhi, dem «Zusammensein mit dem Höchsten»,

nämlich Gott. Bis einer aber so weit kommt,
muss er oft jahrelang üben, ja sogar viele Leben

lang, denn die Inder glauben an die Wiederverkörperung.

Das hat nun alles nicht mehr viel mit dem

eingangs erwähnten Lebendigbegrabenwerden zu tun,

nicht wahr? Das dürfen wir nicht so bestimmt
behaupten. Es gibt viele verbürgte Berichte gerade
hierüber. Wenn auch diese Dinge noch nicht in
genügendem Masse wissenschaftlich erforscht sind,
so spricht doch vieles für die Annahme, dass
zahlreiche solcher Erscheinungen durchaus echt sind.
Es scheint eben so zu sein, dass diese Menschen
nicht nur imstande sind, sich seelisch von der
Welt zurückzuziehen, um Gott näher zu kommen,
sondern dass sie durch ihre Uebungen auch die
Bedürfnisse des Körpers auf ein uns fast unglaublich

vorkommendes Minimum zu beschränken
vermögen.

Wie dem auch sei: diese Dinge sind im Grund
am Yoga nebensächlich. Den Yogins kommt es,

wenigstens soweit sie echt sind, auf eine tiefe
seelische — wir würden sagen religiöse — Erfahrung
an. Von da aus sind denn auch die erwähnten
«Früchte» zu verstehen. Die ewige Jugend und
Schönheit sind dieselben, die uns als Lohn im
Himmel versprochen werden, und die Macht über
andere Menschen ist jene Macht, die auch vielen
der christlichen Heiligen zugeschrieben wird. Wir
brauchen nicht einmal an Wunder zu denken,
wissen wir doch alle, dass im echten Sinne fromme
Menschen (und das sind die richtigen Yogins)
vieles vermögen, was der Durchschnittsmensch
beim besten Willen nicht fertig bringt.

Das Wesentliche ist ihnen freilich nicht
himmlischer Lohn oder die Möglichkeit, auf Erden als
Friedensstifter zu wirken, sondern einzusinken in
die Unendlichkeit des Göttlichen, «zusammenzusein

mit dem Höchsten».

«Rote» Lamas in Tibet
Von F. A. Flückiger

Seitdem es deutlich geworden ist, dass der
Kommunismus in seinem Versuch, Asien zu erobern,
nicht mehr wie früher als etwas «ganz anderes»

auftritt, sondern die religiösen Ueberlieferungen
Mittelasiens mit seiner Ideologie zu durchdringen
sucht, ist vielfach die Meinung aufgetaucht, es

handle sich bei den sogenannten «roten» Lamas

um eine Art bolschewistischer Wanderprediger.
Dem ist nicht so. Die «roten» Lamas sind im

Gegenteil die Hüter der ältesten Traditionen von
Tibet. Sie haben ihren Namen von ihren roten

Schärpen und Mützen, durch die sie sich von den

«gelben» Lamas, also der eigentlichen Staatskirche

von Tibet mit dem Dalai-Lama als Oberhaupt,
unterscheiden.

Die Religion des Lamaismus stellt, grob gesprochen,

eine Verschmelzung des nordischen Buddhismus

mit der tibetischen Urreligion, dem Bön, dar.
Dabei betonen die Gelbmützen das buddhistische
Element, die Rotmützen aber das magisch-rituali-
stische Element. Die Gelbmützen leben in grossen
und kleinen Klöstern oder amtieren als eine Art

447



Dorfpriester. Die Rotmützen ziehen, obwohl auch

sie viele Klöster besitzen, meist als Bettelmönche
durch das Land, oder als Wahrsager, Regenzauberer

und Wettermacher, als welche sie vom Volke
häufig beigezogen und auch gefürchtet werden,
stehen sie doch im Rufe, zahlreiche übersinnliche
Fähigkeiten zu besitzen, deren schlimmste wohl
die Ferntötung ihrer Feinde ist, die bewirken zu
können die «Roten» gerne behaupten.

Wie interessant nun diese Dinge für die Völkerkunde

sein mögen — nicht sie sind es, die so zahl-

und nicht jeder Lehrer jeden Schüler annehmen

darf. Hat er einen solchen Meister gefunden, muss
der Schüler, der meist noch im Knabenalter steht,
diesem lange dienen, wofür er in den heiligen
Lehren unterrichtet wird. Die wichtigste und
philosophisch tiefste ist: Das Leben ist ein Traum!
Geburt und Tod sind Täuschungen, die es zu
erkennen und damit zu überwinden gilt! Diese eigentlich

indische Lehre hat sich nun auf die seltsamste

Weise mit der tibetischen Urreligion vermischt.
Denn der Weg zur Erkenntnis dieser Täuschungen

Der Potala-Tempelpalast in Lhasa, die Residenz des Dalai-Lama

reiche Forscher bewogen haben, ihren Ritualen
und heiligen Texten nachzuspüren. Denn die Sekte
der «Roten» besteht nicht nur aus jenen mit dem
Leben des Volkes verbundenen Zauberern, sondern
sie zählt auch eine, wenn man so sagen darf,
geistige Elite, deren Lehren und Riten für den
Religionsforscher und den Philosophen eines der
faszinierendsten Probleme bilden.

Um ein Rotmützen-Lama zu werden, bedarf es

jahrelanger Vorbereitung. Zuerst muss sich der
angehende Lama einen Guru, das heisst
Lehrmeister suchen. Das ist gar nicht leicht, weil
dabei ganz bestimmte Gesetze befolgt werden müssen,

führt durch das unheimliche und oft grauenvolle
Götter- und Dämonenreich der Tibeter. Diesen

Weg erfährt der Schüler nach und nach. Lange
muss er die heiligen Tanzschritte und Uebungen
lernen, die Gebetsformeln, welche nur wirken,
wenn sie auf ganz bestimmte, dem Lehrer allein
bekannte Weise ausgesprochen werden. Er muss
gefährliche Mutproben bestehen; denn sonst
vermöchte er später die dämonischen Visionen nicht
zu ertragen, die er selber heraufbeschwören muss.

Wenn — oft nach vielen Jahren — seine

Einweihung beendet ist, wird er ausgerüstet mit den

heiligen Gegenständen, deren er bedarf: der Kang-

448



ling-Trompete, die aus dem Schenkelknochen eines
Menschen gemacht ist, der Damaru-Trommel, aus
zwei Schädelschalen, mit Menschenhaut überzogen,
dem Donnerkeil, der Dämonenglocke und anderem
mehr. So wird er auf die Pilgerschaft gesandt.

Diese führt ihn oft unendlich weit, bis in die
Mongolei, oder in die Dschungel von Sikkim, und
öfter noch in die unwirtlichen Schnee- und
Felswüsten des Himalaya. Denn am gefährlichsten Ort
kann er am ehesten den Dämonen begegnen, die
es zu überwinden gilt. Darum sucht auch
derjenige rote .Lama, der in der Nähe menschlicher
Behausungen bleibt, Begräbnis- oder Kremationsfelder

auf.

Dort vollzieht er nun die rituelle Anrufung, die
sein Mittel ist, zur Erkenntnis der letzten
Wirklichkeit, und damit zur Erlösung, zu gelangen. Es

spielt sich nun gleichsam ein Mysteriendrama ab,
in dem der Lama zunächst der einzige Schauspieler
ist. Aber nicht lange, denn er ruft nun im Geiste
die Dämonen herauf, die für ihn, der so lange
darauf vorbereitet wurde, freilich gewaltig wirken
müssen. So gewaltig, dass nach der Meinung der
tibetischen Lehrer nur eine starke Persönlichkeit
sie ertragen kann. Doch handelt es sich bei dieser
Beschwörung nicht nur um einen abergläubischen
Teufelstanz; der Aufbau der rituellen Texte, die

zum Teil im Westen bekanntgeworden sind, weist
darauf hin, dass selbst in dieser primitiven Magie

das höchste Ziel der vergeistigten Religionen des

Ostens nicht untergegangen ist, nämlich das der
Erlösung.

Der Gang der Beschwörung ist dem tieferen
Sinne nach etwa der folgende: Zuerst verbindet
sich der Lama im Geist mit der gütigen Göttin der
Weisheit, damit sie ihm beistehe in seinem
Unterfangen. Zum gleichen Zwecke ruft er auch seinen
Lehrer an, den Guru. Und indem er zu tanzen
beginnt, konzentriert er sein Denken auf das

Nirvana. Jetzt kann er die Dämonen rufen, die ihn
auch alsbald bedrohen. Aus ihren Namen können
wir Europäer erfahren, was mit diesen Visionen
gemeint ist, heissen sie doch Dämonen der fünf
grossen Leidenschaften, nämlich: Zorn, Hochmut,
Wollust, Neid und Unwissenheit. Diese Dämonen,
die er lebendig vor sich sieht, durchbohrt er nun
mit dem Speer der «fünf Weisheiten». Ist er
solcherart von Leidenschaft frei geworden (denn
zuletzt ist ja nichts anderes damit gemeint als
sein Zorn, sein Hochmut, dann seine Wollust, sein
Neid und seine Unwissenheit), kann er das letzte

Opfer vollziehen, das Chöd. Im Chöd opfert er
den Träger der Leidenschaften, nämlich seinen

Leib, der Versammlung der Götter.
Wenn dieses Opfer in vollkommener Weise

vollzogen wird, so heisst es in den Texten, dann tritt
er aus der rituellen Verzückung heraus als ein
«im Leben Erwachter», als einer, der das Nirvana
geschaut hat und damit, selbst wenn er noch in die
Bedingtheiten des Lebens verstrickt scheint, erlöst
ist.

DER FLUCH DES ABUK KHAN
Von Ferdinand Ossendowski

Es war noch lange hin bis zum Ende unserer
Wanderungen durch die Steppen von Chulyma
und Minusinsk. Wir besuchten und untersuchten

die Seen, die reich an Kochsalz waren und

an denen es primitive Einrichtungen für dessen

Gewinnung gab. Einige dieser Seen enthielten
Soda, wie der Gänse- und Sulcha-See; andere,
die dem Szira-See ähnelten, hatten einen Gehalt

an Glaubersalz. Wir besuchten die Julia-Gruben
mit ihren Kupfererz-Lagern, wo Engländer am
Werk waren; wir sahen Eisen- und Manganerz-
Ablagerungen und rückten immer weiter südwärts

vor in der Richtung auf den Bezirk Minusinsk,
in das Gebiet der letzten Ausläufer des Altai
hinein. Als wir tiefer in die Chulyma-Steppen auf

dem linken Ufer des Jenissei eindrangen,
begegneten wir häufiger und häufiger grossen und
kleinen Dolmen (Hünengräber), manchmal fanden

wir sogar grosse Ansammlungen von ihnen,
die die Horodyschka (Massengräber) früherer
Stämme bezeichneten, die hier von irgendeiner
Katastrophe ereilt worden waren.

Diese Gegend, wo die Abakan-Tataren mit ihren
Herden ihr Nomadenleben führen, ist ein
ungeheurer, welthistorischer Gemeinfriedhof, der
im Wechsel verschieden langer Zeitabschnitte von
den Ouiguren, Soyoten, Khalcha-Mongolen, Ole-

ten, Dsungaren und zahllosen andern Nomadenstämmen

benutzt wurde, von Menschenmassen,
wie sie an der nährenden Brust der Völkermutter.

449


	"Rote" Lamas in Tibet

