Zeitschrift: Am hauslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zurich

Band: 55 (1951-1952)

Heft: 23

Artikel: "Rote" Lamas in Tibet

Autor: Flickiger, F.A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-670787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-670787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vor allem aber tibersehen die Leute, die uns
gerne das Yoga-Sitzen und -Atmen beibringen
mochten, eines: dass ndmlich das Sitzen und Atmen
auf dem sehr sorgfiltig ausgearbeiteten achtfachen
Stufenpfad erst die dritte und vierte Stufe bilden.
Die erste und die zweite bestehen darin, dass der
Schiiler lernt, sich an sich selber und an die Welt
anzupassen. Er darf nicht ein Mensch sein, dem
es nicht wohl ist mit sich selber, aber auch nicht
einer, der mit der Welt im Unfrieden lebt, son-
dern er soll sich und seiner Umgebung gegeniiber
in ruhiger und selbstverstindlicher Weise seine
Pflicht erfiillen. Erst wenn er das wirklich vermag,
darf er mit den Sitziibungen anfangen.

Wenn der Schiiler durch Sitzen und Atmen sei-
nen Korper und zum Teil auch seine Seele etwas
beruhigt hat, wird er gleichsam auf den Weg in
sein eigenes Innere gefithrt. Das geschieht dadurch,
dass ihm bestimmte Bilder aufgegeben werden, auf
die er sich konzentrieren muss. Diese Bilder haben
sakralen Charakter, wir konnen diese Konzentra-
tion am besten mit einer Art stummem Gebet vor
einem Heiligenbild vergleichen. So tief muss er
sich in seine Betrachtung versenken konnen, dass
er die ganze Welt um sich vergisst. Und im tief-
sten Zustand der Versenkung gelangt er dann zur
hochsten Stufe des Yoga-Weges: dem sogenannten
Samadhi, dem «Zusammensein mit dem Hoch-
sten», ndamlich Gott. Bis einer aber so weit kommt,
muss er oft jahrelang iiben, ja sogar viele Leben
lang, denn die Inder glauben an die Wiederver-
kérperung.

Das hat nun alles nicht mehr viel mit dem ein-
gangs erwdhnten Lebendigbegrabenwerden zu tun,

nicht wahr? Das diirfen wir nicht so bestimmt be-
haupten. Es gibt viele verbiirgte Berichte gerade
hieriiber. Wenn auch diese Dinge noch nicht in
geniligendem Masse wissenschaftlich erforscht sind,
so spricht doch vieles fiir die Annahme, dass zahl-
reiche solcher Erscheinungen durchaus echt sind.
Es scheint eben so zu sein, dass diese Menschen
nicht nur imstande sind, sich seelisch von der
Welt zuriickzuziehen, um Gott naher zu kommen,
sondern dass sie durch ihre Uebungen auch die Be-
diirfnisse des Korpers auf ein uns fast unglaub-
lich vorkommendes Minimum zu beschrinken ver-
mogen.

Wie dem auch sei: diese Dinge sind im Grund
am Yoga nebensdchlich. Den Yogins kommt es,
wenigstens soweit sie echt sind, auf eine tiefe see-
lische — wir wiirden sagen religiose — Erfahrung
an. Von da aus sind denn auch die erwihnten
«Friichtes zu verstehen. Die ewige Jugend und
Schonheit sind dieselben, die uns als Lohn im
Himmel versprochen werden, und die Macht iiber
andere Menschen ist jene Macht, die auch vielen
der christlichen Heiligen zugeschrieben wird. Wir
brauchen nicht einmal an Wunder zu denken,
wissen wir doch alle, dass im echten Sinne fromme
Menschen (und das sind die richtigen Yogins)
vieles vermogen, was der Durchschnittsmensch
beim besten Willen nicht fertig bringt.

Das Wesentliche ist ihnen freilich nicht himm-
lischer Lohn oder die Moglichkeit, auf Erden als
Friedensstifter zu wirken, sondern einzusinken in
die Unendlichkeit des Gottlichen, «zusammenzu-
sein mit dem Hochsteny.

<Rote>» LLamas 1n Tibet

Von F. A, Flickiger

Seitdem es deutlich geworden ist, dass der Kom-
munismus in seinem Versuch, Asien zu erobern,
nicht mehr wie frither als etwas «ganz anderes»
auftritt, sondern die religiésen Ueberlieferungen
Mittelasiens mit seiner Ideologie zu durchdringen
sucht, ist vielfach die Meinung aufgetaucht, es
handle sich bei den sogenannten «rotensy Lamas
um eine Art bolschewistischer Wanderprediger.

Dem ist nicht so. Die «roten» Lamas sind im
Gegenteil die Hiiter der &ltesten Traditionen von
Tibet. Sie haben ihren Namen von ihren roten

Schiarpen und Miitzen, durch die sie sich von den
«gelben» Lamas, also der eigentlichen Staatskirche
von Tibet mit dem Dalai-Lama-als Oberhaupt, un-
terscheiden.

Die Religion des Lamaismus stellt, grob gespro-
chen, eine Verschmelzung des nordischen Buddhis-
mus mit der tibetischen Urreligion, dem Bon, dar.
Dabei betonen die Gelbmiitzen das buddhistische
Element, die Rotmiitzen aber das magisch-rituali-
stische Element. Die Gelbmiitzen leben in grossen
und kleinen Klostern oder amtieren als eine Art

447



Dorfpriester. Die Rotmiitzen ziehen, obwohl auch
sie viele Kloster besitzen, meist als Bettelmdnche
durch das Land, oder als Wahrsager, Regenzaube-
rer und Wettermacher, als welche sie vom Volke
hiufig beigezogen und auch gefiirchtet werden,
stehen sie doch im Rufe, zahlreiche tibersinnliche
Fihigkeiten zu besitzen, deren schlimmste wohl
die Ferntotung ihrer Feinde ist, die bewirken zu
konnen die «Roten» gerne behaupten.

Wie interessant nun diese Dinge fiir die Volker-
kunde sein mogen — nicht sie sind es, die so zahl-

und nicht jeder Lehrer jeden Schiiler annehmen
darf. Hat er einen solchen Meister gefunden, muss
der Schiiler, der meist noch im Knabenalter steht,
diesem lange dienen, wofiir er in den heiligen
Lehren unterrichtet wird. Die wichtigste und philo-
sophisch tiefste ist: Das Leben ist ein Traum!

Geburt und Tod sind Tiuschungen, die es zu er-

kennen und damit zu iiberwinden gilt! Diese eigent-
lich indische Lehre hat sich nun auf die seltsamste
Weise mit der tibetischen Urreligion vermischt.
Denn der Weg zur Erkenntnis dieser Tduschungen

:
T rEEYIVEEE 4
Fhrrrrrera

TETREREE

v
3 o

Der Potala-Tempelpalast in Lhasa, die Resideﬁz des Dalai-Lama

reiche Forscher bewogen haben, ihren Ritualen
und heiligen Texten nachzuspiiren. Denn die Sekte
der «Roten» besteht nicht nur aus jenen mit dem
Leben des Volkes verbundenen Zauberern, sondern
sie zdhlt auch eine, wenn man so sagen darf, gei-
stige Elite, deren Lehren und Riten fiir den Reli-
gionsforscher und den Philosophen eines der
faszinierendsten Probleme bilden.

Um ein Rotmiitzen-Lama zu werden, bedarf es
jahrelanger Vorbereitung. Zuerst muss sich der
angehende Lama einen Guru, das heisst Lehr-
meister suchen. Das ist gar nicht leicht, weil da-
bei ganz bestimmte Gesetze befolgt werden miissen,

448

fihrt durch das unheimliche und oft grauenvolle
Gotter- und Démonenreich der Tibeter. Diesen
Weg erfahrt der Schiiler nach und nach. Lange
muss er die heiligen Tanzschritte und Uebungen
lernen, die Gebetsformeln, welche nur wirken,
wenn sie auf ganz bestimmte, dem Lehrer allein
bekannte Weise ausgesprochen werden. Er muss
gefdhrliche Mutproben bestehen; denn sonst ver-
mochte er spater die damonischen Visionen nicht
zu ertragen, die er selber heraufbeschworen muss.

Wenn — oft nach vielen Jahren — seine Ein-
weihung beendet ist, wird er ausgeriistet mit den
heiligen Gegenstinden, deren er bedarf: der Kang-



ling-Trompete, die aus dem Schenkelknochen eines
Menschen gemacht ist, der Damaru-Trommel, aus
zwei Schidelschalen, mit Menschenhaut iiberzogen,
dem Donnerkeil, der Ddmonenglocke und anderem
mehr. So wird er auf die Pilgerschaft gesandt.

Diese fuhrt ihn oft unendlich weit, bis in die
Mongolei, oder in die Dschungel von Sikkim, und
6fter noch in die unwirtlichen Schnee- und Fels-
wiisten des Himalaya. Denn am gefdhrlichsten Ort
kann er am ehesten den Ddmonen begegnen, die
es zu iberwinden gilt. Darum sucht auch der-
jenige rote Lama, der in der Nihe menschlicher

Behausungen bleibt, Begrébnis- oder Kremations-
felder auf.

Dort vollzieht er nun die rituelle Anrufung, die
sein Mittel ist, zur Erkenntnis der letzten Wirk-
lichkeit, und damit zur Erlosung, zu gelangen. Es
spielt sich nun gleichsam ein Mysteriendrama ab,
in dem der Lama zunachst der einzige Schauspieler
ist. Aber nicht lange, denn er ruft nun im Geiste
die Démonen herauf, die fur ihn, der so lange
darauf vorbereitet wurde, freilich gewaltig wirken
miissen. So gewaltig, dass nach der Meinung der
tibetischen Lehrer nur eine starke Personlichkeit
sie ertragen kann. Doch handelt es sich bei dieser
Beschworung nicht n u r um einen aberglaubischen
Teufelstanz; der Aufbau der rituellen Texte, die
zum Teil im Westen bekanntgeworden sind, weist
darauf hin, dass selbst in dieser primitiven Magie

das hochste Ziel der vergeistigien Religionen des

Ostens nicht untergegangen ist, ndmlich das der
Erlosung.

Der Gang der Beschworung ist dem tieferen
Sinne nach etwa der folgende: Zuerst verbindet
sich der Lama im Geist mit der giitigen Géttin der
Weisheit, damit sie ihm beistehe in seinem Unter-
fangen. Zum gleichen Zwecke ruft er auch seinen
Lehrer an, den Guru. Und indem er zu tanzen be-
ginnt, konzentriert er sein Denken auf das Nir-
vana. Jetzt kann er die Ddmonen rufen, die ihn
auch alsbald bedrohen. Aus ihren Namen kinnen
wir Europder erfahren, was mit diesen Visionen
gemeint ist, heissen sie doch Dédmonen der funf
grossen Leidenschaften, namlich: Zorn, Hochmut,
Wollust, Neid und Unwissenheit. Diese Déamonen,
die er lebendig vor sich sieht, durchbohrt er nun
mit dem Speer der «funf Weisheiteny. Ist er
solcherart von Leidenschaft frei geworden (denn
zuletzt ist ja nichts anderes damit gemeint als
sein Zorn, sein Hochmut, dann seine Wollust, sein
Neid und seire Unwissenheit), kann er das letzte
Opfer vollziehen, das Chod. Im Chod opfert er
den Triger der Leidenschaften, niamlich seinen
Leib, der Versammlung der Gotter.

Wenn dieses Opfer in vollkommener Weise voll-
zogen wird, so heisst es in den Texten, dann tritt
er aus der rituellen Verzickung heraus als ein
«im Leben Erwachters, als einer, der das Nirvana
geschaut hat und damit, selbst wenn er noch in die
Bedingtheiten des Lebens verstrickt scheint, erldst
1st.

DER FLUCH DES ABUK KHAN

Von Ferdinand Ossendowski

Es war noch lange hin bis zum Ende unserer
Wanderungen durch die Steppen von Chulyma
und Minusinsk. Wir besuchten und untersuch-
ten die Seen, die reich an Kochsalz waren und
an denen es primitive Einrichtungen fiir dessen
Gewinnung gab. Einige dieser Seen enthielten
Soda, wie der Ginse- und Sulcha-See; andere,
die dem Szira-See dhnelten, hatten einen Gehalt
an Glaubersalz. Wir besuchten die Julia-Gruben
mit ihren Kupfererz-Lagern, wo Englinder am
Werk waren; wir sahen Eisen- und Manganerz-
Ablagerungen und riickten immer weiter siidwarts
vor in der Richtung auf den Bezirk Minusinsk,
in das Gebiet der letzten Ausldufer des Altai hi-
nein. Als wir tiefer in die Chulyma-Steppen auf

dem linken Ufer des Jenissei eindrangen, be-
gegneten wir haufiger und h&ufiger grossen und
kleinen Dolmen (Hinengriber), manchmal fan-
den wir sogar grosse Ansammlungen von ihnen,
die die Horodyschka (Massengraber) friherer
Stdmme bezeichneten, die hier von irgendeiner
Katastrophe ereilt worden waren.

Diese Gegend, wo die Abakan-Tataren mit ihren
Herden ihr Nomadenleben fiihren, ist ein un-
geheurer, welthistorischer Gemeinfriedhof, der
im Wechsel verschieden langer Zeitabschnitte von
den Ouiguren, Soyoten, Khalcha-Mongolen, Ole-
ten, Dsungaren und zahllosen andern Nomaden-
staimmen benutzt wurde, von Menschenmassen,
wie sie an der nihrenden Brust der Volkermutter.

449



	"Rote" Lamas in Tibet

