
Zeitschrift: Am häuslichen Herd : schweizerische illustrierte Monatsschrift

Herausgeber: Pestalozzigesellschaft Zürich

Band: 55 (1951-1952)

Heft: 23

Artikel: Yoga

Autor: Flückiger, F.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-670701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-670701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YOGA
Von F. A. Flückiger

Yoga — ein Zauberwort, das heute allerorten
ertönt. Zahlreiche Bücher erscheinen darüber, und
da und dort werden gar «Yoga-Schulen» eröffnet,
die ihren Schülern nicht nur Heilung von körperlichen

Gebresten, sondern auch von ihren seelischen
Kümmernissen versprechen. Dann hören wir auch
die Wundererzählungen von indischen Fakiren,
die sich in aller Gemütsruhe auf ein Nagelbett
legen oder wochenlang lebendig begraben lassen

sollen, und wir werden belehrt, dass sie solche

Fähigkeiten aus der Yoga-Praxis erworben hätten.

Was hat es nun mit all dem auf sifch? Handelt
es sich um Erfindungen geschäftstüchtiger Leute
oder religiös verbrämte Reklametricks geschickter
Gaukler?

Um über den Yoga Gültiges zu erfahren, müssen

wir ihn in Indien, seinem Ursprungsland,
betrachten. Es sind uns eine ganze Reihe altehrwürdiger

Texte überkommen, die diesen Gegenstand
sehr ausführlich behandeln. An diese und an die

Ergebnisse der neueren Religionsforschung müssen

wir uns halten, wenn wir erfahren wollen, was
denn eigentlich «dahintersteckt».

Da hören wir denn, dass der Yoga in Indien seit
langer Zeit, vermutlich schon seit über zwei
Jahrtausenden, geübt worden ist. Und was diese Yogins
anstrebten, war nun keineswegs etwa, die Bewunderung

der Vorübergehenden zu erregen oder
deren Gebefreudigkeit zu reizen. Sondern sie
versuchten etwas, das auch bei uns im christlichen
Abendland viele Heilige unternahmen: nämlich
eine Vereinigung mit Gott zu erzielen. Wir kennen
alle, zum mindesten aus Kirchenliedern, die
Forderung, wir müssten uns selber stille machen,
damit wir fähig würden, Gott in uns zu vernehmen.
Wenn wir aber die Stimme Gottes in uns hörten,
würden wir so verwandelt, dass wir endlich fähig
würden, wie Christus zu sagen: «Herr, nicht mein,
sondern Dein Wille geschehe.»

Dies und nichts anderes ist Yoga im Grunde.
Natürlich geht es nicht an, ihn mit unserer christlichen

Mystik einfach gleichzusetzen — dazu sind
ja die geschichtlichen und religiösen
Voraussetzungen viel zu verschieden. Aber im Tiefsten
stellen wir ein ganz ähnliches Streben fest.

Wie nun dieses Sich-Stillemachen vor sich zu
gehen habe, das lehrt der Yoga in einem ausführlichen

System, das «der achtfache Pfad» genannt

wird. Von den acht Stufen dieses Pfades sind zwei
bei uns sehr populär geworden, nämlich die
Sitzhaltungen und die sogenannte Atemzügelung. Die
Yogins glauben nämlich, dass man seine Seele erst
dann «stille machen» könne, wenn auch der Körper

ganz ruhig sei. Zu diesem Zweck üben sie
bestimmte Sitzhaltungen, bis diese sich so einschlei-
fen, dass sie sie ohne jede Mühe stundenlang
einhalten können. Diese Sitzhaltungen sind für unsere
Begriffe gar nicht einfach — stellen wir uns nur
vor, wir müssten drei Stunden (das ist nämlich
die Mindestdauer einer «fertigen» Uebung) auf
dem Kopf stehen oder im Liegestütz verharren!
Wenn nun durch die Sitzhaltung der Körper
ruhiggestellt ist, lernt der Yogin seinen Atem auf
bestimmte Weise zu zügeln. Auch hier gibt es
zahlreiche Uebungen. Alle haben den Zweck, nach
dem rein körperlichen nun auch das leib-seelische
Gefüge zu beruhigen. Diese Beziehungen zwischen
Leib und Seele sind auch uns nicht unbekannt.
Jeder von uns weiss, dass er etwa im Zorn viel
heftiger atmet, als wenn er gemütlich mit Freunden

plaudert.
Diese Erkenntnisse hat man sich im Westen auf

sehr einseitige Weise zunutze zu machen versucht.
Manche Leute glauben, dass es genüge, wie die
Yogins hinzusitzen und zu atmen, um nun schon
die Früchte des Yoga einheimsen zu können. Deren
werden ja auch in den indischen Texten sehr viele
versprochen. Wir wollen hier nur nebenbei so
schöne und sicher begehrenswerte Dinge wie ewige
Schönheit und Jugend oder die Fähigkeit, alle
andern Menschen zu beherrschen, nennen. Gerade
auf diese werden wir aber noch zurückkommen
müssen.

Solche bedenkenlose Uebertragung indischer
Lehren auf unsere Verhältnisse ist, wie die
Erfahrung zeigt, nicht unbedingt von Gutem. Denn
die Sitzhaltungen bedeuten ja in diesem Fall, wenn
sie aus dem ganzen Gedankengefüge des Ostens

losgelöst werden, nichts mehr als eine bestimmte
Form von Gymnastik. Und das Turnen verstehen
wir im Westen auch ohne die Inder! Was gar das
Atmen anbetrifft, so ist dieses durchaus nicht
ungefährlich. Jeder Arzt kann uns darüber belehren,

dass eine Aenderung unseres normalen Atem-
rhyhtmus schwerwiegende körperliche Folgen
haben kann.

446



Vor allem aber übersehen die Leute, die uns
gerne das Yoga-Sitzen und -Atmen beibringen
möchten, eines: dass nämlich das Sitzen und Atmen
auf dem sehr sorgfältig ausgearbeiteten achtfachen
Stufenpfad erst die dritte und vierte Stufe bilden.
Die erste und die zweite bestehen darin, dass der
Schüler lernt, sich an sich selber und an die Welt
anzupassen. Er darf nicht ein Mensch sein, dem
es nicht wohl ist mit sich selber, aber auch nicht
einer, der mit der Welt im Unfrieden lebt,
sondern er soll sich und seiner Umgebung gegenüber
in ruhiger und selbstverständlicher Weise seine
Pflicht erfüllen. Erst wenn er das wirklich vermag,
darf er mit den Sitzübungen anfangen.

Wenn der Schüler durch Sitzen und Atmen
seinen Körper und zum Teil auch seine Seele etwas
beruhigt hat, wird er gleichsam auf den Weg in
sein eigenes Innere geführt. Das geschieht dadurch,
dass ihm bestimmte Bilder aufgegeben werden, auf
die er sich konzentrieren muss. Diese Bilder haben
sakralen Charakter, wir können diese Konzentration

am besten mit einer Art stummem Gebet vor
einem Heiligenbild vergleichen. So tief muss er
sich in seine Betrachtung versenken können, dass

er die ganze Welt um sich vergisst. Und im tiefsten

Zustand der Versenkung gelangt er dann zur
höchsten Stufe des Yoga-Weges: dem sogenannten
Samadhi, dem «Zusammensein mit dem Höchsten»,

nämlich Gott. Bis einer aber so weit kommt,
muss er oft jahrelang üben, ja sogar viele Leben

lang, denn die Inder glauben an die Wiederverkörperung.

Das hat nun alles nicht mehr viel mit dem

eingangs erwähnten Lebendigbegrabenwerden zu tun,

nicht wahr? Das dürfen wir nicht so bestimmt
behaupten. Es gibt viele verbürgte Berichte gerade
hierüber. Wenn auch diese Dinge noch nicht in
genügendem Masse wissenschaftlich erforscht sind,
so spricht doch vieles für die Annahme, dass
zahlreiche solcher Erscheinungen durchaus echt sind.
Es scheint eben so zu sein, dass diese Menschen
nicht nur imstande sind, sich seelisch von der
Welt zurückzuziehen, um Gott näher zu kommen,
sondern dass sie durch ihre Uebungen auch die
Bedürfnisse des Körpers auf ein uns fast unglaublich

vorkommendes Minimum zu beschränken
vermögen.

Wie dem auch sei: diese Dinge sind im Grund
am Yoga nebensächlich. Den Yogins kommt es,

wenigstens soweit sie echt sind, auf eine tiefe
seelische — wir würden sagen religiöse — Erfahrung
an. Von da aus sind denn auch die erwähnten
«Früchte» zu verstehen. Die ewige Jugend und
Schönheit sind dieselben, die uns als Lohn im
Himmel versprochen werden, und die Macht über
andere Menschen ist jene Macht, die auch vielen
der christlichen Heiligen zugeschrieben wird. Wir
brauchen nicht einmal an Wunder zu denken,
wissen wir doch alle, dass im echten Sinne fromme
Menschen (und das sind die richtigen Yogins)
vieles vermögen, was der Durchschnittsmensch
beim besten Willen nicht fertig bringt.

Das Wesentliche ist ihnen freilich nicht
himmlischer Lohn oder die Möglichkeit, auf Erden als
Friedensstifter zu wirken, sondern einzusinken in
die Unendlichkeit des Göttlichen, «zusammenzusein

mit dem Höchsten».

«Rote» Lamas in Tibet
Von F. A. Flückiger

Seitdem es deutlich geworden ist, dass der
Kommunismus in seinem Versuch, Asien zu erobern,
nicht mehr wie früher als etwas «ganz anderes»

auftritt, sondern die religiösen Ueberlieferungen
Mittelasiens mit seiner Ideologie zu durchdringen
sucht, ist vielfach die Meinung aufgetaucht, es

handle sich bei den sogenannten «roten» Lamas

um eine Art bolschewistischer Wanderprediger.
Dem ist nicht so. Die «roten» Lamas sind im

Gegenteil die Hüter der ältesten Traditionen von
Tibet. Sie haben ihren Namen von ihren roten

Schärpen und Mützen, durch die sie sich von den

«gelben» Lamas, also der eigentlichen Staatskirche

von Tibet mit dem Dalai-Lama als Oberhaupt,
unterscheiden.

Die Religion des Lamaismus stellt, grob gesprochen,

eine Verschmelzung des nordischen Buddhismus

mit der tibetischen Urreligion, dem Bön, dar.
Dabei betonen die Gelbmützen das buddhistische
Element, die Rotmützen aber das magisch-rituali-
stische Element. Die Gelbmützen leben in grossen
und kleinen Klöstern oder amtieren als eine Art

447


	Yoga

