
Zeitschrift: Archives héraldiques suisses = Schweizer Archiv für Heraldik = Archivio
araldico svizzero : Archivum heraldicum

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 138 (2024)

Artikel: Etruskische Protoheraldik des späten 7. Jahrhunderts v. Chr. am
Beispiel des Weinkrugs von Tragliatella

Autor: Boxler, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1061962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1061962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etruskische Protoheraldik des späten
7. Jahrhunderts v. Chr.

am Beispiel des Weinkrugs von Tragliatella
Horst Boxler

Wenn man an die Ursprünge der europäischen

Heraldik denkt, fällt einem sogleich der
berühmte Teppich von Bayeux ein, welcher die
normannische Eroberung der britischen Inseln
dokumentiert und den Ruhm Wilhelms des

Eroberers in die Welt trug.1
Doch werden je nach Sichtweise auch

frühere Wappen postuliert, die jedoch bei
differenzierterer Sichtweise nicht wirklich als das

bezeichnet werden können, was wir heute unter
Heraldik verstehen. Eine gewisse Ausnahme
scheint das Wappenbild des Adlers darzustellen,

der aber eher als überragendes und fast
überall auf der Welt anzutreffendes Herr¬

schaftssymbol bemüht wurde. So wird als
älteste Darstellung immer einmal wieder der
Doppeladler benannt, der im Babylonischen
Reich verehrt wurde. Als sogenannter doppel-

köpfiger Adler von Lagas soll er angeblich als

Symbol diverser Freimaurerlogen dienen.2 Die
Stadt lag im Südosten des Reichs von Sumer
an einem Mündungsarm des Euphrat in den
Persischen Golf.

Der doppelköpfige Adler wurde sumerisch

Imdugud («Er, der den Himmel kennt»)
genannt und stammte aus der akkadischen und
sumerischen Mythologie. Bekannt sind seine

Darstellungen aus der Zeit des Königs Ente-

Abb. 1 : Imdugud, der Adler von Lagas. Photo: Department of Near Eastern Antiquities of the Louvre, Room 236, Paris,
Ile-de-France, France.

1

Teppich von Bayeux, urn 1070, Textilkunst; Stickerei
auf Leinen 48 bis 53 x 6838 cm, Centre Guillaume le

Conquérant, Bayeux.

2 Insbesondere eines schottischen und heute besonders
in den USA gepflegten Ritus der Freimaurerei. Carvings
of the Scottish Rite Double-Headed Eagle, Copyrighted
© 1999—2019 Phoenixmasonry, Inc.

Archivum Heraldicum 2024 75



mena von Lagas, der als Vertreter der archaischen

Dynastie gegen Ende des 25. Jahrhunderts
v. Chr. lebte.3

Der Doppeladler kommt als Herrschaftszeichen

auch in Asien und Südamerika vor,
sehr früh auch im kleinasiatischen Raum und
streut seit dem 11. Jahrhundert n. Chr. aus der
oströmischen Metropole über die damals
bekannte westliche Welt und das Zarenreich.
Während dieser Entwicklung fand die wirkliche

Wandlung vom reinen Herrschaftszeichen

zur Heraldik mit dynastischem Bezug,
Kennzeichnung der Nobilität und Hervorhebung bis

zum Dienstadel, auf den Britischen Inseln der
Peerage und der (Landed) Gentry, statt.4

Das erste Doppeladlersiegel erscheint angeblich

1180 als freigewähltes Persönlichkeitszeichen

der Grafen von Saarwerden, deren
Grafschaft im Jahre 1125 erstmals genannt wird,
ihr Wappen jedoch deutlich später, wohl erst im
14. Jahrhundert. Umzeichnungen richten sich
nach dem Siegelbild. Was die Wappenspolien
an der Südwand des Speyrer Domes angeht, die
mit höchster Wahrscheinlichkeit von einem
abgerissenen Kreuzgang stammen, so zeigen
sie neben späteren Wappenbildern auch einen
Bischof Bruno Graf von Saarbrücken (f 1123)
aus der Konsanguinität der Grafen von Nassau-
Moers-Saarwerden-Saarbrücken, welcher der
34. Bischof des salischen Gebäudes war. Speyer,
dessen Bau um 1030 unter dem Salier Konrad II.
begonnen wurde und 1061 unter dessen Enkel
Heinrich IV. geweiht wurde, war nach dem
Abriss der Klosteranlage von Cluny die grösste
Kirche der abendländischen Christenheit.5

Doch wegen vierer der acht Spolien, die
wesentlich späteren Steinmalen entstammen,
ist der Zeitpunkt ante quem erst 1675 anzusetzen,

so dass auch der post quem von 1060 nicht
mehr zur Datierung eines Bischofswappens vor
1196 verwendet werden kann.

3 Somit noch vor dem 23.Jh., wie gemeinhin angegeben
wird.

4 Eine kurze, aber sehr übersichtliche Darstellung findet

sich unter https://de.wikipedia.org/wiki/Doppeladler-
#Fr%C3%BChe_Doppeladler 07.05.2023.

5 J. Siebmacher's grosses und allgemeines Wappenbuch,
II. Band, 11. Abteilung, Tafel 3, S. 4; Der Adel Deutsch-

Lothringens; Verfasser: M. Gritzner, Ad. M. Hildebrandt;
Publikation: Nürnberg: Bauer & Raspe, 1873; Der Dom zu
Speyer, Kirche und UNESCO-Welterbe, https://www.dom-
zu-speyer.de/bauwerk/baugeschichte/ 08.05.2023; Bernd
Päffgen, Die Speyerer Bischofsgräber und ihre vergleichende
Einordnung, Studia archaeologicae medii aevi 1, Friedberg
2010, S.60, 573.

Abb. 2: Psalterium Davidis, Detail, farbig, Augsburger
Ausgabe, Berthold I. v. Königsegg und ein Herr v. Neuffen,
Photo: Autor mit freundlicher Genehmigung der Staatsund

Stadtbibliothek Augsburg.

Die beiden frühesten Wappendarstellungen
im deutschen Kulturkreis wurden bereits in
dieser Zeitschrift gewürdigt, so von Prof. Dr.
Werner Paravicini mit seiner Arbeit «Die älteste
Wappenrolle Europas; Ottos IV. Aachener
Krönung von 1198»'' und jüngst vom Autor
selbst für das Jahr 1196.7

Die Lektüre des bahnbrechenden Werks der
britischen Historikerin Kathryn Lomas, deren
Forschungsschwerpunkte die Archäologie und
Frühgeschichte Italiens und des Mittelmeerraumes

sind, «Der Aufstieg Roms. Von Romulus

bis Pyrrhus»8 führte bei der Diskussion über
den Einfluss der Etrusker auf das im Entstehen
befindliche Römische Reich zu einem mir
bisher nicht bekannten Objekt der früheren
etruskischen Kunst, einer etrusko-korinthi-
schen Weinkanne (f) oivoyöi], oinochöe) mit
für heraldisch Interessierte überraschenden
Einritzungen, die nach meiner Kenntnis noch
nie unter diesem Aspekt gewürdigt worden
sind und in der Spätantike auch in anderen

Regionen Vergleichbares kennen.

6 Werner Paravicini, Die älteste Wappenrolle Europas:
Ottos IV. Aachener Krönung von 1198, in: Schweizer Archiv
für Heraldik Nr. 107, 1993, S. 99-146, neuerdings auch als

Digitalisât der ETH Zürich unter: https://www.e-periodica.
ch/digbib/volumes?UID=ahe-004

7 Horst Boxler, Das Psalterium Davidis für das Prä-
monstratenserinnenkloster Mariatal-Weissenau, Archivum
Heraldicum - Schweizerische Heraldische Gesellschaft,
Jahrbuch 2021, S. 183-184, als Digitalisât der ETH Zürich
unter: https://www.e-periodica.ch/digbib/viewPpkHahe-
004%3A2021%3A135#191. Unter seinen Schätzen bewahrte
das Kloster das Psalterium Davidis [Psalterium Davidis
cum praefationibus Hieronymi et glossa perpétua margi-
nali...] des Jahres 1196 auf. Das hier präsentierte Werk liegt
in der Staats- und Stadtbibliothek Augsburg, das in einer
Zierleiste eine Kampfszene zwischen zwei Rittern zeigt. Der
linke davon ist, wie mehrfach und übereinstimmend festgestellt

wurde, ein Herr von Königsegg [...], wahrscheinlich
Berthold I. v. Fronhofen (1192-1212). Es handelt sich um die
früheste Darstellung adeliger Wappen aufdeutschem Boden,
nur gute einhundert Jahre nach dem Teppich von Bayeux, der
gemeinhin als erstes Zeugnis mittelalterlicher Heraldik gilt.

8 Kathryn Lomas, Der Aufstieg Roms. Von Romulus bis

Pyrrhus, Stuttgart 2019, im Original: The Rise of Rome:
From the Iron Age to the Punic Wars 1000 BC-264 BC,
London 2017.

76 Archivum Heraldicum 2024



Abb. 3: Tragliatella Oinochoe, etrusko-korinthischer dreilappiger Weinkrug.
Gruppo dei Vasi Policromi, gefunden in einem Grab in Tragliatella, im Gebiet des antiken Caere (Cerveteri), ca. 630-600
v. Chr., Musei Capitolini, Palazzo dei Conservatori, inv. mob. 358, ® Kapitolinische Museen 2010. Photo: Dan Diffendale9

9 https://www.flickr.eom/photos/dandiffendale/4059434823/in/gallery-115436ll2@N02-7215764l258424l94/
11.05.2023, Piazza del Campidoglio 4, 1-00186 Roma RM, Italien.

Archivum Heraldicum 2024 77



Lomas schreibt dazu: «Besonders erhellend
sind Darstellungen von Heeresformationen. Aul
einem Keramikkrug im etrusko-korinthischen
Stil aus Tragliatella bei Caere ist eine der frühesten

Darstellungen einer Gruppe von Soldaten

eingeritzt. Sie marschieren in Formation und
sind durchweg mit einem Bündel von Speeren
sowie einem Rundschild mit einem aufgemalten
wi lden Eber ausgestattet. »10 Und : «Die eingeritz-
te Verzierung an einer etrusko-korinthischen
Weinkanne (oinochoe) zeigt marschierende Krieger

(nach Spivey/Stoddart" Caere (Tragliatella),

spätes 7.Jahrhundert. Die Inschrift lautet
<Mi Mamarce> (<Ich gehöre Mamarce>) oder
vielleicht auch <Mi Amnuarce>.»12 « .im siebten

Jahrhundert handelte es sich wohl eher um
<Privatarmeen> aus Gefolgsleuten mächtiger
Männer [..die auf Anordnung ihres Patrons
kämpften. Das Wappenbild aufden Schilden des

Tragliatella-Krugs lässt vermuten, dass diese zu
einer einzelnen Schar von Kämpfern gehörten
[...}, um zwischen verschiedenen Gruppen von
Kämpfern zu differenzieren [.. ,}.»13

Des weiteren weist Lomas darauf hin, dass

die berühmten etruskischen Grabinschriften
oft die Namen beider Elternteile des oder der
Verstorbenen nennen, so dass die Annahme
erlaubt sei, dass die Gesellschaft nicht allein
patrilinear organisiert war und die Familie der
Mutter ebenso zur Identität der Familie
beitrug. So lässt sich auch der Besitzervermerk als

Eigenname einer Frau identifizieren.14
Soweit nun mein erstes Interesse geweckt

war, erforderte alles Weitere Hilfe von kompetenter

Seite und hier bot sich der Autor eines
Werkes an, der im Jahr 2006 im Institut
für Klassische Archäologie der renommierten

Eberhard Karls Universität Tübingen im
Museum Schloss Hohentübingen eine Etrusker-
ausstellung kuratiert hatte, wovon ein Sonderband

der Reihe «AntikeWelt» desZabernverlags
zeugt.15 Herr Prof. Dr. Friedhelm Prayon, Emeritus

des Instituts ist grosser Dank abzustatten,

da er meine Suche nach entsprechendem

10 Lomas, S. 97.
11 NigelSpivey & Simon Stoddart, Etruscan Italy, London,

1990.
12 Lomas, S. 97, Legende zu Abb. 14. Der Schrifttyp

entspricht dem frühen etruskischen Alphabet, das um 750—500

v. Chr. gebräuchlich war.
13 Ibid., S.98.
14 Ibid., S. 144.
15 Friedhelm Prayon, Die Etrusker. Jenseitsvorstellungen

und Ahnenkult. Zaberns Bildbände zur Archäologie.
Sonderbände der Antiken Welt, Mainz a. Rh. 2006 (Der
Zabernverlag gehört heute zur Wissenschaftlichen
Buchgesellschaft, Darmstadt).

Material, besonders auch aus vergriffenen Werken,

überaus freundlich unterstützte. So war ich
in der Lage, ausser auf seine Veröffentlichung
auch aus der für den Laien unüberschaubaren
Menge an Schriften auf zwei herausragende
Werke internationaler Spezialisten zurückzugreifen:

Die Vasenpublikation von Martina
Martelli mit farbigen Aufnahmen, darunter die
Hauptszene mit dem Truia-Labyrinth16 sowie
drei Ansichten des Gefässes und die
entsprechenden Deutungsvorschläge.17 Einschränkend
bemerkt Friedhelm Prayon, dass es sich hier
um die «kontroverseste und zugleich
fotofeindlichste Vase der Etrusker» handele, von
der soviele abweichende Interpretationen
vorlägen wie Bearbeiter. Da die Oinochoe aus
funerärem Kontext stamme, sei sie zweifellos
als Bestattungsbeigabe zu deuten und
wahrscheinlich anlässlich der Grablegung auch in
Funktion gewesen. Dafür sprächen nicht zuletzt
die eingravierten Personennamen sowie auch
die Vasenform. Schwierigkeiten bei der
photographischen Dokumentation bereiteten die
besonders zarten Einritzungen der Darstellung,
die ursprünglich, als der rotbraune Firnis noch
erhalten war, gut erkennbar gewesen seien, aber
seitdem eben nicht mehr. Ausserdem sei die
interessierende Gesamtdarstellung nur durch
Abrollung und Umzeichnung zu erkennen.
Die zweite Darstellung finde sich bei Sybille
Haynes, Kulturgeschichte der Etrusker, mit
einem ausführlichen Deutungsvorschlag.18

Die abgerollten Ritzungen ergaben nun
eine spannende Bilderfolge, die auf dem als

Grabbeigabe verwendeten Weinkrug wichtige
Stationen des beerdigten Menschen vermittelt,
eines Menschen, der durch eine Inschrift, aber
auch durch Teile der Abbildungen als Frau
identifiziert werden konnte. Sicherlich eine Frau
aus der Oberschicht ihrer Stadt Caisra, das die
späteren Herrscher, die Römer, Caere nannten,
heute Cerveteri, nördlich von Ostia an der
Tiber-Mündung.

16 Das sogenannte Truia-Labyrinth gab bereits Ende
des 19-Jahrhunderts Anlass zu wilden Spekulationen, die
Stossrichtung ging bereits aus dem Titel des Buches von
Ernst Krause, Die nordische Herkunft der Trojasage bezeugt
durch den Krug von Tragliatella [...], Glogau 1893, hervor,
das ganz im Trend der Zeit wesentliche Kulturleistungen
der damals so genannten «Nordischen Rasse» zuzuschreiben
pflegte.

17 Martina Martelli, La ceramica degli Etruschi (De
Agostino 2000), S. 102.

18 E-Mail Prof. Dr. F. Prayon vom 12.01.2023. Sybille
Haynes, Kulturgeschichte der Etrusker (Philip von Zabern
2005), S. 121-123.

78 Archivum Heraldicum 2024



Abb. 4: Karte von Etrurien, aus: Sybille Haynes,
Kulturgeschichte der Etrusker, S. 12.

Es dürfte kein Zufall sein, dass gerade
Frauengräber aus den verschiedensten Regionen
Alteuropas und auch aus sehr unterschiedlichen
Zeiten zu den prächtigsten gehören, welche die
Zeiten überdauert haben. So gilt heute als
gesichert, dass bei den Etruskern und auch bei den
vorklassischen griechischen Poleis die Stellung
der Frau in der Gesellschaft eine ganz andere

war als sich dies nach dem Sieg der modifizierten

Wüstenreligionen den Nachgeborenen
darstellte. Empörten sich doch schon während

der etruskischen Blütezeit besonders
die ferneren Nachbarn über die angebliche
Freizügigkeit und Libertinage etruskischer
Frauen, ohne eine wirkliche Ahnung davon zu
haben, wie deren Gesellschaft organisiert war.
Jahrhunderte später, doch immer noch während
der Spätantike, in der die Nachfolgestaaten
des Weströmischen Reiches um ein eher
kümmerliches Überleben kämpften, belegen die
zwischenzeitlich reichhaltigen Funde ein
vergleichbares Selbstbewusstsein in den von den

Wikingern bewohnten Gegenden.19

19 Dazu erst kürzlich: Neil Price, Die wahre Geschichte
der Wikinger, Frankfurt a.M. 2022; Originalausgabe: The
Children of Ash and Elm. A History of the Vikings, Boston,
MA. 2020.

Abb. 5: Gesamtbild der Ritzungen am Weinkrug von
Tagliatella, aus Sybille Haynes, Kulturgeschichte der
Etrusker, S. 122, Abb. 83b, die sich auf Wilhelm Deecke, Le

iscrizioni etrusche del vaso di Tragliatella, in: Annali dell'
Instituto di Corrispondenza Archeologica 53- Band (1881),
S. 160-168, stützt.

Abb. 6: sog. Hirschfeld-Krater um 740 v. Chr.
Photo: Eve Andersson, Nationales Archäologisches Museum
Athen.

Archivum Heraldicum 2024 79



So zeugt auch eines der schönsten je gefundenen

Beispiele attisch-geometrischer Keramik,
der von dem antiken Athener FriedhofKeramei-
kos stammende, zwischen 750 und 735 v. Chr.
entstandene und nach seinem Finder als Hirsch-

feld-Krater benannte Krug, der sich im
Archäologischen Nationalmuseum Athen befindet,
von der Lebensgeschichte des hier bestatteten
Mannes.20 Auffällig ist jedoch, dass bei den
Rundschilden der Zeit keinerlei heraldische
Bilder oder Zeichen vorhanden sind, was auch
für die damaligen FIopliten-Kämpfer gilt.

Im Griechenland des 7. Jahrhunderts v. Chr.
entwickelte sich die Hoplitenkriegführung mit
schwerer, in dichter Formation kämpfender
Infanterie. Für die italienische Halbinsel gilt,
dass diese Art zu kämpfen sich von
Griechenland her über den gesamten Stiefel
ausbreitete und von den Etruskern noch vor den
Römern adaptiert wurde, ein Prozess, der im
Laufe des 6.Jahrhunderts v. Chr. seinen Ab-
schluss fand.21 Die Römer ersetzten dann
um die Jahrhundertwende 400/300 v. Chr.
den archaischen Rundschild zugunsten eines

rechteckigen oder ovalen Schildes, der besseren
Schutz bot und die Handhabung des Wurfspeer
statt der Lanze begünstigte. 22

Doch wenden wir uns nun den Details
des abgerollten Frieses des Weinkrugs von
Tragliatella zu, wie sie uns die Luivian Studies
vermitteln.23 Wie bereits erwähnt, sind dem
Weinkrug ähnliche Darstellungen aus gleicher
oder auch viel späterer Zeit bekannt,
Darstellungen, welche den Typus einer Erzählung
verkörpern und folgerichtig bei Grabbeigaben
die Uberlieferung eines Lebens. So geschehen
auf dem Hirschfeld-Krater oder auch und
besonders auf den Gotländischen Bildsteinen,
die ab 400 n. Chr. nachweisbar sind, sich aber in
drei Formen gliedern, wobei die bildhaftesten
der Gruppe 3 zwischen 700 und 1100 n. Chr.
entstanden sind, wie zum Beispiel die Bildsteine

20 Gustav Hirschfeld, Annali dell'Instituto di Corris-

pondenza Archeologica, Roma, vol 44 Band (1872).
21 Lomas, S. 173
22 Michael Zerjadtke (Hrsg), Der griechische Hoplit. Alltag,

Ausrüstung und Kriegsführung, Sonderheft der Antiken
Welt Nr. 16.23, Darmstadt 2023. In besonders eindrücklicher

Weise bringt uns dies mit allen Vor- und Nachteilen
Hevoipwv, Kupiaicf| Avàpaoïç / Xenophon, Anabasis. Der

Zug der Zehntausend, nahe; zuletzt Wolfgang Will, Der

Zug der 10 000. Die unglaubliche Geschichte eines antiken
Söldnerheeres, (401-399 v. Chr.), München 2022.

23 Luwian Studies, Fraumünsterstrasse 11, CH-8001
Zürich, Die etruskische Kultur.

Abb. 7: Detailansicht des Kannenhalses mit dem obersten
Fries, Photo: flickr photos, Dan Diffendale.

Abb. 8: Umzeichnung der Ritzungen am Kannenhals,
zur besseren Kenntlichmachung bearbeitet. Nach Haynes,

Kulturgeschichte, S. 122.

von Stora Hammars, die sich nun im Museum
von Bunge befinden.24

Eine eingehendere Interpretation zum Fries
liefert Sybille Haynes.25

Sie beginnt mit dem obersten der drei
Friese, der um den Kannenhals läuft und am
Schlechtesten überdauert hat26, jedoch noch
deutbar ist: Ein nackter Mann führt eine Ziege

24 Statens Historiska Museum (Christer Âhlin och Iris
Tiitto), Sweden.

25
Haynes, S. 121 ff.

26 Leider erweckt die Darstellung bei Haynes den
Eindruck, der oberste Fries sei der unterste, was beim ersten
Blick irritierend wirkt.

80 Archivum Heraldicum 2024



Abb. 9-1—4: Originalaufnahmen des Frieses um den Kannenhals. © Musei Capitolini, Roma

Nr. F.00918 / F.00924 / F.00912 / F.00916

am Halfter. Hinter ihm sieht sie zwei heraldisch

angeordnete Vögel. Was hier der Begriff
«heraldisch» aussagen will, erschliesst sich dem
geschulten Blick nicht wirklich. Es mag sein,
dass die Autorin an die frühen Doppeladler-
Darstellungen gedacht hat, wie wir sie aus dem
sumerischen Lagas kennengelernt haben. Dort
und wesentlich früher gibt es mehrere, auch

gegen einander stehende Adlerfiguren, doch
scheint mir hier der Begriff der Heraldik allzu
weit hergeholt, zumal der Zeichner des Frieses
durchaus feine heraldische Bilder zu malen im
Stande war. Hingegen erscheinen die Vögel
recht unglenk und eher miteinander spielend.
Ob es sich also hier um Jagd- oder Nutztiere
handelte, ist wohl kaum zu klären, doch wäre
im Zusammenhang mit den Ziegen auch an
die Darstellung von Reichtum und Besitz

zu denken. Man erinnere sich nur an die in
mehreren Kulturen entstandene Bezeichnung
für Geld oder ganz allgemein Reichtümern
wie zum Beispiel lateinisch pecunia aus pecus,

Vieh, Herde. Auch die Konfiguration moderner
Buchstaben in unseren Kulturkreisen mit einer
Hierarchie der Wichtigkeit von phönizisch
der stilisierten Darstellung eines Stierkopfes
(hebräisch alef «Rind») mit zwei Hörnern zu
unserem modernen A folgt dieser Logik.

Dahinter steht eine Frau in langem, kariertem

Gewand, die laut Haynes von einem, mit einem

Lendenschurz bekleideten Mann beim Handgelenk
gepackt wird; mit seiner erhobenen Hand scheint

er auf ein Schiff zu weisen, das vielleicht aus
Platzgründen, im rechten Winkel zur Grundlinie
auf seinem Bug balanciert ist. Haynes suggeriert
hier, der Mann «packe» die Frau und dominiere
sie. Mir scheint hier eher eine Unterhaltung
von Gleich zu Gleich stattzufinden. Bei der
immer mit denselben Attributen der Kleidung
abgebildeten Frau dürfte es sich mit Sicherheit
um die im Tode geehrte handeln, doch auch
der Mann weist eine Besonderheit auf: einen
Lendenschurz mit denselben Merkmalen, während

der «Ziegenhirte» nackt auftritt, ebenso
wie später auch ein nackter Mann mit einem
grossen Stab vor den zwei Reitern, offensichtlich

beides Bedienstete.
So scheint mir der Mann im Lendenschurz

tatsächlich der Ehemann der gewandeten Frau
zu sein, der ihre Aufmerksamkeit erheischt,
indem er sie an der Hand oder am Arm
dahin führt, wohin seine erhobene Linke weist:
das Schiff, und ihr erzählten möchte, dass

er im Begriff stehe, eine Fahrt, wohl eher
einen Kriegszug zu unternehmen als eine
Handelsfahrt. Auch wenn das Schiff auf dem

Archivum Heraldicum 2024 81



Bug steht, erkennt man an dessen Heck das
Ruder und darüber die Ruderpinne.27 Mag sein,
dass das Paar, wie noch zu zeigen sein wird,
nicht nur über eine schwerbewaffnete Infanterie
verfügte, sondern auch um maritime Einheiten
nicht nur zum Handeltreiben, sondern auch
mit militärischem Potential, wobei ich den
Friesteil des Kannenhalses, der auch mit einem
Ziegenbock abschliesst, quasi als symmetrische
Einrahmung ihrer Reichtümer sehe.

Ein Gedanke drängt sich noch auf: Weshalb
ist gerade dieser Fries am Schlechtesten erhalten,

obwohl die Kanne mit all ihren
schmückenden Details gleich lang den Einflüssen
der Begräbnisstätte unterworfen war? Eine
einfache Erklärung kann man darin sehen, dass

sie vor ihrer Versenkung zu Ehren der Toten
ausser innen am Henkel am Häufigsten am
Kannenhals angefasst wurde, was ein Nachweis
ihres Gebrauchs wäre; sicher nicht, um zum
täglichen Behältnis für Wein oder Bier zu
dienen, sondern aufgrund ihrer bedeutenden
Erzählung eher als Familienikone mit durchaus

auch sakralem Charakter, so vielleicht
bei Feierlichkeiten, die mit ihrer Besitzerin
zu tun hatten. Und, wenn auch kaum ist
erwähnt, dass sich entlang der Aussenseite des

Henkels ein Symbol findet, das sich um den

untersten Teil des Weinkrugs noch einmal
zeigt: eine Schlange, symbolisch für Unterwelt
und Tod stehend28, was dann wiederum ein

Argument für den ausschliesslichen Gebrauch
als Bestattungsutensil wäre.

Abb. 10: Abgerollter Fries um den Bauch des Weinkrugs
von Tragliatella. Die Abfolge der Umzeichnungen folgt
ebenso wie auch zuvor schon nicht dem Original. Abb.
Luwian Studies, Zürich.29

27 Prayon, S. 59, interpretiert dieses Schiffsdetail als

«Mast mit schräger Rahe und kleinem Segel», wobei er,

wenn man das auf dem Bug stehende Gefährt «auf Kiel»

legt, kein Segel mehr sehen kann, da der vertikale Strich
zwischen Schiff und hinterem Ziegenbock der Wasserlinie

entsprechen dürfte. Auch würde man den Mast, an dem

eine Rah aufgehängt wäre, mittig aus dem offenen Schiff
ragend erwarten.

28 Haynes, S. 123.
29 Auf wen dieser Irrtum tatsächlich zurückgeht,

erschliesst sich mir nicht, denn die ursprüngliche
Umzeichnung von Wilhelm Deecke plaziert die Friese korrekt
auf dem Weinkrug. Doch sind die in Publikationen
verfügbaren Umzeichnungen, die sich untereinander, wenn
auch nicht wesentlich, unterscheiden, jeweils bezüglich des

So wenden wir uns nun dem Hauptfries
zu, der den Bauch des Weinkrugs ziert. Wie
Sybille Haynes richtig beobachtet hat, wird der
Fries durch eine vertikale Linie am Ende der
rechten Flanke geteilt, doch beginnt sie dann
mit der Schilderung in Richtung der rechten
Flanke des Gefässes, wobei ich mich für den
gegenteiligen Weg entschieden habe, weil er
mir von der «Erzählung» her wahrscheinlicher
erscheint und er auch in der Bildergalerie der
Kapitolinischen Museen im selben Modus
präsentiert wird (siehe Fn. 27).

So setzt sich nach meiner Sichtweise die
«Erzählung» der Kanne mit der zu ehrenden
Frau fort, deren Kleidung schon Ernst Krause
durchaus sinnvoll als «Chiton» bezeichnete.30

Hier sei ein kurzer Einschub erlaubt, der sehr

gut zu den Ritzungen passt:
«Im Gegensatz zur griechischen Kleidung

weist die etruskische eine stärkere Tendenz
zu genähten Gewändern auf, welche nur
übergestreift zu werden brauchen und meist
sehr eng anliegen. Auch tragen die Etrusker
ihren Chiton öfter mit langen Ärmeln und
haben mehr Kleidungsstücke gleichzeitig an,
was möglicherweise auf das kältere Klima in
Etrurien zurückgehen könnte.

Ein wichtiges Merkmal der etruskischen
Gesellschaft ist das Verhältnis der Geschlechter
zueinander: die Frau steht gleichberechtigt
neben dem Mann. Dies spiegelt sich
oftmals auch in der Kleidung wider, denn beide
Geschlechter tragen vielfach dasselbe.

Die Etrusker kennen in der orientalisie-
renden Epoche mehrere Arten von Chitonen.
Da ist zunächst der von beiden Geschlechtern

getragene hemdartige lange und schwere Woll-
Chiton, welcher oft aus kariertem Stoff besteht
und auch die als ungriechisch geltenden — aber
im Orient beliebten — langen Ärmel haben
kann. Die Männer tragen ihn meist ungegürtet,
die Frauen hingegen nach orientalischer Manier
sehr figurbetont und mit einem reich verzierten
Gürtel. Dabei fällt auf, dass bei den Etruskern

Originals eindeutig abweichend. Eine authentische Bilderund

korrekte Reihenfolge liegt vermutlich erst seit 2010

vor, da so die offizielle Galerie der Kapitolinischen Museen
zu Rom hergestellt wurde. Diskussionsfähig bleibt die
Darstellung des Bauchfrieses, da dieser durchgehend, also
unendlich ist, aber durchaus eine sinnvolle Abfolge
aufweist. So habe ich mich hier an die von den Kapitolinischen
Museen vorgegebene Abfolge gehalten, die sich mit der
Frontalansicht beginnend auf die linke Flanke des Kruges
fortsetzt.

30 Ernst Krause, Die nordische Herkunft, S. 32, wobei er
die Familienszene, die folgt, ganz der Troiasage verhaftet,
als «Paris-Urteil» deutet.

82 Archivum Heraldicum 2024



die langen Chitone, sowohl bei den Männern
als auch bei den Frauen, nie so lang sind, dass

sie — wie bei den Griechen — die Füsse
bedecken.31»

Die bisher fast isoliert dastehende Frau vor
zwei eigenartigen ovalen Gebilden wurde oft
der ganz zuletzt dargestellten Liebesszene
zugeordnet, bis Haynes dies durch den feinen
vertikalen Trennungsstrich auflöste, doch auch bei
ihr stand diese kleine Szene ohne erzählerischen
Zusammenhang da. Dies wurde bei Friedhelm
Prayon korrigiert und in den richtigen Kontext
gebracht.32 Hier allerdings scheinen mir zwei
verschiedene «Erzählungen» möglich; einmal

31 Vestis virum facit. Etruskische und römische Mode 0

2008-2013 by Gabriele Pasch.
32 Friedhelm Prayon, Die Etrusker. Jenseitsvorstellungen

und Ahnenkult. Mainz 2006, S. 58f.

die Einordnung der Kannengeschichte in ein
reines Totenritual, wobei das Gefäss nur für
die Totenfeier der Frau geschaffen worden wäre
und Menschen, (Opfer-?)Tiere und Gegenstände

wie Waffen oder auch das Schiff nur
für die Fahrt ins Jenseits gedient hätten. Oder
aber — wozu ich tendiere — es wurde zum
selben Anlass der Stellung und des Lebens der
Verstorbenen anhand herausragender Ereignisse

ihres Lebens gedacht, wofür man die
Bildfolge auch in verschiedene «Themenkreise»
zerlegen könnte: Stellung und Wohlstand,
Religion, Krieg und Sexualität.

Meines Erachtens aber führt sie direkt zu
der sehr besonderen folgenden Geschichte, in
der die Frau, die soeben noch mit den beiden
Idolen und dem (zu den Göttern) erhobenen
Arm für einen erfolgreichen Feldzug ihres
Mannes betet, dessen Schurz, wie erwähnt, aus
demselben Stoff ist wie ihr Kleid. Dazwischen
das Kind, das, nachdem es sich vom Vater
verabschiedet hat, wieder der Mutter zuwendet.
Diese aber gibt ihrem Mann einen Gegenstand,
möglicherweise einen zuvor am Altar geweihten

Talisman mit.
Hier sind auch die wichtigen Inschriften

eingeritzt, aus denen wir auch den Namen der
Frau kennen: mi thesa{n}thei, ich bin Thesathei,
eher wohl Thesantei, benannt nach Thesan, der
etruskischen Göttin der Morgenröte.

Ihr Mann ist mit der vertikal angeordneten

Inschrift mi ammarce, ich bin Ammarce,
vermutlich fälschlich für Mamarce, einem
weitverbreiteten etruskischen Männernamen,
bezeichnet.

Und das kleine Mädchen, zweifellos das

Töchterchen der beiden, wurde mi velelia, ich
bin Velelia, gerufen.33

Nach dieser Familienszene folgt quasi eine
«Massenszene», der Aufmarsch von Soldaten
in einheitlicher Ausstattung, aufgereiht hinter

ihrem Herrn Mamarce und ihre
Kampfbereitschaft zeigend. Ausgestattet sind sie alle
mit einem Rundschild, der für die archaische
Phase in Etrurien steht und meist ohne
erkennbare Embleme bleibt. Für diese Zeit
doch recht überraschend führen diese Kämpfer,

die wie häufig in Etrurien zu finden,
einer Art Privatarmee eines Aristokraten
entsprechen, wo staatliche Strukturen zum Schutz
eines Gemeinwesens erst deutlich später
Fuss fassen konnten, nicht nur die reine
Verteidigungswaffe, die allerdings als Schlaginstrument

durchaus auch zum Angriff diente,

33 Haynes, S. 122.

Abb. 11: Tönerne Sitzstatuette eines männlichen Ahnen
mit dem typischen Karomuster von Chiton und Schrägmantel

aus der Tomba delle Cinque Sedie in Cerveteri, also in
unmittelbarer Nähe des Fundortes des Weinkrugs. 2. Hälfte
des 7. Jh. v. Chr., Photo: Musei die Conservatori, Rom.

Archivum Heraldicum 2024 83



Abb. 12.1—5: Originalaufnahmen des Frieses um den Kannenbauch, 1. Hälfte. e Musei Capitolini, Roma. Nr. F.00872 /
F.00875 / F.00853 / F.00857 / F.00887.

was durch den verstärkten Schildrand plausibel

wird, sondern eben auch neben dem

praktischen Wert einen ideellen im Sinne
einer Identifikation als Gruppe mit Aussage

zu Herkunft, Herrschaft und auch als

Signal der Abschreckung von möglichen
Gegnern. Und besonders beeindruckend ist
nicht nur die Tatsache, dass ein gemeinsames
Schildbild getragen wurde, sondern auch, dass

es sich eindeutig um ein aggressives Zeichen

handelte: einen an der Stellung der Vorderläufe
erkennbar voranstürmenden wilden Eber.

Komplettiert wird die Rüstung je drei
lanzenartigen Waffen, deren Spitzen und Enden
hinter den Schilden hervorschauen. Auch die
Stellung der Krieger, deren Beine wie die
ihrer Wappenbilder in der Vorwärtsbewegung
zu sein scheinen, verstärkt den Eindruck
einer schlagkräftigen Gruppe. Gelegentlich
wurde von einem Tanz gesprochen und dieser

84 Archivum Heraldicum 2024



nach Troia oder in den skandinavischen Norden

verorter, doch scheint mir dies wenig zur
Gesamtsituation zu passen, in der niemand
sonst tänzerische Bewegungen ausführt.34

Vergleichbar sind jedoch Schildbemalungen,
die ich hier als proto-heraldiscb bezeichnen
möchte, da sie noch nicht alle Kriterien erfüllen,

die wir heute als heraldisch bezeichnen,
wie Identifizierung mit einer Person,
sondern nur mit einer Art früher «corporate
identity», wie sie Unternehmen neuerdings
zu pflegen sich brüsten, dabei bei aller
ultramoderner Attitude auf geradezu archaische
Verhaltensweisen zurückgreifen.35

Erstaunlich, wie ich meine, ist ein
künstlerisches Detail: Gerade die häufigen
Tierdarstellungen wie Ziegenböcke, Vögel,
Eber, Pferde, Schlangen, Hase und Hund, die
wir noch kennenlernen werden, zeichnen sich
für diese Frühzeit durch eine besonders naturnahe

und teils ästhetisch schöne Ausführung
aus, während Menschen und Dinge dahinter
eher zurückbleiben. Wer einmal das Glück
hatte, in den Höhlen der Cro-Magnon-Men-
schen oder auch der australischen Ureinwohner

gewesen zu sein, dürfte dieselbe Einsicht
gewonnen haben.

Doch ist diese «protoheraldische»
Kennzeichnung der Schilde nicht die einzige im
sich gegenseitig befruchtenden Kulturkreis
zwischen Mykene, Griechenland, den Völkern
der italienischen Halbinsel von Ligureren und
Venetern bis zu den Oskern, aber auch den
noch südlicher siedelnden Westgriechen und
der Karthager nicht zu vergessen. Abb. 13: Rekonstruktion eines schwergerüsteten Hopliten

aus dem späten 7. Jahrhundert v. Chr., also ungefähr
zwischen 620 und 600. Der illyrische Helm datiert erst etwa
70 Jahre später.36

34 Krause, S. 30 führt fast alle Nebenfiguren als Tanzende
auf den labyrithischen Trojatanz zurück und sieht in den

Soldaten unbehelmte Jünglinge mit Haarbinden, doch ist
es durchaus möglich, dass die «Kopfbedeckung» nicht
nur der Fusssoldaten, sondern auch der Reiter einen Helm
andeutend könnte, doch auf jeden Fall findet man weder bei
den Einen noch den Anderen auffällige Helme, wie sie zu

späteren Zeiten getragen wurden.
35 Ein Begriff, den ich nur mit grossem Zögern

niederschreibe, haben doch die Anleihen bei meist unverstandenen

Rückgriffen gerade auf antike oder naturwissenschaftliche

Erklärungsmuster zunehmend Hochkonjunktur. Auch
wenn sich einem bei der Philosophie oder der DNA einer

Tankstellenkette, eines Fussballvereins oder einer Burger-
Bude wahrlich der Magen umdrehen mag. Die Haltbarkeit
solcher Begriffe dauert allerdings selten länger als ein paar
Jahre, bevor sie von der nächsten Sprachschwellung abgelöst
wird.

Das Besondere an dieser Rekonstruktion
ist in unserem Zusammenhang natürlich der
Schild mit der Abbildung eines wilden Ebers
in nahezu derselben Art wie auf den Schilden
der Fusstruppe des Ammarce, dessen Funktion
im Kampf erst kürzlich wieder Thema einer
Studie war.37

36 Michael Zerjadtke, Entwicklung des Hopliten, in:
Michael Zerjadtke (Hrsg), Der griechische Hoplit, S. 73. Nach
diversen Funden in Hamburg, New York, Berlin, Olympia
und London - Schild nach Olympia Inv. Nr. B 2050.

37 Kevin Rowan De Groote, A Core Difference! The
Varying Hoplite Shield Designs and their Effects on
Economic Value, Performance and Combat Effectiveness,
International Journal of Military History and Historiography,
10.1 !63/24683302-bjal00l6, 42, 2, (267-299), (2021).

Archivum Heraldicum 2024 85



Dass sich diese noch archaisch anmutende
Kampfeszierde in ihrer Schlichtheit nicht lange
als Alleinstellungsmerkmal behaupten konnte,
belegt schon sehr früh der Schulterfries der

sogenannten Chigi-Kanne mit Hopliten, die
bereits individuelle Schildbilder zeigen, sei es

in der eigenen Phalanx oder der der Gegner.
Die Kanne wird um 640/630 v. Chr. datiert
und stammt ebenfalls aus etrurischem Gebiet,
gefunden in Formello bei Veji. Beim ersten
Anblick verblüfft die doch deutlich
künstlerische Ausführung der Bemalung, die im
Zusammenhang mit der Entstehungszeit und
im Vergleich mit der Kanne von Tagliatella
einem Paradoxon entspräche. Eine Auflösung
des nur scheinbaren Paradoxons ergibt sich

jedoch daraus, dass es sich bei jener Kanne
um eine protokorinthische Olpe handelt, die also
ein griechisches Importgut darstellt. Und die
auf ihr gemalten militärischen Szenen und
Rüstungsgegenstände waren in Griechenland
seit dem 8. Jh. v. Chr. geläufig und bis zur Mitte
des 4. Jh. v. Chr. die bevorzugte Kampftaktik,
die besonders durch Xenophons Anabasis
popularisiert wurde.38

Abb. 14: sog. Chigi-Kanne eine Hoplitenschlacht
zeigend. Die Schilde sind mit individuellen Schildbildern
geschmückt, um 640/630 v. Chr., Detailaufnahme des

Schulterfrieses.

38 Abb. der Chigi-Kanne bei: Till Kasperidus, Kampf in
der Phalanx, in: Michael Zerjadtke (Hrsg), Der griechische
Hoplit, S. 78ff. Fundort Formello bei Veji, Museo Nazionale
die Villa Giulia, Inv. Nr. 22679.

Dass es natürlich zu dieser etruskischen
Frühzeit auch und wohl vorwiegend keine
figürliche Bemalung der Rundschilde gab,
allenfalls unspezifische Farbgebungen, kann
aus den vielfachen Grabmalereien erschlossen
werden.

Wenig jünger ist eine Reliefdekoration auf
einem Straussenei aus dem «Isis-Grab» aus
Vulci, die eine künstlerisch weit fortgeschrittene

militärische Formation zeigt, bei der die
Rundschilde der Fusstruppen ohne Schmuck
bleiben, während die Lanzenträger deutlich
Helme nach Form der korinthischen Exemplare
tragen, die im 6.Jh. v. Chr. aufkamen. In eben
diese Zeit wird auch diese Dekoration datiert.39

So findet sich in einer Dokumentation der

Ny Carlsberg Glyptothek in Kopenhagen und
des Schwedischen Instituts in Rom von 199240

das eine oder andere Beispiel dieser schönen
Stücke, die teils symptomatisch für die gesamte
etruskische Kunst stehen, so zum Beispiel der
berühmte Frauenkopf der Velia aus der Tomba
dell'Orco o Polifemo.41

Abb. 15: Darstellung des dreiköpfigen Geryoneus (etr.
cerun) in Rüstung vor Hades (etr. aitd) und Persephone (etr.
persipnei). Er trägt einen höchstens monochromen, wohl
lederüberzogenen Schild. Tomba dell'Orco II, Tarquinia
360-330 v. Chr. Abb. Antikenmuseum Basel.42

39 Haynes, S. 80, Abb. 42. London, British Museum, GR
1850.2-27.9.

40 Mette Moltesen, Cornelia Weber-Lehmann, Lebendiges
Jenseits. Faksimiles und Aquarelleetruskischer Grabmalerei.
Dokumentation aus der Ny Carlsberg Glyptothek und
dem Schwedischen Instituts in Rom, Mainz 1992
(Originalausgabe in Dänisch und Englisch im selben Jahr).

41 Ebenda, S.52, 54, Nr. 1.43 & 1.44.
42 Mette Moltesen, Cornelia Weber-Lehmann, Lebendiges

Jenseits. Faksimiles und AquarelleetruskischerGrabmalerei.
Ausstellungskatalog des Antikenmuseums Basel + Sammlung

Ludwig, Mainz 1995, S. 54, 57, Nr. 1.48.

86 Archivum Heraldicum 2024



Eine künstlerisch ähnliche Wandzeichnung
liefert uns dann sogleich den Übergang zum
nächsten Abschnitt des Hauptfrieses der Kanne

von Tagliatella: eine weitere Kriegerszene,
hier jedoch ist der Gerüstete zu Pferde
abgebildet und trägt wie sein Vorgänger zu Fuss
einen monochromen Schild, dessen Tingierung
eher ins Rote geht.

Abb. 16: Darstellung eines Kriegers zu Pferd und Phersu

mit spitzem Hut und bunter Jacke, als Pulcinella oder
Harlekin bezeichnet. Aus der Tomba del Pulcinella
oder Tomba Baietti, Tarquinia 520 v. Chr. Abbildung
Antikenmuseum Basel.43

So wenden wir uns also der zweiten Hälfte
des Bauchfrieses der Kanne von Tagliatella
zu. Er beginnt nicht, wie seit den frühen Um-
zeichnungen häufig dargestellt und auch noch
bei Sybille Haynes so eingeordnet mit dem
vorderen Reiter, sondern mit einem
«Pferdebegleiter» oder «Pferdeführer», der den beiden
Reitern voranschreitet, also nicht zur
Fusstruppe gehört, sondern zu den ihm auf dem
Fusse folgenden Reitern, eine Funktion, die
ausser in Fachkreisen heute hierzulande nur
noch wenig bekannt ist, besser vielleicht unter
seinem britischen Pendant «Horseman». Dass

es sich bei ihm wiederum um einen Diener oder
Sklaven handelt, verraten schon seine explizite
Nacktheit und der Stock als Instrument zur
Führung der Tiere.44

43 Ibid., S.77, Nr. 1.76.
44 Bei Prayoti, S. 61, wird in dem Gerät ein Steuerruder

vermutet, das aber keinen rechten Sinn ergebe. Demhingegen
findet sich als conditio sine qua non von Anbeginn einer Ab-
richtung des jungen Pferdes der sogenannte «Horseman-Stick
& String». Dieser Kommunikations-Stick oder auch Carrot
Stick, dient beim Horsemanship-Training zur Verlängerung
des Armes. Er ist somit kein Ersatz für eine Gerte oder eine

Peitsche, sondern eine Verlängerung des menschlichen Armes.
Besonders passend erscheint die definierte Gesamtlänge von
1,80 m, was hier auch im bildlichen Vergleich mit der Grösse
des Pferdebegleiters ausnehmend gut übereinstimmt. 0

Copyright 2023 Weinzierl Horsemanship.

Abb. 17: Fortsetzung des abgerollten Frieses um den Bauch
des Weinkrugs von Tragliatella. Siehe Erklärung unter
Abb. 10 und besonders Fn. 29.

Übereinstimmung herrscht bei den
derzeitigen Interpretationen über einen erzählerischen

Gesamtzusammenhang bei den ersten
drei Figuren, nämlich dem schon erwähnten
Pferdebegleiter, den beiden Reitern und dem
quasi aus dem Schweif des zweiten
«hervorquellenden» Fabyrinth mit der geheimnisvollen
Inschrift truia. Auf dieses eine Wort gründete
sich die bereits mehrfach erwähnte
«wilhelminische» Verlagerung der Troja-Sage in den
Norden, im Extrem in die mythische Welt der

Wikinger.
Prayon sieht hier den Zusammenhang der

Erzählung mit den beiden Reitern, deren erster

ebenso wie der zweite einen Rundschild
trägt, diesmal aber mit dem protoheraldischen
Emblem eines Vogels. Ohne Zweifel muss es

sich dabei um einen Raubvogel handeln, der
von der Seite dargestellt ist wie eben auch der
Eber bei den Fusstruppen. Dass es sich dabei

um eine andere Vogelart als die auf dem Fries
des Kannenhalses handelt, geht nicht nur aus
der schlanken, windschnittigen Figur hervor,
sondern auch der Haltung, die nach vorne auf
Angriff gerichtet ist. Wenn wir also von einem
Raubvogel ausgehen, bleibt die Auswahl im
europäischen Kontext schmal. Auf jeden Fall
dürfte es sich um einen Greifvogel handeln, der
im antiken Etrurien beheimatet war.45 Neben
diversen Falkenarten-man denke nur an Kaiser
Friedrichs II. von Hohenstaufen berühmtes
Werk «De arte venandi cum avibus», das in den
Vierzigerjahren des 13.Jahrhunderts n. Chr.
einstanden ist — käme natürlich die Abbildung
eines Adlers in Frage, doch sehen die antiken
ebenso wie die modernen Darstellungen dieses

«königlichen» Wappentieres eher mit offenen
Flügen majestätisch aus.

45 Trotz möglicher Zu- und Abwanderungen während
der Jahrhunderte imponiert noch immer der Vogelreichtum
der ehemals etruskischen Gebiete ebenso wie im Alpenrund
und am Ionischen Meer und dem Hinterland der Basilicata.
Federico Cauli, Fulvio Genero, Rapaci d'Italia, Latina (LT)
2017, Karte S. 80.

Archivum Heraldicum 2024 87



Abb. 18.1-5: Originalautnahmen des Frieses um den
Kannenbauch, 2. Hälfte. " Musei Capitolini, Roma.
Nr. F.00863 / F.00865 / F.00866 / F.00870 / F.00871.

88 Archivum Heraldicum 2024



Haynes vermutet, dass es sich bei den Reitern
um Söhne des Ammarce (Mamarce) handele,
wofür meines Erachtens genauso viel spricht
wie dagegen. Selbst wenn man annähme, dass

sie hinter ihren Schilden nackt wären, wäre
dies alleine kein Beweis, weil Soldaten hier
eine Ausnahme von der «aristokratischen»
Bekleidung machen könnten. So muss diese

Deutung leider offen bleiben.
Geheimnisvoll ist wiederum das Tier in

Hockstellung auf der Kruppe des vorderen
Pferdes, das sich an den Schultern des Reiters
festzuhalten scheint, auf das Haynes jedoch
nicht weiter eingeht. Hier wird griechischer
Einfluss eine Rolle spielen, der schon sehr früh
in Etrurien Fuss gefasst hat. So muss man wohl
im Gegensatz zur Truppe der Fusssoldaten nur
im historischen Sinne von einer militärischen
Funktion ausgehen können, die aber schon
bald zu einer spirituellen Bedeutung wechselte.
Am Ehesten als Affe zu interpretieren kann
seine Bedeutung wohl nicht präzise genug
gedeutet werden, doch liegt Prayons
Annahme, dass beide Reiter in ihrer Eigenart mit
diesem Tier und der zweite mit dem «Troja-
Labyrinth», das aus dem Schweif seines Pferdes

erwächst, eine Jenseitstradition verkörpern, die
ein Bestandteil der von den späteren Römern
gepflegten Reiterspiele unter dem Namen lusus

troiae gewesen sein dürfte, wohl sehr nahe an der
Wahrheit.46 Mit den lusüs troiae huldigten sie

auch und gerade ihren präsumtiven Vorfahren.
Inwieweit die Tatsache, dass das siebenfach

geringte Labyrinth aus dem Schweifdes Pferdes

hervorgeht, eine besondere Bedeutung hat, ist
meinerseits nicht zu beurteilen, doch wird dies

nirgends erwähnt, weil den Vorbearbeitern bisher

wohl keine so präzise Aufnahme des Details
vorlag wie es seit noch nicht so langer Zeit die
Kapitolinischen Museen nunmehr bieten.

Die letzte Darstellung des Bauchfrieses zeigt
wiederum Details aus dem Leben der Verstorbenen,

wobei Haynes den dort eingeritzten
doppelten Beischlaf als «sehr selten in der etrus-
kischen Vasenmalerei und seine Verdoppelung
hier» als rätselhaft anspricht. Und vermutet

anschliessend, dass das Oberhaupt der
Aristokratenfamilie «(M)Amarce möglicherweise

zweimal verheiratet war uns so seine

Verbindung mit beiden Frauen bekunden
wollte.»47 Ganz ausgeschlossen erscheint dies
nicht, doch wären einige Aspekte daran doch
recht ungewöhnlich. Immerhin handelt es sich

46 Prayon, S. 59f.
47

Haynes, S. 123

hier um die Totenfeier für seine Frau unter
Einbeziehung seiner Tochter, die auch bei wichtigen

rituellen Szenen dargestellt und damit
geehrt wird. Weshalb er bei aller vergleichsweise

freizügiger Lebensweise der hochzivilisierten

Etruskergesellschaft unbedingt auch seiner

sexuellen Freuden mit einer ersten Gemahlin
in recht drastischer bis pornographischer Weise
ausgerechnet zu diesem Anlass gedenken sollte,

mag sich nicht ganz erschliessen. Trotz aller
Unterschiede, auch im zentralen kulturellen
Rahmen der mediterranen Gesellschaften hat
sich der Mensch in den letzten gut zehntausend
Jahren in seinen grundsätzlichen Emotionen
nicht derart verändert, dass dies ein plausibler
Ansatz wäre. Vielmehr erscheinen beide

Zeichnungen Augenblicke der höchsten Lust beider
Partner darbieten zu wollen, wie sie selten, aber
doch variantenreich auch andernorts belegt
sind.48 Zu einem Jenseitsritus mögen sie gehören,

zu Reiterspielen — boni soit qui mal y pense

— wohl eher nicht, doch weshalb eigentlich nicht
zur Schilderung ganz besonderer Ereignisse im
Leben der Verstorbenen und ihres Gemahls?
Zum Beispiel die Zeugung der Tochter oder
alleine die Freude des Paares, nachdem der
Ehemann unversehrt vom Kriegszug
zurückgekehrt ist.

Abschliessend sei noch der untere Kannenrand

erwähnt, der in der Umzeichnung einen
Hasen und einen Hund aufweist, beides beliebte

Jagdopfer oder -begleiter. Und gleichzeitig
wie auf dem Kannenhenkel die Schlange als

Symbol von Tod und Unterwelt.19
Eine auch nur halbwegs identifizierbare

Originalaufnahme dieser abschliessenden
Region konnte leider nirgends gefunden werden,
auch nicht in der Bildergalerie der Kapitolinischen

Museen in Rom.

ini/fit« M*t m ••nt.r /

Abb. 19: Bodenfries des Weinkrugs von Tragliatella mit
Hase, Hund und Schlange. Abb. Luwian Studies, Zürich.

48 Hierzu besonders die wesentlich feinere Darstellung
einer ménage a trois, in Cornelia Weber-Lehmann, Das
Kopenhagener Projekt — Vorläufer und Nachfolger, Abb. 18,
Details der Rückwand der Tomba dei Tori aus der Zeit um
550/540 v. Chr., Farbskizze von Mai 1897, Kat. Nr. 5.120,
in: Moltesen & Weber-Lehmann, Lebendiges Jenseits.

49 Haynes, S. 123.

Archivum Heraldicum 2024 89



Zusammenfassung
Bei der Lektüre eines Werkes über die Archäologie

und Frühgeschichte Italiens und Roms fiel mir
eine mehr als hundert Jahre alte Umzeichnung von

Ritzungen auf, die zu einem sepulkralen Zweck auf
einem irdenen Weinkrug angebracht und beim etrus-
kischen Tragliatella unweit nördlich der Tibermündung
aufgefunden wurde. Die Besonderheit dieses Fundes

gründet auf der Tatsache, dass hierbei auch eine

Soldatenformation und zwei bewaffnete Reiter abgebildet

wurden, welche den typischen Rundschild führen,
der auch bei Abbildungen an anderen Fundorten für
die frühe Phase der etrusko-korinthischen Kunst und

Militärtechnik kennzeichnend war. Doch unterscheiden

sich die auf dem Weinkrug gezeigten Schilde in
zwei Eigenschaften von vergleichbaren Malereien oder

Ritzungen: in Zeit und Schmuck. Zeitlich handelt es

sich um den Bereich zwischen etwa 630 — 600 v. Chr.

und inhaltlich um das früheste Zeugnis von schmückenden

Figuren auf Schilden, die eindeutig auch und gerade
der Identität der Kämpfer und ihrer Zugehörigkeit zu
der Familie dienten, für die sie militärisch und mythologisch

einstanden. So kommen zwei Tierarten vor, bei

einer Formation von Fußsoldaten je ein angreifender Eber

und auf den Schilden zweier Kämpfer zu Pferde jeweils
ein Greifvogel, auch in aggressiver Haltung.

Auch wenn vom Bild her eine eindeutige Bezeichnung

als Heraldik wohl noch nicht gewagt werden kann,
auch wegen der mangelnden Kontinuität in unsere
mittelalterliche Zeit, kann man doch mit Fug und Recht

von einer «Protoheraldik» sprechen.

Résumé

La proto-héraldique étrusque de la fin du
Vile siècle avant J.-C. à l'exemple de la
jarre à vin de Tragliatella

En lisant un ouvrage sur l'archéologie et la protohistoire

de l'Italie et de Rome, j'ai été frappé par l'illustration,

datant de plus d'un siècle, de gravures incisées à

des fins sépulcrales sur une cruche à vin en terre cuite

retrouvée à Tragliatella, barré ville étrusque située non

loin de l'embouchure du Tibre. La particularité de cette
découverte réside dans le fait que ces gravures
représentent des soldats en formation et deux cavaliers armés

portant des boucliers ronds typiques. Ces boucliers sont

caractéristiques de la première phase de l'art et de la

technique militaire étrusco-corinthienne et ils ont
également été retrouvés dans d'autres sites archéologiques.
Les boucliers représentés sur cette cruche à vin se

distinguent cependant des peintures et des gravures
similaires par deux caractéristiques : leur date et leur décoration.

Du point de vue chronologique, ils proviennent de

la période comprise entre 630 et 600 av. J.-C. En ce qui

concerne leur contenu, il s'agit du premier témoignage
de figures décoratives sur des boucliers servant clairement

à l'identification des combattants et à leur appartenance

à la famille dont ils étaient les garants militaires et

mythologiques. Ainsi, à côté d'une formation de soldats à

pied, deux espèces animales apparaissent sur les boucliers

de deux combattants à cheval : un sanglier attaquant et

un rapace, lui aussi, dans une attitude agressive.

Même si, d'un point de vue historique, il serait

incorrect de parler d'héraldique au sens strict, notamment
en raison de la solution de continuité avec l'époque médiévale

au cours de laquelle l'héraldique est apparue, on

peut néanmoins parler de représentation « proto-héraldique

».

Sommario

La proto-araldica etrusca délia fine del
VII secolo a. C.: l'esempio dell'anfora di
vino di Tragliatella

Leggendo un libro sull'archeologia e la protostoria
dell'Italia e di Roma, sono stato colpito dalla presenza
di incisioni funerarie risalenti a più di un secolo su

un'anfora di vino in terracotta ritrovata a Tragliatella,
città etrusca situata non lontano dall'imboccatura del

Tevere. La particolarità di questa scoperta risiede nel fatto
che queste incisioni rappresentano soldati in formazione

e due cavalieri armati con scudi rotondi tipici. Questi
scudi sono caratteristici délia prima fase dell'arte e délia

tecnica militare etrusco-corinzia e sono stati ritrovati
anche in altri siti archeologici.

Gli scudi rappresentati su quest'anfora di vino si

distinguono tuttavia da dipinti e incisioni simili per
due caratteristiche e la loro decorazione. Dal punto di
vista cronologico, provengono dal periodo compreso tra il
630 e il 600 a. C. Per quanto riguarda il loro contenuto,
si tratta del primo testimonianza di figure decorative

su scudi chiaramente utilizzati per l'identificazione dei

combattenti e l'appartenenza alla famiglia di cui erano i

garanti militari e mitologici. Si trovano quindi due tipi
di animali rappresentati sugli scudi: un cinghiale carat-
terizza una formazione di fanti e un rapace in posizione

aggressiva.

Anche se storicamente sarebbe scorretto parlare
di araldica nel senso stretto, soprattutto a causa délia
continuità con il periodo medievale in cui l'araldica è

emersa, si puö comunque parlare di rappresentazione

«proto-araldica».

90 Archivum Heraldicum 2024


	Etruskische Protoheraldik des späten 7. Jahrhunderts v. Chr. am Beispiel des Weinkrugs von Tragliatella

