
Zeitschrift: Archives héraldiques suisses = Schweizer Archiv für Heraldik = Archivio
araldico svizzero : Archivum heraldicum

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 123 (2009)

Heft: 1

Artikel: Ein vorschollenes Meisterwerk von 1518 ist aufgetaucht

Autor: Nieuwenhove, Trudy Battaille de Stappens de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-746952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-746952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein verschollenes Meisterwerk von
1518 ist aufgetaucht

Trudy Battaille de Stappens de Nieuwenhove

Die Schriftstellerin betrachtete dieses
Gemälde imJuli 1999 in einer Privatsammlung
mit einergrösserenAufmerksamkeitals gewöhnlich,

sie hatte nicht damit gerechnet, dass dies
der Anfang eines tiefgreifenden und intensiven

Forschungsprojekts für fast ein gesamtes
Jahrzehnt sein würde. Ausserdem rechnete man
nicht damit, dass dieses Gemälde am Ende
dieser Forschungsarbeit als ein authentisches
Werk eines der faszinierendsten und mysteriösesten

deutschen Meister des 16. Jahrhunderts
anerkannt würde.1

Hier handelt es sich um eine dieser
Entdeckungen in der Welt der Kunst, bei der
ein bisher unbekanntes Meisterwerk wie aus
dem Nichts erscheint.

Beim ersten Anblick des Gemäldes hatte
sie schon einen zwiespältigen Eindruck. Die
Komposition schien «Altdorferisch». Sie war
fasziniert von der eindeutig ausgezeichneten
Qualität einiger Bildelemente und fest
entschlossen herauszufinden, warum es dieses

spezifische Erscheinungsbild hatte.
Das Gemälde hatte sie in seinen Bann gezogen.

Es hatte sie zur bewussten Wahrnehmung
der Unsicherheit seiner eigenen Komposition
gezwungen. Dieses Werk provoziert und
verunsichert. Jedenfalls hat es sie dazu gebracht,
die Erforschung zu vertiefen und es nicht bei
einer einfachen Beschreibung zu belassen. Die
Verfasserin muss zugeben, dass die Malerei
— zumindest vorübergehend — ihre Art der
Apprehension von Bildern revidiert hat.

Nun handelte es sich bei diesem Werk wahrlich

nicht um die erste Darstellung der Heiligen
Drei Könige. Dieses Sujet war im Antwerpener
Manierismus eines der am häufigsten gewählten

Themen zur (Re)präsentation einer ganzen
Familie.

Es war ein Thema, das viele Meister auswählten,

da es im gesamten Europa gängig war und
sich einer grossen Nachfrage erfreute. Zwischen
1532 und 1548 war es neben der Madonna mit

1

Ludwig Meyer, Archiv für Kunstgeschichte, München,
11. Juli 2001: ein sehr wichtiges Objekt für die Kunst- und
wahrscheinlich auch die Zeitgeschichte.

Kind das am meisten verbreitete Sujet. Für
die Maler bot es die traumhafte Möglichkeit,
Reichtum, Mode und fantastische Architektur
darzustellen. Sie konnten ihrer Vorstellung
von exotischen Kleidungen, Schuhwerken und
Personen freien Lauf lassen und ihre Virtuosität
beweisen. Wie und wann das alles begann,
ist nicht sicher. Es ist eine Tatsache, dass die
Blütezeit von Antwerpen als Handelsstadt und
die hohe Zahl von ausländischen Investoren ein
Wachstum des internationalen Kunstmarkts
bewirkten. Die Kunstwerke wurden
grösstenteils exportiert. Dieser Massenproduktion
ebenbürtig war nur die Retabel-«Industrie» in
Brabant. Man kopierte Originalkompositionen
in vielzähligen Variationen und «recyclierte»
Motive. Dieses Reproduzieren und Ubernehmen
betraf übrigens nicht nur die Malerei,
sondern auch die Bildhauerei, Buchillustration,
Teppichweberei und natürlich die gerade entwickelte

Druckkunst. Es war alles eine Frage von
Nachfrage und Angebot, und darum wurden
Themen und Stilarten auf der Grundlage ihrer
Verkaufsfähigkeit gewählt.

Dieses Gemälde lässt vermuten, dass
es seinen Anfang in Augsburg nahm, wo
die Kaufmannsfamilie Fugger wichtige
Konzessionen von Kaiser Maximilian und Karl
V. erhalten hatte. Die Fugger verfügten über
weitreichende Kontakte und unterhielten eigene
Lagerhäuser in Antwerpen. Diese sind bis heute,
allerdings unter anderen Namen, erhalten.

Häufig ist in diesen Gemälden auch die
Sprache von einer kommerziell inspirierten
Ikonografie. Die Knechte und Gehilfen der drei
Könige schleppen schwere Warenballen.

Das Lager, das man häufig im Hintergrund
sieht, soll andeuten, dass diese Könige aus weiter

Ferne kamen.
DieDarstellung diesesprachtvollen Gemäldes2

ist voll von historischen, biblischen und symbolischen

Details. Wir möchten die Entstehung und

2 Dr. Moritz Graf Strachwitz, Deutsches Adelsarchiv
Marburg, 13. Januar 2003: ein wirklich wunderbares und
qualitätsvolles Bild. Daher bin ich erstaunt, dass es die
Wissenschaft nicht schon längst eingehend untersucht hat.

Archivum Heraldicum 1-2009 29



Das Lager

die Geschichte dieses Bildes bestimmen, das zur
Zeit der Reformation oder kurz vorher entstanden

ist, um so die regionale Zuordnung zu
präzisieren. Um 1500 waren Glaube und Macht eng
miteinander verknüpft: Der christliche Glaube
bestimmte im ausgehenden Mittelalter in
Europa den Alltag und das Leben der Menschen.
Eine tiefe Frömmigkeit und Heilssehnsucht,
die sich in riesigen Reliquiensammlungen und
Ablassankäufen äusserten, prägte die Zeit.
Durch Pilgerfahrten, Stiftungen und Gebete
versuchten die gläubigen Christen, die Furcht vor
dem ungewissen Jenseits zu mildern. Von einer
Auflösung der mittelalterlichen Welt kann in
bezug auf die kirchliche Geschlossenheit nicht
gesprochen werden. Der Papst, Oberhaupt der
christlichen Kirche, weilte als Inhaber der
geistlichen Macht in Rom.3

3 «Glaube und Macht, Sachsen in Europa der
Reformationszeit», Torgau - Schloss Hartenfels, 24. Mai
bis 10. Oktober 2004.

1518: Ein wichtiges Jahr, der Reichstag von
Augsburg4, wo der alternde, sein nahes Ende
vorausahnendeMaximilian letztmalig reichspolitisch

in Erscheinung tritt, und wo Martin
Luther vor dem römischen Kardinallegaten
Cajetan Rede und Antwort stehen muss.
Maximilian ruft dort die Christenheit ein
letztes Mal zum Kreuzzug gegen die Türken
auf. Dieser geplante Zug nach Osten (wo ja
nach alter Vorstellung das Paradies liegt!)
löst möglicherweise eine Reihe von orienta-
lisierenden Motiven und Themen aus. Auch
ist Augsburg in jenen Monaten ein Ort hoher
deutscher Kunst, weil bedeutende Maler dort
ihre Mäzene und Auftraggeber suchen und
finden5. Albrecht Dürer und Hans Burgkmair
portraitieren in Augsburg den greisen Kaiser.
Wir möchten nicht ausschliessen, dass das hier
vorgestellte Bild im Umkreis des Reichstages
entstanden und vielleicht ein hochrangiger
Teilnehmer an dieser Reichsversammlung mit
dem Dreikönigsbild in Verbindung zu bringen

4 Im Jahr 1518, ein Jahr nach dem Anschlag der

Fünfundneunzig Thesen durch Martin Luther an die Tür
der Schlosskirche zu Wittenberg, förderte Jacob Fugger den

Reichstag zu Augsburg von Kaiser Maximilian, zu dem
Luther hinbefohlen wurde. Neben dem Dominikanermönch
Tetzel wohnte auch Dürer diesem historischen Ereignis
bei und fertigte Porträts einiger der Teilnehmer an. Der
Reichstag erwies sich aus Sicht der Religion zwar als
ein Fehlschlag, aber ab dieser Zeit wurde Augsburg der
Austragungsort hochkarätiger politischer Versammlungen.
1518 ist auch das Jahr des Vertrags von London zwischen
England, Frankreich, Spanien, dem Heiligen Römischen
Reich und dem Papsttum.

5 Nach 1517 senkte die protestantische Reformation in
einigen Teilen Deutschlands und der Schweiz die Nachfrage
nach religiösen Gemälden. Hofmaler schufen Gemälde auf
der Grundlage der klassischen Mythologie mit nackten

Figuren sowie Porträts. Einer dieser Künstler war beispielsweise

Lucas Cranach, der für die protestantischen Kurfürsten
von Sachsen in Süddeutschland arbeitete. In dieser Zeit
war die expressive Darstellung von Landschaften ein
dominantes Element der religiösen Malerei von Künstlern wie
Albrecht Altdorfer oder Albrecht Dürer, aber noch stärker

zum ersten Mal auch ein eigenständiges Thema und Motiv.
Albrecht Dürer arbeitete ab Ende des 15 Jahrhunderts in
Nürnberg. Er und seine Werkstatt stellten eine traditionelle
Bandbreite von Werken her, darunter sowohl Altargemälde
als auch kleine Andachtsbilder. Seine Arbeiten waren von
erstaunlicher Vorstellungskraft und Detailgetreue in bezug
auf die Schöpfung der Natur, Landschaften, menschliche
Anatomie, Vögel, Tiere und Blumen. Dürer war darüber
hinaus ein erfolgreicher Porträtmaler und einer der Künstler,
die einen der grössten Anteile an der deutschen Tradition
von elegant komponierten und psychologisch feinsinnigen
Darstellungen hatten.

6 Dr. M. Kordes, Archivleiter, Recklinghausen, 6.

Februar 2003.

30 Archivum Heraldicum 1-2009



Wir sehen oben rechts in den geöffneten
Wolken Gottvater und Christus, unten im
Hintergrund eine altbiblische Szene mit Lager,
Zelten, Brunnen, Personen und Dromedaren,
aufdenen ein Affe sitzt, in der oberen Bildmitte
eine Synagoge, im Vordergrund die das

Jesuskind anbetenden Heiligen Drei Könige in
reich gestalteten Gewändern. Einige sehen im
knienden König den alten Kaiser Maximilian7,
dahinter König Franz I. von Frankreich, denn
die Lilien könnten diese Zuordnung erlauben;
andere sehen in der Person Wohlgemut, den
Lehrer von Dürer. Auch die Lorbeerkränze sind
etwas Besonderes. Die Symbolik der Affen ist
ebenfalls interessant, zum Beispiel die Affen
auf dem Sündenbock oberhalb des knienden
Königs.8 Die Affen haben die eine Aufgabe, den

pittoresken Orientalismus der Magieranbetung
zu unterstreichen. In der Verbindung und der
Kombination der Tiere aber, wie das Beispiel
Sündenbock und Affe zeigt, weisen sie auch

spielerisch auf die Tatsache hin, dass der
Gottessohn mit seiner Wiederauferstehung
gleich dem Sündenbock die gesamte Schuld der
Menschheit auf sich genommen hat.9

Hinter der sitzenden Madonna erblicken
wir vor einem Portal zwei weibliche Heilige,
und zwar Katharina und Barbara, eine
seltene Darstellung, denn die beiden Heiligen in
Zusammenhang mit der Anbetung der Könige
treten in anderen Werken nicht auf.10

Eine mögliche Deutungsvariante wäre die
Entstehung des Bildes in Zusammenhang mit
der Geburt von weiblichen Zwillingen für das
Paar Kurber/Kerber-Baumann zu sehen. Aber
auch das wäre ungewöhnlich. Allianzwappen
finden sich sonst ja hauptsächlich auf Bildern,
die anlässlich einer Eheverbindung entstehen,
sowie auf Epitaphen.11

Stilistisch erinnert es an den Maler Leonhard
Beck aus Augsburg. Die Madonna trägt - auch

7 Dr. Jens Alm, Schriftführer im Verein für
Mecklenburgische Familien- und Personengeschichte,
Rostock. 22 Januar 2003: Da ich gerade das Buch
«Erbkrankheiten in europäischen Fürstenhäusern» von
Hans-Joachim Neumann lese, fällt mir auf, dass der
abgebildete König gewisse Merkmale der für die Habsburger
charakteristischen Progenie (zu grosser und daher
vorstehender Unterkiefer) zeigt.

8 Dr. Clemens Jöckle, Theologe und Kunsthistoriker,
Künstlerischer Leiter der Städtischen Galerie Speyer.

9 H. W. Janson, «Apes and Ape Lore in the Middle Ages
and the Renaissance», London 1952.

10 Dr. K. Löcher, ehemals Leiter der Gemäldesammlung
des Germ. Nationalmuseums Nürnberg, 4. Februar 2001.

11 Dr. M. Henker, Hauptkonservator, Haus der
Bayerischen Geschichte, Augsburg, 11. November 2001.

Altbiblische Szene

das ist selten — nach dem Vorbild der
byzantinischen Ikonen in Rom auf ihrem Gewand
eine Sonne. Dieser Madonnentypus spielte
im Umkreis von Hans Holbein in Augsburg
eine wichtige Rolle.12 Die Flammenzungen
als Besatz des Marienkleides stammen vom
Marientypus der «Madonna im Ährenkleid»,
der vor allem in Süddeutschland daheim war.
Unter dieser, am Ärmelrand, steht in hebräischer

Schrift die Schlusszeile des Psalms 72,10—
11: «Alle Völker ihm dienen.» Der Künstler
dieses Gemäldes ist noch nicht identifiziert;
irgendwie gehört die Tafel in den Umkreis der
Holbeinschule.

Andere Experten sehen in der Gestaltung
einen Maler der Donauschule.13 Deswegen wäre
für eine Zuordnung des Bildes die Bestimmung
der drei Wappen wichtig. Der Schildhalter
des oberen Wappenbildes, ein Putto, trägt
die Utensilien eines Malers in seinen Händen:
Malstock, zwei Pinsel und Palette mit angeriebenen

Farben, der Schild ist gespalten von Gelb

12 Dr. D. Hess, Leiter der Gemäldesammlung, Germ.
Nationalmuseum Nürnberg, 20. März 2001.

13 Dr. M. Schawe, Bayerische Staatsgemäldesammlungen,
München, 6. Februar 2001.

Archivum Heraldicum 1-2009 31



Wappen des Malers

und Schwarz, belegt mit einem halben Mann
mit Hut in gewechselten Farben, der in seinen
Händen je einen Stab nach oben hält. Es liegt
nahe, in diesem Schild das Wappen des Malers
zu vermuten.

Die Schrifttafel gibt einen Psalmvers wieder

(72, 10—II),14 der auf das künftige
Ereignis unten hinweist. Die Schildform ist
eigenartig, sie erinnert an die sogenannten
Rossstirnen, die in Italien bekannt sind.
Dieser Vers wird seit dem frühen Mittelalter
(bis auf den heutigen Tag) in der Liturgie
des Festes Epiphanie als Antiphon gesungen;
er hat damit dazu beigetragen, dass aus den

«Magiern» des Evangeliums nun «Könige»
wurden. Dass der Text in Hebräisch geschrieben

ist, macht das Bild noch bedeutsamer, als

es schon ist. - Wunderschön die monochromen

Englein!15
Das hebräische Zitat schliesst auf einen Maler,

derm ithebräischenBuchstabenundVokalpunkten
bewandt war, zur Zeit unter Humanisten, wie
Reuchlin,16 nicht ungewöhnlich.

Anderseits scheinen sich zwei Statuen am
Gebäude zu befinden, das als Synagoge bezeichnet

wird. Obwohl Wandmalerei gelegentlich
in Synagogen gefunden wurde, verbietet das

jüdische Gesetz jedoch Plastiken.

14 Dr. F. J. Hoogewoud, Universität Amsterdam,
Biblioteca Rosenthaliana, 18. Dezember 2001: Der Maler
hatte aufder Kartusche zu wenig Platz für den vollständigen
Text von Psalm 72, Vers 10, 11: «Die Könige von Tarsis
und auf den Inseln sollen Geschenke bringen, die Könige
aus Saba und Seba sollen Gaben senden. Alle Könige sollen

vor ihm niederfallen und alle Völker ihm dienen.» Zudem
befinden sich dahinter noch ein rätselhaftes «S» und ein
weiterer undeutlicher Buchstabe. Aber auf der Borte lesen

wir (auf Hebräisch): «Sie sollen ihm dienen.» (Der Schluss

von Psalm 72, 11.)
15 Mgr. em. Prof. Dr. Franz Rönig, Domkapitular,

Bistumskonservator i.R. und langjähriger Lehrbeauftragter
für Kunstgeschichte an der Theologischen Fakultät Trier,
23. Dezember 2002.

16 Johann Reuchlin (1455—1522), Deutscher Humanist,
Jurist und Hebräist.

Es scheint irgendwie widersprüchlich, die
Madonna in der Mitte mit dem neugeborenen
Jesuskind zu zeigen und gleichzeitig rechts
oben, Gottvater im Gespräch mit einem bärtigen

Jesus. Psalm 72 bezieht sich am Schluss
auf David, dem Sohne Isais, also König David,
der als Ahne von Jesus gilt. Eine Deutung der
Szene als Gespräch zwischen Gottvater und
dem gekrönten David liegt daher nahe.

Dass in den himmlischen Wolken nur zwei

göttliche Personen der Dreifaltigkeit dargestellt
sind und Strahlen zu dem Jesuskind heruntergehen,

lässt (wenn nicht im oberen Bereich des

Bildes beschnitten und die Taube des Hl. Geistes

abgeschnitten wurde) darauf schliessen, dass das

Jesuskind auf dem Schoss der Mutter Gottes als
der Sohn Gottes in das Leben der Trinität einbezogen

ist. Es wäre dies eine dogmatisch interessante

Darstellung. Wenn dieser Befund stimmt,
dann müsste die Linke der beiden göttlichen
Personen in den Wolken der Hl. Geist sein. Dem
scheint aber zu widersprechen, dass die Figur eine

Weltkugel mit einem Kreuz hält.
Die Form des Heiligenscheins der Madonna

und des Jesuskinds erinnert aber sehr an Dürers
Kupferstich-Madonnen um 1514.17

Der Blick in die Tiefe der Landschaft bis hin
auf eine Meeresbucht weckt die Assoziation,
aus welcher Ferne die Könige gekommen
sind — sogar übers Meer («Von den Inseln»),
— Die im romanischen (teils frühgotischen)
Stil dargestellte Kirchenarchitektur erinnert
an eine ähnliche ikonographische Besonderheit
bei Grünewalds Maria mit dem Jesuskind, dort
aber ist die Kirche gotisch!18 Aber auch bei
Altdorfer (samt Donauschule) ist eine solche
Architektur möglich. Da die Architektur von
Figuren belebt zu sein scheint, möchte man
gerne wissen, wer die dargestellten Figürchen
sind! — Ist die «Kirche» gemeint? Maria? Das
himmlische Jerusalem? Der Alte Bund? Die
Kuppeln dahinter evozieren den Alten Bund,
oder? Die rechts daneben stehende grosse
Baldachin-Architektur gehört gewiss auch in
diesem Zusammenhang.19

Unter dem von einem Engel gehaltenen
Allianzwappen des Stifterpaares stehen Namen,
die anscheinend nachträglich angebracht und

17 Dr. Albert A. Feldmann, Universität Seattle, WA; 31.

Januar 2004.
18 vgl. Panofski, «Early Netherl. Painting»: Zum ikono-

graphischen Einsatz der Stile.
19 Mgr. em. Prof. Dr. Franz Rönig, Domkapitular,

Bistumskonservator i. R. und langjähriger Lehrbeauftragter
für Kunstgeschichte an der Theologischen Fakultät Trier,
23. Dezember 2002.

32 Archivum Heraldicum 1-2009



nur teilweise erhalten sind.20 Der Name des
Ehemannes lautet Kurber oder Kerber, für die
Ehefrau A. (Anna, Agnes?) Baumennin (also
Baumann). Könnte die Tafel eine Stiftung der
Familie Kürner/Baumann sein, die direkt oder
indirekt mit dem «Bergsegen» (Erzausbeute)
des Salzburger Landes im 16. Jahrhundert zu
tun hatte, wobei nicht nur der Alte Dom in
Salzburg, sondern auch die Bergwerksorte wie
Hofgastein, Wagrain, Flachau, Leogang bzw.
die Tiroler Bergwerkstätten Hall, Rattenberg
u.a. in Frage kämen (vgl. Georg Schreiber,
Bergbau)?21

Auf was deutet das Kurber- oder Kerber-
Wappen hin: In Weiss eineschwarze Hausmarke
in Form eines X, belegt mit einer 7, an dessen
rechtem Ende ein Kreuz. Etwa ein Hinweis
auf das griechische Christogramm XP und
eine Pflugschar?

Die Kreuzstellung ist ungewöhnlich, aber im
Norden wie im Süden Deutschlands anzutreffen.

Denkbar ist auch das griechische Chiro-
Zeichen. Hier wäre dann eine Yerschränkung
eines X mit einem gebrochenen bzw. geknickten

Kreuz oder Stab, dessen untere Hälfte
parallel zum Fuss des CHI verläuft, dargestellt.

Das Baumann-Wappen ist redend: In Rot ein
Bauer mit schwarzen Kittel, Hut und Schuhen
und weisser Hose, in der rechten Hand drei
gelbe Ähren. Die Suche nach diesem Wappen
in der süddeutschen Literatur brachte leider
kein Ergebnis.22'23

Ebenso konnte das Wappen im oberen
Bildteil bis jetzt nicht bestimmt werden.
Vielleicht handelt es sich um das des Malers
Heinrich Vogtherr des Ä. (1490-1556). Die
Rückseite der Tafel ist mit Blumen- und
Früchteornamenten reich geschmückt. Diese

20 L. Meyer, Archiv für Kunstgeschichte, München, 6.

November 2002.
21 Prof. Dr. A. Hahnl, Bibliothek der Erzabtei St. Peter,

Salzburg, 27. Februar 2003.
22 Dr. M. Haggenmüller, Bayerisches Hauptstaatsarchiv,

8. August 2003.
23 P. Maucher, Bayerischer Landesverein für Familienkunde,

München, 7. Mai 2003:
«Die Wappenrepertorien»: Th. de Renesse, O.

Neubecker, Ed. Zimmermann («Augsburger Zeichen und
Wappen»), Ed. Zimmermann («Kemptner Wappen
und Zeichen»), Ed. Zimmermann («Kaufbeurer
Wappen und Zeichen»), Ed. Zimmermann («Bayerische
Klosterheraldik»), E. Schüler («Hist. Familienwappen in
Franken»), J. Krassler («Steirischer Wappenschlüssel»),
Herbert Aue: «Wappenschlüssel für Niederösterreich und
Wien» sowie weitere Wappenbücher enthalten nicht dieses

Baumann-Wappen. In der Wappenbilderkartei von Eduard
Zimmermann im Stadtarchiv Augsburg wurden die beiden
Wappen nicht gefunden (ca. 120 000 Karteikarten).

Wappen und Namen der Auftraggeber

Ausgestaltung könnte ebenfalls einen Hinweis
auf den Maler oder auf die Tafel geben. In der
National Gallery gibt es ein Bild, das ein ähnliches

Ornament auf der Rückseite aufweist.24
Soweit der Stand Forschungsergebnisse im

November 2003.
Inzwischen erhielt die Schriftstellerin guten

Rat und viel Unterstützung vom unsterblichen

Pierre Rosenberg der Académie Française
und ehemaligen Président-Directeur Général des

Louvre, von Ludwig Meyer, hochgeschätzter
Kunstexperte des Archivs für Kunstgeschichte
in München, von Karl Baumann des Histor.
Vereins Dillingen an der Donau und von
Dipl. Ing. (FH) Paul Maucher, herausragenden
Heraldiker, Ehrenmitglied und ehemaligen
Bibliothekar des Bayerischen Landesvereins für
Familienkunde in München.

Es ist der Hartnäckigkeit und präzisen
Forschungsarbeit des Letztgenannten zu
verdanken, dass in der jahrelangen «Suche nach
der Nadel im Heuhaufen» endlich ein Durchbruch

gelang. Er identifizierte und belegte die
Verbindung zwischen dem bekannten Wappenschild

und dem etwas fantasievollen und ange-
passten Wappen von Heinrich Vogtherr d. Ä.
im Gemälde.

Dieser 1490 in Dillingen an der Donau geborene

Künstler war vielseitig begabt. Er war tätig
als Maler, Zeichner, Holzschneider, Radierer,
Buchdrucker, reformatorischer Schriftsteller
und schliesslich als kaiserlicher Augenarzt.
Der erste Teil seines Namens («Vogt» vom

24 Dr. S. Foister, National Gallery, London, 3- April 2001:

«... Die Rückseite des Gemäldes ist ebenfalls interessant, und
in unserer Sammlung befindet sich ein weit früheres Gemälde,
die österreichische Dreifaltigkeit), die auf der Rückseite
ebenfalls ein Blumendekor (ohne Früchte) aufweist.»

Archivum Heraldicum 1-2009 33



Lateinischen «Advocatus») bedeutete im
Mittelalter Schirmherr oder Verwalter. Diese
Bedeutung kommt bildhaft zum Ausdruck
in seinem Wappen (ein Mann mit Lilienstab,
dem Symbol der richterlichen Gewalt, in jeder
Hand).25

Ab 1522 arbeitete Vogtherr in Wimpfen am
Neckar26, wo er in der Kirche die Wandgemälde
des Weltgerichtes und der Verkündigung
ausführte. Von 1522 bis 1525 entstanden der
Holzschnitt «Der vergottet Mensch» mit
der Signatur «Hainricus Vogtherr Maler
zu Wimpfen», und 1524, beim Augsburger
Drucker Heinrich Steiner, der Holzschnitt «Der
Born» «(Der Baum) des Glaubens» mit der
lateinischen Fassung seines Namens Heinricus
Satrapitanus Pictor Maler).

Ende 1525 schlug Vogtherr seinen Wohnsitz
in Strassburg auf, möglicherweise nach einem
Aufenthalt in Augsburg, wie Max Geisberg27
vermutet28.

Diese Erkenntnisse brachten eine entscheidende

Wende in der Forschung. Die eindeutig

25 P. Maucher, Bayerischer Landesverein für
Familienkunde, München, 5. Oktober 2003: «Das Wappen
von 1518 scheint das bisher früheste bekannte Wappen
eines Vogtherren zu sein. Folgende Hypothese wäre möglich:

Heinrich der Altere führte damals noch das Wappen
wie sein Vater, der Wund- und Augenarzt war. Daher der
flache, breite Kremphut (chapeau à rebord), ähnlich einem
Doktorhut (bonnet de docteur). Später dann legte er sich,
passend zu einem selbstbewussten Künstler, eine andere,
phantasievollere Kopfbedeckung zu. Dieses Wappen
übernahmen auch sein Sohn und dessen Nachkommen.»

P. Maucher, Bayerischer Landesverein für Familienkunde,
München, 25. März 2004: «Dem Artikel <Vogtherr>
(aus dem Otto von Alberti, Württembergisches Adelsund

Wappenbuch, Stuttgart 1889-1916, Reprint 1975
Neustadt an der Aisch.) zufolge ist das Wappen der
adeligen v. Vogtsbergs ein anderes als das Wappen der
bürgerlichen Vogtherrs gewesen, ein urkundlicher Beweis
der Stammesgleichheit ist zur Zeit Albertis noch nicht
erbracht gewesen. Wichtiger ist noch, dass Alberti meine
Ansicht bestätigt, dass das Wappen der Vogtherrs in
Einzelheiten Veränderungen erfahren hat, explizite in
Form der Wechsel zwischen Zepter und Lilienstäben.
Spätere Vogtherrs einer anderen Linie haben dann nur noch
einen Lilienstab geführt. Alles deutet darauf hin, dass die

Vogtherrs ihr Wappen nie durch einen kaiserlichen oder

hofpfalzgräflichen Wappenbriefbestätigen und damit genau
festlegen Hessen, sondern stets frei gestalteten, d. h. nach Lust
und Laune in Details abgeändert haben.»

26 Die Stadt war einst mittelalterliche Stauferpfalz, später

freie Reichsstadt und von 1803 bis 1945 eine hessische
Exklave.

27 Prof. Dr. Max Geisberg (1875-1943). Deutscher
Kunstkritiker und Direktor des Westfälischen
Landesmuseums für Kunst- und Kulturgeschichte in
Münster.

28 Jean Dentinger, «Bilder zu Geschichten mit vielen
seltenen Holzschnitten», Dentinger Verlag Basel, 1989, S. 119.

Verso 1518

erste Aufgabe bestand darin, die technische
Herstellung des Gemäldes zu bestimmen.
Handelt es sich tatsächlich um ein echtes Werk
des 16. Jahrhunderts? Dazu wurde das Material
der Holztafel im Historischen Museum von
Regensburg einer technischen Untersuchung
unterzogen.

Die Untersuchungsergebnisse der Chef-
restauratorin, Frau Annette Kurella, waren
erfreulich, denn nicht nur die Materialien und
Pigmente entsprachen vollkommen dem 16.

Jahrhundert, sondern sie bemerkte ausserdem,
dass der Künstler sehr grosse Freude bei der
Herstellung dieses Gemäldes hatte.

Die Grundierung ist beidseitig. Sie fand eine
Unterzeichnung als grafische Vorlage für die
Malerei sowie andere für das 16. Jahrhundert
typische Pigmente, wie Gold und Silber. Der
Maler hat eine Mischtechnik angewandt,
vermutlich Tempera, aber auch harzgebundene
sowie wässrige Farbsysteme.

Anschliessend untersuchte der Radiologe Dr.
Jacques van Mulders in Brügge die Holztafel
anhand der Röntgenfotografie. Auch diese
deckte einige Besonderheiten auf, die später
nützlich waren.

In Brüssel wurde die Tafel dann vom
freiberuflichen Fotografen und Infrarotspezialisten
Adri Verbürg mit den neuesten Techniken

34 Archivum Heraldicum 1-2009



Glasfenster, datiert 1522, Anbetung der Könige, Stadtkirche
Bad Wimpfen (eine Stiftung des Konrad Korbeir/Kober
und seiner Ehefrau Agatha Bameni/Baumann.

gründlich durchleuchtet. So wurden beispielsweise

die Unterzeichnungen, mit denen der
Künstler das Gemälde vorbereitet hatte,
mit Infrarotstrahlen (mit unterschiedlichen
Wellenlängen durch die Inframetrix IR-Kamera
und den digitalen Phase-l-Fotohintergrund)
sichtbar gemacht.

Neben den neun ihm gewidmeten Seiten im
Thieme-Becker29gibt es nurwenigLiteratur,
darunter vor allem «Heinrich Vogtherr, der Maler,
ein vielseitiger Künstler der Reformation»,30
dann eine Familienchronik31 und 1990 einen
herausragenden Beitrag von Frank Müller.32
Diese beschreiben im Detail die vielseitige und
faszinierende Persönlichkeit dieses Malers sowie
seinen Stil und Charakter.

Darüber hinaus hat Vogtherr d. Ä. ein
Kunstbüchlein verfasst und veröffentlicht. Der

29 Thieme-Becker, Artikel, Bd. 34, Leipzig, 1940,
S. 499-507.

30 Otto Scriba, Heinrich Vogtherr, «Der Maler, ein
vielseitiger Künstler der Reformation», 1918

Friedrich Vogtherr, «Geschichte der Familien
Voghtherr in Lichte des Kulturlebens», Ansbach 1908

32 Frank Müller, «Heinrich Voghtherr der Ältere (1490-
1556), Aspekte seines Lebens und Werkes», Sonderdruck aus
dem Jahrbuch des Histor. Vereins Dillingern an der Donau
XCII. Jahrgang 1990, Seite 173—274.

Infrarotreflectogramm Unterzeichnung Engelsgesicht
Korrektur Kopfkonrur

Detail Glasmalerei mit Namen Konrad Korbeir und
Agatha Bameni

Inhalt war eine Art Leitfaden für angehende
Künstler, wie Maler, Zeichner oder Radierer.
Durch die in ihm enthaltenen Illustrationen
konnten wir mit Sicherheit rund dreissig
Vergleichspunkte in der Malerei von 1518
aufzeigen.33

Prof. Frank Müller fasst Vogtherr d. Ä.
treffend in den Worten zusammen: «Man spürt
ganz deutlich des Künstlers Lust an seiner
Arbeit, seine unerschöpfliche Phantasie, seinen
Sinn für Humor und Ironie und seine vielfältigen

Interessen, die sich auf eigene wie auf
fremde Vorlagen stützen.»34

33 H. Vogtherr, «Kunstbüchlein», Strassburg, 1538.
34 Frank Müller, «Heinrich Voghtherr der Ältere (1490—

1556) Aspekte seines Lebens und Werkes». Sonderdruck aus
dem Jahrbuch des Histor. Vereins Dillingen an der Donau,
XCII. Jahrgang 1990, Seite 31 (Zitat).

Archivum Heraldicum 1-2009 35



Altarflügel recto Württembergischen Landesmuseum,
Stuttgart

Im Jahr 2005 reiste die Verfasserin erneut
zur Evangelischen Stadtkirche in Wimpfen, in der
Vogtherr von 1522 bis 1525 tätig war.

Das Gebäude wurde im 13. bis 16.

Jahrhundert als Pfarrkirche über einer vor-
staufischen Kirche errichtet. Die wertvolle
Innenausstattung birgt u.a. neben spätmittelalterlichen

Flügelaltären auch Wandmalereien,
einen lutherischen Beichtstuhl und eine Pietà
aus dem 15. Jahrhundert.

Die Sonnenstrahlen fielen durch die alten
Glasfenster auf ein Wappen (Hausmarke) eines
Kirchenfensters mit einer Darstellung der
Anbetung der drei Könige. Es handelte sich

um dasselbe Wappen wie im Gemälde von
1518, nämlich das des Auftraggebers Conrad
Koberer. Bereits 1505: Junger Bürgermeister,
1509 wieder in den Rat gewählt, 1512 ins
Gericht gewählt, 1516 bis 1521 Schultheiss,
1523 Alter Bürgermeister.35 Es ist logisch,
dass dies bisher niemandem aufgefallen war,
denn niemand wusste von der Existenz dieses

Ölgemäldes von 1518. Was ausserdem meine
Aufmerksamkeit erregte, war die Tatsache, dass

die Thematik im Kirchenfenster dieselbe ist.

Einige Hinweise auf die Familien Koberer
und Baumann enthält das Buch «Die Inschriften
der Stadt Wimpfen am Neckar»36. Dem Buch

35 Stadtarchiv Bad Wimpfen. Aus den Wahlbüchern der
Reichsstadt Wimpfen.

36 Gesammelt und bearbeitet von Fritz Viktor Arens,
Stuttgart 1958 (Die deutschen Inschriften, Bd. 4).

Altarflügel verso Württembergischen Landesmuseum,
Stuttgart

kann man entnehmen, dass «Conrad Corbeer»
Koberer) und «Agatha Baumeni» im Jahr

1522 ein Glasfenster für die Stadtkirche gestiftet
haben, das die Anbetung der drei Könige
darstellt und die Wappenschilde mit Hausmarken
zeigen soll. Ferner trägt ein Schlussstein des
südlichen Seitenschiffs ein Schriftband mit der
Bezeichnung: «a.Bawmenyn».37

Aus verschiedenen Hinweisen der Quellen
ergibt sich, dass die Koberers über ein beträchtliches

Vermögen verfügten. An einer Stelle
werden sie als «Viehtreiber» bezeichnet, was
nichts anderes bedeutet, als dass sie offenbar

Viehhändler grossen Stils waren, deren
Beziehungen sich über den gesamten
süddeutschen Raum (insbesondere bis Nürnberg)
erstreckten. Entsprechend waren sie auch in
Wimpfen präsent. Das grösste noch erhaltene

spätmittelalterliche Haus (das
sogenannte «Riesenhaus» in der Langgasse 5)
trägt das Familienwappen Koberer, also das

Familienwappen, das sich auch links auf dem
Gemälde befindet. Das Wappen ist heute noch

gut sichtbar und weist das Haus als Eigentum
der Familie Koberer aus.38

Nachdem nun kein Zweifel mehr bezüglich
des Malers und des Auftraggebers bestand,

37 Dr. Werner Arnold. Herzog, August-Bibliothek
Wolfenbüttel, 18. Oktober 2005.

38 Dr. Andreas Hafer, «Wimpfen, Stadt-Raum-
Beziehungen im späten Mittelalter», Stuttgart 1993.
Schreiben 29. November 2005.

36 Archivum Heraldicum 1-2009



Wimpfen a. B. Evangelische Pfarrkirche. Jüngstes Gericht,
Wandgemälde.

verlagerte sich die Untersuchung auf zwei
andere Werke, von denen man mittlerweile mit
Sicherheit weiss, dass sie ebenfalls von Vogtherr
d. A. stammen.

Das erste sind zwei ursprünglich aus
Schwaigern (in der Nähe von Wimpfen)
stammende Altarflügel.

Diese befinden sich im württembergischen
Landesmuseum Stuttgart, wurden vermutlich
vor 1876 von der Evangelischen Kirchengemeinde

Schwaigern an den damaligen
Landeskonservator Dr. Paulus verkauft. Dieser
gab sie 1876 zum Selbstkostenpreis von 58

Mark an das Landesmuseum weiter. Über die

Hintergründe dieses Verkaufs ist hier allerdings
nichts bekannt.

Diese Tafeln wurden bis vor wenigen Jahren
Jörg Ratgeb zugeschrieben, dessen Barbara-
Altar sich ebenfalls in der Stadtkirche befindet.
Im Zusammenhang mit der grossen Ratgeb-
Ausstellung im Herbst 2001 anlässlich des
475. Todesjahres von Jörg Ratgeb wurde von
dem Kunsthistoriker Rudolf Veit mitgeteilt,
das beide Tafeln ein Werk von Heinrich
Vogtherr seien. Veit schreibt unter anderem,
dass die erst jüngst entdeckte Signatur «H.V.»

Monogramm «H.V.» Heinrich Vogtherr

und Stilvergleiche heute eine Zuschreibung an
Heinrich Vogtherr den Älteren möglich mache.

Er glaubt, dass die Bilder zwischen 1522
und 1525 entstanden sind, also zu einer Zeit,
als Vogtherr schon Anhänger Luthers und der
Reformation war. Vielleicht sind die Bilder
deshalb nicht mehr so sorgfältig gemalt wie die
früheren Arbeiten. Es sind sehr flüchtig («Nass
in nass», also mit feuchter Farbe) gemalte
Bilder!

Die Signatur, die Rudolf Veit mit
Infrarotkamera sichtbar gemacht habe, sei

nur sehr flüchtig und in groben Umrissen
ausgeführt.

Das zweite Werk ist das zweiteilige
Wandgemälde «Mariae Verkündigung» in der
Evangelischen Stadtpfarrkirche (St. Marien) in
Wimpfen am Berg. Auf der Vorderseite der
Empore befindet sich ein bewegtes Originalbild,
das wahrscheinlich zwischen 1523 und 1525

von Heinrich Vogtherr d. Ä. im Auftrag von
zwei Wimpfener Bürgern gemalt wurde. Auch
dieses ist stark restauriert.39

39 Fritz Arens und Reinhold Bührlen, «Wimpfen,
Geschichte und Kunstdenkmäler», 1979, S. 50.

Archivum Hetaldicum 1-2009 37



Zweiteilige Wandgemälde «Mariae Verkündigung»

Ganz sicher sind sich mittlerweile Ludwig
Meyer40 und Rudolf Veit41, und ich schliesse
mich ihnen an: drei Malereien, die von gleicher
Hand geschaffen wurden:

1. «Die Anbetung» von 1518
2. Beide Altarflügel aus der Evangelischen

Stadtkirche (ehem. St. Johannes Bapt.) in
Schwaigern.

3. Das zweiteilige Wandgemälde «Mariae
Verkündigung» in der Evangelischen
Stadtpfarrkirche (St. Marien) in Wimpfen
am Berg.

Die stilistischen und maltechnischen
Ubereinstimmungen zwischen den genannten drei
Objekten sind so zahlreich, dass wir uns die
Aufzählung hier ersparen.

In diese kleine Werkgruppe gehört auch
das Wandbild eines Weltgerichts in der
Stadtpfarrkirche von Wimpfen am Berg.

Das Bild sei mit an Sicherheit grenzender
Wahrscheinlichkeit von Vogtherr d. Ä. Es

könnten kaum Zweifel daran bestehen. Nicht
nur die Qualität des Bildes spräche dafür.

Lassen wir abschliessend Dentinger noch
einmal zu Wort kommen:

«Schon zuLebzeiten war HeinrichVogtherrals

Künstler hochgeachtet. In seiner Verteidigung
der deutschen Kunst zählt der Strassburger
Drucker B. Jobin42 den Maler H. Vogtherr,
neben Baidung Grien zu den würdigsten
Nachfolgern Dürers. Vogtherr kopierte übrigens

Zeichnungen von Dürer. So sind einige
verloren gegangene Zeichnungen Dürers nur
in Kopien von der Hand Vogtherrs erhalten.»

40 Ludwig Meyer, Archiv für Kunstgeschichte, München,
11. Juli 2005.

41 Rudolf Veit, Kunsthistoriker, Stuttgart, 25. August
2005.

42 Bernhard Jobin (vor 1550-1593), Strassburger Drucker
und Verleger.

Der Kunsthistoriker Hans Koegler43 schreibt:
«Wenn Vogtherrs grafisches Werk einst
vollständig zusammengestellt ist, wird man über
einen der fruchtbarsten deutschen Meister staunen,

der in Strassburg und besonders in Zürich
auch schulbildend war.»44

Dieser Bericht kann nur einen kleinen
Einblick in die Lebensgeschichte dieses
Gemäldes seit seiner Entstehung vermitteln,
als der Künstler vor 490 Jahren den ersten
Pinselstrich auf diese Holztafel setzte.

Die Autorin hatte das grosse Privileg, dieses
historische deutsche Meisterwerk für fast zehn
Jahre aufdem Weg seiner Anerkennung begleiten

zu dürfen.
Die Erforschung des Künstlers Vogtherr

d. Ä. war wie eine Reise durch verschiedene
Ebenen der Geschichte, die kurz vor der
Gegenwart endete.

Adresse der Autorin'.
Prof. Dr. Trudy Battaille de Stappens de Nieuwenhove
Tembroek 1

B-1540 Herne

Photonachweis:

— Arthur Melki, Paris, F.

- Ruth Schindler, Bad Wimpfen, D.
— Rudolf Veit, Stuttgart, D.

- Adri Verbürg, Middelburg, NL.

43 Hans Kögler, (1874-1950), Dr. phil. h.c.,
Kunsthistoriker Basel.

44 Jean Dentinger, «Bilder zu Geschichten mit vielen
seltenen Holzschnitten», Dentinger Verlag Basel, 1989, S. 119.

38 Archivum Heraldicum 1-2009



Zusammenfassung

Dank der hartnäckigen Spurensuche in
Europa fand die Autorin die Werkstatt des

Bildes, das wir den Lesern im Schweizer Archiv
für Heraldik 2003, S. 173—176, vorstellten. Das

Stifterwappen Kober-Baumann finden wir in
der protestantischen Stadtkirche der ehemaligen

Reichsstadt Wimpfen in Glasgemälden
und in anderen Bildern wieder, zudem sehen

wir oben im Gemälde das Wappen des

Künstlers Heinrich Vogtherr d. Ä. (*1490), der
in Augsburg, Wimpfen, Strassburg arbeitete
und in Zürich ein seinerzeit bekanntes Werk
über die Malkunst veröffentlichte. In dem
Gemälde zeichnete er sein eigenes Wappen:
Gespalten von Gelb und Schwarz, belegt mit
einem bewamsten Mannesrumpf mit
breitkrempigem Hut in gewechselten Farben, der in
seinen Händen je einen nach oben gerichteten
Stab hält. Sein Wappen, allerdings in anderen
Farben, ist dem Wappen der Patrizierfamilie
Vogtherr von Vogtsberg1 nachempfunden und
ist redend: Vogt advocatus Stabhalter. Ob
der Maler zwei Stäbe oder zwei Pinsel hält, kann
man auf dem Bilde nicht klar erkennen.

1 siehe M. Popoff: Armorial de Styrie et de Carinthie,
SAH 11-2009, Nr. 493).

Archivum Heraldicum 1-2009


	Ein vorschollenes Meisterwerk von 1518 ist aufgetaucht

