
Zeitschrift: Archives héraldiques suisses : Annuaire = Schweizer Archiv für
Heraldik : Jahrbuch = Archivio araldico svizzero : Annuario

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 89 (1975)

Artikel: Établissements bénédictins du Valais

Autor: Lachenal, Léon Dupont

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-746060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-746060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 63 -

Etablissements bénédictins du Valais

par le chanoine Léon Dupont Lachenal

I. - Avant le XVIe siècle

L'Ordre bénédictin qui a connu une si

vaste diffusion dans l'Europe médiévale
et a si profondément contribué à l'essor
spirituel, intellectuel et économique du
vieux continent, n'a pas eu en Valais
l'épanouissement qu'il atteignit ailleurs,
en Suisse alémanique par exemple, avec,
parmi d'autres, les Abbayes de Saint-Gall,
d'Einsiedeln, d'Engelberg ou de Disentis.
Pourtant, des établissements bénédictins
existèrent en Valais au Moyen Age.

Un incendie ayant ravagé l'abbatiale de

Saint-Maurice, la reconstruction partielle
de celle-ci était nécessaire. Une convention
fut passée en 1365 entre l'Abbaye et un
maître constructeur; or, dans ce document,

on rencontre la mention d'une
« chapelle de monsieur Benoît », dans

laquelle on a vu une chapelle dédiée à

saint Benoît, dernier vestige d'une époque
où le monastère vivait peut-être sous la

Règle bénédictine, époque qu'on pourrait
situer aux VIIe et VIIIe siècles 1.

Plus explicites et plus nombreux sont
les témoignages concernant d'autres
établissements bénédictins dans le diocèse
de Sion. Ceux-ci se rattachaient à trois
abbayes importantes, mais lointaines :

deux dans la région lyonnaise et une en
Piémont. C'est l'Abbaye de Saint-Martin
d'Ainay, aux portes de l'ancienne ville de

Lyon, qui possédait le plus grand nombre
de dépendances dans la haute vallée du
Rhône : le prieuré de Saint-Pierre-de-
Clages, qui paraît avoir été à la tête des

dépendances valaisannes d'Ainay, avec
les paroisses de Riddes et de Saxon, et les

prieurés de Saint-Jacques à Granges et

de Saint-Romain à Ayent. De l'Abbaye
de Savigny, près de Lyon, dépendaient
les paroisses de Vionnaz et de Collombey,
cette dernière comprenait alors Monthey
et Troistorrents. Enfin, à l'Abbaye de

Cluse, en Piémont, se rattachait le prieuré
de Port-Valais.

La distance, le fléchissement de la vie
religieuse, de nouvelles situations
politiques, amenèrent peu à peu les

établissements bénédictins du Valais à

disparaître. Savigny céda Collombey à

l'Abbaye de Saint-Maurice en 1263, en
échange de Bioley-Magnoux dans le nord
vaudois, au district d'Yverdon, et l'Etat
du Valais acquit Vionnaz même en 1507.
En 1379 le prieuré de Granges fut uni à

celui d'Ayent; en 1580 l'Evêché de Sion
obtint de Rome l'annexion du prieuré de

Clages et en 1620 l'Abbaye d'Ainay
renonça à ses derniers droits sur Ayent.
Quant à Port-Valais, l'Etat du Valais
l'acheta en 15 70 2.

L'Abbaye d'Ainay, qui fut le principal
monastère bénédictin possessionné en
Valais, portait dans ses armes les clefs

symboliques de saint Pierre (Matthieu,
XVI, 19), soit : de gueules à une clef d'or
posée en bande, croisée avec une clef d'argent
posée en barre 3 (fig. 1). La clef d'or représente

le pouvoir de délier, celle d'argent le

pouvoir de lier 4. Si l'Abbaye d'Ainay eut

pour « Patron » principal et définitif
saint Martin, elle fut aussi placée, dans le
haut Moyen Age, sous le patronage de
saint Pierre, qui resta son Patron secondaire,

et c'est sans doute ce souvenir qui
motiva l'emblème héraldique d'Ainay.

Le prieuré de Saint-Pierre-de-Clages ne
paraît pas avoir eu d'autre emblème 5 que



— 64 —

Fig. i. Abbaye d'Ainay

celui de sa maison mère, emblème qui
convenait parfaitement au prieuré valaisan
dédié à saint Pierre. On a même émis

l'hypothèse que le nom de Clages pourrait
dériver de claves, les clefs de saint Pierre6...
Cette étymologie, bien qu'ayant paru
attrayante à plusieurs, ne paraît pas pouvoir

être retenue, car le toponyme Clages
est probablement antérieur au prieuré de

Saint-Pierre; mais on peut voir dans cette
hypothèse une confirmation du blason
« aux clefs » porté par le prieuré.

Par un curieux cheminement, le blason
d'Ainay paraît subsister encore dans le
blason de la commune d'Ardon : cette
transmission pourrait s'expliquer par le
fait que, dès le XIe siècle, Ardon forma
une seigneurie de l'Evêché de Sion,
laquelle comprenait aussi Chamoson,
Saint-Pierre-de-Clages et Grugnay; les

communautés civiles de ce territoire
paraissent même avoir constitué un
dizain valaisan avant de passer sous la
souveraineté savoyarde en 1384. Les
vicissitudes de cette contrée sont décrites

par M. François-Olivier Dubuis, archéologue

cantonal, de la manière suivante 7 :

« Ardon, où demeurait le vidomne,
Chamoson, résidence du mayor et du

sautier, et Saint-Pierre-des-Clages
formaient ensemble une terre relevant
d'abord de l'évêché, puis de la Savoie.
Au XIIIe siècle, les deux premiers de ces

villages, peut-être le troisième,
constituaient chacun une paroisse; mais, dès le
XIVe siècle, Chamoson est une filiale
desservie par Ardon, elle-même placée
sous la juridiction spirituelle de l'évêque
et sous le patronage du grand sacristain

capitulaire de Sion. Au XVIIIe
siècle, la paroisse d'Ardon comprenait
aussi Magnot (commune de Vétroz),
Chamoson (redevenu paroissial en 1832)
et Saint-Pierre-des-Clages (séparé de
Chamoson et érigé en paroisse en 1945). »

La bannière de la seigneurie d'Ardon
est citée dès la fin du XVe siècle, mais il
n'en reste pas de vestige. On a parfois
attribué à cette seigneurie un petit écu
à deux clefs qui figure avec les écus des

sept dizains et d'autres seigneuries sur
des thalers de 1498, 1501 et 1528 8, mais
la place occupée par l'écu aux clefs sur le
thaler de 1498, entre l'écu de Brigue-
Naters et celui de Münster, invite plutôt
à voir dans cet écu celui de Grengiols
dont l'église est dédiée à saint Pierre;
d'ailleurs, Grengiols et Moerel
jouissaient d'une large autonomie qui en
faisait presque l'égal des dizains et qui,
aujourd'hui encore, en constitue un demi-
district.

Le plus ancien témoignage des armes
d'Ardon qui nous soit parvenu (fig. 2),
se trouve dans la célèbre Chronique de

Johann Stumpf, de Zurich, parue en

Fig. 2. Ardon (Chronique de Stumpf)



— 65 —

1548 9- Il avait sans doute relevé ce
blason au cours de sa traversée du Valais
en août 15 44 10. Si la mention des clefs
est intéressante à relever, on s'étonnera
des couleurs indiquées dans des notes
séparées, soit : d'argent aux clefs d'azur :

Ardon, Tschamboss, wyss veld, blow schlussel11.

Depuis lors, les documents héraldiques
d'Ardon se sont multipliés, toujours avec
un champ de gueules, mais avec des

variantes dans les clefs, tantôt d'or ou
d'argent, avec les pannetons en chef ou
en pointe. Mais l'emblème est constant :

les clefs de saint Pierre, qui rappellent sans
doute la vénérable église priorale de

Clages, jadis incluse dans cette seigneurie
et son sanctuaire le plus célèbre 12. Aujourd'hui,

l'ancienne seigneurie est divisée en
deux communes : l'une, Ardon, qui
conserve les anciennes armes 13, l'autre,
Chamoson14, comprenant Saint-Pierre-de-
Clages.

Edmond Bille a placé en 194915 dans une
ouverture étroite de la façade de l'église
de Saint-Pierre un petit vitrail portant
l'écu de l'Abbaye d'Ainay surmonté de la
crosse abbatiale.

Toutefois, des étiquettes de bouteille
pour les vins du « Prieuré » 16 portent
l'image d'un sceau présentant un blason
qui voudrait être un blason propre pour
le prieuré de Clages (fig. 3). Les couleurs
ne sont pas indiquées, mais on peut,
semble-t-il, les présumer : [d'azur] à la
facade de l'église priorale \d'argent], au chef
[de gueules] chargé de deux clefs : l'une [d'or]

Fig. 3. Saint-Pierre-de-Clages

posée en fasce et tournée à dextre, l'autre
[d'argent], posée aussi en fasce, sous la première
et plus à senestre, tournée à senestre et le

panneton levé. L'origine de ce blason ne
nous est pas connue avec certitude, mais
cette composition semble dater des environs

de 1900.

II. - Du XVP au XIX» siècle

Si les anciens établissements bénédictins
du Valais prirent fin au cours du XVIe
siècle et au début du XVIIe, des relations
continuèrent cependant d'exister entre
l'Ordre de Saint-Benoît et le Valais.
Ainsi, en 1597, l'abbé d'Einsiedeln
Ulrich III Wittweiler, renouvelant d'anciens

liens, adresse à l'Abbaye de Saint-
Maurice un message de « communion et
participation aux mérites ». Plus tard,
c'est l'abbé de Saint-Maurice Joseph Ier
Tobie Franc qui envoie en 1678 à Ein-
siedeln un diplôme de confraternité,
auquel, l'année suivante, l'abbé
d'Einsiedeln Augustin II de Reding répond par
un acte semblable 17.

Au XVIIIe siècle, un bénédictin de

Lorraine, Joseph de l'Isle, fut chargé, vers
la fin de 1722, de venir enseigner la théologie

aux jeunes clercs de l'abbaye valai-
sanne. De l'Isle en profita pour préparer un
ouvrage sur le martyre de saint Maurice
et de ses compagnons, qu'il publia en
1737 à Nancy; entre-temps, de l'Isle était
devenu abbé de l'Abbaye bénédictine de

Saint-Léopold dans la capitale lorraine 18.

Plusieurs Valaisans appartinrent à

l'Ordre de Saint-Benoît : tels Pierre-
Aloys-François Du Fay de Lavallaz (175 5 -
1832), de Viège, d'abord capitaine en
France, puis moine d'Einsiedeln sous le

nom de Père Martin; Henri-Louis-
Adolphe-Joseph de Courten (1867-1947),
de Sierre, aussi religieux d'Einsiedeln,
qui prit le nom de Sigismond en souvenir
du fondateur de l'Abbaye de Saint-
Maurice; les deux frères André (1883-
1939) et Michel Zimmermann (1887-



1958), de Sion, moines de l'Abbaye de
Maredsous en Belgique, le premier sous
le nom de Père Bennon, le second sous
celui de Père Hildebrand : ils furent tous
deux recteurs de Longeborgne.

III. - L'ermitage de Longeborgne

C'est à Longeborgne que les
Bénédictins actuels du Valais ont leur origine.

L'ermitage de Longeborgne 19 au-dessus
de Bramois, sur le territoire actuel de la

commune de Sion, fut fondé, par acte du

15 juin 15 22 2), par un groupe de notables
de Bramois, notamment Maurice Perrers,
châtelain, en faveur d'un tertiaire franciscain

venu de France, Jean Bossié, et de
six autres religieux tertiaires du même
Ordre21. Là, où la rivière appelée la
Borgne, descendue du Val d'Hérens,
débouche dans la plaine du Rhône et
donne son nom au site : Longeborgne, des

grottes auraient abrité dès le Moyen Age
des ermites; en prenant leur relève, Jean
Bossié et sa petite communauté 22

aménagèrent quelques bâtiments conventuels
au flanc de la montagne, avec une chapelle
que l'évêque de Sion Adrien Ier de
Riedmatten aurait bénite 23. Hélas Bossié
et ses confrères étaient déjà morts lorsque
Stumpf visita le Valais en 1544 et ne
paraissent pas avoir eu de successeurs
immédiats puisque Josias Simmler, en
1574, dit que le couvent, coenobium, situé
dans les grottes qui surmontent Bramois,
est vide et désert. Sans doute la période
troublée que traversa le Valais au XVIe
siècle, avec ses incertitudes politiques et
religieuses, n'était-elle pas étrangère à cet
abandon. Mais la vie reprendra au siècle
suivant à Longeborgne, qui abritera par
la suite divers religieux et ermites. La
chapelle, devenue lieu de pèlerinage, sera
restaurée à plusieurs reprises.

Frère Michel Cottet, originaire de

Tarentaise, obtint de l'évêque de Sion
Adrien IV de Riedmatten, l'autorisation,
datée du ier juin 1667, de s'établir dans

la vallée de Bagnes pour y vivre en ermite,
mais Longeborgne étant devenu vacant,
Cottet s'y installa; il y sera encore en 1700.
Longeborgne lui doit plusieurs
améliorations, et tout d'abord une cloche de

1669, encore existante, due à la générosité
du notaire Benoît Glassier, major de Mase
dans le Val d'Hérens, vice-châtelain de
Bramois qui formait depuis 1569 une
seigneurie de la ville de Sion; Glassier
était aussi banneret des « Quatre-Villes »,
c'est-à-dire des quatre anciennes paroisses
de la vallée : Bramois, Nax-Vernamiège,
Mase, Saint-Martin-Evolène. C'était donc
un personnage considérable, qui, n'ayant
pas d'enfants, disposait de ses biens à des

fins religieuses et caritatives 24.

Cottet reçut de Jean Cleyvaz, capitaine
des Quatre-Villes, par acte du 25 août
1677, donation d'un terrain qui permit
d'élargir le domaine au bord de la Borgne.
En 1683, il fit construire par le sculpteur
Jean Grassanter, de Loèche, l'autel
baroque de la chapelle, dédié à Notre-
Dame-de-Compassion, et c'est probablement

lui aussi qui fit placer la grille de

cette chapelle. Les évêques Adrien IV
et Adrien V de Riedmatten furent les

protecteurs de Michel Cottet : Adrien IV
lui avait permis de s'établir en Valais en
1667 et ses armes figurent sur la porte de
la chapelle avec la date 1671. Adrien V
continua dans la même voie : en 1674 il
accorde une lettre de recommandation à

Frère Michel qui se rend à Rome; en
1683 il l'appuye pour la construction de
l'autel et en 1694 il offre un grand calice
timbré de ses armes. Michel Cottet obtint
encore de la commune de Nax, par acte
notarié du ier juin 1700, de pouvoir
prendre du bois dans la forêt dite du
Creux-de-Nax, concession qui fut encore
confirmée le 19 février 1938 par le Conseil
de cette commune.

Peut-être est-ce aussi sur une suggestion
de Frère Michel Cottet que le nonce Jules
Piazza écrivit de Lucerne, le 4 juillet
1699 23, à la ville de Sion, pour confirmer
ses droits de patronat sur l'ermitage, qu'il



— 67

appelle un « lieu très célèbre par la grâce
des miracles et le grand concours des

pèlerins », comme il l'a constaté lui-même
en venant à Longeborgne; aussi déclare-
t-il prendre ce lieu sous sa protection et
celle de ses successeurs. La même lettre
nous apprend qu'il y avait alors à Longe-
borgne deux ermites laïcs, du Tiers-
Ordre franciscain, soit Frère Michel Cottet
et Frère François dont on ignore le nom
de famille. Sans doute pour marquer sa

reconnaissance, Michel Cottet entreprit
une seconde fois, en cette même année
1699, le pèlerinage de Rome en passant
par Lorette.

A la fin du XVIIIe siècle, Longeborgne
était desservi par deux ermites que
Burgener, suivi par Imhof, nomme Frère
Jean, originaire d'Allemagne, et Frère
Michel, d'Einsiedeln. Le premier, qui se

nommait en réalité Germain Sartor, soit
probablement Schneider, apparaît à

Longeborgne dès 1773; il y était encore
lorsque se produisirent des éboulements
de la falaise, en 1796 et en 1806. Au
XIXe siècle, Frère Xavier Rieser (1804-
1877), de Pfaffenhoffen en Alsace (Bas-
Rhin), fut l'un des ermites les mieux
connus de Longeborgne, où il vécut de

1829 à 1877. L'origine géographique de
ces ermites montre que le renom de

Longeborgne était fort étendu. Mais vint
un temps de déclin. Le réveil se fit avec
un capucin, qui fut gardien de l'ermitage
et de son sanctuaire de 1907 à 1919; mais
à cette dernière date, son Ordre déclara ne
pas pouvoir assumer plus longtemps la
desservance de Longeborgne.

C'est ainsi que l'évêque de Sion,
Mgr Victor Bieler, et la Bourgeoisie de
Sion décidèrent de confier cette desservance

à deux bénédictins de l'Abbaye
belge de Maredsous, les Pères Hildebrand
Zimmermann et Bonaventure Sodar. Le
premier, déjà nommé plus haut, était
originaire de Sion et il avait enseigné
la théologie à l'Abbaye du Mont-César
à Louvain; il sera le premier supérieur
de la petite communauté que Mgr Bieler

installa solennellement le 24 février 1924.
Désireuse d'assurer l'avenir, l'assemblée
bourgeoisiale de Sion du 22 mai 1932,
avec l'assentiment des autorités civiles et
religieuses, fit cession définitive de Longeborgne

aux bénédictins; l'acte final de
cette cession porte la date du 31 décembre

1932, avec la signature des membres du
Conseil bourgeoisial et la ratification de

l'évêque. En mémoire de ce transfert, les

bénédictins ont fait sceller sur la façade
du sanctuaire, en 1933, une inscription
gravée sur une dalle de marbre.

Entre-temps, plusieurs moines s'étant
joints aux Pères Hildebrand et
Bonaventure, la communauté, tout en conservant

Longeborgne, alla s'installer, à la
fin de 1928, à Corbières, en Gruyère, sous
le nom de Foyer Saint-Benoît 2i. Celui-ci
prit la forme d'un « prieuré simple » par
décret du 30 avril 1931, promulgué et
apppliqué le 28 août suivant par l'abbé
d'Einsiedeln sous la protection duquel il
était placé. Le 22 juillet 1935, la
communauté deviendra « prieuré conventuel

», c'est-à-dire doté d'une plus large
autonomie, tout en demeurant sous le

protectorat d'Einsiedeln; celui-ci prendra
fin en 1947, par décret du ier septembre
promulgué le 14 novembre. Mais le

petit château de Corbières, où la
communauté s'était établie grâce à la générosité

de la famille Clément, n'était pas
adapté à une destination monastique;
aussi le Père Bonaventure Sodar, qui
avait assumé la charge de prieur en 1940,
puis dès 1942, et réélu dans cette charge
le 14 novembre 1947, va chercher un
établissement plus conforme à la vie
bénédictine. Finalement, il ramènera la
communauté en Valais en 1956 et l'établira
au Bouveret, sur un petit plateau au pied
du Grammont.

IV. - Le monastère Saint-Benoît-de-Port-
Valais

Le Bouveret fait partie de la paroisse et
de la commune de Port-Valais : c'était une



— 68 —

vieille terre bénédictine, dépendant au
Moyen Age de l'ancienne Abbaye Saint-
Michel-de-Cluse, dont l'église couronne
un étonnant promontoire à l'entrée de la
vallée de Suse. Une bulle d'Innocent III,
en 1216, mentionne en effet l'église de
Port-Valais parmi les dépendances de ce

monastère, qui y exerçait à la fois
l'administration temporelle et le ministère spirituel.

Port-Valais constitua un petit prieuré
rural; selon la coutume de la maison mère,
il était placé sous le vocable de Saint-
Michel, comme l'Abbaye de Cluse, comme
aussi les prieurés de Burier (Vaud) et de
Chamonix (Haute-Savoie), qui en dépendaient

pareillement. Le 24 février 1429,
le prieur de Port-Valais, Jean de la

Fléchère, agissant au nom de l'abbé de

Saint-Michel-de-Cluse, accorde des
franchises aux habitants de la seigneurie 21.

Depuis 1465, des prieurs commenda-
taires détinrent Port-Valais 2i, entre autres
Aymon de Montfalcon, évêque de
Lausanne. Enfin, l'Etat du Valais acheta
Port-Valais en i57o23: ce fut la fin du
vieux prieuré chablaisien.

En quittant Corbières pour se fixer sur
le territoire de Port-Valais, le Foyer
Saint-Benoît renouait donc avec un lointain

passé bénédictin. Aussi n'allait-il pas
tarder à relever le titre de Port-Valais
lorsque, le 18 juin 1956, il fut érigé en
abbaye ou monastère Saint-Benoît-de-
Port-Valais 30. Il y avait vingt-cinq ans

que la communauté, alors établie à

Corbières, était devenue prieuré; accru,
celui-ci s'établissait enfin au Bouveret, où
la première pierre de cette nouvelle
résidence avait été posée le 21 mars 1955,
en la fête de saint Benoît; deux ans plus
tard, à pareil jour, Mgr Nestor Adam,
évêque de Sion, bénissait la maison.

Les armes de la commune de Port-
Valais sont anciennes et évoquent fort
bien l'histoire du lieu : coupé : au 1 d'apur
à une balance d'or, accompagnée en chef de

quatre étoiles à cinq rais du même, rangées en

fasce ; au 2 de sable à une ancre d'argent.
L'ancre représente le toponyme : Port

Fig. 4. Commune de Port-Valais

du Valais; la balance, symbole du Jugement

dernier, est un attribut de saint
Michel : l'azur du ciel et les étoiles
montrent clairement que la balance n'a
pas ici une signification commerciale,
mais bien un symbolisme spirituel (fig. 4).
Ces armes apparaissent dans un sceau de la

commune dont les Archives cantonales
conservent la matrice 31, qui paraît être
du XVIIe siècle32. Ce sceau porte la

légende : comunitas bovereti portus
wallesii. La forme Vallesium, Vallesii,
est une forme ancienne, qui a été la plus
fréquente jusqu'au XVIe siècle, à partir
de quand la forme Vallesia, Vallesiae, a

prévalu 33
; d'autre part, l'initiale W se

rapproche de la forme allemande Wallis.
Quant à Boveretum, ce nom s'impose à

partir du XVIe siècle 34. Il se peut donc
que le sceau de Port-Valais remonte aux
environs de 1600, voire à la fin du XVIe
siècle. Peut-être était-ce déjà les armes de
l'ancien prieuré, mais les documents font
actuellement défaut pour l'affirmer.

Le monastère actuel, comme tous les

monastères bénédictins, s'est constitué des

armes propres; il a repris en partie les

armes de Port-Valais, avec l'ancre, mais
en remplaçant la balance de saint Michel
par la croix de saint Benoît (fig. 5), soit :

d'azur à l'ancre d'argent, au chef de sable

chargé d'une croix fleuronnée d'or. Si l'ancre
représente clairement Port-Valais, la

partie haute de l'écu, avec la croix d'or
sur fond noir, rappelle aussi les armes de

l'Abbaye de Maredsous (fig. 6), à laquelle



— 69 —

Fig. 5. Monastère de Port-Valais

Fig 6. Abbaye de Maredsous

se rattachaient les premiers moines de la
fondation valaisanne 35. Enfin, le blason
de cette dernière se complète d'une devise
bien choisie, car elle évoque encore le

nom de Port-Valais en même temps qu'elle
est chargée de signification spirituelle :

IN PORTUM VOLUNTATIS TUAE, devise
adaptée du psaume 106, verset 30.

François Sodar appartenait à une famille
de Dinant en Belgique (province de

Namur), qui serait d'ascendance espagnole
(il ne faut pas oublier que la Belgique fut
autrefois une possession espagnole). Né le

3 octobre 1887, il fit profession religieuse
à Maredsous le 21 mars 1907, sous le nom

de Père Bonaventure, et devint prêtre le

10 août 1911. Il enseigna en Irlande, en
Angleterre et en Belgique, avant de venir
à Longeborgne en 1924, puis à Corbières
en 1928, où il fut prieur, enfin au Bouveret
dès 1956. Il était un exégète et un maître
spirituel apprécié. Sur le plan civil, il
fut naturalisé Valaisan en 1943, avec droit
de cité dans la commune de Bramois,
aujourd'hui unie à celle de Sion. Le
21 avril 1961, Mgr Adam, évêque de
Sion, conférait à Dom Bonaventure Sodar
la bénédiction abbatiale.

Les armes du nouvel abbé (fig. 7) se

présentent ainsi : parti : au 1 d'or à un
corbeau de sable sur une montagne de trois
coupeaux de simple, tenant en son bec un pain
au naturel ; au 2 de gueules à un glaive levé

d'argent ; le tout sous un chef d'argent chargé
d'une croix pattée de sable 36. Le 1 rappelle
Corbières, qui, à la suite des seigneurs
du lieu au Moyen Age, porte un corbeau
dans ses armes; mais, dans le blason de
Dom Sodar, le corbeau fait, de plus,
allusion à un épisode de la légende de

Fig. 7. Dom Bonaventure Sodar



— 70 —

saint Benoît raconté par saint Grégoire
dans ses Dialogues (livre II, chapitre 8) :

un prêtre, du nom Florentius, pris de

jalousie devant la réputation de sainteté

qui entourait Benoît, lui envoya un pain
empoisonné, mais le saint, devinant la

supercherie, ordonna à un corbeau
d'emporter ce pain. Quant au 2 des armes,
il représente la famille Sodar, dont le nom
désignerait un soldat ou soudard, de
l'italien soldato, mot dérivé du verbe
soldare : celui qui touche une solde. Le
glaive évoque ainsi un homme d'arme.
Enfin, la croix du chef rappelle la croix de
saint Benoît. Dom Bonaventure complétait

ses armes par la devise : A minimo
incipe, tirée d'un sermon de saint
Augustin37, et qui peut tout à la fois
signifier l'ascèse qui part de modestes
efforts, et rappeler les humbles commencements

de la communauté de Longe-
borgne et de Corbières.

Le premier abbé du Bouveret, Dom
Bonaventure Sodar, est décédé le 14 mai
19673i. Il eut pour successeur Dom
Raymond Chappuis, de Develier dans le

Jura (district de Delémont), où sa famille
est ancienne puisqu'elle a déjà donné un
maire de Develier cité en 1560 et 1562 39.

Né le 25 février 1916, Raymond Chappuis
s'orienta d'abord vers une activité
médicale et entra tardivement dans l'Ordre
bénédictin; il fit sa profession religieuse
à Corbières le 31 octobre 1948 et reçut
la prêtrise le 21 juin 1953. Appelé à diriger
le monastère du Bouveret dès le 22 mai
1967, il porta d'abord le titre de prieur
conventuel, jusqu'à l'année 1974 qui
marquait le cinquantième anniversaire de
la reprise de Longeborgne par les
Bénédictins. En la fête de saint Marc, 25 avril
1974, Dom Raymond Chappuis a reçu la

bénédiction abbatiale des mains de

l'évêque de Sion, Mgr Adam, et est ainsi
devenu le second abbé du monastère
Saint-Benoît-de-Port-Valais '°.

Ce monastère, dit du Bouveret ou de

Port-Valais, dépend directement de l'abbé
Primat de l'Ordre de Saint-Benoît, dont

le siège est à l'Abbaye de Saint-Anselme,
sur l'Aventin, l'une des célèbres collines
de Rome. Conformément à la tradition
bénédictine, les moines du Bouveret se

consacrent d'abord à des tâches
spirituelles : liturgie, prière, accueil de
personnes ou de groupes qui désirent se

recueillir pendant quelques jours. A
l'ermitage de Longeborgne dont la
communauté assume la charge depuis 1924,
s'est ajoujée en 1949 la desservance du
sanctuaire de Notre-Dame-du-Vorbourg,
au-dessus de Delémont, dans le Jura.
D'autre part, les moines s'appliquent à

des travaux scientifiques, en histoire et en
liturgie, et disposent à cet effet d'une
importante bibliothèque.

Les armes de la famille Chappuis se

présentent sous plusieurs formes. L'une
d'elles, selon le Dictionnaire historique et

biographique de la Suisse, se définit de la
manière suivante : de gueules à deux haches

d'or croisées en sautoir, au chef d'argent chargé
de trois tourteaux de sable rangés en fasce.

Ce sont des armes qui font allusion au
métier de chappuis ou chapuis, c'est-à-dire
de charpentier. Mais le Père abbé
Raymond Chappuis a préféré retenir un
autre blason qui se rencontre dans sa
famille au XVIIIe siècle 41 : d'agur à trois
fleurs de lys d'argent, posées 2 et 1. Ce blason

peut avoir été adopté en hommage à la

France, peut-être en souvenir du service
étranger auquel la famille a peut-être
participé. Mais les fleurs de lys peuvent
aussi être comprises comme un symbole
mariai et, en sur?nontant la fleur centrale d'une
étoile d'or à six rais, Dom Chappuis a voulu
renforcer cette signification, l'Eglise
appliquant à la Vierge les mots Stella matutina
de l'Ecriture (Eccli, 50, 6). On peut aussi
voir dans les trois fleurs de lys un rappel
des vœux religieux.

Outre l'étoile, le Père abbé du Bouveret
a encore ajouté un chef de gueules chargé
d'un lion ailé d'or, tenant un livre ouvert

d'argent, symbole de l'Evangéliste saint
Marc (fig. 8). Ce « chef de saint Marc »

est bien connu depuis que le cardinal



- 7i

Fig. 8. Dom Raymond Chappuis

Sarto, patriarche de Venise, le prit dans
ses armes et le conserva lorsqu'il devint
le pape Pie X42; ses successeurs sur le
Siège patriarcal de Venise l'adoptèrent
aussi, tel le cardinal Roncalli, avec lequel
ce « chef » revint dans les armes pontificales

quand Roncalli devint le pape
Jean XXIII. Dom Chappuis a repris ce

« chef » pour évoquer le souvenir du jour
où il reçut l'abbatiat, 25 avril 1974, fête
de saint Marc. Enfin, l'abbé Raymond
Chappuis a choisi pour devise le conseil
de saint Paul dans l'Epitre aux Romains,

12,3: SAPERE AD SOBRIETATEM 43.

Au cours de l'année 1975, les armes du
monastère du Bouveret ont été modifiées.
Le chef de sable chargé d'une croix fleu-
ronnée d'or a disparu et seule subsiste
l'ancre qui est désormais d'or. Cette
simplification est heureuse. Elle correspond,
d'ailleurs, à un projet élaboré en 1956
déjà, mais auquel les moines avaient alors
préféré l'écu surmonté du chef qui pouvait

rappeler Maredsous d'où venaient les

premiers Pères établis à Longeborgne,
puis à Corbières et au Bouveret; de plus,

ce chef portant la croix bénédictine pouvait

aussi représenter l'Ordre de Saint-
Benoît auquel appartient le monastère du
Bouveret. Toutefois, à la réflexion, ce
chef n'apparaît plus nécessaire43 : s'il
l'était, il devrait figurer dans les armes de

tous les monastères de l'Ordre, ce qui
n'est pas le cas.

D'autre part, les Abbayes bénédictines
de Suisse, anciennes et actuelles, portent
dans leurs blasons un thème héraldique
unique qui les symbolise; ainsi l'ours de

Saint-Gall, le sautoir de Disentis, les
corbeaux de saint Meinrad à Einsiedeln,
l'ange d'Engelberg, les os de Beinwil-
Mariastein, entrelacés dans une couronne
d'or, le mur crénelé de Muri, la colombe
de Pfâfers, les deux poissons alternés de

Fischingen et celui recourbé de Rheinau44.
De même, désormais, l'Abbaye Saint-
Benoît de Port-Valais sera représentée par
l'ancre seule dans ses armes qui peuvent
se définir: d'azur à une ancre d'or (fig. 9)45.

Fig. 9. Armes actuelles de l'Abbaye Saint-Benoît de
Port-Valais (Bouveret).

1 Gruber, Eugen : Die Stiftungsheiligen der Diözese
Sitten im Mittelalter, Fribourg, 1932, p. 134.

2 Dupont Lachenal, Léon : Quelques notes sur
d'anciens établissements bénédictins en Valais, dans Genava,

XI, Genève, 1963, p. 209-233; Huot, François:
Jean de Belleys, premier prieur d'Ayent-Granges, dans
Vallesia, XXII, Sion, 1967, p. 81-85. " Dom François
Huot, du monastère du Bouveret, prépare sur chacun
des établissements bénédictins du Valais des notices
à paraître dans Helvetia Sacra, section III A.



— 72 —

3 Charpin-Feugerolles, Comte de, et Guigue,
M.-C. : Grand Cartulaire de l'Abbaye d'Ainay, 2 vol.,
Lyon, 1885; Meurgey, Jacques : Armoriai de l'Eglise
de France, Mâcon, 1938, p. 248.

4 Les clefs d'or et d'argent figurent aussi dans les

armes papales, où elles sont croisées derrière l'écu
ou au-dessus de celui-ci. Cf. Galbreath, Donald
Lindsay : Papal Heraldry, Cambridge, 1930, p. 6 sq.;
Heim, Bruno Bernard : Coutumes et Droit héraldiques
de l'Eglise, Paris, 1949, p. 64-65, 114 sq.

5 Aucun sceau du prieuré de Clages n'est actuellement

connu.
6 Jaccard, Henri : Essai de toponymie de la Suisse

romande, Lausanne, 1906, p. 94. —La bulle de protection
accordée par Eugène III à l'Abbaye d'Ainay le
26 février 115 3 mentionne parmi les églises dépendant
de cette abbaye celle de Clages : de Clagiis, avec les
églises de Saxon, de Saxone, et de Riddes, de Ridda
(Gremaud, n° 136). C'est la première mention du
toponyme : Clages; le nom du titulaire, saint Pierre,
n'apparaît qu'en 1196 (Gremaud: Chartes sédunoises,

n° 28).
7 L'église Saint-Jean d'Ardon, dans Revue Suisse

d'Art et d'Archéologie, Bâle, 1961, p. 114-115.
8 de Palézieux-du Pan : Numismatique de l'Evkhé

de Sion, Genève, 1909, p. 150, 166, 167, 173. Les
identifications proposées dans cet ouvrage, p. 150,
sont à reviser.

9 Dans l'édition de Zurich, 1606, que nous avons
sous les yeux, le blason d'Ardon figure au f° 652, v°.

10 Le compte rendu de ce voyage en Valais,
Reisebericht, a été publié par Hermann Escher dans
Quellen %ur Schweiber Geschichte, VI, Zurich, 1884,
p. 240-274.

11 Ibid., p. 268.
12 Armorial valaisan, 1946, p. 13 et pl. 28. Voici

le texte de Stumpf : « Ardon ein pfarr und dorff
S. Johans volget under Gundis [Conthey] hat auch ein
besondere Gemeind und Paner : dar^ù gehören die pfarren
und dörffer Schamosson oder Tschamboss S. Bartlime
und das Clösterlin und Priorat S. Peter Zglettsch mit
zugehöriger Pfarr und Gemeind » (édition de 1606,
f° 671, v°). En ce qui concerne Chamoson, le «patron »

n'est pas saint Barthélémy, mais saint André (cf.
Gruber, op. cit., p. 73). On remarquera d'autre part
la forme Zglettsch à lire pour Clages, et
qu'on peut rapprocher de la forme celtique cliath citée
par Jaccard (op. cit., p. 94) à la suite de Gatschet,
et qui désignerait une « claie, clôture à claire-voie ».
Par ailleurs, si Stumpf fait bien de Saint-Pierre,
Chamoson et Ardon, une seule « Bannière », il
indique Saint-Pierre comme une paroisse distincte :

S. Peter, pfar und priorat : Ardona, fluvius ; Ardon,
pfar ; Tschamboson, filial » (Reisebericht, p. 260).

13 Quelque chose d'analogue s'est produit dans
le département français du Var, qui conserve son
nom bien que, depuis i860, ce fleuve n'y coule plus
par suite du démembrement de l'arrondissement de
Grasse qui a été rattaché à l'ancien comté de Nice
pour former le département des Alpes-Maritimes.

14 Armoriai valaisan, 1946, p. 56.
15 Communication du colonnel Edmond Giroud,

ancien président de la commune de Chamoson, qui
fut le promoteur de la série de vitraux créés par Bille
pour l'église de Saint-Pierre-de-Clages.

16 Antoine Pont et Fils, propriétaires-encaveurs.

17 Cf. de Courten, Sigismond, et Dupont
Lachenal, Léon, divers articles sur Saint-Maurice et
Einsiedeln, dans Echos de Saint-Maurice, 1933 et 1934.

18 de l'Isle, Joseph: Défense de la vérité du martyre
de la Légion thébéenne, autrement de saint-Maurice et de ses

Compagnons, Nancy, 1737, p. 11.
19 Sur l'ermitage de Longeborgne, voir principalement

: Burgener, Père Laurenz, capucin, dans
Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz, t. I,
Ingenbohl, 1864, p. 287-297; Imhof, abbé Alexander,
dans Blätter aus der Walliser-Geschichte, III, 1902,
p. 28-33; Zimmermann, Père Bennon, bénédictin:
L'ermitage de Longeborgne, Longeborgne, 1934,
61 pages; [Delogne, Père Hugues, bénédictin] : Le
Manuel du Pèlerin de Longeborgne, Sion, i960, 47 pages;
abbés Tamini, Jean-Emile, et Délèze, Pierre, dans
Nouvel essai de Vallesia christiana, Saint-Maurice,
1940, p. 263-264; Rochat, Pauî-J., dans Souffle divin,
Lausanne, 1952, p. 87-98.

20 Imhof, Tamini et Délèze indiquent l'année
15 21 ; Zimmermann et Delogne corrigent et précisent
le 15 juin 1522.

21 Imhof rapporte que Jean Bossié était muni d'une
recommandation du pape Léon X (qui mourut
le Ier décembre 1521, d'où la date de 1521 retenue
par Imhof) et du général de l'Ordre des Frères
Mineurs (franciscains) en vue d'une fondation. En ce
qui concerne Léon X, il s'agit vraisemblablement de
la bulle Dudum siquidem que ce pape édicta en 1521
pour donner des Règles aux communautés de
tertiaires franciscains qui se répandaient à cette époque.

22 On ne sait de quelle localité ou de quelle région
vinrent Jean Bossié et ses compagnons; on ne sait
pas non plus si Bossié ou ses compagnons, ou, du
moins, l'un d'entre eux, était prctre.

23 C'est Imhof qui a émis l'hypothèse de cette
bénédiction par Adrien Ier de Riedmatten, dont il ne
donne d'ailleurs pas la date, mais qu'il situe simplement

après le 10 mai 1532, jour de sa confirmation par
Rome. Cette date a été mal comprise par les auteurs
plus récents qui l'ont assignée à la bénédiction elle-
même, sans prendre garde que cette bénédiction par
Adrien Ier n'est qu'une hypothèse d'Imhof.

Quant à Adrien, la date de sa confirmation par
Rome est donnée par Imhof le 10 mai 1532, ce qui
correspond au témoignage du Liber Hallis Illiacae
(manuscrit aux archives de l'Abbaye de Saint-
Maurice); de plus, la bulle de confirmation d'Adrien
de Riedmatten par le pape Clément VII est conservée
dans la famille de Riedmatten (propriété de M. Michel
de Riedmatten, Berne) et les Archives cantonales en
ont une photographie. Or, le document est daté :

anno millesimo quingentesimo trigesimo secundo, sexto
I[du\s Maij, pontificatus n\ost\ri anno nono (communication

de M. Grégoire Ghika, directeur des Archives
cantonales). Le jour indiqué : sexto Idus Maij, est bien
le 10 mai. Il faut donc écarter les autres dates données
par divers auteurs, en particulier Eubel (Hierarchia
catholica, t. III, nouvelle édition, Pavie, 1968, p. 295)
qui indique le 15 mai (l'auteur ayant omis le mot
sexto pour ne retenir que Is lu I[dibu\s), 1542 (erreur
typographique sans doute).

Adrien fut sacré par Sébastien de Montfalcon,
évêque de Lausanne, dans la cathédrale de cette ville,
le 21 juillet 1532, selon les Annales de Brigue Vallesia,
1966, p. 126; cf. von Roten Hans Anton, dans
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, 1948



— 73 —

p. 477). La correction: 21 juin 1532, portée dans
l'adaptation française de l'étude de H. A. von Roten,
dans Annales valaisannes, 1948, p. 477, doit être écartée,
malgré le Liber Vallis Illiacae qui la donne, l'auteur
probable des Annales de Brigue, Johannes Kleinmann,
étant contemporain de l'évêque Adrien et l'ayant
peut-être accompagné à Lausanne pour son sacre
(communication de M. l'abbé H. A. von Roten).
Sébastien de Montfalcon était assisté pour conférer
l'épiscopat à Adrien de Riedmatten, par Claude
d'Estavayer, évêque de Belley, et Pierre Farfein,
évêque en titre de Beyrouth, auxiliaire de Genève
(cf. Binz Louis : Vie religieuse et réforme ecclésiastique
dans le diocèse de Genève pendant le Grand Schisme et la
crise conciliaire, Genève, 1973, p. 136 et 199).

24 Nouvel Armoriai Valaisan, Saint-Maurice, 1974,
article Glassier.

25 Zimmermann, op cit., p. 19 sq.; Imhof, op. cit.,
p. 30, qui date cette lettre du 11 juillet. M. Gr. Ghika,
directeur des Archives cantonales, a bien voulu revoir
le document original qui est conservé dans les Archives
de la Bourgeoisie de Sion (ABS 50, n° 4); il porte la
date : 4 Non. Julii anno 1699, ce qui correspond bien
au 4 juillet. Le 29 du même mois, le nonce précisait
que l'évêque de Sion conservait ses droits de
juridiction, mais en tenant compte de la protection
accordée par le nonce à l'ermitage et du patronat de la
ville de Sion sur celui-ci.

26 Cf. Waeber, Louis : Eglises et chapelles du canton
de Fribourg, Fribourg, 1957, p. 146.

27 Boccard, François : Notes et Documens sur le

Vallais (manuscrit aux archives de l'Abbaye de
Saint-Maurice), t. II, p. 207.

28 Urbain de Divonne 1465-1480, Aymon de
Divonne 1481-1483, Jean Damas 1483-1489, Claude
de Grilly 1489-1492, Aymon de Montfalcon 1492-
1510, Georges de Prez 1510-1568, Louis de Mandallaz
(ou Mandollaz) 1568-1570. Communication de
Dom François Huot, du monastère du Bouveret, qui
corrige les indications que nous avions rapportées
dans Genava, 1963, p. 213-214.

29 Le 12 mai 1570 la Diète valaisanne enjoint à

Louis de Mandallaz de faire valoir ses droits à la

prochaine session de la Diète. Celle-ci, tenue le
11 décembre, décide l'achat du prieuré pour 400
couronnes, dont la moitié est versée le même jour à

Mandallaz {Abscheid de la Diète, 1570, 11/12 décembre,
lettres tv et %). Le 19 décembre, Mandallaz renonce à

sa juridiction au probt des Patriotes valaisans
(communication de Dom Huot).

30 Document signé par le cardinal Larraona, préfet
de la Congrégation ou dicastère des Religieux.

31 Nous devons la communication de ce sceau à

l'obligeance de M. Grégoire Ghika, directeur des
Archives cantonales, et à celle de M. Jean-Marc Biner,
archiviste, qui en a pris pour nous la photographie.

32 Armoriai valaisan, 1946, p. 199-200 et pl. 37
33 Ibid., p. 169 et 269.
34 Ibid., p. 41.
35 Lors de la restauration du sanctuaire du

Vorbourg au-dessus de Delémont, en 1970, le blason
du monastère de Port-Valais, qui assure la desservance
du sanctuaire depuis 1949, a été placé dans un vitrail

de la nef sur l'initiative de la Bourgeoisie de Delémon.
à laquelle appartient ce sanctuaire, et plus spécialement

de M. Etienne Philippe, président de la
Commission de restauration.

36 De menues variantes apparaissent parfois : au
1, montagne d'un seul coupeau ou de plusieurs; au
2, le glaive entier d'argent ou monté au naturel.

37 Sermon 69, dans Migne : Patrologie latine, t. 38,
col. 441. Cf. Nouvel Armoriai Valaisan, 1974, article
Sodar.

38 Cf. entre autres journaux : la Suisse, Genève,
16 mai 1967, et le Nouvelliste, Sion, 17 mai 1967.

39 Dictionnaire historique et biographique de la Suisse,

t. II, Neuchâtel, 1924, p. 477. - M. André Rais, ancien
directeur du Musée Jurassien à Delémont et des
Archives du Jura à Porrentruy, a aimablement
communiqué à Dom Chappuis des renseignements sur sa

famille, dont il cite comme premier représentant
Vernier Chappux, de Develier, mentionné en 1410,
qui va s'établir à Delémont et qui est l'ancêtre des
branches de Delémont et de Develier; au XVIIIe
siècle, un rameau de Delémont se fixa à Soyhières et
s'illustra avec Marie-Thérèse Chappuis (1793-1875),
religieuse de l'Ordre de la Visitation, morte à Troyes
(Aube), déclarée vénérable par le pape Léon XIII en
1897.

40 Cf. le Pays, Porrentruy, 27/28 avril 1974; le
Nouvelliste, Sion, ier mai 1974; le Gourrier, Genève,
et la Liberté, Fribourg, 18/19 mai 1974.

41 Ces armes ont été portées par Henri Chappuis,
né à Develier le 5 mai 1741, décédé à Vieques le
21 août 1804. Renseignements de M. André Rais,
extraits d'une notice à paraître dans un prochain
volume de sa série d'études sur les familles du Jura :

Livre d'or du Jura.
42 Avec des couleurs à enquerre : chef d'argent au

lion de pourpre, dans Galbreath D. L., op. cit.,
p. 105-106; ou chef d'or au lion d'argent, dans The

Papal Goals of Arms, Rome, Wilson's english Library,
1925, n° 73; ou encore chef d'argent au lion d'or,
dans Enciplopedia cattolica, t. IX, Vatican, 1952,
p. 767 sq.

La ville de Venise porte le même emblème avec les
couleurs et dispositions suivantes : d'azur au lion ailé
d'or, armé de gueules, sur une terrasse de sinople, tenant le

livre ouvert d'argent. Cf. von Volborth, Carl Alexander :

Heraldik aus aller Welt, Berlin, 1972, p. 129, fig. 701.
Le livre porte généralement les mots suivants :

pax tibi marce evangelista meus.
43 Outre les sources indiquées plus haut, nous avons

bénéficié des renseignements nombreux et précis
qu'a bien voulu nous communiquer Dom François
Huot, que nous remercions très profondément.

Nous lui devons aussi la communication des dessins
reproduits ici dans les figures 5, 7, 8 et 9.

44 La trabe et la tige de l'ancre forment elles-mêmes
une croix.

45 Ces emblèmes constituent les armes propres de
ces monastères, même si celles-ci sont parfois associées

à des armes rappelant leurs fondateurs ou leurs
protecteurs, ou aux armes de leurs dépendances et
possessions.


	Établissements bénédictins du Valais

