Zeitschrift: Archives héraldigues suisses : Annuaire = Schweizer Archiv fir
Heraldik : Jahrbuch = Archivio araldico svizzero : Annuario

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft
Band: 89 (1975)

Artikel: Etablissements bénédictins du Valais
Autor: Lachenal, Léon Dupont

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-746060

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-746060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e g =

Etablissements bénédictins du Valais

par le chanoine LEoN DurPONT LACHENAL

I. — Avant le X1V ¢ siecle

L’Ordre bénédictin qui a connu une si
vaste diffusion dans ’Europe médiévale
et a si profondément contribué a I’essor
spirituel, intellectuel et économique du
vieux continent, n’a pas eu en Valais
I’épanouissement qu’il atteignit ailleurs,
en Suisse alémanique par exemple, avec,
parmi d’autres, les Abbayes de Saint-Gall,
d’Einsiedeln, d’Engelberg ou de Disentis.
Pourtant, des établissements bénédictins
existerent en Valais au Moyen Age.

Un incendie ayant ravagé I'abbatiale de
Saint-Maurice, la reconstruction partielle
de celle-ci était nécessaire. Une convention
fut passée en 1365 entre I’Abbaye et un
maitre constructeur; or, dans ce docu-
ment, on rencontre la mention d’une
« chapelle de monsieur Benoit », dans
laquelle on a vu une chapelle dédiée a
saint Benoit, dernier vestige d’une époque
ou le monastere vivait peut-étre sous la
Regle bénédictine, époque qu’on pourrait
situer aux VII® et VIIIe siecles !.

Plus explicites et plus nombreux sont
les témoignages concernant d’autres éta-
blissements bénédictins dans le diocese
de Sion. Ceux-ci se rattachaient a trois
abbayes importantes, mais lointaines :
deux dans la région lyonnaise et une en
Piémont. C’est I’Abbaye de Saint-Martin
d’Ainay, aux portes de I’ancienne ville de
Lyon, qui possédait le plus grand nombre
de dépendances dans la haute vallée du
Rhéne: le prieuré de Saint-Pierre-de-
Clages, qui parait avoir été a la téte des
dépendances valaisannes d’Ainay, avec
les paroisses de Riddes et de Saxon, et les
prieurés de Saint-Jacques a Granges et

de Saint-Romain 4 Ayent. De 1’Abbaye
de Savigny, prés de Lyon, dépendaient
les paroisses de Vionnaz et de Collombey,
cette derniere comprenant alors Monthey
et Troistorrents. Enfin, a I’Abbaye de
Cluse, en Piémont, se rattachait le prieuré
de Port-Valais.

La distance, le fléchissement de la vie
religieuse, de nouvelles situations poli-
tiques, amenerent peu a peu les établis-
sements bénédictins du Valais a dis-
paraitre. Savigny céda Collombey a
I’Abbaye de Saint-Maurice en 1263, en
échange de Bioley-Magnoux dans le nord
vaudois, au district d’Yverdon, et ’Etat
du Valais acquit Vionnaz méme en 1507.
En 1379 le prieuré de Granges fut uni a
celui d’Ayent; en 1580 PEvéché de Sion
obtint de Rome I’annexion du prieuré de
Clages et en 1620 I’Abbaye d’Ainay
renonca a ses derniers droits sur Ayent.
Quant a Port-Valais, ’Etat du Valais
P’acheta en 1570 2.

L’Abbaye d’Ainay, qui fut le principal
monastere bénédictin  possessionné en
Valais, portait dans ses armes les clefs
symboliques de saint Pierre (Matthieu,
XVI, 19), soit: de gueules a une clef d’or
posée en bande, croisée avec une clef d’argent
posée en barre 3 (fig. 1). La clef d’or repré-
sente le pouvoir de délier, celle d’argent le
pouvoir de Zer *. Si ’Abbaye d’Ainay eut
pour «Patron» principal et définitif
saint Martin, elle fut aussi placée, dans le
haut Moyen Age, sous le patronage de
saint Pierre, qui resta son Patron secon-
daire, et c’est sans doute ce souvenir qui
motiva Pembléme héraldique d’Ainay.

Le prieuré de Saint-Pierre-de-Clages ne
parait pas avoir eu d’autre embleme > que



s [ e

Fig. 1. Abbaye d’Ainay

celui de sa maison meére, embléme qui
convenait parfaitement au prieuré valaisan
dédié a saint Pierre. On a méme émis
I’hypothese que le nom de Clages pourrait
dériver de claves, les clefs de saint Pierre®...
Cette étymologie, bien qu’ayant paru
attrayante a plusieurs, ne parait pas pou-
voir étre retenue, car le toponyme Clages
est probablement antérieur au prieuré de
Saint-Pierre; mais on peut voir dans cette
hypothése une confirmation du blason
«aux clefs » porté par le prieuré.

Par un curieux cheminement, le blason
d’Ainay parait subsister encore dans le
blason de la commune d’Ardon: cette
transmission pourrait s’expliquer par le
fait que, des le XIe siecle, Ardon forma
une seigneurie de I’Evéché de Sion,
laquelle comprenait aussi Chamoson,
Saint-Pierre-de-Clages et Grugnay; les
comimunautés civiles de ce territoire
paraissent méme avoir constitué un
dizain valaisan avant de passer sous la
souveraineté savoyarde en 1384. Les
vicissitudes de cette contrée sont décrites
par M. Francois-Olivier Dubuis, archéo-
logue cantonal, de la maniere suivante 7 :
« Ardon, ou demeurait le vidomne,
Chamoson, résidence du mayor et du

sautier, et Saint-Pierre-des-Clages for-
maient ensemble wune terre relevant
d’abord de I’évéché, puis de la Savoie.
Au XIITIe siecle, les deux premiers de ces
villages, peut-étre le troisieme, consti-
tuaient chacun une paroisse; mais, des le
XIVe siécle, Chamoson est une filiale
desservie par Ardon, elle-méme placée
sous la juridiction spirituelle de I'évéque
et sous le patronage du grand sacris-
tain capitulaire de Sion. Au XVIIIe
siecle, la paroisse d’Ardon comprenait
aussi Magnot (commune de Vétroz),
Chamoson (redevenu paroissial en 1832)
et Saint-Pierre-des-Clages (séparé de Cha-
moson et érigé en paroisse en 1945). »

La banniere de la seigneurie d’Ardon
est citée dés la fin du XVe siecle, mais il
n’en reste pas de vestige. On a parfois
attribué a cette seigneurie un petit écu
a deux clefs qui figure avec les écus des
sept dizains et d’autres seigneuries sur
des thalers de 1498, 1501 et 1528 8, mais
la place occupée par I’écu aux clefs sur le
thaler de 1498, entre I’écu de Brigue-
Naters et celui de Miinster, invite plutéot
a voir dans cet écu celui de Grengiols
dont I’église est dédiée a saint Pierre;
d’ailleurs, Grengiols et Moerel jouis-
salent d’une large autonomie qui en
faisait presque 1’égal des dizains et qui,
aujourd’hui encore, en constitue un demi-
district.

Le plus ancien témoignage des armes
d’Ardon qui nous soit parvenu (fig. 2),
se trouve dans la célebre Chronigue de
Johann Stumpf, de Zurich, parue en

Fig. 2. Ardon (Chronique de Stumpf)



= G =

1548 °. Il avait sans doute relevé ce
blason au cours de sa traversée du Valais
en aolt 1544 1°. Si la mention des clefs
est intéressante a relever, on s’étonnera
des couleurs indiquées dans des notes
séparées, soit : d’argent aux clefs d’azur :
Ardon, Tschamboss, wyss veld, blow schiussel!.
Depuis lors, les documents héraldiques
d’Ardon se sont multipliés, toujours avec
un champ de gueules, mais avec des
variantes dans les clefs, tant6t d’or ou
d’argent, avec les pannetons en chef ou
en pointe. Mais ’embleme est constant :
les clefs de saint Pierre, qui rappellent sans
doute la vénérable église priorale de
Clages, jadis incluse dans cette seigneurie
et son sanctuaire le plus célebre 2. Aujour-
d’hui, P'ancienne seigneurie est divisée en
deux communes: I'une, Ardon, qui
conserve les anciennes armes 13, lautre,
Chamoson ¥, comprenant Saint-Pierre-de-
Clages.

Edmond Bille a placé en 1949 5 dans une
ouverture étroite de la fagade de I’église
de Saint-Pierre un petit vitrail portant
I’écu de I’Abbaye d’Ainay surmonté de la
crosse abbatiale.

Toutefois, des étiquettes de bouteille
pour les vins du « Prieuré » '® portent
'image d’un sceau présentant un blason
qui voudrait étre un blason propre pour
le prieuré de Clages (fig. 3). Les couleurs
ne sont pas indiquées, mais on peut,
semble-t-il, les présumer: [d’agur] d la
facade de [’église priorale [d’argent], an chef
[de guenles) chargé de deux clefs : Pune [d’or]

Fig. 3. Saint-Pierre-de-Clages

posée en fasce et tournée a dextre, I'autre
(d’argent], posée aussi en fasce, sous la premicre
et plus a semestre, tournée a semestre et le
panneton levé. 1’origine de ce blason ne
nous est pas connue avec certitude, mais
cette composition semble dater des envi-

rons de 1900.

1. — Du XV'Ie au X1Xe siécle

Si les anciens établissements bénédictins
du Valais prirent fin au cours du XVIe
siécle et au début du XVIIe, des relations
continuerent cependant d’exister entre
I’Ordre de Saint-Benoit et le Valais.
Ainsi, en 1597, l’abbé d’Einsiedeln
Ulrich III Wittweiler, renouvelant d’an-
ciens liens, adresse a I’Abbaye de Saint-
Maurice un message de « communion et
participation aux mérites ». Plus tard,
C’est ’abbé de Saint-Maurice Joseph Ier
Tobie Franc qui envoie en 1678 a Ein-
siedeln un diplome de confraternité,
auquel, I'année suivante, 1’abbé d’Ein-
siedeln Augustin II de Reding répond par
un acte semblable 7.

Au XVIIIe siécle, un bénédictin de
Lorraine, Joseph de I'Isle, fut chargé, vers
la fin de 1722, de venir enseigner la théo-
logie aux jeunes clercs de ’abbaye valai-
sanne. De I'Isle en profita pour préparer un
ouvrage sur le martyre de saint Maurice
et de ses compagnons, qu’il publia en
1737 a Nancy; entre-temps, de I'Isle était
devenu abbé de I’Abbaye bénédictine de
Saint-Léopold dans la capitale lorraine '3,

Plusieurs Valaisans appartinrent 2
I’'Ordre de Saint-Benoit: tels Pierre-
Aloys-Frangois Du Fay de Lavallaz (1755-
1832), de Viege, d’abord capitaine en
France, puis moine d’Einsiedeln sous le
nom de Pére Martin; Henri-Louis-
Adolphe-Joseph de Courten (1867-1947),
de Sierre, aussi religieux d’Einsiedeln,
qui prit le nom de Sigismond en souvenir
du fondateur de 1’Abbaye de Saint-
Maurice; les deux fréres André (1883-
1939) et Michel Zimmermann (1887-



— 66 —

1958), de Sion, moines de I’Abbaye de
Maredsous en Belgique, le premier sous
le nom de Pére Bennon, le second sous
celui de Pére Hildebrand : ils furent tous
deux recteurs de Longeborgne.

111, — L’ermitage de Longeborgne

Cest a Longeborgne que les Béné-
dictins actuels du Valais ont leur origine.

L’ermitage de Longeborgne ! au-dessus
de Bramois, sur le territoire actuel de la
commune de Sion, fut fondé, par acte du
15 juin 1522 %), par un groupe de notables
de Bramois, notamment Maurice Perrers,
chitelain, en faveur d’un tertiaire francis-
cain venu de France, Jean Bossié, et de
six autres religieux tertiaires du méme
Ordre 2!, La, ou la riviere appelée la
Borgne, descendue du Val d’Hérens,
débouche dans la plaine du Rhéne et
donne son nom au site : Longeborgne, des
grottes auraient abrité des le Moyen Age
des ermites; en prenant leur reléve, Jean
Bossié et sa petite communauté 22 amé-
nagerent quelques batiments conventuels
au flanc de la montagne, avec une chapelle
que lévéque de Sion Adrien Ier de
Riedmatten aurait bénite 23. Hélas! Bossié
et ses confreres étaient déja morts lorsque
Stumpf visita le Valais en 1544 et ne
paraissent pas avoir eu de successeurs
immédiats puisque Josias Simmler, en
1574, dit que le couvent, coenobium, situé
dans les grottes qui surmontent Bramois,
est vide et désert. Sans doute la période
troublée que traversa le Valais au XVIe
siecle, avec ses incertitudes politiques et
religieuses, n’était-elle pas étrangere a cet
abandon. Mais la vie reprendra au siecle
suivant a2 Longeborgne, qui abritera par
la suite divers religieux et ermites. La
chapelle, devenue lieu de pelerinage, sera
restaurée a plusieurs reprises.

Frere Michel Cottet, originaire de
Tarentaise, obtint de I’évéque de Sion
Adrien IV de Riedmatten, I’autorisation,
datée du 1°r juin 1667, de s’établir dans

la vallée de Bagnes pour y vivre en ermite,
mais Longeborgne étant devenu vacant,
Cottet s’y installa; il y sera encore en 1700.
Longeborgne lui doit plusieurs amélio-
rations, et tout d’abord une cloche de
1669, encore existante, due a la générosité
du notaire Benoit Glassier, major de Mase
dans le Val d’Hérens, vice-chatelain de
Bramois qui formait depuis 1569 une
seigneurie de la ville de Sion; Glassier
était aussi banneret des « Quatre-Villes »,
C’est-a-dire des quatre anciennes paroisses
de la vallée : Bramois, Nax-Vernamiége,
Mase, Saint-Martin-Evoléne. C’était donc
un personnage considérable, qui, n’ayant
pas d’enfants, disposait de ses biens a des
fins religieuses et caritatives .

Cottet regut de Jean Cleyvaz, capitaine
des Quatre-Villes, par acte du 25 aott
1677, donation d’un terrain qui permit
d’élargir le domaine au bord de la Borgne.
En 1683, il fit construire par le sculpteur
Jean Grassanter, de Loeche, Pautel
baroque de la chapelle, dédi¢ a Notre-
Dame-de-Compassion, et c’est probable-
ment lui aussi qui fit placer la grille de
cette chapelle. Les évéques Adrien IV
et Adrien V de Riedmatten furent les
protecteurs de Michel Cottet : Adrien IV
lui avait permis de s’établir en Valais en
1667 et ses armes figurent sur la porte de
la chapelle avec la date 1671. Adrien V
continua dans la méme voie: en 1674 il
accorde une lettre de recommandation 2
Frere Michel qui se rend a2 Rome; en
1683 il Pappuye pour la construction de
Pautel et en 1694 il offre un grand calice
timbré de ses armes. Michel Cottet obtint
encore de la commune de Nax, par acte
notarié du 1€T juin 1700, de pouvoir
prendre du bois dans la forét dite du
Creux-de-Nax, concession qui fut encore
confirmée le 19 février 1938 par le Conseil
de cette commune.

Peut-étre est-ce aussi sur une suggestion
de Frere Michel Cottet que le nonce Jules
Piazza écrivit de Lucerne, le 4 juillet
1699 %, 4 la ville de Sion, pour confirmer
ses droits de patronat sur I’ermitage, qu’il



S 677

appelle un «lieu tres célebre par la grace
des miracles et le grand concours des
pelerins », comme il I’a constaté lui-méme
en venant a Longeborgne; aussi déclare-
t-il prendre ce lieu sous sa protection et
celle de ses successeurs. .a méme lettre
nous apprend qu’il y avait alors a Longe-
borgne deux ermites laics, du Tiers-
Ordre franciscain, soit Frére Michel Cottet
et Frere Frangois dont on ignore le nom
de famille. Sans doute pour marquer sa
reconnaissance, Michel Cottet entreprit
une seconde fois, en cette méme année
1699, le pelerinage de Rome en passant
par Lorette.

Ala fin du XVIIIe siecle, Longeborgne
¢tait desservi par deux ermites que
Burgener, suivi par Imhof, nomme Frere
Jean, originaire d’Allemagne, et Frere
Michel, d’Einsiedeln. Le premier, qui se
nommait en réalité Germain Sartor, soit
probablement Schneider, apparait 2a
Longeborgne des 1773; il y était encore
lorsque se produisirent des éboulements
de la falaise, en 1796 et en 1806. Au
XIXe siecle, Frere Xavier Rieser (1804-
1877), de Pfaffenhoffen en Alsace (Bas-
Rhin), fut 'un des ermites les mieux
connus de Longeborgne, ou il vécut de
1829 a 1877. L’origine géographique de
ces ermites montre que le renom de
Longeborgne était fort étendu. Mais vint
un temps de déclin. Le réveil se fit avec
un capucin, qui fut gardien de I'ermitage
et de son sanctuaire de 1907 4 1919; mais
a cette derniere date, son Ordre déclara ne
pas pouvoir assumer plus longtemps la
desservance de Longeborgne.

Cest ainsi que I'évéque de Sion,
Mgr Victor Bieler, et la Bourgeoisie de
Sion déciderent de confier cette desser-
vance a deux bénédictins de I’Abbaye
belge de Maredsous, les Péres Hildebrand
Zimmermann et Bonaventure Sodar. Le
premier, déja nommé plus haut, était
originaire de Sion et il avait enseigné
la théologie a I’Abbaye du Mont-César
a Louvain; il sera le premier supérieur
de la petite communauté que Mgr Bieler

installa solennellement le 24 février 1924.
Désireuse d’assurer I’avenir, ’assemblée
bourgeoisiale de Sion du 22 mai 1932,
avec I'assentiment des autorités civiles et
religieuses, fit cession définitive de Longe-
borgne aux bénédictins; Pacte final de
cette cession porte la date du 31 décembre
1932, avec la signature des membres du
Conseil bourgeoisial et la ratification de
I’évéque. En mémoire de ce transfert, les
bénédictins ont fait sceller sur la facade
du sanctuaire, en 1933, une inscription
gravée sur une dalle de marbre.

Entre-temps, plusieurs moines s’étant
joints aux Peres Hildebrand et Bona-
venture, la communauté, tout en conser-
vant Longeborgne, alla s’installer, a la
fin de 1928, a Corbiéres, en Gruyere, sous
le nom de Foyer Saint-Benoit . Celui-ci
prit la forme d’un « prieuré simple » par
décret du 3o avril 1931, promulgué et
apppliqué le 28 aoat suivant par ’abbé
d’Einsiedeln sous la protection duquel il
¢tait placé. Le 22 juillet 1935, la com-
munauté deviendra « prieuré conven-
tuel », C’est-a-dire doté d’une plus large
autonomie, tout en demeurant sous le
protectorat d’Einsiedeln; celui-ci prendra
fin en 1947, par décret du 1°r septembre
promulgué le 14 novembre. Mais le
petit chiteau de Corbiéres, ou la com-
munauté s’était établie grice a la généro-
sit¢ de la famille Clément, n’était pas
adapté a une destination monastique;
aussi le Pére Bonaventure Sodar, qui
avait assumé la charge de prieur en 1940,
puis des 1942, et réélu dans cette charge
le 14 novembre 1947, va chercher un
établissement plus conforme 4 la vie
bénédictine. Finalement, il raménera la
communauté en Valais en 1956 et établira
au Bouveret, sur un petit plateau au pied
du Grammont.

IV, — Le monastére Saint-Benoit-de-Port-
Valais

Le Bouveret fait partie de la paroisse et
de la commune de Port-Valais : c’était une



68 —

vieille terre bénédictine, dépendant au
Moyen Age de P'ancienne Abbaye Saint-
Michel-de-Cluse, dont Iéglise couronne
un étonnant promontoire a Ientrée de la
vallée de Suse. Une bulle d’Innocent III,
en 1216, mentionne en effet I’église de
Port-Valais parmi les dépendances de ce
monasteére, qui y exercait a la fois ’admi-
nistration tzmporelle et le ministére spiri-
tuel. Port-Valais constitua un petit prieuré
rural; selon la coutume de la maison mére,
il était placé sous le vocable de Saint-
Michel, comme I’Abbaye de Cluse, comme
aussi les prieurés de Burier (Vaud) et de
Chamonix (Haute-Savoie), qui en dépen-
daient pareillement. Le 24 février 1429,
le prieur de Port-Valais, Jean de la
Fléchere, agissant au nom de I’abbé de
Saint-Michel-de-Cluse, accorde des fran-
chises aux habitants de la seigneurie %7,

Depuis 1465, des prieurs commenda-
taires détinrent Port-Valais 23, entre autres
Aymon de Montfalcon, évéque de Lau-
sanne. Enfin, P’Etat du Valais acheta
Port-Valais en 15702°: ce fut la fin du
vieux prieuré chablaisien.

En quittant Corbieres pour se fixer sur
le territoire de Port-Valais, le Foyer
Saint-Benoit renouait donc avec un loin-
tain passé bénédictin. Aussi n’allait-il pas
tarder a relever le titre de Port-Valais
lorsque, le 18 juin 1956, il fut érigé en
abbaye ou monastére Saint-Benofit-de-
Port-Valais 3. Il y avait vingt-cinq ans
que la communauté, alors établie 2
Corbieres, était devenue prieuré; accru,
celui-ci s’établissait enfin au Bouveret, ou
la premiere pierre de cette nouvelle
résidence avait été posée le 21 mars 1955,
en la féte de saint Benoit; deux ans plus
tard, a pareil jour, Mgr Nestor Adam,
évéque de Sion, bénissait la maison.

Les armes de la commune de Port-
Valais sont anciennes et évoquent fort
bien I’histoire du lieu : conpé : an 1 d’agur
a une balance d’or, accompagnée en chef de
quatre étoiles a cing rais du méme, rangées en
Jasce ; an 2 de sable a wune ancre d’argent.
L’ancre représente le toponyme: Port

Fig. 4. Commune de Port-Valais

du Valais; la balance, symbole du Juge-
ment dernier, est un attribut de saint
Michel : Pazur du ciel et les étoiles
montrent clairement que la balance n’a
pas ici une signification commerciale,
mais bien un symbolisme spirituel (fig. 4).
Ces armes apparaissent dans un sceau de la
commune dont les Archives cantonales
conservent la matrice 3!, qui parait étre
du XVIIe siecle32 Ce sceau porte la
légende : COMUNITAS BOVERETI PORTUS
wALLESTL. La fotme Vallesium, Vallesii,
est une forme ancienne, qui a été la plus
fréquente jusqu’au XVIe siecle, 4 partir
de quand la forme Vallesia, Vallesiae, a
prévalu 33; d’autre part, Dinitiale W se
rapproche de la forme allemande Wallis.
Quant a Boveretum, ce nom s’impose 2
partir du XVIe siecle 3*. Il se peut donc
que le sceau de Port-Valais remonte aux
environs de 1600, voire 4 la fin du XVIe
siecle. Peut-étre était-ce déja les armes de
Pancien prieuré, mais les documents font
actuellement défaut pour 'affirmer.

Le monastére actuel, comme tous les
monasteres bénédictins, s’est constitué des
armes propres; il a repris en partie les
armes de Port-Valais, avec I’ancre, mais
en remplagant la balance de saint Michel
par la croix de saint Benoit (fig. §), soit :
d’azur a Pancre d’argent, au chef de sable
chargé d’une croix flenronnée d’or. Si I'ancre
représente  clairement Port-Valais, la
partie haute de I’écu, avec la croix d’or
sur fond noir, rappelle aussi les armes de

I’Abbaye de Maredsous (fig. 6), a laquelle



Fig. 5. Monastere de Port-Valais

Fig 6. Abbaye de Maredsous

se rattachaient les premiers moines de la
fondation wvalaisanne 35. Enfin, le blason
de cette derniere se complete d’une devise
bien choisie, car elle évoque encore le
nom de Port-Valais en méme temps qu’elle
est chargée de signification spirituelle :
IN PORTUM VOLUNTATIS TUAE, devise
adaptée du psaume 106, verset 3o.
Frangois Sodar appartenait 2 une famille
de Dinant en Belgique (rrovince de
Namur), qui serait d’ascendance espagnole
(il ne faut pas oublier que la Belgique fut
autrefois une possession espagnole). Né le
3 octobre 1887, il fit profession religieuse
a Maredsous le 21 mars 1907, sous le nom

de Pere Bonaventure, et devint prétre le
10 aolt 1911. Il enseigna en Irlande, en
Angleterre et en Belgique, avant de venir
a Longeborgne en 1924, puis a Corbicres
en 1928, ou il fut prieur, enfin au Bouveret
des 1956. Il était un exégete et un maitre
spirituel apprécié. Sur le plan civil, il
fut naturalisé Valaisan en 1943, avec droit
de cité dans la commune de Bramois,
aujourd’hui unie a celle de Sion. Le
21 avril 1961, Mgr Adam, évéque de
Sion, conférait a Dom Bonaventure Sodar
la bénédiction abbatiale.

Les armes du nouvel abbé (fig. 7) se
présentent ainsi: parti : aun 1 d’or 4 un
corbean de sable sur wune montagne de trois
coupeanx de sinople, tenant en son bec un pain
an naturel ; an 2 de guenles a un glaive levé
d’argent ; le tout sous un chef d’argent chargé
d’une croix pattée de sable 3°. Le 1 rappelle
Corbieres, qui, a la suite des seigneurs
du lieu au Moyen Age, porte un corbeau
dans ses armes; mais, dans le blason de
Dom Sodar, le corbeau fait, de plus,
allusion a2 un épisode de la légende de

)

Fig. 7. Dom Bonaventure Sodar



J— 70 JR—

saint Benoit raconté par saint Grégoire
dans ses Dialogues (livre 11, chapitre 8):
un prétre, du nom Florentius, pris de
jalousie devant la réputation de sainteté
qui entourait Benoit, lui envoya un pain
empoisonné, mais le saint, devinant la
supercherie, ordonna a un corbeau
d’emporter ce pain. Quant au 2 des armes,
il représente la famille Sodar, dont le nom
désignerait un soldat ou soudard, de
Pitalien soldato, mot dérivé du vetrbe
soldare : celui qui touche une solde. Le
glaive évoque ainsi un homme d’arme.
Enfin, la croix du chef rappelle la croix de
saint Benoit. Dom Bonaventure complé-
tait ses armes par la devise: A MINIMO
INCIPE, tirée d’un sermon de saint
Augustin 3, et qui peut tout a la fois
signifier Pascése qui part de modestes
efforts, et rappeler les humbles commen-
cements de la communauté de Longe-
borgne et de Corbieres.

Le premier abbé du Bouveret, Dom
Bonaventure Sodar, est décédé le 14 mai
1967 3. Il eut pour successeur Dom
Raymond Chappuis, de Develier dans le
Jura (district de Delémont), ou sa famille
est ancienne puisqu’elle a déja donné un
maire de Develier cité en 1560 et 1562 3.
Né le 25 février 1916, Raymond Chappuis
s‘orienta d’abord vers une activité
médicale et entra tardivement dans ’Ordre
bénédictin; il fit sa profession religieuse
a Corbieres le 31 octobre 1948 et regut
la prétrise le 21 juin 1953. Appelé a diriger
le monastere du Bouveret des le 22 mai
1967, il porta d’abord le titre de prieur
conventuel, jusqu’a lannée 1974 qui
marquait le cinquantieme anniversaire de
la reprise de Longeborgne par les Béné-
dictins. En la féte de saint Marc, 25 avril
1974, Dom Raymond Chappuis a recu la
bénédiction abbatiale des mains de
’évéque de Sion, Mgr Adam, et est ainsi
devenu le second abbé du monastere
Saint-Benoit-de-Port-Valais 0.

Ce monastére, dit du Bouveret ou de
Port-Valais, dépend directement de I’abbé
Primat de ’Ordre de Saint-Benoit, dont

le sicge est 2 I’Abbaye de Saint-Anselme,
sur I’Aventin, 'une des célébres collines
de Rome. Conformément a la tradition
bénédictine, les moines du Bouveret se
consacrent d’abord a4 des tiches spiri-
tuelles : liturgie, priere, accueil de per-
sonnes ou de groupes qui désirent se
recueillir  pendant quelques jours. A
I’ermitage de Longeborgne dont la com-
munauté assume la charge depuis 1924,
s’est ajoujée en 1949 la desservance du
sanctuaire de Notre-Dame-du-Vorbourg,
au-dessus de Delémont, dans le Jura.
Drautre part, les moines s’appliquent a
des travaux scientifiques, en histoire et en
liturgie, et disposent a cet effet d’une
importante bibliothéque.

Les armes de la famille Chappuis se
présentent sous plusieurs formes. L’une
d’elles, selon le Dictionnaire historigue et
biographique de la Suisse, se définit de la
maniere suivante : de guenles a deux haches
d’or croisées en sautoir, au chef d’argent chargé
de trois teurteaux de sable rangés en fasce.
Ce sont des armes qui font allusion au
métier de chappuis ou chapuis, c’est-a-dire
de charpentier. Mais le Pere abbé
Raymond Chappuis a préféré retenir un
autre blason qui se rencontre dans sa
famille au XVIIIe siecle *! : d’azur a trois
Slenrs de lys d’argent, posées 2 et 1. Ce blason
peut avoir été adopté en hommage a la
France, peut-étre en souvenir du service
étranger auquel la famille a peut-étre
participé. Mais les fleurs de lys peuvent
aussi étre comprises comme un symbole
marial et, en surmontant la fleur centrale d’une
étoile d’or d six rais, Dom Chappuis a voulu
renforcer cette signification, I’Eglise appli-
quant a la Vierge les mots ste/la matutina
de PEcriture (Eccli, 50, 6). On peut aussi
voir dans les trois fleurs de lys un rappel
des veeux religieux.

Outre *étoile, le Pere abbé du Bouveret
a encore ajouté un che/ de guenles chargé
d’un lion ailé d’or, temant un livre ouvert
d’argent, symbole de I'Evangéliste saint
Marc (fig. 8). Ce « chef de saint Marc »

est bien connu depuis que le cardinal



— 71 —_—

Fig. 8. Dom Raymond Chappuis

Sarto, patriarche de Venise, le prit dans
ses armes et le conserva lorsqu’il devint
le pape Pie X 42; ses successeurs sur le
Siege patriarcal de Venise I’adopteérent
aussi, tel le cardinal Roncalli, avec lequel
ce «chef » revint dans les armes ponti-
ficales quand Roncalli devint le pape
Jean XXIII. Dom Chappuis a repris ce
« chef » pour évoquer le souvenir du jour
ou il recut P’abbatiat, 25 avril 1974, féte
de saint Marc. Enfin, 'abbé Raymond
Chappuis a choisi pour devise le conseil
de saint Paul dans ’Epitre aux Romains,
12, 3 : SAPERE AD SOBRIETATEM %3,

Au cours de 'année 1975, les armes du
monastere du Bouveret ont été modifiées.
Le chef de sable chargé d’une croix fleu-
ronnée d’or a disparu et seule subsiste
'ancre qui est désormais d’or. Cette sim-
plification est heureuse. Elle correspond,
d’ailleurs, a un projet élaboré en 1956
déja, mais auquel les moines avaient alors
préféré I’écu surmonté du chef qui pou-
vait rappeler Maredsous d’ou venaient les
premiers Peéres établis a2 Longeborgne,
puis a Corbieres et au Bouveret; de plus,

ce chef portant la croix bénédictine pou-
vait aussi représenter I’Ordre de Saint-
Benoit auquel appartient le monastere du
Bouveret. Toutefois, 4 la réflexion, ce
chef n’apparait plus nécessaire ¥3: il
était, il devrait figurer dans les armes de
tous les monastéres de I’Ordre, ce qui
n’est pas le cas.

D’autre part, les Abbayes bénédictines
de Suisse, anciennes et actuelles, portent
dans leurs blasons un théme héraldique
unique qui les symbolise; ainsi ’ours de
Saint-Gall, le sautoir de Disentis, les cor-
beaux de saint Meinrad a Einsiedeln,
'ange d’Engelberg, les os de Beinwil-
Mariastein, entrelacés dans une couronne
d’or, le mur crénelé de Muri, la colombe
de Pfifers, les deux poissons alternés de
Fischingen et celui recourbé de Rheinau *4.
De méme, désormais, 1I’Abbaye Saint-
Benoit de Port-Valais sera représentée par
Pancre seule dans ses armes qui peuvent
se définir: d’azur a une ancre d’or (fig. 9) *.

I TUAE|

FoRrum VolunraT:s

Fig. 9. Armes actuelles de I’Abbaye Saint-Benoit de
Port-Valais (Bouveret).

! GrRUBER, Eugen : Die Stiftungsheiligen der Divzese
Sitten im Mittelalter, Fribourg, 1932, p. 134.

2Duront LacHENAL, Léon: Quwelques notes sur
d’anciens établissements bénédictins en VValais, dans Genava,
XI, Geneve, 1963, p. 209-235; Huor, Frangois:

Jean de Belleys, premier prieur d’Ayent-Granges, dans

Vallesia, XX11, Sion, 1967, p. 81-85. - Dom Frangois
Huot, du monastére du Bouveret, prépare sur chacun
des établissements bénédictins du Valais des notices
a paraitre dans Helvetia Sacra, section 111 A.



3 Cuarrin-FeuGerorLEs, Comte de, et GUIGUE,
M.-C. : Grand Cartulaire de I’ Abbaye d’ Ainay, 2 vol.,
Lyon, 1885; MEURGEY, Jacques: Armorial de I’ Eglise
de France, Macon, 1938, p. 248.

+ Les clefs d’or et d’argent figurent aussi dans les
armes papales, ou elles sont croisées derri¢re 1’écu
ou au-dessus de celui-ci. Cf. GarsBreaTH, Donald
Lindsay : Papal Heraldry, Cambridge, 1930, p. 6 sq.;
HewM, Bruno Bernard : Contumes et Droit héraldigues
de I’ Eglise, Paris, 1949, p. 64-65, 114 sq.

5 Aucun sceau du prieuré de Clages n’est actuelle-
ment connu.

¢ JaccarD, Henri: Essai de toponymie de la Suisse
romande, Lausanne, 1906, p. 94.—La bulle de protection
accordée par Eugene III 4 I’Abbaye d’Ainay le
26 février 1153 mentionne parmi les églises dépendant
de cette abbaye celle de Clages: de Clagiis, avec les
églises de Saxon, de Saxone, et de Riddes, de Ridda
(GremaUD, n° 136). Cest la premiére mention du
toponyme : Clages; le nom du titulaire, saint Pierre,
n’apparait qu’en 1196 (GREMAUD : Chartes sédunoises,
n° 28).

7 L’église Saint-fean d’ Ardon, dans Revue Suisse
d’ Art et d’ Archéologie, Bale, 1961, p. 114-115.

8 DE PALEZIEUX-DU PAN : Nuwmismatique de I’ Evéché
de Sion, Gentve, 1909, p. 150, 166, 167, 173. Les
identifications proposées dans cet ouvrage, p. 150,
sont 4 reviser.

9 Dans I’¢dition de Zurich, 1606, que nous avons
sous les yeux, le blason d’Ardon figure au fo 652, vo.

0 e compte rendu de ce voyage en Valais,
Reisebericht, a été publié par Hermann EscHer dans
Quellen zur Schweizer Geschichte, V1, Zurich, 1884,
p- 240-274.

1 7bid., p. 268.

12_Armorial valaisan, 1946, p. 13 et pl. 28. Voici
le texte de StumpF: « Ardon ein pfarr und dorff it
8. Johans volget under Gundis [Conthey] .... bat anch ein
besondere Gemeind und Paner : darzi gebiren die pfarren
und dirffer Schamosson oder Tschamboss it S. Bartlime
und das Clisterlin und Priorat g0 S. Peter Zglettsch mit
caugebiriger Pfarr und Gemeind » (édition de 1606,
fo 671, v°). En ce qui concerne Chamoson, le «patron »
n’est pas saint Barthélemy, mais saint André (cf.
GRUBER, op. ¢il., p. 73). On remarquera d’autre part
la forme Zgletisch a lire z’Gletisch, pour Clages, et
qu’on peut rapprocher de la forme celtique c/iath citée
par JACCARD (op. c¢it., p. 94) a la suite de Gatschet,
et qui désignerait une « claie, cloture a claire-voie ».
Par ailleurs, si Stumpf fait bien de Saint-Pierre,
Chamoson et Ardon, une seule « Banniére », il
indique Saint-Pierre comme une paroisse distincte :
S. Peter, pfar und priorat : Ardona, fluvius; Ardon,
pfar ; Tschamboson, filial » (Reisebericht, p. 260).

13 Quelque chose d’analogue s’est produit dans
le département frangais du Var, qui conserve son
nom bien que, depuis 1860, ce fleuve n’y coule plus
par suite du démembrement de 'arrondissement de
Grasse qui a été rattaché a l'ancien comté de Nice
pour former le département des Alpes-Maritimes.

Y _Armorial valaisan, 1946, p. 56.

15 Communication du colonnel Edmond Giroud,
ancien président de la commune de Chamoson, qui
fut le promoteur de la série de vitraux créés par Bille
pour I’église de Saint-Pierre-de-Clages.

16 Antoine Pont et Fils, propriétaires-encaveurs.

17 Cf. peE Courten, Sigismond, et Duront
LacueENnAL, Léon, divers articles sur Saini-Maurice et
Einsiedeln, dans Echos de Saint-Maurice, 1933 et 1934.

18 pE V'IsLE, Joseph: Défense de la vérité du martyre
de la Légion thébéenne, autrement de saint-Manrice et de ses
Conpagnons, Nancy, 1737, p. II.

19 Sur Permitage de Longeborgne, voir principa-
lement : BURGENER, Peére Laurenz, capucin, dans
Die  Wallfabrisorte der katholischen Schweig, t. 1,
Ingenbohl, 1864, p. 287-297; ImHOF, abbé Alexander,
dans Bldtter aus der Walliser-Geschichte, 111, 1902,
p. 28-33; ZIMMERMANN, Pére Bennon, bénédictin :
L ermitage de  Longeborgne, Longeborgne, 1934,
61 pages; [DELOGNE, Pere Hugues, bénédictin] : Le
Manuel du Pelerin de Longeborgne, Sion, 1960, 47 pages;
abbés Tawmini, Jean-Emile, et DfvizE, Pierre, dans
Nouvel essai de  Vallesia christiana, Saint-Maurice,
1940, p. 263-264; Rocuat, Paul-]., dans Souffe divin,
Lausanne, 1952, p. 87-98.

2 Imhof, Tamini et Déleze indiquent I’année
1521; Zimmermann et Delogne corrigent et précisent
le 15 juin 1522.

21 Tmhof rapporte que Jean Bossié était muni d’une
recommandation du pape Léon X (qui mourut
le 18T décembre 1521, d’ou la date de 1521 retenue
par Imhof) et du général de 1’Ordre des Freres
Mineurs (franciscains) en vue d’une fondation. En ce
qui concerne Léon X, il s’agit vraisemblablement de
la bulle Dudum siguidemr que ce pape édicta en 1521
pour donner des Régles aux communautés de ter-
tiaires franciscains qui se répandaient a cette époque.

22 On ne sait de quelle localité ou de quelle région
vinrent Jean Bossié et ses compagnons; on ne sait
pas non plus si Bossié ou ses compagnons, ou, du
moins, 'un d’entre eux, était prétre.

2 Cest Imhof qui a ¢émis I’hypothése de cette
bénédiction pat Adrien Ief de Riedmatten, dont il ne
donne d’ailleurs pas la date, mais qu’il situe simple-
ment apres le 1o mai 1532, jour de sa confirmation par
Rome. Cette date a été mal comptise par les auteurs
plus récents qui 'ont assignée a la bénédicticn elle-
méme, sans prendre garde que cette bénédiction par
Adrien Ier n’est qu’une hypothese d’Imhof.

Quant a Adrien, la date de sa confirmation par
Rome est donnée par Imhof le 10 mai 1532, ce qui
correspond au témoignage du Liber Vallis llliacae
(manuscrit aux archives de I’Abbaye de Saint-
Maurice); de plus, la bulle de confirmation d’Adrien
de Riedmatten par le pape Clément VII est conservée
dans la famille de Riedmatten (propriété de M. Michel
de Riedmatten, Berne) et les Archives cantonales en
ont une photographie. Or, le document est daté:
anno  millesimo  quingentesimo  trigesimo  secundo, sexto
I[duls Maij, pontificatus nlostlri anno nono (communi-
cation de M. Grégoire Ghika, directeur des Archives
cantonales). Le jour indiqué : sexto Idus Maij, est bien
le 10 mai. Il faut donc écarter les autres dates données
pat divers auteurs, en particulier EUBEL (Hierarchia
catholica, t. 111, nouvelle édition, Pavie, 1968, p. 295)
qui indique le 15 mai (P’auteur ayant omis le mot
sexto pour ne retenir que /s lu I[dibu)s), 1542 (erreur
typographique sans doute).

Adrien fut sacré par Sébastien de Montfalcon,
¢évéque de Lausanne, dans la cathédrale de cette ville,
le 21 juillet 1532, selon les Annales de Brigue (1a/lesia,
1966, p. 126; cf. voN RotENx Hans Anton, dans
Zeitschrift  fiir schweizerische  Kirchengeschichte, 1948,



p. 477). La correction: 21 juin 1532, portée dans
I’adaptation frangaise de I’étude de H. A. von Roten,
dans Annales valaisannes, 1948, p. 477, doit étre écartée,
malgré le Liber Vallis Illiacae qui la donne, auteur
probable des Annales de Brigue, Johannes Kleinmann,
étant contemporain de 1’évéque Adrien et I'ayant
peut-¢tre accompagné a Lausanne pour son sacre
(communication de M. I'abbé H. A. von Roten).
Sébastien de Montfalcon était assisté pour conférer
I’épiscopat a Adrien de Riedmatten, par Claude
d’Estavayer, évéque de Belley, et Pierre Farfein,
évéque en titre de Beyrouth, auxiliaire de Geneve
(cf. Binz Louis : Vie religieuse et réforme ecclésiastique
dans le diocése de Genéve pendant le Grand Schisme et la
erise conctliaire, Geneve, 1973, p. 136 et 199).

2 Nouvel Armorial Valaisan, Saint-Maurice, 1974,
article Glassier.

25 ZIMMERMANN, 0p cit., p. 19 sq.; IMHOF, op. cit.,
p. 30, qui date cette lettre du 11 juillet. M. Gr. Ghika,
directeur des Archives cantonales, a bien voulu revoir
le document original qui est conservé dans les Archives
de la Bourgeoisie de Sion (ABS 50, n° 4); il porte la
date : 4 Non. Julii anno 1699, ce qui correspond bien
au ¢ juillet. Le 29 du méme mois, le nonce précisait
que I’évéque de Sion conservait ses droits de juri-
diction, mais en tenant compte de la protection
accordée par le nonce a 'ermitage et du patronat de la
ville de Sion sur celui-ci.

2 Cf. WAEBER, Louis : Eglises et chapelles du canton
de Fribourg, Fribourg, 1957, p. 146.

21 BoccaArp, Francgois: Notes et Documens sur le
Vallais (manuscrit aux archives de I’Abbaye de
Saint-Maurice), t. II, p. 207.

28 Urbain de Divonne 1465-1480, Aymon de
Divonne 1481-1483, Jean Damas 1483-1489, Claude
de Grilly 1489-1492, Aymon de Montfalcon 1492-
1510, Georges de Prez 1510-1568, Louis de Mandallaz
(ou Mandollaz) 1568-1570. Communication de
Dom Frangois Huot, du monastére du Bouveret, qui
corrige les indications que nous avions rapportées
dans Genava, 1963, p. 213-214.

2 Le 12 mai 1570 la Ditte valaisanne enjoint a
Louis de Mandallaz de faire valoir ses droits a la
prochaine session de la Dicte. Celle-ci, tenue le
11 décembre, décide I’achat du prieuré pour 400 cou-
ronnes, dont la moitié est versée le méme jour 2
Mandallaz (Abscheid de la Dicte, 1570, 11/12 décembre,
lettres w et g). Le 19 décembre, Mandallaz renonce 2
sa juridiction au profit des Patriotes valaisans (com-
munication de Dom Huot).

3 Document signé par le cardinal Larraona, préfet
de la Congrégation ou dicastere des Religieux.

31 Nous devons la communication de ce sceau 2
I'obligeance de M. Grégoire Ghika, directeur des
Archives cantonales, et 4 celle de M. Jean-Marc Biner,
archiviste, qui en a pris pour nous la photographie.

32_Armorial valaisan, 1946, p. 199-200 et pl. 37

3 1bid., p. 169 et 269.

34 Ibid., p. 41.

3 Lors de la restauration du sanctuaire du
Vorbourg au-dessus de Delémont, en 1970, le blason
du monastere de Port-Valais, qui assure la desservance
du sanctuaire depuis 1949, a été placé dans un vitrail

de la nef sur 'initiative de la Bourgeoisie de Delémon.
a laquelle appartient ce sanctuaire, et plus spéciale-
ment de M. Etienne Philippe, président de la Com-
mission de restauration.

36 De menues variantes apparaissent patfois: au
1, montagne d’un seul coupeau ou de plusieurs; au
2, le glaive entier d’argent ou monté au naturel.

37 Sermon 69, dans MIGNE : Patrologie latine, t. 38,
col. 441. Cf. Nouvel Armorial Varaisan, 1974, article
Sodar.

38 Cf, entre autres journaux: la Swise, Geneve,
16 mai 1967, et le Nouvelliste, Sion, 17 mai 1967.

39 Dictionnaire bistorique et biographique de la Suisse,
t. I, Neuchitel, 1924, p. 477. — M. André Rais, ancien
directeur du Musée Jurassien a Delémont et des
Archives du Jura a Porrentruy, a aimablement com-
muniqué 2 Dom Chappuis des renseignements sur sa
famille, dont il cite comme premier représentant
Vernier Chappux, de Develier, mentionné en 1410,
qui va s’¢tablic a Delémont et qui est I'ancétre des
branches de Delémont et de Develier; au XVIIIe
siccle, un rameau de Delémont se fixa a Soyhicres et
s’illustra avec Marie-Thérese Chappuis (1793-1875),
religieuse de I’Ordre de la Visitation, morte a Troyes
(Aube), déclarée vénérable par le pape Léon XIII en
1897.

40 Cf. le Pays, Porrentruy, 27/28 avril 1974; le
Nouvelliste, Sion, 1°7 mai 1974; le Courrier, Genéve,
et la Libersté, Fribourg, 18/19 mai 1974.

# Ces armes ont été portées par Henri Chappuis,
né a Develier le 5 mai 1741, décédé a Vicques le
21 aout 1804. Renseignements de M. André Rais,
extraits d’une notice a paraitre dans un prochain
volume de sa série d’études sur les familles du Jura :
Livre d’or du Jura.

42 Avec des couleurs a enquerre : chef d’argent au
lion de pourpre, dans GarLsreaTa D. L., op. cit.,
p. 105-106; ou chef d’or au lion d’argent, dans Z%e
Papal Coais of Arms, Rome, Wilson’s english Library,
1925, n° 73; ou encore chef d’argent au lion d’or,
dans Enciplopedia cattolica, t. 1X, Vatican, 1952,
p. 767 sq.

La ville de Venise porte le méme embléme avec les
couleurs et dispositions suivantes : d'azur an lion ailé
d’or, armé de gueules, sur une terrasse de sinople, tenant le
livre onwert d’argent. Cf. voN VoLBorTH, Carl Alexander :
Heraldik aus aller Welt, Berlin, 1972, p. 129, fig. 701.

Le livre porte généralement les mots suivants:
PAX TIBI MARCE EVANGELISTA MEUS.

3 Outre les sources indiquées plus haut, nous avons
bénéfici¢ des renseignements nombreux et précis
qu’a bien voulu nous communiquer Dom Frangois
Huot, que nous remercions trés profondément.

Nous lui devons aussi la communication des dessins
reproduits ici dans les figures 5, 7, 8 et 9.

# La trabe et la tige de ’ancre forment elles-mémes
une croix,

5 Ces emblemes constituent les armes propres de
ces monasteres, méme si celles-ci sont parfois asso-
ci¢es a des armes rappelant leurs fondateurs ou leurs
protecteurs, ou aux armes de leurs dépendances et
possessions.



	Établissements bénédictins du Valais

