Zeitschrift: Archivum heraldicum : internationales Bulletin = bulletin international =
bollettino internazionale

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft
Band: 85 (1971)

Heft: 4

Artikel: Wappentheorien [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Kittel, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-746292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-746292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wappentheorien

von Ertcu Krtter (Fortsetzung und Schiuss)

C. Helm

Fir den Helm fliessen die Quellen der
bildlichen und erzihlenden Uberlieferung
am reichsten, und es fehlt auch nicht
an Originalhelmen mit symbolischem
Schmuck. Es gibt einen Bronzehelm des
9. vorchristlichen Jahrhunderts von Vike
in Dinemark mit zwei geschwungenen,
oben offenen Hoérnern und einen Helm
des 7. Jahrhunderts n. Chr. aus Benty
Grange, Derbyshire, mit einer Eberfigur
auf dem Scheitel (Abb. 9). Auch bronze-
zeitliche Zeichnungen aus Schweden und
Dinemark zeigen Gestalten mit solchen
Hérnern. In Grevensvaenge auf Seeland
wurden plastische Bronzefiguren der Zeit
etwa um goo v. Chr. gefunden, die ein
Beil und einen Helm mit solchen Hérnern
tragen. Der zur Zeit des Caesar und
Augustus lebende Geschichtsschreiber
Diodor erwihnt fir die Gallier Metall-
helme mit Hoérnern und Figuren von
Vogeln oder Vierfiisslern. Der beriihmte
in Jitland gefundene Silberkessel von
Gundestrup, der als keltische Arbeit der
Zeit zwischen 100 v. Chr. und 50 n. Chr.

Abb. 9. Eberhelm aus Benty Grange, Derbyshire,
7. Jahrhundett n. Chr,, auf dem Nasenschutz bereits
ein Kreuz. (Nach Hofler, «Herkunft der Heraldiky.)

(oder spiter ?) gilt, lidsst ausser einem
Mann mit Hirschgeweih verschiedene
Helmtriger mit den bewussten Hornern,
mit Eber, einem unbestimmten Vier-
fussler und einer Vogelfigur erkennen.
Gehornte Waflentinzer fehlen auch nicht
auf einem Runenhorn von Gallehus
(Schleswig) aus dem 5. nachchristlichen
Jahrhundert. Zeitlich schliessen dann die
nordgermanischen Helme des 6./7. Jahr-
hunderts an (Abb. 10), die, auch wenn sie
im Original erhalten sind, nicht selbst auf
ihrem Kamm den figtirlichen Schmuck
tragen, aber mit Stirnbindern aus Press-
blech geziert sind. Diese zeigen Reiter
und Krieger mit Wolfs- oder Ebermasken
und Helme mit Eber und Adler (Abb. 11),
die auf dem Helmkamm ihre Hilse voraus
recken, oder auf dem Helmdach quer ge-
stellte gekriimmte Horner  mit Vogel-
kopfen (Abb. 12), in denen Hauck eher
Schlangen (?) sehen mochte. Fiir Eng-
land gibt es Eberhelmzeugnisse im Beo-
wulf-Epos (8. Jahrhundert). An Bild-
denkmilern des 7. Jahrhunderts aus

Abb. 10. Rekonstruktion eines Kammhelms des

7. Jahrhunderts n. Chr. aus Grab 1 zu Vendel im

schwedischen Uppland. Im Reliefband det Eberhelm-

Reiter Abb. 11. (Nach Hofler, «Herkunft der
Heraldik».)



Abb. 11, Pressblech-Reliefs des 7. Jahrhunderts n. Chr.

vom Vendel-Helm Abb. 10 in Rekonstruktion. Die

Reiter dieser Heilsbilder tragen runde Buckelschilde

und Helme mit Ebetr- bzw. Adler-Symbol. (Nach
Hofler, «Hetkunft der Heraldik».)

alemannischem Bereich konnte K. Hauck
cine Phalera (ein ordensartiges Metall-
plittchen) von Seengen, Pressbleche von
Obrigheim (Fragment) und Gutenstein
(Schwertscheide) und einen Spangenhelm
von Gammertingen ermitteln, die ge-
hoérnte Helme, Wolfsmaske und am Gam-
mertinger Helm paarweise gegeneinander
gestellte Lowen, Fische und Hirsche und
die schon erwihnten Wirbelornamente
zeigen, welche als rollendes Feuerrad und
damit als solares Symbol gedeutet wer-
den. Hofler hat zur Erginzung auf die
deutschen Personennamen Arnhelm, Bern-
helm, Wolfhelm hingewiesen, die fir
Tiethelme auch im deutschen Bereich
zeugen, und insbesondere auch auf den

Abb. 12. Prigeplatte fiir Pressbleche aus Kirchspiel
Torslunda (Oland), 7. Jahrhundert n, Chr., mit viel-
leicht einiugigem gehdrnten Wodandarsteller im
Waffentanz und Krieger mit Wolfsmaske. (Nach
Oxenstietna, «Nordgermaneny.

Namen Anselm, Anse-helm, dessen erster
Bestandteil Ase, gottliches Wesen, bedeutet
und somit fiir die sakrale Funktion germa-
nischer Helmformen spricht. Durch die
Annahme uralter Tiersymbolik verkntpft
Hofler die Hunde-Namen (Cangrandeu. a.)
und die spiteren Hundemasken-Helme
der Scaligeri zu Verona mit der Uberliefe-
rung, dass in den Schlachtreihen der
Langobarden Cynocephali, Krieger mit
Hundekopfen, erschienen sein sollen.

Die germanischen Sinnbilder sind my-
thisch, kultisch und im Rahmen heldischer
Leitbilder des germanischen Kriegeradels
gedeutet worden. Die Heilshilder sollten
die Helme und Schilde zweifellos «fest»
machen; zugleich hoben sie als Rang-
zeichen den Triger sichtbar heraus.
K. Hauck hat die Themen der germa-
nischen Bildiberlieferung auf den Bild-
steinen des 5. bis 12. Jahrhunderts und
der gepressten Bildbleche vom 6. bis
8. Jahrhundert in Ubersichten zusammen-
gestellt. Er nennt darunter 10 mythische
Tierbilder, die hier wiederholt seien,
obwohl ihr Vorkommen nun nicht nur
auf eine Verbindung mit Helm oder
Schild beschriankt ist : es sind Adler (Falke)
— Rabe — Schwan — Wolf, Hund —
Bir — Eber — Hirsch (Elch) — Pferd —
Stier — Wurm, Schlange, Drache. Das
sind dieselben Tiere, die auch Hofler fiir
gemeinsamen Besitz der hochmittelalter-
lichen Heraldik und der Symbolgestal-
tungen der Friih- und Vorgeschichte in
Anspruch nimmt. Er bezieht noch Lowe
(Leopard), Panther, unter den Phantasie-
tieren auch wohl den Greif, ein, also Tiere
mittelmeerisch-orientalischer Provenienz
oder Vorstellung. Die Germanen lernten
den Lowen in spitrémischen Truppentei-
len kennen, deren Symbol er war (Bezeich-
nung : leones), ebenso vermittelte romi-
sche Exportware mit figlirlichem Schmuck
im Norden die Kenntnis stidlicher Tiere.
Als dlteste Waffenfunde mit Lowen nennt
Zips den schon erwihnten wahrscheinlich
wandalischen (gepidischen?) Schildbuk-



kel von Herpaly (Abb. 6) aus dem 4. Jahr-
hundert und einen ebenfalls ins 4. Jahrhun-
dert datierten Helm mit ornamentiertem
Stirnreif aus Budapest. Im Gbrigen gentigt
es, daran zu erinnern, dass sich Léwendar-
stellungen auf den oben erwihnten Fund-
stiicken von Ischl, Lucca und Gammertin-
gen befinden, denen sich eine alemannische
Reiterscheibe des 7. Jahrhunderts mit
zwei zusitzlichen Lowenfiguren aus Pliez-
hausen hinzugesellt, und dass auch Widu-
kind von Corvey im 10. Jahrhundert von
einem Lowen (nebst Drachen und Adler)
im altsichsischen Feldzeichen wusste.

Der Panther, eng mit dem Dionysos-
kult verbunden und sowohlals griechisches
Schildzeichen wie als romisches Kohot-
tenzeichen bekannt, findet sich als Dar-
stellung auf dem keltischen Kessel von
Gundestrup. Das Mittelalter schopfte
sonst seine Kenntnis von ihm offenbar
wesentlich aus dem sogenannten Physio-
logus, eciner wahrscheinlich schon am
Ende des 2. Jahrhunderts enstandenen
Naturlehre und christlichen Naturdeutung,
von der es eine englische Ubersetzung im
9., deutsche Ubersetzungen seit dem
11. Jahrhundert gegeben hat. Durch die
minnliche Form pardus neben der weib-
lichen panthera im Lateinischen fiir
Panther ergab sich eine Beziechung zum
Leoparden. Von Bedeutung wurde die
Erzihlung des Physiologus, der Panther
habe e¢inen so wohlriechenden Atem, dass
sich thm alle Tiere nahten, wenn sie seine
Stimme horten. Im Physiologus ist daraus
der Panther zum Christus-Symbol ge-
worden, ebenso wie dort der Lowe als
Symbol Christi oder Gottvaters erscheint.
Anthony von Siegenfeld und ihm folgend
Zips mochten aus den den Physiologus-
Texten beigegebenen Abbildungen sowohl
den katzenarticen Leoparden ableiten,
der den Pantherbildern Nord- und West-
europas entspricht, als auch das phanta-
stische Ungeheuer im stidostdeutschen
Raum, dessen missverstandenes Flammen-
speien urspriinglich nur den duftenden
Atem anzeigen sollte.

Die Greitvorstellungen sind mit der
Alexandersage verbunden und tauchen
etwa 1100 im Annolied und spiter auch
im Epos von Herzog Ernst auf. Sie finden
sich auch am Gundestruper Kessel, aber
offenbar nicht an alten Waffen.

Damit durften die fiir die Kontinuitits-
theorie der Wappen in Betracht kom-
menden Bild- und Wortzeugnisse natir-
lich nicht annihernd vollstindig erfasst,
aber vielleicht doch in ihren wichtigsten
Erscheinungsformen genannt sein, soweit
sie unter vornehmlich germanistischem
Blickwinkel zusammengetragen worden
sind. Dass auch ein griechisch-skythischer
am Platze wire, legen die Tiermotive des
Schildbuckels von Herpaly (Abb. 6) nahe.
Und wie stellen sich die Keltisten zur
Kontinuititstheorie, die sie nicht minder
angeht ? Nach den hier ausgebreiteten
Belegen wird man vorab feststellen durfen,
dass es um die zeitliche, aber auch um die
tormale Kontinuitat allgemein nicht gut
bestellt ist. Die genannten Belege gehen
in der Regel nicht tber das 7./8. Jaht-
hundert hinaus, reichen also bis zur
Durchsetzung des Christentums. Im Nor-
den liegt diese Zdsur im 11. Jahrhundert,
aus dem z. B. auch noch vom Raben-
Banner der Dinen in den Gesta Cnutonis
Regis die Rede ist. Am langlebigsten war,
wie wir sahen, der Drache, wihrend sonst
christliche Symbole die heidnischen Feld-
zeichen verdringt hatten, so dass Konig
Otto I. 955 seinen Ungarnsieg bei Augs-
burg unter dem St. Michaels-Banner er-
stritt, Formal muss tberraschen, dass det
spiter als Haupttriger des Wappens fun-
gierende Schild diese Rolle fiir die germa-
nische Symbolik offenbar noch nicht spielt,
dass er darin vom Helm tbertroffen wird.
Die Bemerkung von Berges-Gauert, dass
die tiergekronten Helme germanischer
Anfihrer in ihrer Funktion den Feld-
zeichen aufs engste verwandt waren, trifft
sicherlich zu : sie konnten wie jene Richt-
punkte im Kampfgewiihl sein. Die spi-
teren heraldischen Helmaufsitze, die



Helmzierden, lassen sich mit den germa-
nischen (und keltischen) Tierhelmen
schlecht in Zusammenhang bringen, da
Jahrhunderte zwischen dem Beowulf-
Epos und dem 13. Jahrhundert liegen.
Der fritheste heraldische Helm, der soge-
nannte normannische Glockenhelm, ist
noch nicht mit einem plastischen Helm-
kleinod versehen worden, doch hat man
ihn im 12. Jahrhundert, wie die Hand-
schrift des Petrus de Ebulo (1195/96) er-
weist, heraldisch bemalt. Auch Graf Gott-
fried von Anjou trigt auf seiner Email-
platte aus Le Mans um 1151 ber dem
Helm eine Wappenkappe. Hier deutet sich
nun freilich eine formale Entwicklungs-
reihe an. Ebenso wie die plastische Helm-
zier eine Weiterentwicklung des heraldisch
bemalten Helmes ist, setzt dieser die
Helme mit christlichen Zeichen fort.
P. E. Schramm bildete (I Taf. 26) einen
Prager Helm des 10. Jahrhunderts (oder
auch erst um 1000) ab, den die Ubet-
lieferung, schon des 14. Jahrhunderts,
dem heiligen Wenzel (1 929) zuschrieb.
Er trigt Gber dem Nasen- und Augen-
schutz einen Crucifixus. «Wer also auf den
Triger dieses Helmes einhieb, schlug auf
das Bild des Erlosers ein.» Ein merowin-
gischer Spangenhelm vom Ende des
s. Jahrhunderts aus Planig (Rheinhessen)
zeigt neben ungedeuteten Verzierungen
zwel grosse sichtbare Kreuze tber der
Stirn (Abb. 13). Auch Kénig Olaf der
Heilige von Norwegen (1016-1028) befahl
seinen Kriegern, auf der Stirnseite der
Helme mit heller Farbe das Kreuzeszei-
chen anzubringen. Hier setzen also deut-
lich christliche Zeichen die fritheren heid-
nisch-magischen fort. Auch heidnisch-
christliche Mischformen gibt es. Der
erwihnte Eberhelm von Benty Grange
aus dem 7. Jahrhundert hat ein Kreuz auf
dem Nasenschutz (Abb. 9), und auch der
langobardische Schild aus Lucca gehort
hierher. Fiir die Entwicklung des Helms
vom 7. bis 13, Jahrhundert wire somit
formale Kontinuitit, aber ein Bruch der
Symbolik festzustellen!

Kontinuitit der Symboltiere, der ge-
wihlten Zeichen, und Kontinuitit ihrer
Funktion, ihrer Wesensdeutung stellt nun
den eigentlichen Inhalt der Kontinuitits-
theorie dar. Die Gegenthese ist die, dass
die Heraldik aus ritterlicher Modelaune
entstanden sei, die ihre Objekte will-
kiirlich wihlte. Den Begriffen Laune,
Mode, Willkir gilt die ganze Abneigung
Hoéflers. Er unterscheidet Haupttypen
heraldischer Symbolik, die nicht erst nach
dem ersten Kreuzzug aus dem Nichts ent-
standen und willkiirlich erfunden worden
sind, von den den Sinn nicht berithrenden,
frei gewihlten besonderen Merkmalen,
durch die sich die Triger des gleichen
Wahrzeichens von einander unterscheiden.
Man kann sich nicht ganz des Eindrucks
erwehren, dass hier die bekimpfte Gegen-
these tberspitzt wurde. Auch Seyler hat
eine ausschliesslich dem Wappenwesen
eigene Symbolik nicht unterstellt, viel-
mehr verweist er auf eine allgemeine sym-
bolische Bedeutung auch heraldischer
Objekte, auf die Naturlehre des Mittel-
alters, wie sie im schon genannten Physio-
logus oder von Konrad von Megenberg
(etwa 1350) dargeboten wurde. Auch wer
vom altiiberlieferten Symbolcharakter be-

Abb. 13. Spangenhelm mit Kreuzen iiber der Stirn
(und weiteren ungedeuteten Verzierungen) aus
Fiirstengtab Ende des 5. Jahrhunderts zu Planig,
Rheinhessen.

(Nach Schramm, «Herrschaftszeichen» 1.)



stimmter Haupttypen unter den heraldi-
schen gemeinen Figuren ausgeht, wird
nicht unterstellen kénnen, dass alle west-
europdischen Edelgeschlechter im Besitz
tradierter Totem-Tiere aus heidnischer
Zeit gewesen sind, die dann seit dem
12. Jahrhundert wieder in den Wappen
lebendig wurden. Hier muss, als Wappen-
fithrung tblich wurde, eine willkiirliche
Wabhl erfolgt sein : die Wappentiere wur-
den gewihlt, aber damit noch nicht «er-
funden». Dabei wird einem der oben auf-
gezdhlte Kanon der Symboltiere doch
vielleicht nicht ganz so exzeptionell als nur
durch Mythen, Kulte, Sagen und Briuche
geadelt vorkommen. Auch der Adel der
Kreuzzugszeit war nicht nur von reli-
giosem Pathos, sondern auch von ritter-
lichen Idealen erfullt. Was die genannten
Tiere verbindet, sind thr Mut, ihre kimp-
terischen Eigenschaften, ihre Herrscher-
rolle iber andere Tiere, der Respekt, den
sie geniessen, die Furcht, die sie einfléssen,
ihre Ansehnlichkeit in menschlichen Au-
gen. Man wird Eigenschaften dieser Art
weder dem geweihtragenden Hirsch ab-
sprechen noch dem Jagdgefihrten des
Menschen, dem Hund, aber auch nicht
dem in imponierender Drohhaltung sich
gegen Eindringlinge in sein Revier zur
Wehr setzenden und allem andern Wasser-
gefliigel tiberlegenen Schwan. Wenn Zips
von den verschmihten Gattungen wirk-
licher Fauna spricht, denen man unver-
stindlicherweise furchterregende Fabel-
tiere vorgezogen hitte : was blieb noch
tibrig ? Der Aas fressende Geier ? Der von
Brehm als vollendeter Strauchdieb ge-
schilderte Fuchs ? Der Luchs diirfte ein
zu verhasstes heimliches Raubtier ge-
wesen sein, auf dessen Ausrottung man
bedacht war, ebenso die Wildkatze. Mit
Recht diirfte jedoch Zips an die in get-
manische Zeit zuriickreichende Bocksym-
bolik erinnert haben. Es gibt germanische
Helme mit (Bocks-)Hornern und die
Heraldik schitzt den kithnen Steinbock.
Bei den Hornern mit trichterférmigen
Offnungen, die sowohl in vor- und friih-

geschichtlicher Zeit als auch als heral-
dische Helmkleinode («Elefantenriissel»)
vorkommen, mit Hofler «reale Ubert-
lieferungszusammenhinge» anzunehmen,
scheint mir schwer moglich zu sein;
sollte nicht ein Volksbrauch wie der des
Kiihekrinzens die spitere Helmzier an-
geregt haben konnen, zumal auch bei
dieser Laubgewinde, Binder, Fihnchen,
Federn erscheinen ?

Hofler wertet die alten Sinnbilder als
Wesensausdruck, wobei ihr Sakralcharak-
ter zugleich magische Schutzkraft ausiibt
und den Triger des Symbols an gottliche
Michte bindet. Davon konnte in der
christlich gewordenen Welt so nicht mehr
die Rede sein. Auch Zips bemiiht sich
aber, nachzuweisen, dass die Wahl der
Wappenfiguren nicht nur wegen ihrer als
nachahmenswert empfundenen FEigen-
schaften erfolgt sein kénne, dass vielmehr
auch noch in den mittelhochdeutschen
Epen zwischen Wappentier und Wappen-
triger eine bis zur Identifizierung rei-
chende enge Wesensbezichung festzu-
stellen ist, so dass das Verhalten der
Helden dem ihrer Wappentiere entspricht,
und dass sie sich verpflichtet fiihlen,
ihrem Wappentier zu Hilte zu kommen,
wenn sie es in Bedringnis sehen — so
Dietrich von Bern einem mit einem
Drachen kimpfenden Léwen. Ob aber so
etwas dichterisch nicht auch ohne Voraus-
setzung einer Kontinuitit mit heidnischer
Helm- und Schildsymbolik hidtte emp-
funden und gestaltet werden konnen ?

Historische Zidsuren sind immer nur
nachtriglich gesetzte Ordnungsmarken,
um historisches Verstehen zu ermog-
lichen. Wenn Hofler in seiner Polemik
gegen die Unterscheidung einer heraldi-
schen Epoche von einer vorheraldischen
unterstellt, sie impliziere die Leugnung
jedes historischen Zusammenhangs mit
dlteren geschichtlichen Formen und Ord-
nungen, so tut er damit den Vertretern
der Auffassung, das Wappenwesen sei als
ritterlicher Brauch im 12. Jahrhundert
entstanden, mindestens zum Teil unrecht :



— 58 —

es sei an die neuesten Zustimmungs-
erklirungen zu dieser Lehre von H. Appelt
(1954) und P. E. Schramm (1956) erinnert.
Nun trigt O. Hoéfler selbst Bedenken, die
alteren Symbole als «Wappen» zu be-
zeichnen. Auch er stellt fest, dass die
ritterlichen Wappen als etwas Neues emp-
funden worden sind, dass sich in der nun
erfolgenden Systematisierung des Wap-
penwesens ein Stilwandel offenbart, der
auch in der literarischen Entwicklung eine
Parallele findet. Auch wenn ein Wappen-
bild auftaucht und zunichst wieder ver-
schwindet, oder wenn noch eine Zeitlang
Fille vorkommen, in denen das Wappen
gewechselt wird, also noch nicht unver-
anderlich vererbt wird, so spricht das
nicht grundsitzlich gegen eine Zisur, son-
dern fiir die Annahme einer Grenzzone,
die nach riickwirts und vorwirts Spiel-
raum ldsst. Natirlich kann Vorkommen
oder Nichtvorkommen von Wappen im
Siegel nicht allein tiber die Existenz eines
Wappens entscheiden. Aber es geht doch
nicht nur die Sphragistik an, wenn auf
den bis dahin nur Schildbeschlige auf-
weisenden Schilden auf den firstlichen
Reiter- und Standbildsiegeln neue, in der
Regel bleibende heraldische Figuren er-
scheinen. Auch wer Vorformen der Heral-
dik konstatiert, kann kaum in Abrede
stellen, dass sich in der Gestaltung det
Schilde, Helme und Fahnen etwa zwischen
1125 und 1225 ein Wandel vollzogen
hat. Wenn man unter Wappen in erster
Linie farbige Schildbilder versteht, die
nach bestimmten Regeln gestaltet und
vererbt wurden, so wird man sie vor 1125
nicht finden, wohl aber feststellen, dass
sie seit dem 13. Jahrhundert alle Stinde
erreichten und zum hdufigsten Siegel-
symbol wurden. Das berechtigt, hier eine
Zisur zu legen und eine heraldische
Epoche gegen eine vorheraldische abzu-
grenzen. Das bleibt auch dann bestehen,
wenn sich fiir bestimmte Motivgruppen
weit zurtickreichende Zusammenhinge
ermitteln lassen, und wenn sich ergibt,
dass hinter der Symbolik der mittelalter-

lichen Feldzeichen und Schutzwaffen eine
Tradition grosseren Gewichts steht, als
die Bezeichnung der Wappen als «Erzeug-
nis der Mode» (Philippi) vermuten ldsst.
Dies kennzeichnet sicherlich nur einen
Aspekt der Entwicklung. Die Heraldik
kann nur dankbar zur Kenntnis nehmen,
was moderne Archiologie, Germanistik
und Symbolforschung an neuen Erkennt-
nissen tber Herrschaftszeichen, Waffen-
symbolik und vorchristliche Glaubens-
inhalte, Kultformen und «Staatlichkeit»
gewonnen haben. Wenn sich mit den Wap-
pen Vorstellungen von Ernst, Stolz und
Wirde verbanden, so dass sehr schnell
aus den personlichen Wappen Geschlechts-
wappen und aus diesen Landeswappen
werden konnten, so haben sichetlich da-
bei Auffassungen mitgewirkt, die sich seit
alters mit den Heilszeichen und Kenn-
zeichen der Waffen verbanden, an den
gleichen Schutzwaffen Helm und Schild,
die der Krieger seit Jahrhunderten zu
tihren gewohnt war.

Als historischer Wissenschaft wird der
Heraldik stets die Zeit, in der die Anfinge
des Wappenwesens zuerst erkennbar wer-
den, besonders am Herzen liegen. Ihr
galten die eingangs «zitierten neueren
Arbeiten von P. Adam von 1960 und
1963. Dass auch hier immer noch neue
Entdeckungen moglich sind, zeigt die neu
ans Licht gezogene, wohl aus dem Kloster
Citeaux stammende und mit Phantasie-
Schildbildern illustrierte Bibel in Dijon
aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts, auf
die sich auch P. E. Schramm schon be-
zieht. Sie wurde von P. Gras erschlossen
in einer Untersuchung : «Aux origines de
I'héraldique. La décoration des boucliers
au début du XIIe siecle d’apres la Bible
de Citeaux» (Bibl. de I’Ecole des chartes.
109, 1951). Hierzu gehdrt auch die ge-
nannte nur in 3 Exemplaren vorliegende
Wiener Dissertation des Hoflerschiilers
M. Zips von 1966, die ausser der mittel-
hochdeutschen Epik bis 1250 in g¢leicher
Ausfiihrlichkeit das Problem der histo-



rischen Kontinuitit und des Symbol-
wertes der heraldischen Haupttypen im
engsten Anschluss an Hofler behandelt.
Das Vorkommen von Adler, Drache,
Lowe usw. wird bis zu den Sumerern,
Agyptern, Babyloniern usw. verfolgt und
die Bild- und Wortzeugnisse des germa-
nischen Bereichs aus der neueren ein-
schligigen Literatur zusammengetragen.
Die iiberaus stoffreiche Untersuchung der
mittelhochdeutschen Epik leidet unter zu
einseitiger Auswertung und einer nicht
gliicklichen Gliederung des Hauptab-
schnitts nach den einzelnen Wappentieren.

Otto Hofler hat schon die Bemerkung
gemacht, wer die Geschichte der euro-
paischen Heraldik mit dem iltesten litera-
risch bezeugten Wappen beginnen lassen
will, nimlich mit der Verleihung eines
Lowenschildes durch Heinrich 1. von
England 1127 an seiner Schwiegersohn
Graf Gottfried von Anjou-Plantagenet,
der miisse wohl in den jingeren heral-
dischen Zeichensetzungen unmittelbare
oder mittelbare Nachahmungen jenes
einen Léwenschildes sehen. Ahnliches hat
Robert Viel in seinem Aufsatz: «Nais-
sance du blason» im 72. Jahrgang (1958)
dieser Zeitschrift ausgefithrt. Nach dieser
(9) Anjoutheorie waren die praheraldischen
Schildbilder zur literarisch fixierten Vor-
stellung eines Lowenschildes des christ-
lichen Ritters und eines Drachenschildes
des heidnischen Kampfers verarmt. Wenn
statt der drohenden Erstarrung durch
Variierung, Fixierung und Reglementie-
rung die Heraldik begriindet wurde, so
ist dies vornehmlich den anglo-norman-
nischen Herrschern Englands zu ver-
danken, die damals in der zivilisierten
Welt eine Spitzenstellung einnahmen und
deren Beispiel nachgeahmt wurde. Im
Schild Gottfrieds Plantagenet wurden die
Lowen vermehrt, sie stehen auf seiner
Emailplatte von 1151, jetzt in Limoges,
bereits in heraldisch richtigen Tinkturen.
Gottfrieds und Mathildens, der vorma-
ligen deutschen Kaiserin, Sohn Konig
Heinrich II. (}1189) verwandelte den

stereotypen Lowen in Leoparden, und
dessen Sohne Richard Léwenherz (1 1199)
und Johann ohne Land (f 1216) machten
die drei Leoparden zum erblichen Wappen-
bild. Diese Vorginge, auf die R. Viel den
Nachdruck legt, liegen nun freilich bereits
zu spit, um noch von exemplarischer
Bedeutung sein zu konnen. Erinnern wir
uns, dass das Savoyer Kreuz 1143, der wel-
fische Lowe 1152-1154 bekannt sind, der
babenbergische Adler 1156, der steirische
Panther 1160, der flandrische Lowe 1162,
der brandenburgische Adler 1170. R. Viel
will andere Kiristallisationspunkte nicht
ausschliessen, es sei nur mangels aus-
reichender Ubetlieferung schwierig, wenn
nicht unmdglich, sie aufzusptren. Ent-
scheidend sei die Ablésung des Lowen
durch den Leoparden, welche die «Muta-
tion» der Heraldik bewirkt, den Weg zur
Vielfalt freigemacht habe. Nun, die Ent-
wicklung wird sicherlich nicht so einglei-
sig durch das Nadel6hr der Anjou-Lowen/
Leoparden verlaufen sein, das Viel auch
in einem graphischen Schema sehr ein-
drucksvoll dargestellt hat. P. E. Schramm
gebrauchte die Metapher eines vom Wir-
belwind herumgeschleuderten Funken-
regens, der in Kiirze das ganze Abendland
erfasste. Zwar habe offensichtlich der
anglo-normannische und der franzésische
Adel die Fihrung iibernommen, aber der
deutsche sei den westlichen Anregungen
so schnell gefolgt, dass von einem Wan-
derweg des Wappenwesens nicht die Rede
sein kénne. Haben die Normannen einen
entscheidenden Einfluss auf die Ent-
wicklung des Wappenwesens ausgeiibt, so
liegt hier die Frage nicht fern, ob es fiir
die sogenannte normannische Schild-
form und fir den Brauch der Uber-
reichung eines Ehrenschildes, wie 1127 an
Gottfried von Anjou, skandinavische Vot-
formen gibt. Hofler hat hierzu bereits
einige Hinweise gegeben. Es ist dies eine
der noch offenen Fragen, auf welche die
Zukunft auf der Grundlage weiteren er-
schlossenen Materials vielleicht wird ant-
worten koénnen.



	Wappentheorien [Fortsetzung und Schluss]

