
Zeitschrift: Archivum heraldicum : internationales Bulletin = bulletin international =
bollettino internazionale

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 85 (1971)

Heft: 4

Artikel: Wappentheorien [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Kittel, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-746292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-746292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 5 3 -

Wappentheorien
von Erich Kittel (Fortsetzung und Schluss)

C. Helm

Für den Helm fliessen die Quellen der
bildlichen und erzählenden Überlieferung
am reichsten, und es fehlt auch nicht
an Originalhelmen mit symbolischem
Schmuck. Es gibt einen Bronzehelm des

9. vorchristlichen Jahrhunderts von Viko
in Dänemark mit zwei geschwungenen,
oben offenen Hörnern und einen Helm
des 7. Jahrhunderts n. Chr. aus Benty
Grange, Derbyshire, mit einer Eberfigur
auf dem Scheitel (Abb. 9). Auch
bronzezeitliche Zeichnungen aus Schweden und
Dänemark zeigen Gestalten mit solchen
Hörnern. In Grevensvaenge auf Seeland
wurden plastische Bronzefiguren der Zeit
etwa um 900 v. Chr. gefunden, die ein
Beil und einen Helm mit solchen Hörnern
tragen. Der zur Zeit des Caesar und
Augustus lebende Geschichtsschreiber
Diodor erwähnt für die Gallier Metallhelme

mit Hörnern und Figuren von
Vögeln oder Vierfüsslern. Der berühmte
in Jütland gefundene Silberkessel von
Gundestrup, der als keltische Arbeit der
Zeit zwischen 100 v. Chr. und 50 n. Chr.

Abb. 9. Eberhelm aus Benty Grange, Derbyshire,
7. Jahrhundert n. Chr., auf dem Nasenschutz bereits
ein Kreuz. (Nach Höfler, «Herkunft der Heraldik».)

(oder später gilt, lässt ausser einem
Mann mit Hirschgeweih verschiedene
Helmträger mit den bewussten Hörnern,
mit Eber, einem unbestimmten Vier-
füssler und einer Vogelfigur erkennen.
Gehörnte Waffentänzer fehlen auch nicht
auf einem Runenhorn von Gallehus
(Schleswig) aus dem 5. nachchristlichen
Jahrhundert. Zeitlich schliessen dann die
nordgermanischen Helme des 6.17.
Jahrhunderts an (Abb. 10), die, auch wenn sie

im Original erhalten sind, nicht selbst auf
ihrem Kamm den figürlichen Schmuck

tragen, aber mit Stirnbändern aus Pressblech

geziert sind. Diese zeigen Reiter
und Krieger mit Wolfs- oder Ebermasken
und Helme mit Eber und Adler (Abb. 11),
die auf dem Helmkamm ihre Hälse voraus
recken, oder auf dem Helmdach quer
gestellte gekrümmte Hörner mit
Vogelköpfen (Abb. 12), in denen Hauck eher
Schlangen sehen möchte. Für England

gibt es Eberhelmzeugnisse im Beo-
wulf-Epos (8. Jahrhundert). An
Bilddenkmälern des 7. Jahrhunderts aus

Abb. 10. Rekonstruktion eines Kammhelms des

7. Jahrhunderts n. Chr. aus Grab I zu Vendel im
schwedischen Uppland. Im Reliefband der Eberhelm-
Reiter Abb. it. (Nach Höfler, «Herkunft der

Heraldik».)



— 54 —

Abb. il. Pressblech-Reliefs des 7. Jahrhunderts n. Chr.
vom Vendel-Helm Abb. 10 in Rekonstruktion. Die
Reiter dieser Heilsbilder tragen runde Buckelschilde
und Helme mit Eber- bzw. Adler-Symbol. (Nach

Höfler, «Herkunft der Heraldik».)

alemannischem Bereich konnte K. Hauck
eine Phalera (ein ordensartiges Metall-
plättchen) von Seengen, Pressbleche von
Obrigheim (Fragment) und Gutenstein
(Schwertscheide) und einen Spangenhelm
von Gammertingen ermitteln, die
gehörnte Helme, Wolfsmaske und am Gam-
mertinger Helm paarweise gegeneinander
gestellte Löwen, Fische und Hirsche und
die schon erwähnten Wirbelornamente
zeigen, welche als rollendes Feuerrad und
damit als solares Symbol gedeutet werden.

Höfler hat zur Ergänzung auf die
deutschen Personennamen Arnhelm, Bernhelm,

Wolfhelm hingewiesen, die für
Tierhelme auch im deutschen Bereich

zeugen, und insbesondere auch auf den

Abb. 12. Prägeplatte für Pressbleche aus Kirchspiel
Torslunda (Öland), 7. Jahrhundert n. Chr., mit
vielleicht einäugigem gehörnten Wodandarsteller im
Waffentanz und Krieger mit Wolfsmaske. (Nach

Oxenstierna, «Nordgermanen».

Namen Anselm, Anse-helm, dessen erster
Bestandteil Ase, göttliches Wesen, bedeutet
und somit für die sakrale Funktion
germanischer Helmformen spricht. Durch die
Annahme uralter Tiersymbolik verknüpft
Höfler die Hunde-Namen (Cangrande u. a.)
und die späteren Hundemasken-Helme
der Scaligeri zu Verona mit der Überlieferung,

dass in den Schlachtreihen der
Langobarden Cynocephali, Krieger mit
Hundeköpfen, erschienen sein sollen.

Die germanischen Sinnbilder sind
mythisch, kultisch und im Rahmen heldischer
Leitbilder des germanischen Kriegeradels
gedeutet worden. Die Heilsbilder sollten
die Helme und Schilde zweifellos «fest»
machen; zugleich hoben sie als
Rangzeichen den Träger sichtbar heraus.
K. Hauck hat die Themen der
germanischen Bildüberlieferung auf den
Bildsteinen des 5. bis 12. Jahrhunderts und
der gepressten Bildbleche vom 6. bis
8. Jahrhundert in Übersichten zusammengestellt.

Er nennt darunter 10 mythische
Tierbilder, die hier wiederholt seien,
obwohl ihr Vorkommen nun nicht nur
auf eine Verbindung mit Helm oder
Schild beschränkt ist : es sind Adler (Falke)
— Rabe — Schwan — Wolf, Hund —
Bär — Eber — Hirsch (Elch) — Pferd —
Stier — Wurm, Schlange, Drache. Das
sind dieselben Tiere, die auch Höfler für
gemeinsamen Besitz der hochmittelalterlichen

Heraldik und der Symbolgestaltungen

der Früh- und Vorgeschichte in
Anspruch nimmt. Er bezieht noch Löwe
(Leopard), Panther, unter den Phantasietieren

auch wohl den Greif, ein, also Tiere
mittelmeerisch-orientalischer Provenienz
oder Vorstellung. Die Germanen lernten
den Löwen in spätrömischen Truppenteilen

kennen, deren Symbol er war (Bezeichnung

: leones), ebenso vermittelte römische

Exportware mit figürlichem Schmuck
im Norden die Kenntnis südlicher Tiere.
Als älteste Waffenfunde mit Löwen nennt
Zips den schon erwähnten wahrscheinlich
wandalischen (gepidischen?) Schildbuk-



— 55 —

kel von Herpaly (Abb. 6) aus dem 4.
Jahrhundert und einen ebenfalls ins 4. Jahrhundert

datierten Helm mit ornamentiertem
Stirnreif aus Budapest. Im übrigen genügt
es, daran zu erinnern, dass sich Löwendarstellungen

auf den oben erwähnten
Fundstücken von Ischl, Lucca und Gammertin-
gen befinden, denen sich eine alemannische
Reiterscheibe des 7. Jahrhunderts mit
zwei zusätzlichen Löwenfiguren aus
Pliezhausen hinzugesellt, und dass auch Widu-
kind von Corvey im 10. Jahrhundert von
einem Löwen (nebst Drachen und Adler)
im altsächsischen Feldzeichen wusste.

Der Panther, eng mit dem Dionysoskult
verbunden und sowohl als griechisches

Schildzeichen wie als römisches
Kohortenzeichen bekannt, findet sich als

Darstellung auf dem keltischen Kessel von
Gundestrup. Das Mittelalter schöpfte
sonst seine Kenntnis von ihm offenbar
wesentlich aus dem sogenannten Physio-
logus, einer wahrscheinlich schon am
Ende des 2. Jahrhunderts enstandenen
Naturlehre und christlichenNaturdeutung,
von der es eine englische Übersetzung im
9., deutsche Übersetzungen seit dem

Ii. Jahrhundert gegeben hat. Durch die
männliche Form pardus neben der
weiblichen panthera im Lateinischen für
Panther ergab sich eine Beziehung zum
Leoparden. Von Bedeutung wurde die
Erzählung des Physiologus, der Panther
habe einen so wohlriechenden Atem, dass

sich ihm alle Tiere nahten, wenn sie seine
Stimme hörten. Im Physiologus ist daraus
der Panther zum Christus-Symbol
geworden, ebenso wie dort der Löwe als

Symbol Christi oder Gottvaters erscheint.
Anthony von Siegenfeld und ihm folgend
Zips möchten aus den den Physiologus-
Texten beigegebenen Abbildungen sowohl
den katzenartigen Leoparden ableiten,
der den Pantherbildern Nord- und
Westeuropas entspricht, als auch das phantastische

Ungeheuer im südostdeutschen
Raum, dessen missverstandenes Flammenspeien

ursprünglich nur den duftenden
Atem anzeigen sollte.

Die Greifvorstellungen sind mit der
Alexandersage verbunden und tauchen
etwa 1100 im Annolied und später auch
im Epos von Herzog Ernst auf. Sie finden
sich auch am Gundestruper Kessel, aber
offenbar nicht an alten Waffen.

Damit dürften die für die Kontinuitätstheorie

der Wappen in Betracht
kommenden Bild- und Wortzeugnisse natürlich

nicht annähernd vollständig erfasst,
aber vielleicht doch in ihren wichtigsten
Erscheinungsformen genannt sein, soweit
sie unter vornehmlich germanistischem
Blickwinkel zusammengetragen worden
sind. Dass auch ein griechisch-skythischer
am Platze wäre, legen die Tiermotive des

SchiDbuckels von Herpaly (Abb. 6) nahe.
Und wie stellen sich die Keltisten zur
Kontinuitätstheorie, die sie nicht minder
angeht Nach den hier ausgebreiteten
Belegen wird man vorab feststellen dürfen,
dass es um die zeitliche, aber auch um die
formale Kontinuität allgemein nicht gut
bestellt ist. Die genannten Belege gehen
in der Regel nicht über das 7-/8.
Jahrhundert hinaus, reichen also bis zur
Durchsetzung des Christentums. Im Norden

liegt diese Zäsur im 11. Jahrhundert,
aus dem z. B. auch noch vom Raben-
Banner der Dänen in den Gesta Cnutonis
Regis die Rede ist. Am langlebigsten war,
wie wir sahen, der Drache, während sonst
christliche Symbole die heidnischen
Feldzeichen verdrängt hatten, so dass König
Otto I. 955 seinen Ungarnsieg bei Augsburg

unter dem St. Michaels-Banner
erstritt. Formal muss überraschen, dass der
später als Hauptträger des Wappens
fungierende Schild diese Rolle für die germa-O O
nische Symbolik offenbar noch nicht spielt,
dass er darin vom Helm übertroffen wird.
Die Bemerkung von Berges-Gauert, dass

die tiergekrönten Helme germanischer
Anführer in ihrer Funktion den
Feldzeichen aufs engste verwandt waren, trifft
sicherlich zu : sie konnten wie jene
Richtpunkte im Kampfgewühl sein. Die
späteren heraldischen Helmaufsätze, die



— 56 —

Helmzierden, lassen sich mit den
germanischen (und keltischen) Tierhelmen
schlecht in Zusammenhang bringen, da

Jahrhunderte zwischen dem Beowulf-
Epos und dem 13. Jahrhundert liegen.
Der früheste heraldische Helm, der
sogenannte normannische Glockenhelm, ist
noch nicht mit einem plastischen
Helmkleinod versehen worden, doch hat man
ihn im 12. Jahrhundert, wie die Handschrift

des Petrus de Ebulo (1195/96)
erweist, heraldisch bemalt. Auch Graf Gottfried

von Anjou trägt auf seiner Emailplatte

aus Le Mans um 1151 über dem
Helm eine Wappenkappe. Hier deutet sich
nun freilich eine formale Entwicklungsreihe

an. Ebenso wie die plastische Helmzier

eine Weiterentwicklung des heraldisch
bemalten Helmes ist, setzt dieser die
Helme mit christlichen Zeichen fort.
P. E. Schramm bildete (I Taf. 26) einen

Prager Helm des 10. Jahrhunderts (oder
auch erst um 1000) ab, den die
Überlieferung, schon des 14. Jahrhunderts,
dem heiligen Wenzel (f 929) zuschrieb.
Er trägt über dem Nasen- und Augenschutz

einen Crucifixus. «Wer also auf den
Träger dieses Helmes einhieb, schlug auf
das Bild des Erlösers ein.» Ein merowin-
gischer Spangenhelm vom Ende des

5. Jahrhunderts aus Planig (Rheinhessen)
zeigt neben ungedeuteten Verzierungen
zwei grosse sichtbare Kreuze über der
Stirn (Abb. 13). Auch König Olaf der
Heilige von Norwegen (1016-1028) befahl
seinen Kriegern, auf der Stirnseite der
Helme mit heller Farbe das Kreuzeszeichen

anzubringen. Hier setzen also deutlich

christliche Zeichen die früheren
heidnisch-magischen fort. Auch heidnischchristliche

Mischformen gibt es. Der
erwähnte Eberhelm von Benty Grange
aus dem 7. Jahrhundert hat ein Kreuz auf
dem Nasenschutz (Abb. 9), und auch der
langobardische Schild aus Lucca gehört
hierher. Für die Entwicklung des Helms
vom 7. bis 13. Jahrhundert wäre somit
formale Kontinuität, aber ein Bruch der
Symbolik festzustellen!

Kontinuität der Symboltiere, der
gewählten Zeichen, und Kontinuität ihrer
Funktion, ihrer Wesensdeutung stellt nun
den eigentlichen Inhalt der Kontinuitätstheorie

dar. Die Gegenthese ist die, dass
die Heraldik aus ritterlicher Modelaune
entstanden sei, die ihre Objekte
willkürlich wählte. Den Begriffen Laune,
Mode, Willkür gilt die ganze Abneigung
Höflers. Er unterscheidet Haupttypen
heraldischer Symbolik, die nicht erst nach
dem ersten Kreuzzug aus dem Nichts
entstanden und willkürlich erfunden worden
sind, von den den Sinn nicht berührenden,
frei gewählten besonderen Merkmalen,
durch die sich die Träger des gleichen
Wahrzeichens von einander unterscheiden.
Man kann sich nicht ganz des Eindrucks
erwehren, dass hier die bekämpfte Gegenthese

überspitzt wurde. Auch Seyler hat
eine ausschliesslich dem Wappenwesen
eigene Symbolik nicht unterstellt,
vielmehr verweist er auf eine allgemeine
symbolische Bedeutung auch heraldischer
Objekte, auf die Naturlehre des Mittelalters,

wie sie im schon genannten Physio-
logus oder von Konrad von Megenberg
(etwa 1350) dargeboten wurde. Auch wer
vom altüberlieferten Symbolcharakter be-

Abb. 13. Spangenhelm mit Kreuzen über der Stirn
(und weiteren ungedeuteten Verzierungen) aus
Ftirstengrab Ende des 5. Jahrhunderts zu Planig,
Rheinhessen.

(Nach Schramm, «Herrschaftszeichen» I.)



— 5 7 —

stimmtet Haupttypen unter den heraldischen

gemeinen Figuren ausgeht, wird
nicht unterstellen können, dass alle
westeuropäischen Edelgeschlechter im Besitz
tradierter Totem-Tiere aus heidnischer
Zeit gewesen sind, die dann seit dem
12. Jahrhundert wieder in den Wappen
lebendig wurden. Hier muss, als Wappenführung

üblich wurde, eine willkürliche
Wahl erfolgt sein : die Wappentiere wurden

gewählt, aber damit noch nicht
«erfunden». Dabei wird einem der oben
aufgezählte Kanon der Symboltiere doch
vielleicht nicht ganz so exzeptionell als nur
durch Mythen, Kulte, Sagen und Bräuche
geadelt vorkommen. Auch der Adel der
Kreuzzugszeit war nicht nur von
religiösem Pathos, sondern auch von
ritterlichen Idealen erfüllt. Was die genannten
Tiere verbindet, sind ihr Mut, ihre
kämpferischen Eigenschaften, ihre Herrscherrolle

über andere Tiere, der Respekt, den
sie gemessen, die Furcht, die sie einflössen,
ihre Ansehnlichkeit in menschlichen
Augen. Man wird Eigenschaften dieser Art
weder dem geweihtragenden Hirsch
absprechen noch dem Jagdgefährten des

Menschen, dem Hund, aber auch nicht
dem in imponierender Drohhaltung sich

gegen Eindringlinge in sein Revier zur
Wehr setzenden und allem andern
Wassergeflügel überlegenen Schwan. Wenn Zips
von den verschmähten Gattungen
wirklicher Fauna spricht, denen man
unverständlicherweise furchterregende Fabeltiere

vorgezogen hätte : was blieb noch
übrig Der Aas fressende Geier Der von
Brehm als vollendeter Strauchdieb
geschilderte Fuchs Der Luchs dürfte ein
zu verhasstes heimliches Raubtier
gewesen sein, auf dessen Ausrottung man
bedacht war, ebenso die Wildkatze. Mit
Recht dürfte jedoch Zips an die in
germanische Zeit zurückreichende Bocksymbolik

erinnert haben. Es gibt germanische
Helme mit (Bocks-)Hörnern und die
Heraldik schätzt den kühnen Steinbock.
Bei den Hörnern mit trichterförmigen
Öffnungen, die sowohl in vor- und früh¬

geschichtlicher Zeit als auch als
heraldische Helmkleinode («Elefantenrüssel»)
vorkommen, mit Höfler «reale

Überlieferungszusammenhänge» anzunehmen,
scheint mir schwer möglich zu sein;
sollte nicht ein Volksbrauch wie der des

Kühekränzens die spätere Helmzier
angeregt haben können, zumal auch bei
dieser Laubgewinde, Bänder, Fähnchen,
Federn erscheinen

Höfler wertet die alten Sinnbilder als

Wesensausdruck, wobei ihr Sakralcharakter

zugleich magische Schutzkraft ausübt
und den Träger des Symbols an göttliche
Mächte bindet. Davon konnte in der
christlich gewordenen Welt so nicht mehr
die Rede sein. Auch Zips bemüht sich
aber, nachzuweisen, dass die Wahl der
Wappenfiguren nicht nur wegen ihrer als
nachahmenswert empfundenen
Eigenschaften erfolgt sein könne, dass vielmehr
auch noch in den mittelhochdeutschen
Epen zwischen Wappentier und Wappenträger

eine bis zur Identifizierung
reichende enge Wesensbeziehung festzustellen

ist, so dass das Verhalten der
Helden dem ihrer Wappentiere entspricht,
und dass sie sich verpflichtet fühlen,
ihrem Wappentier zu Hilfe zu kommen,
wenn sie es in Bedrängnis sehen — so
Dietrich von Bern einem mit einem
Drachen kämpfenden Löwen. Ob aber so
etwas dichterisch nicht auch ohne Voraussetzung

einer Kontinuität mit heidnischer
Helm- und Schildsymbolik hätte
empfunden und gestaltet werden können

Historische Zäsuren sind immer nur
nachträglich gesetzte Ordnungsmarken,
um historisches Verstehen zu ermöglichen.

Wenn Höfler in seiner Polemik
gegen die Unterscheidung einer heraldischen

Epoche von einer vorheraldischen
unterstellt, sie impliziere die Leugnung
jedes historischen Zusammenhangs mit
älteren geschichtlichen Formen und
Ordnungen, so tut er damit den Vertretern
der Auffassung, das Wappenwesen sei als

ritterlicher Brauch im 12. Jahrhundert
entstanden, mindestens zum Teil unrecht :



- 58 —

es sei an die neuesten Zustimmungserklärungen

zu dieser Lehre von H. Appelt
(1954) und P. E. Schramm (1956) erinnert.
Nun trägt O. Höfler selbst Bedenken, die
älteren Symbole als «Wappen» zu
bezeichnen. Auch er stellt fest, dass die
ritterlichen Wappen als etwas Neues
empfunden worden sind, dass sich in der nun
erfolgenden Systematisierung des

Wappenwesens ein Stilwandel offenbart, der
auch in der literarischen Entwicklung eine
Parallele findet. Auch wenn ein Wappenbild

auftaucht und zunächst wieder
verschwindet, oder wenn noch eine Zeitlang
Fälle vorkommen, in denen das Wappen
gewechselt wird, also noch nicht
unveränderlich vererbt wird, so spricht das

nicht grundsätzlich gegen eine Zäsur,
sondern für die Annahme einer Grenzzone,
die nach rückwärts und vorwärts Spielraum

lässt. Natürlich kann Vorkommen
oder Nichtvorkommen von Wappen im
Siegel nicht allein über die Existenz eines

Wappens entscheiden. Aber es geht doch
nicht nur die Sphragistik an, wenn auf
den bis dahin nur Schildbeschläge
aufweisenden Schilden auf den fürstlichen
Reiter- und Standbildsiegeln neue, in der
Regel bleibende heraldische Figuren er-o o
scheinen. Auch wer Vorformen der Heraldik

konstatiert, kann kaum in Abrede
stellen, dass sich in der Gestaltung der
Schilde, Helme und Fahnen etwa zwischen
1125 und 1225 ein Wandel vollzogen
hat. Wenn man unter Wappen in erster
Linie farbige Schildbilder versteht, die
nach bestimmten Regeln gestaltet und
vererbt wurden, so wird man sie vor 112 5

nicht finden, wohl aber feststellen, dass

sie seit dem 13. Jahrhundert alle Stände
erreichten und zum häufigsten
Siegelsymbol wurden. Das berechtigt, hier eine
Zäsur zu legen und eine heraldische
Epoche gegen eine vorheraldische
abzugrenzen. Das bleibt auch dann bestehen,
wenn sich für bestimmte Motivgruppen
weit zurückreichende Zusammenhänge
ermitteln lassen, und wenn sich ergibt,
dass hinter der Symbolik der mittelalter¬

lichen Feldzeichen und Schutzwaffen eine
Tradition grösseren Gewichts steht, als
die Bezeichnung der Wappen als «Erzeugnis

der Mode» (Philippi) vermuten lässt.
Dies kennzeichnet sicherlich nur einen
Aspekt der Entwicklung. Die Heraldik
kann nur dankbar zur Kenntnis nehmen,
was moderne Archäologie, Germanistik
und Symbolforschung an neuen Erkenntnissen

über Herrschaftszeichen,
Waffensymbolik und vorchristliche Glaubensinhalte,

Kultformen und «Staatlichkeit»

gewonnen haben. Wenn sich mit den Wappen

Vorstellungen von Ernst, Stolz und
Würde verbanden, so dass sehr schnell
aus den persönlichen Wappen Geschlechtswappen

und aus diesen Landeswappen
werden konnten, so haben sicherlich
dabei Auffassungen mitgewirkt, die sich seit
alters mit den Heilszeichen und
Kennzeichen der Waffen verbanden, an den
gleichen Schutzwaffen Helm und Schild,
die der Krieger seit Jahrhunderten zu
führen gewohnt war.

Als historischer Wissenschaft wird der
Heraldik stets die Zeit, in der die Anfänge
des Wappenwesens zuerst erkennbar werden,

besonders am Herzen liegen. Ihr
galten die eingangs zitierten neueren
Arbeiten von P. Adam von i960 und
1963. Dass auch hier immer noch neue
Entdeckungen möglich sind, zeigt die neu
ans Licht gezogene, wohl aus dem Kloster
Citeaux stammende und mit Phantasie-
Schildbildern illustrierte Bibel in Dijon
aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts, auf
die sich auch P. E. Schramm schon
bezieht. Sie wurde von P. Gras erschlossen
in einer Untersuchung : «Aux origines de

l'héraldique. La décoration des boucliers
au début du XIIe siècle d'après la Bible
de Cîteaux» (Bibl. de l'Ecole des chartes.

109, 1951). Hierzu gehört auch die
genannte nur in 3 Exemplaren vorliegende
Wiener Dissertation des Höflerschülers
M. Zips von 1966, die ausser der
mittelhochdeutschen Epik bis 1250 in gleicher
Ausführlichkeit das Problem der histo-



— 59 —

rischen Kontinuität und des Symbolwertes

der heraldischen Haupttypen im
engsten Anschluss an Höfler behandelt.
Das Vorkommen von Adler, Drache,
Löwe usw. wird bis zu den Sumerern,
Ägyptern, Babyloniern usw. verfolgt und
die Bild- und Wortzeugnisse des
germanischen Bereichs aus der neueren
einschlägigen Literatur zusammengetragen.
Die überaus stoffreiche Untersuchung der
mittelhochdeutschen Epik leidet unter zu
einseitiger Auswertung und einer nicht
glücklichen Gliederung des Hauptabschnitts

nach den einzelnen Wappentieren.
Otto Höfler hat schon die Bemerkung

gemacht, wer die Geschichte der
europäischen Heraldik mit dem ältesten literarisch

bezeugten Wappen beginnen lassen

will, nämlich mit der Verleihung eines
Löwenschildes durch Heinrich I. von
England 1127 an seinen Schwiegersohn
Graf Gottfried von Anjou-Plantagenet,
der müsse wohl in den jüngeren
heraldischen Zeichensetzungen unmittelbare
oder mittelbare Nachahmungen jenes
einen Löwenschildes sehen. Ähnliches hat
Robert Viel in seinem Aufsatz : «Naissance

du blason» im 72. Jahrgang (1958)
dieser Zeitschrift ausgeführt. Nach dieser
(9) Anjoutheorie waren die präheraldischen
Schildbilder zur literarisch fixierten
Vorstellung eines Löwenschildes des christlichen

Ritters und eines Drachenschildes
des heidnischen Kämpfers verarmt. Wenn
statt der drohenden Erstarrung durch
Variierung, Fixierung und Reglementierung

die Heraldik begründet wurde, so
ist dies vornehmlich den anglo-norman-
nischen Herrschern Englands zu
verdanken, die damals in der zivilisierten
Welt eine Spitzenstellung einnahmen und
deren Beispiel nachgeahmt wurde. Im
Schild Gottfrieds Plantagenet wurden die
Löwen vermehrt, sie stehen auf seiner

Emailplatte von 1151, jetzt in Limoges,
bereits in heraldisch richtigen Tinkturen.
Gottfrieds und Mathildens, der vormaligen

deutschen Kaiserin, Sohn König
Fleinrich II. ("("1189) verwandelte den

stereotypen Löwen in Leoparden, und
dessen Söhne Richard Löwenherz (f 1199)
und Johann ohne Land (J 1216) machten
die drei Leoparden zum erblichen Wappenbild.

Diese Vorgänge, auf die R. Viel den
Nachdruck legt, liegen nun freilich bereits
zu spät, um noch von exemplarischer
Bedeutung sein zu können. Erinnern wir
uns, dass das Savoyer Kreuz 1143, der
weifische Löwe 1152-1154 bekannt sind, der
babenbergische Adler 1156, der steirische
Panther 1160, der flandrische Löwe 1162,
der brandenburgische Adler 1170. R. Viel
will andere Kristallisationspunkte nicht
ausschliessen, es sei nur mangels
ausreichender Überlieferung schwierig, wenn
nicht unmöglich, sie aufzuspüren.
Entscheidend sei die Ablösung des Löwen
durch den Leoparden, welche die «Mutation»

der Heraldik bewirkt, den Weg zur
Vielfalt freigemacht habe. Nun, die
Entwicklung wird sicherlich nicht so eingleisig

durch das Nadelöhr der Anjou-Löwen/
Leoparden verlaufen sein, das Viel auch
in einem graphischen Schema sehr
eindrucksvoll dargestellt hat. P. E. Schramm
gebrauchte die Metapher eines vom
Wirbelwind herumgeschleuderten Funkenregens,

der in Kürze das ganze Abendland
erfasste. Zwar habe offensichtlich der
anglo-normannische und der französische
Adel die Führung übernommen, aber der
deutsche sei den westlichen Anregungen
so schnell gefolgt, dass von einem
Wanderweg des Wappenwesens nicht die Rede
sein könne. Haben die Normannen einen
entscheidenden Einfluss auf die
Entwicklung des Wappenwesens ausgeübt, so
liegt hier die Frage nicht fern, ob es für
die sogenannte normannische Schildform

und für den Brauch der
Überreichung eines Ehrenschildes, wie 1127 an
Gottfried von Anjou, skandinavische
Vorformen gibt. Höfler hat hierzu bereits

einige Hinweise gegeben. Es ist dies eine
der noch offenen Fragen, auf welche die
Zukunft auf der Grundlage weiteren
erschlossenen Materials vielleicht wird
antworten können.


	Wappentheorien [Fortsetzung und Schluss]

