
Zeitschrift: Archivum heraldicum : internationales Bulletin = bulletin international =
bollettino internazionale

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 78 (1964)

Heft: 2-3

Artikel: La «panthère de Styrie» bel exemple de figure héraldique issue
d'emblèmes de clans et de symboles déjà plus élaborés : curieuse
attirance des léopards pour la fleur de lys

Autor: Viel, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-746228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-746228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


—- i8 —

La « Panthère de Styrie »

bel exemple de figure héraldique issue d'emblèmes

de clans et de symboles déjà plus élaborés

Curieuse attirance des léopards pour la fleur de lys

par Robert Viel

C'est au tout début du XIIIe siècle que se
situent les hypothèses dont traitait notre dernier

article sur La Panthère héraldique et le

Partirai de Wolfram d'Eschenbach. Le courant
hermétique, alors à la mode dans les cours des

petits princes allemands, rend vraisemblable
une influence des Minnesänger sur notre
panthère.

Mais, antérieurement à ces apports, le blason

de Styrie existait depuis une cinquantaine
d'années au moins. S'il fallait en croire
M. Anthony von Siegenfeld, ce serait même
déjà une panthère qui, dès 1x59, eût orné le
bouclier du marquis Ottokar III. Nous
l'avions rappelé dans une note de 1 ' Archivum
Heraldicum (1962, Bulletin n° 2-3, p. 23,
note 1). Mais il faut se méfier de ce genre
d'interprétations. Elles procèdent souvent de
raisonnements a posteriori. En réalité, l'animal
gravé sur les sceaux du marquis Ottokar III
de Styrie est trop confus pour pouvoir être
identifié.

Nous ne savons pas davantage sous quel
nom les contemporains le désignaient. Eût-il
d'ailleurs déjà porté celui de « panthère », que
l'incertitude sur l'espèce zoologique en cause
ne serait pas levée, le terme étant pris à

l'époque dans une acception beaucoup plus
large qu'à l'heure actuelle. Or d'autres sceaux
des marquis de Styrie représentent précisément

un thème hermétique fort répandu, où
un animal du genre loup passe devant un
arbre fleuronné. Il n'est pas douteux que la
mentalité primitive assimilait le loup à la
panthère. Nous en avons plusieurs preuves.
Dans le vocabulaire astronomique, la constellation

du « Loup » est restée synonyme de
constellation de la « Panthère » (Pierre
Larousse, Grand Dictionnaire Universel du

XIXe siècle, t. 12, p. 130, article «panthère»).
L'antiquité groupait sous ce même nom une
grande variété de bêtes sauvages : « Le nom
de panthère a été donné par les anciens à des
animaux très-divers, non seulement à celui

qu'on appelle ainsi de nos jours, mais encore
au léopard, à l'once et même au chacal. »

(C'est nous qui soulignons.) (Même référence.)
Evidemment, lorsqu'il écrivit, en 1900,

M. Anthony von Siegenfeld connaissait les
états successifs de la figure qu'il étudiait, et la
forme à laquelle elle avait abouti. Ne lui a-t-il
pas accordé trop généreusement, dès 1159,
une personnalité qu'elle ne devait acquérir que
plus tard Ou qu'elle tenait de la confusion
loup-chacal-panthère

Du moins cet auteur a-t-il fort bien dressé
l'inventaire des premiers documents que
l'histoire nous a conservés et sans lesquels
nous n'aurions pu tenter une explication 1.

Nous verrons par la suite comment
l'imagination de Wolfram s'exerça sur ce donné
primitif, pourquoi son sens hermétique et
celui de ses contemporains devaient y trouver
un mode d'expression de choix. Nous
examinerons enfin deux sceaux fort éloquents, à

l'aide desquels il sera facile de préciser le genre
de rapports qu'entretenaient en ce temps-là
l'hermétisme et l'héraldique.

Préalablement à toute démonstration, il
sera cependant nécessaire de nous dépouiller
de notions préconçues, et singulièrement de
celle qui pourrait laisser croire que notre
figure est le fruit d'une mutation brusque, dont
elle serait sortie pourvue de tous ses attributs.
Elle n'apparaît telle qu'aux environs du
XIVe siècle. Jusque-là, son processus
d'élaboration se poursuit. Et c'est à une époque
antérieure à celle de Wolfram qu'il convient
de nous reporter en premier lieu. Nous ne
saurions saisir autrement les éléments sur
lesquels le poète franconien fut appelé à travailler.

1 A. Anthony von Siegenfeld, Das Landeswappen
der Steiermark, Graz, 1900.

L'on sait que la plupart des sceaux, ceux du roi
Henri II par exemple, ne laissaient encore voir que
l'intérieur du bouclier. D'où l'ignorance où nous
sommes des armoiries peintes de l'autre côté.



— i9 —

Inventaire sommaire des documents
anciens. Les deux emblèmes primitifs. Étude
DE LEUR FUSION JUSQU'A L'INTRODUCTION DE

l'Aigle d'Autriche
A l'origine, la figure paraît hésiter entre deux

types tçoologiques. La panthère actuelle ne serait-
elle donc qu'un amalgame de ces deux types
Il eût été tentant de répondre par l'affirmative
si, comme nous l'avons vu, le nom d'un des
animaux en présence, le loup — équivalent
de la panthère — n'avait été capable, à lui seul,
de suggérer l'alliage. Ce dernier n'eût été réalisé

qu'ensuite et par voie de conséquence.
Deux hypothèses se présentent donc : ou

bien le nom provoqua la fusion, ou bien il ne
fit qu'entériner celle-ci. Dans le premier cas,
il précède évidemment, dans le second cas il
suit le processus qui regroupa, de façon assez
artificielle, des membres empruntés, sinon à

tous (pan) les animaux (thèr), du moins à un
grand nombre de ceux-ci.

Pour trancher entre ces deux éventualités,
il ne suffit pas de raisonner in abstracto. Un
examen attentif des plus anciens documents
s'impose.

Le premier (cette cire de 1159, que Gal-
breath mentionne à son tour, sous l'autorité
de M. Anthony von Siegenfeld) ne nous sera
d'aucun secours. C'est un sceau équestre, dont
le bouclier se présente de face — particularité
déjà remarquable pour l'époque 2) —, mais

qui, malheureusement, nous l'avons déjà dit,
n'offre aux regards qu'un dessin confus, dont
on ne peut tirer la moindre conclusion. Rien
ne distingue cet animal rampant de n'importe
quel autre et, notamment, du plus courant
dans les armoiries de cette époque : le lion.
Prétendre y reconnaître déjà la panthère, c'est

2 La difficulté de distinguer sur un sceau, et même
sur un dessin, une paire d'oreilles d'une paire de

cornes, rend le problème plus ardu.
Quand la cire montre à la fois cornes et oreilles,

le doute disparaît. Ce n'est malheureusement pas le cas
de notre sceau « type loup », de 1195, où une seule

paire de ces ornements extérieurs de la tête est visible.
Le dessin, qu'en a exécuté M. Anthony von Siegenfeld,

n'est pas pour nous tirer d'embarras. Ces appendices

peuvent paraître un peu longs pour des oreilles.
Mais ils sont également courbes, ce qui vient en contradiction

avec les petites cornes droites du sceau de 1197,
où cornes et oreilles sont bien apparentes les unes et
les autres.

On peut alors se demander si l'auteur n'a pas été
influencé dans son dessin par la connaissance qu'il
avait de documents ultérieurs. Une anticipation
involontaire en serait résultée.

Nous pensons que l'absence de cornes, manifeste
sur d'autres cires (pl. 8, fig. 22, datée de 1208; pl. 9,
fig. 26, datée de 1219 — nous donnons une reproduction

de cette dernière [fig. 2]), autorise la thèse de deux
animaux différents au départ.

vraiment anticiper sur ce que l'on sait qu'il
adviendra.

Deux illustrations, une photographie et un
dessin, ne parviendront pas à nous tirer
d'embarras (p. 145 du volume de texte, et p. 6 de
celui des planches). Il faut attendre les cires
suivantes pour distinguer les deux types
d'animaux, auxquels nous avons déjà fait allusion.

C'est d'abord, sur certains sceaux en toupie
— datés d'environ 1195 — le très remarquable
animal passant, de type loup, dont nous
avons déjà parlé. Son association avec l'arbre
pose des problèmes sur lesquels nous reviendrons.

En 1197, un très beau sceau ovale présente
pour la première fois le quadrupède rampant
(celui de 115 9 ou un autre porteur de petites
cornes (fig. 1). Mais il s'agit de cornes droites,
et non des cornes de bœuf qu'arborera plus
tard notre future panthère l. En conformité
avec ce détail, la silhouette générale évoque
une sorte d'antilope, ce qui n'aurait rien de

surprenant, les chamois ne devant pas être rares
dans cette région de l'Autriche. (Reconnaissons

cependant que la queue semble plus
longue que celle d'un chamois. Nous pouvons
avoir affaire à un animal voisin.)

En 1205, sceau équestre, sur le bouclier
duquel se discerne le même animal aux petites
cornes droites, accompagné, cette fois, d'une
fleur de lys. (Si nous rapprochons cette
dernière de l'arbre fleuronné, gravé sur la cire de

1195, nous retrouvons un aspect différent du
problème déjà rencontré et qui sera éclairci
plus loin).

Fig. 1. Le sceau à l'animal rampant à cornes droites

(19-VIII-1197). (Anthony von Siegenfeld, pl. 8, fig. 17)



— zo —

Négligeons quelques pièces sans particularités
nouvelles.

L'animal passant, sans cornes (type loup) reparaît

sur un sceau rond de 1208.
En 1219, très beau fragment de sceau ovale,

où le dessin de la tête révèle des détails
curieux, parfaitement lisibles (fig. 2). Ce pourrait

être le prototype d'une des variantes
actuelles de notre figure qui, sous ses cornes de
bœuf, comporte une tête de cheval (Rietstap
t. I, p. XXVII). Et c'en est probablement
l'origine; mais avec une légère déviation de
sens. Car, si l'on se replace dans le contexte

Fig. 2. Le sceau à la tête de dragon sur un champ semé de

roses (1-XI-1219). (Anthony von Siegenfeld, pl. 9,
fig. 26.)

du temps, il ne fait guère de doute qu'il s'agit
ici d'une tête de dragon. L'embryon de
crinière ne ressemble pas à celle d'un cheval. Ce

sont des mèches isolées qui se dressent au-
dessus de l'encolure. Nous serions tentés d'y
reconnaître une stylisation de flammes, attribut
naturel chez le dragon et que notre panthère
d'aujourd'hui crache abondamment par la
gueule. Ne tenons-nous pas là une preuve
supplémentaire de la confusion de langage à

quoi nous avons déjà fait allusion et dont les

premiers évangélisateurs sont vraisemblablement

responsables Ces termes de dragon, de

panthère et de loup, nous savons, en effet,
qu'ils en usaient indifféremment, dans leurs
anathèmes contre tout symbole païen. Rietstap
confirme cette impression quand il précise —
ce qui nous paraît très important — que les

spécimens de panthères à têtes de cheval
appartiennent aux représentations les plus
anciennes.

Sur ce sceau de 1219, la tête ne comporte
pas de cornes.

Ce n'est guère qu'aux approches du
XIVe siècle, mais surtout à partir au XVe, que

le type s'uniformise pour donner la panthère
actuelle (fig. 3). Il est donc évident qu'à
l'époque de Wolfram, qui écrivait aux environs

de 1201-1205, la figure était encore loin
d'être fixée. Et l'hypothèse, que nous avons
soutenue, selon laquelle le célèbre troubadour
aurait contribué à lui imprimer sa personnalité,

reste plausible.

Intervention de Wolfram d'Eschenbach.
La probabilité d'une origine totémique
NE s'EN TROUVE PAS AFFAIBLIE

Nous savons que Wolfram donnait pour
blason à ses « Angevins » imaginaires une pan-
there, que nous avons supposée également
imaginaire, et qui ne serait autre que celle de
Styrie. Notre hypothèse se fonde sur la certitude

presque absolue d'un voyage effectué
dans cette province par l'auteur du Partirai,

à une époque où il était en pleine rédaction

de son œuvre — exactement vers 1203 —-
et sur le fait que ce voyage modifia complètement

l'économie de celle-ci3. Les
conséquences de ce séjour en Styrie n'ont pas
manqué d'attirer l'attention des Universitaires.

La plupart en ont tiré argument en
faveur d'un jeu de mots qui, sous le couvert
des Angevins, eût constitué une flatterie à

l'adresse des Anschauer de Styrie. Tous ces
thèmes et leur discussion ont occupé
plusieurs paragraphes de notre précédente étude :

nous n'y reviendrons pas. Rappelons seulement

qu'en présentant aux lecteurs d'Archi-
vum Heraldicum la plaque tombale de Geoffroy
Plantagenêt, dite « Email du Mans »
(Annuaire 1959), et surtout en leur exposant le
symbolisme de ses figures (Bulletin 1961,
n° 2-3), nous avons retrouvé nos Angevins
historiques et leur panthère.

Or les intentions ésotériques de ces princes
ne nous ont pas semblé moins poussées que
celles de Wolfram, ce qui surprendra peut-
être quelques personnes bien informées,
raisonnant a priori.

Par contre, la « panthère » de Wolfram, que
nous avions présumée assez fantaisiste, n'avait
probablement pas autant de motifs de l'être
que nous l'avions soutenu. Nous ne voulons
pas dire que Wolfram ne prit aucune part à

l'élaboration plastique de la figure. Il est
impossible de se prononcer sur ce point : nous
manquons trop d'informations. Mais nous
avions accordé à cet aspect formel une place
excessive, à une époque où la mentalité
attachait plus de prix au contenu qu'à l'objet.

3 Ne rappelons ici que la note 3 de la page 191,
dans l'ouvrage de J. Fourquet, Wolfram d Eschenbach

et le conte del Graal, Paris, 1938.



21

Ce qui importait, en effet, à cet hermétiste,
comme à tous les hommes de son temps,
c'était la signification qu'il allait pouvoir
répandre et transmettre sous le voile du
symbole. Pour atteindre son but, il n'était pas
indispensable de modifier beaucoup la materia
prima qui s'offrait à lui. Il suffisait de lui
insuffler sa pensée.

Le petit animal indéterminé, tel qu'il se fait
connaître à nous par les sceaux styriens de
l'époque : tantôt cornu et tantôt sans cornes,
mi-chamois, mi-loup, était parfaitement apte

Fig. 3.La Panthère de Styrie dans toute saplénitude (1598).
(Anthony von Siegenfeld, vol. de texte, p. 440).

Ce beau spécimen de panthère, très dragonnesque
dans la tête, sert de cul-de-lampe à l'ouvrage de
M. A. Anthony von Siegenfeld. On remarquera les

pattes postérieures à trois doigts (sans compter l'ergot,
naturellement), conformes aux premières représentations

de l'animal indéterminé. Le lion héraldique aussi
— dont notre panthère s'est approprié le corps —
n'a que trois doigts, au lieu des quatre que possède
le fauve au naturel. D'après M. Braun von Stumm,
cette particularité serait une allusion aux panthées et
au triple domaine où ces êtres fabuleux exerçaient leur
action.

Généralement [tout au moins aux abords du lac de
Constance (Galbreath, Manuel du Blason, p. 132)]
« on lui donne les jambes d'un bceuf ». Celle dont nous
avons publié la figure, dans 1 'Arcbivum Heraldicum de

1959 (bulletin n° 4, p. 51, fig, 6) semble avoir adopté
un sabot non divisé et, par conséquent, d'aspect
chevalin. C'est une reproduction de Galbreath, elle-même
empruntée à M. Anthony von Siegenfeld. Elle date
de 1483.

Sur la figure ci-dessus, la tripartition des pattes
postérieures semble compensée par une queue
fourchue, ce qui paraîtrait indiquer que d'aucuns
accordaient une certaine importance à la dualité du sabot.

à remplir son rôle 4. Il convenait à l'esprit
ambigu du poète, qui pouvait se contenter
de l'utiliser comme support.

Il en fut probablement ainsi, puisque les
divers compléments qui manquaient encore
à la figure — tels que les pattes de devant de
griffon — ne lui furent adjoints que plus tard
et sous d'autres influences.

Mais le nom, qui fait partie de la signification,
le nom si lourd a énergies potentielles

pour le Moyen Age comme pour les anciens,
n'eût point souffert pareille négligence. Son
rôle fut certainement déterminant. Ou bien
Wolfram a choisi la panthère de Styrie,
parce qu'elle portait déjà ce nom, ou bien ii
le lui a donné.

La meilleure preuve, c'est qu'il l'a
prononcé, tandis qu'il se tait sur l'aspect plastique
de la bête. Sans doute attachait-il du prix au
premier. Pour le second, ou bien il le supposait

connu, ou bien il s'en désintéressait, ou
bien encore il favorisait volontairement l'équivoque

entre la panthère vraie des Angevins
historiques et sa rivale, dont il souhaitait
qu'elle ravisse à la précédente sa qualité de
symbole ésotérique universel.

L'on voit qu'il n'était nul besoin d'agir
explicitement sur l'apparence matérielle de la
figure, pour nous entraîner loin de ses
origines. L'intervention de Wolfram, si
extravagante qu'on la suppose, n'avait d'ailleurs
aucun pouvoir rétroactif. Elle n'aurait rien
changé au passé. Nous allons maintenant nous
tourner vers les formes montées du plus
profond des millénaires, pour les interroger sur
leur véritable nature. Il semble que l'animal
composite, tel que nous l'avons rencontré,

4 D'après la tradition hermétiste, le loup symbolisait
la lumière. Il avait, en ce sens, même valeur que l'Ours
chez les Celtes, et l'on sait que la mythique « Borée »,
qui a donné naissance aux traditions « hyperbo-
réennes », avait été tantôt la « terre du sanglier »,
tantôt la « terre de l'ours », selon la prédominance des

représentants du pouvoir temporel ou de ceux de
l'autorité spirituelle (chevaliers ou druides) (René
Guénon, Symboles fondamentaux de la Science sacrée,

Gallimard, 1962, chap. : Le Sanglier et l'Ourse, p. 180).
Chez les Celtes, comme chez les Grecs, écrit le

même auteur, le loup eut un symbolisme équivalent :

« d'où résulta son attribution au dieu solaire, Belen
ou Apollon. »

Et il précise, en note : « En grec, le loup est lukos
et la lumière luké ; de là l'épithète à double sens de
l'Apollon Lycien. »

Mais les missionnaires, venus évangéliser nos
contrées, réagirent, selon leur habitude, en donnant à

cet animal un sens démoniaque (« le loup — emblème
du démon selon le Bestiaire de Richard de Four-
minal », écrit MUe M. Beaulieu, l'un des auteurs du
catalogue : Chefs-d'Œuvres romans des Musées de

Province, Paris, Musée du Louvre, 1957-1958, p. 42).



22

descendait de deux totems, de deux emblèmes de

clans, qui avaient dû coexister dans le parti des

marquis de Styrie. Cet exemple de filiation
directe représente, pour l'héraldiste, un repère
extrêmement précieux. Certes, nous ne
manquons pas de jalons analogues parmi les
blasons d'Europe centrale. Et la bibliographie,
publiée par M. Szabolcs de Vajay sur l'héraldique

hongroise, le prouve 5. Mais ailleurs,
c'est une règle à peu près générale que la
plupart des chaînons intermédiaires font défaut.
Dans une matière, où les techniciens du
totémisme contestent de plus en plus la possibilité
du passage d'une mentalité à l'autre, et où les
mieux préparés à admettre le processus ne
disposent pour le vérifier que d'une aire géographique

restreinte, les observations ne seront
jamais trop nombreuses.

Or il semble qu'avec la panthère de Styrie
nous nous trouvions bien devant un cas de ce

genre. Que l'opération ait été spontanée, ou
qu'elle se soit effectuée sous des influences
diverses, ces dernières n'auront jamais qu'utilisé

la nature sans se substituer à elle. Encore
moins auraient-elles pu porter atteinte à la
qualité foncière des emblèmes primitifs,
faciles à retrouver sous l'amalgame.

De ce dernier, d'ailleurs, nous allons avoir
une preuve supplémentaire, car il ne s'est pas
arrêté où nous l'avons laissé. Une autre fusion
va s'accomplir, génératrice d'adjonction
nouvelle. L'aigle, surgi du ciel autrichien, viendra
compliquer encore la dualité de notre figure
et, perdu en elle, s'y transmuer à son tour
par contraction.

Seconde fusion : Apport de l'Aigle
d'Autriche

Les documents ne laissent aucun doute à

ce sujet. Une cire, datée d'environ 1230, et que
l'on trouvera sous le n° 29 de la planche 10,
dans l'album publié par M. Anthony von
Siegenfeld, nous livre une bien étonnante
composition (fig. 4). C'est un écu, où l'aigle
et l'animal rampant de Styrie se pressent si
étroitement que, sauf erreur, nous n'en
connaissons pas d'autre exemple. Il ne s'agit pas,

5 Cf. Archivant Heraldicum, 1961, bulletin n° 1, p. 3,
dont nous extrayons les titres suivants : L'origine toté-
mique des emblèmes, mués plus tard en motifs
héraldiques. — Tableaux comparatifs entre l'héraldique
primitive hongroise et les signes distinctifs des clans
chez les tribus vogoules et ostiaques, en Sibérie
centrale. — L'époque du flottement et des parallélismes
entre coutumes tribales et influences occidentales. —
L'héraldique des clans, dès sa floraison de l'époque
arpadienne jusqu'au milieu du XIVe siècle, etc.

Soulignons l'avant-dernier titre, qui confirme notre
thèse : qu'en ces régions, le blason est bien venu
d'Occident.

Fig. 4. L'aigle d'Autriche et l'animal rampant de Styrie,
unis sur le même écu (vers 1230).

(Anthony von Siegenfeld, pl. 10, fig. 29.)

en effet, d'une simple juxtaposition des deux
bêtes, en une sorte de « parti » ne comprenant
qu'un champ unique, mais où chaque meuble
eût respecté une ligne fictive répartissant
entre eux les surfaces de façon égale. Dans le
cas présent, l'ensemble forme déjà un tout.

Si c'est le seul équilibre du dessin qui a

guidé la main du graveur, il faut avouer que
l'artiste a dépassé son souci de remplir, selon
les meilleures règles, tout l'espace disponible.
En empiétant, d'un territoire sur l'autre, les

figures donnent une impression d'imbrication,
qui n'affecte pas leur autonomie individuelle,

Fig. 5. Sceau de Theodora, duchesse d'Autriche et de Styri
(vers 1226).

(Anthony von Siegenfeld, pl. 10, fig. 27.)



Jt ~ S-
La séquence: arbre fle

Fig. 6 : pi. 7, fig. 16 de M. Anthony von Siegenfeld
(circa 1195).

Notre figure 6 présente, à sa partie inférieure, trois
meubles fort curieux, dont nous n'avons pas encore
parlé. Ce sont, comme on peut s'en rendre compte,
des capsules évidées en forme de cœurs, ouvertes en
leur sommet et contenant une sorte de goutte, qui
rappelle la « rosée » des alchimistes et les germes de
vie que nous montrera notre figure 8.

L'interprétation est d'autant plus plausible que
l'arbre fleuronné sort de l'une de ces capsules.

Or René Guénon nous rappelle (Symboles
fondamentaux de la Science sacrée, Gallimard 1962, p. 439 —
Symbolisme du Cœur) que : « La graine est le centre;
l'arbre qui en sort est l'axe, directement issu de ce
centre », et que : « l'arbre est, dans toutes les
traditions, un des principaux symboles de 1'« Axe du
Monde ».

Dans ce même volume, le même auteur insiste

nnc-fleur de lys

Fig. 7 : pl. 8, fig. 18 de M. Anthony von Siegenfeld
(1205).

particulièrement sur le symbolisme du cœur. Dès le
début (p. 39), un chapitre intitulé : Le Sacré-Cœur et
la légende du Saint Graal. Puis une partie entière (la
dernière : p. 407 à 453) consacrée au seul Symbolisme
du Cœur.

Un chapitre intéresse de façon très précise les trois
motifs singuliers que nous examinons ici, c'est celui
intitulé : Le grain de sénevé (p. 433).

Nous souhaiterions que nos amis héraldistes, éru-
dits dans les origines des armes de Danemark,
reconsidèrent, sous cet angle nouveau, le semé de cœurs qui
accompagnent leurs animaux passants. On les a dits
dérivés d'un caractère runique. C'est sans doute exact.
Mais ce caractère runique lui-même ne présenterait-il
pas quelque analogie avec les meubles de même forme,
dont le sceau de notre figure 6 semble nous apporter
l'explication

et pourtant suggère habilement l'idée d'une
fusion déjà amorcée entre elles.

Un sceau précédent (fig. 27 de la même
pl. 10), daté d'environ 1226, explique
parfaitement le phénomène. On y voit, en
majesté, Théodora, duchesse d'Autriche et de
Styrie, accompagnée — à sa droite et à sa

gauche — des emblèmes des deux Etats :

l'aigle et l'animal rampant (fig. 5). Aucun
processus mystérieux n'a donc présidé à la
symbiose. Logiquement, celle-ci s'est opérée
à partir des badges nationaux réunis sous le
même sceptre. La contraction s'est poursuivie
plus tard, puisqu'il n'est finalement resté de

l'aigle d'Autriche que les pattes cle devant,
dont notre panthère styrienne s'honore
encore aujourd'hui6.

Deux cires fort instructives : ou l'on
VOIT LES ÉLÉMENTS COMPLEXES D'UN THÈME

HERMÉTIQUE PASSER INTÉGRALEMENT DANS

UNE FIGURE DE BLASON GRACE AU SYSTEME

DE LA « CLEF »

Avec ce dernier emprunt à l'oiseau impérial,

s'achève la longue aventure qui devait
conduire les emblèmes de la préhistoire
jusqu'à leur équivalent médiéval. C'est l'instant

6 Que ces pattes d'aigle soient dites, en termes
héraldiques, pattes de griffon, n'a rien qui doive nous étonner.

L'aigle qui, dans les églises, fait office de lutrin,
est encore couramment appelé, en Normandie : griffon.

Ce n'est qu'un exemple supplémentaire de
synonymie, dans le genre de celui déjà rencontré :

panthère-loup-dragon.



— 24 —

de revenir un peu en arrière, pour comprendre
quelle part deux cires — situées à la limite des
deux conceptions — ont pu prendre dans le
passage de l'une à l'autre.

Nous avions annoncé ce débat en les
présentant : il s'agit du sceau au loup passant, daté
de iipy (fig. 6), et d'un autre, de 120y, où le
petit animal rampant à cornes droites se

trouve associé à une fleur de lys (fig. 7).
Ceux qui ont suivi nos précédentes

communications, auront probablement d'eux-
mêmes rapproché la première cire de celle de
Guillaume de Gloucester (ca. 1180). Les
animaux sont différents — ici un loup, là une
panthère — mais le thème, association de
l'animal lunaire à l'arbre, reste identique 7.

Certains se souviendront également que nous
avions suivi toute une évolution de ce motif,
à travers une lignée de documents
héraldiques : les contre-sceaux de Marguerite de
France, reine d'Angleterre, et de la ville de
Bayonne.

Pour plus ample informé, nous avions
renvoyé au Traité d'Histoire des Religions, de
Mircea Eliade (Payot, 1953, p. 241). En
l'espèce, cet auteur s'appuyait sur les travaux de
Carl Hentze (Mythes et Symboles lunaires,
Anvers, 1932), qui rencontre ce thème aussi bien

7 Cf. Archivum Heraldicum, n08 2-3 et 4, 1959 :

Influence du cycle Lancelot-Graal sur le symbolisme du
léopard et du lion.

Si le loup, animal solaire pour les Grecs et pour les
Celtes, se trouve ici associé à l'arbre, comme le sont
généralement les animaux lunaires (Mircéa Eliade,
d'après Cari Hentze), c'est sans doute en raison de ses

mœurs noctambules.
Il en est ainsi, chez les Gaulois, du sanglier, solaire

en tant que prototype du mâle (sanscrit : varâha ; gaulois

: varros ; français : verrat ; latin : vir ; français: viril,
etc.), lunaire par sa couleur noire et par ses sorties
nocturnes (cf. A. Savoret, Du menhir à la croix).

De même pour le taureau, mâle également et que
les Egyptiens représentaient portant un disque solaire
entre les cornes, mais que ces mêmes cornes — par
leur ressemblance avec un croissant de lune — ont
parfois fait considérer comme lunaire (Mircea
Eliade, Traité d'Histoire des Religions, p. 85, 89, 160.

— Jacques Vandier, Les Antiquités égyptiennes au
Musée du Louvre, édition 1952, p. 14 et 92).

D'ailleurs, chez les Gaulois, nous retrouvons
l'association du taureau et de l'arbre, comme le montre le
magnifique bas-relief druidique, découvert sous le

chœur de Notre-Dame de Paris et connu sous le nom
de : « Tarvos Trigaranus » (bonne reproduction dans
cEsculape, avril 1958, p. 45). Dans cette représentation
complexe, les trois grues ont leur importance certes;
mais les commentateurs méconnaissent généralement
le symbolisme de l'arbre lorsqu'ils écrivent que le
motif d'ensemble s'inscrit simplement « sur fond de
feuillage d'arbre ». Ce que nous nommons l'art «
décoratif » était inconnu des anciens : pour eux tout
avait un sens.

chez les Maya que dans la Chine arctique.
Tantôt l'arbre cosmique est : « accompagné
soit d'oiseaux, soit de chevaux, soit de

tigres ». Et tantôt les deux arbres (arbre
cosmique et arbre de vie) sont confondus, comme
dans ce document Maya, que publie Hentze
dans le Codex Borbonicus (fig. 149), et qui
montre précisément : « un jaguar attaché à

l'arbre de vie ». C'est-à-dire la réplique exacte
du sceau de Guillaume de Gloucester.

Ce genre de compositions dépasse les

simples emblèmes de clans. Il fait appel à une
mentalité plus évoluée. S'efforçant de traduire
les rapports existant entre plusieurs concepts,
voire entre plusieurs idées, il offre une
représentation graphique nécessairement
complexe; fort peu adaptée par conséquent à l'art
rigoureux du blason.

Pour satisfaire à la simplicité de celui-ci,
nous avons vu Marguerite de France, reine
d'Angleterre, rejeter l'arbre hors de l'écu et
le rétrograder au rang de support. C'était
accepter une rupture d'équilibre entre les

significations. Encore, un sceau de ce genre
admet-il des ornements extérieurs. Pour le
chevalier en campagne (à moins d'accorder,
comme certains pays, une importance
considérable aux cimiers), tout ce qui ne trouve pas
place dans les limites du bouclier est appelé,
tôt ou tard, à disparaître.

L'hermétisme évitait l'amputation du
thème par le procédé de la « clef ». C'est celui
qu'utilise ici notre seconde cire, pour conserver

intégralement le sens de la première 8.

La petite fleur de lys, dont elle flanque son
animal, rappelle de façon très intelligible
l'arbre fleuronné. Elle évite sa suppression.
Elle ne se laisse pas davantage entraîner vers

8 « Intégralement » est le mot exact. Il n'y a même
pas, comme certains pourraient le penser, rupture
d'équilibre entre les significations. Car, ainsi que le
rappelle opportunément René Guénon : « Ce qui est
le premier ou le plus grand dans l'ordre principiel est,
du moins en apparence, le dernier ou le plus petit dans
l'ordre de la manifestation.» (Symboles fondamentaux de

la Science sacrée, Gallimard 1962, p. 437).
9 Nous pensons surtout à d'Hozier et aux productions

du XIXe siècle français. Il est certain qu'en
Allemagne, le génie des artistes triompha souvent de ces
difficultés.

Pour s'en persuader, il suffira de se reporter, entre
autres, au magnifique blason de Nicolas, comte de
Zwerinen, qui groupe deux dragons au pied d'un
arbre de vie, abondamment fleuri de roses (Cadet de
Gassicourt et du Roure de Paulin, L'hermétisme
dans TArt héraldique, Paris, 1907, p. 92, fig. 32).

L'on reconnaît un thème maintes fois étudié, en
dernier lieu par le professeur Carl PIentze (7« Congrès
du Symbolisme, Paris, 1958, M. Spaeth, éditeur, p. 125)
et dont nous reparlerons peut-être un jour, à propos
des romans de la Table Ronde.



— 25 —

l'écueil d'un style « jardinier-paysagiste », où
sombreront les époques décadentes 9, 10.

Pour attester le bien-fondé de ce système
cryptographique, il n'est pas inutile de
demander à l'hermétisme lui-même — et à un
hermétisme de la bonne époque, puisqu'il
nous vient d'Egypte •— de nous en administrer

la preuve. L'on verra qu'il ne s'agit nullement

d'un produit de notre imagination. Un
ouvrage de vulgarisation : Mille Visages de la
Magie, publié chez Hachette, nous le montrera

(ill. n° 247, fig, g du présent article).
C'est une peinture, où l'uraeus projette des
sortes de gouttelettes. Nul n'ignore le sym-

10 S'il est facile de comprendre comment la partie
supérieure de la fleur de lys représente l'arbre à trois
branches, l'on peut se demander à quoi correspond sa

partie inférieure.
René Guénon nous répond dans son chapitre sur

L'Arbre du Monde {Symb. fondament. de la Sei. sac.,
Symbolisme axial et symbolisme de passage, p. 324) :

il s'agit du « schéma de l'arbre à trois branches et à

trois racines ». — « La racine représente le principe,
tandis que les branches représentent le déploiement de
la manifestation. »

L'auteur rapproche ces symboles de 1'« Arbre de
Vie » et de 1'« Arbre de la Science » {op. cit., p. 325,
note 1). Il rappelle que, dans la Kabbale hébraïque, la
rosée de lumière émane de 1'« Arbre de Vie » (p. 328,
note 1). Cf. cette rosée de lumière avec la rosée des Alchimistes

et ici avec les gouttes ou germes de vie de nos
figures 6 et 8.

La figure du double vajra unit cette notion de
« double triplicité des branches et des racines » avec
le symbolisme axial, aussi contenu dans l'arbre, et la
notion « d'illumination, entendue au sens intellectuel
ou spirituel » (René Guénon, op. cit., chap. L'Arbre
et le Vajra, p. 329 et sq.).

Soulignons, pour notre part, combien le christianisme,

non seulement n'a pas rompu avec cette
tradition, mais lui a donné un essor qui l'a portée à son
plein épanouissement.

Pour lui, c'est toujours à la rosée céleste qu'il
accroche ses espoirs dans ce temps de l'Avent, où il
atteint au plus profond de la détresse humaine (« Ecce
civitas Sancti facta est deserta: Sion deserta facta est:
Jerusalem desolata est. ») Et il s'écrie, à la suite du
prophète Isaïe (64, 16, 40) : « Rorate coeli desuper, et nubes

pluant Justum. » « deux, versez votre rosée, et que les

nuées fassent pleuvoir le Juste. »

Après l'hymne du premier dimanche de l'Avent, il
reprend ce même verset, à quoi les fidèles répondent :

« Aperiatur terra, et germinet Salvatorem. »
Car le Christ est la tige sortie de Juda. Il naît de

la rosée céleste, comme la tige fleuronnée de notre
figure 6 prend vie de la goutte mystique, contenue
dans le réceptacle en forme de cœur.

Et la tige fleuronnée demeure l'attribut éternel de
la Vierge, qui fut pour le Sauveur du Monde ce divin
réceptacle.

Voilà pourquoi nous nous élevions plus haut contre
le zèle intempestif de certains évangélisateurs, qui
vouaient aux gémonies, en bloc, tout le symbolisme
« païen », ou soi-disant tel. Bien compris, celui-ci
rapproche souvent, plus qu'il ne divise.

247

o°

:°9
o
o
o
o
o
o
o

Fig. 8. L'Uraeus projetant des germes de vie

{Mille Visages de la Magie, Hachette, fig. 247).

bolisme de ce serpent sacré, rendu suffisamment

célèbre par le diadème des pharaons.
Et, cependant, l'interprétation proposée par
l'auteur de l'ouvrage cité se trouve entachée
d'erreur, faute d'avoir tenu compte de la clef.
Cette dernière, comme toujours, a pourtant
été placée en évidence. Elle préside à l'émission.

C'est l'ankh, ou croix ansée, que nos
lecteurs connaissent bien pour l'avoir déjà
rencontrée à propos de l'ancre des Angevins (cf.
La Panthère héraldique et le Partirai de Wolfram
d'Eschenbach) n.

Dans la peinture égyptienne, qui nous
occupe aujourd'hui, l'ankh, en tant que croix
de vie, précise la nature des projections émanant

de l'uraeus. Ce ne peut être que des
« gouttes de vie », gages, pour le mort, de
résurrection ou de vie éternelle. Et non pas,
comme la légende imprimée dans l'ouvrage le
laisserait entendre : « venin brûlant » destiné à
défendre « le défunt contre les mauvais génies
au cours de son voyage outre-tombe » 12.

L'on comprend avec quelle prudence il faut
avancer en pareille matière, de quelles précautions

il convient de s'entourer dans la recherche

préalable du document, pour éviter tout
faux sens ; mais aussi combien la connaissance
du système de la clef aide à pénétrer les
mentalités anciennes.

11 C'était déjà, l'on s'en souvient, à un travail de
M. Marcel Spaeth que nous avions demandé de nous
éclairer sur la parenté probable des deux figures.

Nous remercions une fois encore cet hermétiste
averti, à qui nous devons, et l'illustration de l'uraeus,
et les observations dont nous faisons état à son sujet.

12 Voir note à la page suivante.



— z6 —

Tordouet Calvados), XIIe siècle,
Dessin original du commandant Mouton.

Nous devons cette intéressante référence à notre
ami Henri Pellerin, Dr en droit, président de l'Association

Le Pays d'Auge, directeur de la revue du même
nom, délégué des Monuments historiques pour les

départements du Calvados, de l'Orne et de l'Eure. Le
commandant Mouton a bien voulu se charger de
l'exécution du dessin. Qu'ils trouvent ici l'un et l'autre
l'expression de nos remerciements.

Il s'agit, nous précise-t-on, d'une gravure en creux
plutôt que d'une sculpture.

M. Henri Pellerin ajoute qu'elle « occupe une place
qui ne comporte habituellement aucune sculpture : la
retombée de l'arc roman au-dessus du chapiteau. Donc
un emplacement très en vue. Cette sculpture, conclut-
il, a donc une signification symbolique. »

Et il termine par une remarque qui nous paraît de
la plus haute importance : « En tout cas, cette
intéressante sculpture est du XIIe siècle. »

Cette date exclut, en effet, toute signification
particulière, telle que : accord anglo-normand ou, au
contraire, victoire normande sur les Français, ou
autres explications du même type, comme les figures
il et 12 nous en fourniront des exemples.

A l'époque indiquée, le sens ne saurait être que plus
général et plus profond. Pour le comprendre, il faudra
se rapporter bien davantage au symbolisme de notre
figure 10, avec lequel il présente une incontestable
parenté. Nous vivons en un temps où Henri Ier Beau-
clerc (Beau Clerc l'Initié) ouvrait les voies au roi
Henri II, à qui nous sommes redevables de l'élaboration

première du Cycle d'Arthur. Richard Cœur de
Lion, on le sait, poursuivit leur œuvre.

Les conclusions de notre précédente étude
insistaient sur l'héritage que ce dernier reçut, par sa mère
Aliénor, et dont l'essentiel lui venait des ducs
alchimistes d'Aquitaine et sera répandu par les troubadours.

A notre avis, ces faits, contemporains de la curieuse
image de l'église de Tordouet, l'expliquent.

Dans le cas de nos deux sceaux de Styrie,
la perspective cosmique se dégage sans
équivoque de l'union de l'arbre de vie et de l'animal

lunaire. Et cette perspective jette une
clarté nouvelle sur l'origine de la fleur de lys.

C'est dans cette direction déjà qu'au cours
de travaux antérieurs, avaient semblé nous
pousser divers documents. Il est certain que
cette queue trifoliée, qui nous avait tant intrigué

dans la cire la plus ancienne de la
commune de Rouen, parce qu'elle rappelait, elle
aussi, l'arbre du sceau —- contemporain — de
Guillaume de Gloucester, peut maintenant
être examinée dans une optique différente.

Elle n'apparaît plus seulement comme une
tentative d'hybridation fantastique, entre
règne animal et règne végétal, qu'eût falla-
cieusement permis d'admettre l'exemple de
nombreux chapiteaux romans — et de sculptures

de toute époque — s'il était resté isolé.
Les animaux à queues arborescentes ne
manquent pas dans l'iconographie. Leur parenté
avec les nôtres est évidente; leur signification
probablement identique.

Mais déjà le léopard de l'église de Tordouet
(Calvados) invitait à approfondir et peut-être
à reconsidérer cette dernière. Sa langue trifoliée

surprenait. Elle avait fait écrire à certains,
qu'il « tenait une fleur de lys dans sa gueule »

(fig. 9) 13. Cette explication se voulait peu
symbolique. Elle l'était — nous le comprenons
aujourd'hui — bien davantage qu'il ne paraissait.

Après que nos deux sceaux de Styrie
nous aient ouvert les yeux, nous concevons
en effet plus facilement ce qui rapproche la
fleur de lys, figurant dans la seconde de ces
cires, et les queues ou les langues à trois
feuilles. Leur valeur nous paraît équivalente.
Les unes et les autres constituent des clefs.

S'il faut se garder du ridicule de voir de ces
clefs partout, les nier toutes ne participerait
pas d'un moindre aveuglement. La fleur de
lys a tenu une grande place en Egypte. Elle
ornait en particulier l'espèce de sedia gestatoria,
devant laquelle un prêtre, ceint de la peau de

panthere, rendait au pharaon sur son trône les
honneurs divins 14 (fig. 10). A l'occasion de ce

Note de la page précédente.
12 Le christianisme en ses débuts adapta, reprit, ou

plutôt continua ce mode traditionnel d'expression :

« Nombreuses sont les représentations en pied, à côté
des apôtres ou des personnages sacrés, des moines ou
des Pères, porteurs de la croix ansée, déformation du
ankh, symbole de Vie. » (Olivier Beigbeder, Dr ès

Lettres, La Symbolique, Pres. Univ. de F., 1957, p. 91).
La présence de ce signe révèle une intention de

portée identique à celle de notre peinture funèbre
égyptienne, puisque les représentations auxquelles
l'auteur fait allusion, ornent des chapelles coptes : « En



— 27 —

Fig. io. Le pharaon porté sur la sedia gestatoria au retour de la royale montée (Abydos)
(Alexandre Moret, Du caractère religieux de la royauté pharaonique, fig. 79, p. 247).

« La fleur de lys, fleur royale », écrira plus tard
saint Grégoire de Naziance.

L'on sait, en effet, que le roi, aussi bien dans la
tradition occidentale que dans l'orientale, avait un rôle
de « médiateur » entre le Ciel et la Terre.

Il s'identifie à l'Axe du Monde, dont nous avons vu
que l'arbre était l'un des symboles les plus usités. Que
cet axe « relie soit la Terre au Ciel soit l'état
humain aux états supra-individuels, ou encore le monde
sensible au monde supra-sensible, c'est bien
toujours de yAxe du Monde qu'il s'agit », écrit René
Guénon, dans La Grande Triade (p. 248. Voir aussi

p. 120, 145, etc.).
Si la fleur de lys ne jouait ici qu'un rôle ornemental,

nous en verrions à chaque extrémité du porte-trône.
Mais l'arbre n'a qu'une tête (envisagé indépendamment

de ses racines). Le pharaon est donc véritablement

porté sur l'arbre-axe du monde. Symbolisme qui nous
paraît assez voisin des rites védiques et chamaniques, où
« le fait de grimper à un arbre représente l'ascension
de l'être suivant 1'« axe ». (René Guénon, Symb.fond.
de la Seien, sac., p. 336).

Alexandre Moret indique bien, que : « Par quatre
fois, l'officiant proclamait que le Ciel s'unissait à

la Terre. » (Op. cit., p. 241, 242.) Il note encore que,
parfois : « Amon inscrivait lui-même sur les feuilles
de l'arbre àshed, et le nom du roi, et les promesses de
vie inépuisable et fortunée». (Op. cit., p. 246.) Mais il
ne semble pas avoir fait le rapprochement entre les
rites védiques et chamaniques et ce terme pourtant
suffisamment évocateur de : royale montée.

Sans doute, la civilisation égyptienne, plus évoluée,
avait-elle remplacé la montée effective par une procession.

Mais, à l'époque où écrivait Moret (1902), Frazer
avait déjà publié une partie de ses magistrales études

sur L'Histoire des Religions (Le Rameau d'Or a paru
de 1890 à 1915). Peut-être les travaux ethnographiques
n'étaient-ils pas encore assez avancés En tout cas,
le rapprochement — qui nous semble évident — n'a
pas été fait.

Soulignons, pour terminer, l'association, une fois
de plus réalisée ici, de la fleur de lys et de la panthère,
puisque la peau de cet animal revêtait les dignitaires,
les prêtres et le pharaon lui-même dans de nombreuses
cérémonies.

Tel est, sur le cliché considéré, le cas du prêtre
marchant en tête du cortège, tout proche par conséquent

de la « fleur de lys ». (Cf. aussi Archivum Heral-
dicum, 1958, n° 2-3, p. 24, fig. 4 et 5.)

particulier celles de Baouît (qui) étaient des chapelles
votives et comportaient de nombreuses inscriptions,
montrant qu'elles avaient été construites pour assurer
le salut des dédicants, de la même façon que l'édification

des anciennes chapelles tombales était la condition

de la survie du mort. » (Même référence.)
13 ArchivumHeraldicum, 1958, n°2-3,page 23, note 1.
A cette même page, cf. fig. 3, le sceau à queue

trifoliée de la commune de Rouen; qui se retrouvera,
comparé cette fois à une sculpture, au début de notre
article sur La Panthère héraldique et le Partirai de

Wolfram d'Eschenbach, (figure 1). Tout se tient.
Parmi les autres représentations de même ordre,

bornons-nous à signaler un lion passant, actuellement
à Bourges au Musée du Berry, et provenant de
l'ancienne église Saint Fulgent de Bourges. L'édifice est

daté du milieu du XIIe s., mais l'auteur du catalogue de

l'exposition : Chefs-d'Œuvre romans des Musées de Province

(Louvre, Paris, 1957-1958, p. 41), pense à un
réemploi d'une œuvre « nettement antérieure ».

La langue est trilobée. Les deux lobes latéraux sont
recourbés, comme seraient ceux d'une fleur de lys.
Le motif central, plus compliqué, fait écrire à l'auteur
du même catalogue qu'il s'agit d'une « sorte de fruit ».
La queue est trifoliée.

Cette sculpture, taillée « en réserve sur fond de
cuvette », évoque par son sujet, ajoute toujours le
même auteur, les dalles rectangulaires de l'église de
Saint-Marcel (Indre), où « se voient des lions dont la
queue est terminée en bouquet de feuillages ».

14 Alexandre Moret, Du caractère religieux de la
royauté pharaonique, p. 247, fig. 79.



— 28 —

rite, elle peut encore nous faire prendre
conscience de bien des recoupements.

Nous ne remonterons pas plus avant la
filière égyptienne qui, tout en nous rapprochant

de valeurs centrales, nous éloignerait de
notre sujetl6. Nous reviendrons, au contraire,
à celui-ci par le biais d'un groupe d'observations

secondaires, moins riches d'enseigne-
15 Toutefois, il nous semble difficile dépasser

complètement sous silence certains rapprochements
capitaux, suggérés par nos figures 9 et 10. Nous allons
au moins les indiquer.

Dans : La Tradition celtique dans l'Art roman (à

Montluçon, chez l'auteur; imprimé à Bordeaux, 1963;

p. 49, 50), M. Marcel Moreau signale (d'après
Lancelot Leugïel, Ogam, n° 32, avril 1954, L'art
gaulois dans les médailles) que la fleur de lys : « figure
sur de nombreuses monnaies gauloises, parfois à côté
du sanglier ».

Il n'y aurait là qu'un exemple de plus de l'association

: arbre de vie - animal lunaire, dont nous avons
beaucoup parlé.

Mais la remarque prend de la force, en raison de
l'idée, recueillie par le même auteur, que la fleur de

lys serait un symbole de la lumière. Les Celtes, observe-
t-il encore (op. cit., p. 52), concevaient cette lumière
en tant que créatrice du monde matériel. Ils l'appelaient

: Nnywre [d'où, plus tard, la déformation en :

Wouiwre, ou Guivre (p. 58)]. C'était le fluide cosmique,
le principe de vie, « le fil reliant mystérieusement le
monde humain au monde divin ».

Nous savons que l'arbre de vie ne représentait pas
autre chose.

Il n'y a donc aucune contradiction à voir dans la
fleur de lys, à la fois un arbre de vie stylisé, et un
symbole de la lumière. D'autant plus que le loup,
associé à l'arbre sur le sceau de notre figure 6, est aussi
symbole de lumière.

Il faudrait pouvoir traiter plus longuement de ces

analogies, qui expliquent bien des choses, et, par
exemple, comparer la fleur de lys qui sort de la gueule
de la panthère, à Tordouet (cette panthère qui, au
dire de Hildebert de Lavardin, représente allégorique-
ment le Christ), avec le glaive que l'Apocalypse fait
sortir de la bouche de ce même Christ (Apocalypse,
I, 16).

Car le glaive, c'est aussi : la force solaire, et avec une
nuance d'énergie créatrice (« sens phallique »), d'après
Mlle M.-M. Davy (Essai sur la Symbolique romane,

p. 160), ce qui est proprement commun au Nnywre
gaulois et au Verbe, parole divine créatrice et
lumineuse [« In ipso vita erat et vita erat lux hominum
Erat lux vera et mundus per ipsum factus est » (saint
Jean, I, 4, 9, 10)].

D'après M. Marcel Moreau (op. cit., p. 52) :

« Certaines monnaies gauloises représentent un dieu,
de la bouche duquel sort un serpent » avec toujours
le même symbolisme de : Verbe de lumière.

On trouvera, dans l'ouvrage de MUe M.-M. Davy
(pl. VIII) une reproduction du Christ apocalyptique
au glaive, d'après une miniature du Commentaire de

Beatus (Bibliothèque nationale de Berlin). Enfin
(p. 160) d'autres exemples de l'assimilation du glaive
à la lumière : épée tournoyante qui gardait le chemin
de l'arbre de vie, éclairs de la lame rappelant ceux
de la foudre, etc.

ments que celles qui viennent de nous être
présentées, d'une évidence moins indiscutable

aussi peut-être, mais que le seul hasard
expliquerait difficilement. Sans leur attacher
plus de portée qu'il ne convient, nous y
relèverons un certain nombre de coïncidences, ne
serait-ce que le fait de les trouver toujours
concentrées dans cette même lignée
héraldique, qui constitue comme l'arête de cette
science après en avoir été la source.

Quant à notre panthère de Styrie, les deux
sceaux que nous venons d'étudier représentent

pour elle une référence capitale. Ils ne
paraissent cependant avoir joué qu'un rôle
épisodique dans son développement en tant
que figure. S'ils relient celle-ci aux thèmes
analogues que traite l'Occident vers la même
époque, si les formes laissent soupçonner des
influences orientales, si le fond se rattache à

l'héritage religieux universel et à la manière,
également universelle, de les exprimer, dans
le blason par contre les traces n'en auront été

que fugitives. La remarque peut être généralisée,

à un moment où hermétisme et
héraldique, jusque-là confondus, commencent à

diverger pour donner le jour à deux sciences
distinctes. L'animal de nos cires subsistera
dans la « panthère », mais la tige fleuronnée
disparaîtra. Ce destin est conforme à la loi
que nous avons posée.

HERALDRY IN ENGLAND

A KING PENGUIN BOOK

Fig. il. «Les Lys et les Léopards seront unis dans le
même champ » (prophétie de Merlin).

Couverture de Heraldry in England, par Anthony
Wagner, Richmond Herald.



Fig. 12. Autres réalisations de la prophétie de Merlin :

Le sceau de l'Echiquier de Normandie, en 1426 (Demay, Le sceau de la Cour du Conseil du Roi d'Angleterre en
Sceaux de Normandie, n° 1749). Normandie, en 1442 (Demay, Sceaux de Normandie,
Dessins de Mlle Suzanne Gauthier, d'après les origi- n° i74<>)-

naux.
Beaucoup de nos abbayes normandes, et certains

sceaux civils, conservèrent aussi dans leurs blasons
l'association des lys et des léopards, bien après que la
guerre de Cent Ans fut terminée (Abbaye de Beaubec,
au diocèse de Rouen; Abbaye de Bon-Port, au diocèse
d'Evreux; Abbaye de Sainte-Catherine-du-Mont, près
Rouen; Prieuré de Bonne-Nouvelle ou de Notre-
Dame-du Pré, à Rouen; sceau des Obligations de la
Vicomté de Bures, etc.).

Quant aux prétentions exprimées, par les souverains
anglais, d'après notre figure 11, elles eurent pour
contrepartie, un peu plus tard, celles de François II
de France, en tant qu'époux de Marie Stuart.

Le baron Hervé Pinoteau fit, à ce propos,
d'intéressantes remarques, lors de la réunion de la Société

française d'héraldique, le 20 novembre 1963. Aux armes

L'arbre à trois têtes stylisées de Guillaume
de Gloucester n'a pas trouvé plus de place
dans l'écu royal britannique. De même, à

l'époque ogivale, le sceau de la commune de
Rouen verra sa panthère perdre la queue
trifoliée qu'elle brandissait à l'époque romane,
comme une clef. La clef perdue, qui pourrait
se soucier encore du sens Rien n'empêchera
désormais les artistes — ou celui qui guide
leur burin — d'ajouter à la bête autrefois
symbolique une superbe crinière, dont sa
signification se trouvera déviée et qui la métamorphosera

en lion.
Allons-nous faire de l'humour, ou bien

l'histoire met-elle parfois dans l'inéluctable
retour des choses une sorte de malice, dont
l'homme se sent atteint comme d'une moquerie

En tout cas, beaucoup plus tard, la fleur
de lys (cette clef, où d'aucuns reconnaîtront
facilement maintenant l'arbre gravé sur la cire
de Guillaume de Gloucester) reparaîtra dans
les armoiries du royaume, par l'intermédiaire
d'un écartelé de ces armes avec celles de
France. Qu'il s'agisse d'une prétention,
rapidement devenue platonique, des souverains

de France et d'Ecosse, tout naturellement écartelées,
les jeunes époux princiers ajoutèrent un moment celles
d'Angleterre, royaume revendiqué par Marie Stuart
immédiatement avant l'accession au trône de sa cousine

Elisabeth. Le British Museum conserverait un
sceau de cette époque. En France, la Bibliothèque
Nationale [Ms Anglais 129 (Bliss 70)] possède les
« Armoiries de Marie Stuart », « queene delphine of
France, the nobelest lady in earth, for till advance of
Scotland, queene of England, etc. » (note manuscrite :

« Sent out of France in July 1559 »). (Catalogue de

l'Exposition France-Ecosse, aux Archives nationales,
1956, p. 43, n° 227.)

Il en résulte une cascade d'écartelés assez compliqués,

à quoi nous préférons l'élégante sobriété des
deux sceaux ci-dessus.

britanniques au trône de saint Louis, nous
n'en disconviendrons pas. Il n'empêche qu'on
peut y voir une bien étrange réalisation de la
prophétie de Merlin : qu'un jour, « Les Lys et
les Léopards seraient unis dans un même
champ» 18 (fig. 11 et 12).

De toute façon, la Styrie et sa « panthère »

nous auront conduits vers des pays sans liens
apparents avec elles, et où pourtant, sous la
pression de causes diverses, nous aurons
assisté, vers la même époque, à des évolutions
de même ordre. Cette constatation autorise la
généralisation de certains faits. Elle permet
d'en tirer des lois, applicables aux débuts de
l'héraldique.

En premier lieu, peut-être allons-nous pouvoir

répondre à l'une des questions, qui nous
inquiétait dès notre première rencontre avec
la panthère, et que nous avions posée dans
l'Archivum Heralaicum de 1959^° 4,p. 51, 52).

18 F. de Mézeray, Histoire de France, t. I, p. 384;
cité par Francisque Michel, Vita Merlini, Paris,
1837, p. XXXV.



— 30 —

Valeur différente des hybrides pour
l'Orient et pour l'Occident

En attribuant alors un caractère maléfique
à cette figure, nous nous étions rendu
coupable de jugement téméraire. Nous ignorions
le processus qui avait présidé à sa formation.
Tel cjue les documents viennent de nous le
révéler, il nous oblige à réviser notre opinion.

L'on ne saurait sous-estimer non plus la

part importante prise dans ce domaine par les
mentalités orientale et occidentale. L'une et
l'autre abordent le problème des hybrides
dans un esprit presque opposé. M. Marcel
Brion a fort bien analysé ce sujet complexe.
Il a su en dégager les aspects les plus délicats.
Nous empruntons l'essentiel de ce qui va
suivre à l'exposé fait par cet auteur, le 17
novembre 1962, lors d'une séance de la Société
française d'esthétique ".

Le conférencier traitait de Quelques thèmes
de l'art fantastique. Il observe à ce propos que
l'hybride, considéré comme un monstre par
les Occidentaux, n'a pas du tout ce sens péjoratif

pour l'Oriental. Au contraire, ce dernier
l'utilise souvent pour incarner une idée
complexe et s'efforcer de la rendre plus accessible.
Seuls aboutissent à des unions illicites « de

carpe et de lapin », les assemblages hétéroclites

dont les premiers se sont servis pour
traduire des manifestations infernales, ou
l'Enfer lui-même.

M. Marcel Brion rapproche le thème bien
connu de la Tentation de saint Antoine, de
certaines œuvres contemporaines, dans le goût
des productions d'un Salvador Dali. Plus
évidemment encore, les personnages contre
nature dont Jérôme Bosch a peuplé son
Enfer, ou les peintures monstrueuses de

Brueghel ressortissent-ils à ce mode d'expression.

Brueghel le Jeune a d'ailleurs été
surnommé Brueghel d'Enfer.

Mais le sphynx, la sirène, et toute la faune
fantaisiste qui se rattache directement au
symbolisme, n'appartiennent en somme qu'à ce
dernier et ne sont point justiciables du
reproche qui discrédite les élucubrations
précédentes.

Lorsqu'un Léonard de Vinci, bien qu'Occidental,

s'essaie à inventer des machines
volantes, lorsqu'il pousse le souci scientifique
jusqu'à expérimenter du monde mécanique au
monde animal et, par exemple, à effectuer une
greffe d'ailes de chauve-souris sur un lézard,
il ne tombe pas non plus dans l'erreur con-

17 La revue de la société publie, dans les mois qui
suivent, un compte rendu des séances. Ceux qui le
désireraient pourront s'y reporter. En ce qui touche
à notre sujet, nous nous sommes contenté de nos
notes.

damnée. Il fait œuvre, soit de novateur, soit
de biologiste. Il aspire à imiter le Créateur
dans la plus noble de ses activités. Mais il ne
cherche point à rivaliser avec Lui, encore moins
à le singer w.

Ce respect de l'autorité d'En-Haut, dans
l'effort accompli par l'homme pour se
rapprocher de son inaccessible modèle, est un
hommage rendu à celui-ci. Non seulement il
légitime le travail, mais il lui confère un caractère

mystique, fin suprême ici-bas de toute
prise de conscience.

Il nous paraît difficile d'admettre une valeur
symbolique fondamentale, qui agirait
indépendamment des intentions, et jouerait en
tant qu'émanation propre à l'objet, liée pour
ainsi dire à sa nature subtile. S'il est vrai que
l'homme doit se soumettre aux structures du
monde, son pouvoir se verrait-il également
limité dans le domaine de l'imagination
Quand bien même cela serait, le processus
constitutif de notre « panthère » de Styrie n'a
pas laissé à l'intelligence humaine assez de
liberté pour qu'elle se prévale de l'avoir
modelée. Les plus anciens documents nous l'ont
montré. Puisque l'emblème n'a pas été inventé
de toutes pièces, puisque l'apport successif de
ses différentes parties comporte une
indéniable spontanéité, que l'intervention de Wolfram

ne fut qu'occasionnelle et qu'en définitive,

la Nature apparaît comme la principale
responsable, le côté artificiel se trouve réduit.
Il n'existait qu'en proportion de notre erreur.

A son image, le désordre, que nous avions
cru voir dans la figure et dont dépend,
jusqu'à un certain point, le maléfice, s'atténue.

Que les philosophes nous disent donc dans
quelle mesure l'existence de pouvoirs, inhé-
rant aux formes elles-mêmes, infirmerait ces
conclusions Nous leur laissons le soin de
trancher.

Réponse a un psychanalyste

C'est à l'un d'eux que nous répondrons pour
terminer, mais sur une autre question. Cet
homme compétent, érudit en maintes branches

du savoir, ami au surplus de la Sagesse,
avait été frappé par l'originalité du Bestiaire
héraldique. Il eût souhaité qu'on l'étudiât d'un
point de vue psychanalytique.

Une telle question venait à propos pour
conclure sur cet animal étrange, que la multiplicité

de ses éléments prédestinait à l'honneur
de représenter le Bestiaire entier.

18 D'où le conseil donné par Saint Paul, dans son
Epître aux Ephésiens (5) : «Soyez donc des imitateurs
de Dieu... »



—- 3i —

Au risque de surprendre certains spécialistes,

nous répondîmes que le Bestiaire héraldique

n'existait pas.
Et il est bien vrai que nous nous trouvons

en présence d'une intrusion du Bestiaire
universel dans l'héraldique, et non d'un système
de représentations animales propre à cette
dernière.

Le problème demeure, mais il passe du
particulier au général. 11 n'est plus qu'un
chapitre de l'histoire du développement de la
pensée, ou de l'histoire des religions.

Ce qui caractérise, en effet, le blason, ce sont
ses partitions, ses pièces dites honorables, et
surtout ses lois. Ce ne sont ni ses lions, ni ses

aigles, qui existaient bien avant lui. Certaines
de ses partitions elles-mêmes — l'écartelé, le
gironné, etc. — lui viennent d'un symbolisme
antérieur. On les retrouve, par exemple, dans
les dessins des tapis orientaux. Et leur portée
philosophique est connue. Mais ce sont sans
doute ses animaux qui préexistaient depuis le
plus longtemps dans l'esprit de l'homme, en
tant qu'emblèmes.

L'héraldique a fait mieux que puiser dans

ce fonds commun. Elle l'a adopté en bloc.
Elle se l'est assimilé. Nous avons montré
ailleurs qu'aucune cassure nette n'avait marqué,

dans ce domaine, l'apparition du blason.
Ce ne fut que très progressivement qu'il se

sépara des concepts anciens dont il était sorti.
On ne devrait donc point attendre de l'observation

du phénomène de résultats spectaculaires.

Et pourtant, dès le début, sa personnalité
s'affirme. Il surgit tout à coup, en un point
précis du monde, monte, s'épanouit, se

répand à travers l'Europe. Cette rapidité de
diffusion aura des conséquences incalculables.
Car il bouscule les structures existantes. Il se
les annexe. Elles résistent. Et nous voyons
comme sortir du fond des temps, à travers les
forêts germaniques ou d'Europe centrale,
d'étranges silhouettes de bêtes, dressées pour
la défense de leur territoire ancestral, et qui,
tout en succombant dans la lutte, n'en sortent
pas tout à fait vaincues, puisque nous ne les
connaîtrions sans doute plus sans elle.

Si l'Europe d'alors avait présenté un visage
uniforme, ce heurt de la vague héraldique et
des civilisations établies n'eût point produit
de choc. Mais les stades de culture, de progrès,
de religions même, étaient fort divers selon
les pays. L'Europe centrale abritait encore des

païens. La science nouvelle plia leurs
symboles à ses lois; mais elle les prit dans l'état
où le développement de chaque mentalité les
lui offrait. Nous pouvons les étudier encore
aujourd'hui, comme le paléontologiste interroge

ses fossiles. La cour anglo-normande,

d'où le mouvement était parti, représentait un
milieu trop évolué pour que certains rapports
entre ce mouvement et, par exemple, des
vestiges totémiques y puissent être facilement
saisis. On les supposait bien : le folklore local
était assez riche de monstres, dont les dessins
se retrouvaient sur les boucliers ; mais le chaînon

intermédiaire échappait toujours. Il se
découvre plus aisément dans des états rudi-
mentaires.

Or la vague héraldique, à chacun de ses
bonds en avant, aborda sous un certain angle
des civilisations disparates. La suite de ces
points de friction correspond à autant de

coupes opérées à différents niveaux du temps.
Ainsi se trouve comblé le vide qui séparait

encore, dans l'esprit des savants, les emblèmes
de notre monde féodal et ceux des peuplades
primitives. Les récents travaux des
ethnologues, loin de renforcer la probabilité d'une
parenté, mettaient en effet l'accent sur
l'irréductibilité de certains caractères. Involontairement

ils jetaient le doute. Pour M. Claude
Lévi-Strauss {Le Totémisme aujourd'hui, Pressse
Univers, de F., 1962), les mentalités à quoi se

rapportent les deux groupes de symboles
n'ont entre elles aucun point commun 19. Il
devient donc du plus haut intérêt que des

régions, telles que certaines contrées d'Europe

centrale, aient encore vécu sous un
système dérivé du totémisme, au moment où

10 Nous sommes d'accord sur cette différence de
mentalités, sans y voir pour autant un empêchement
catégorique au passage des figures animales d'une
mentalité à l'autre.

Certains cas paraissent moins assimilables. Ainsi
lorsque M. Claude Lévi-Strauss écrit : « Le prétendu
totémisme échappe à tout effort de définition dans
l'absolu. Les Indiens de la rivière Thompson ont
des totems mais pas de clans, les Iroquois, des clans
à noms d'animaux qui ne sont pas des totems, tandis
que les Youkhagir, qui sont divisés en clans, ont des

croyances religieuses où les animaux jouent un grand
rôle, mais par l'intermédiaire de chamans individuels,
et non pas de groupes sociaux. » {op. cit., p. 6 et 7.)

Parfois même : « l'animal n'est conçu, ni comme un
emblème, ni comme un ancêtre, ni comme un parent ».
{op. cit., p. 40, 41.)

Aussi l'auteur peut-il intituler l'un de ses chapitres :

L'illusion totémique.
11 ne conteste pourtant pas formellement la possibilité

du passage de ces représentations animales
archaïques dans un système mieux organisé, à une
époque ultérieure. A vrai dire, il ne s'en préoccupe
point.

C'est le totémisme, tel qu'il avait été conçu
jusqu'ici, qui se désagrège sous ses coups. Nous apprenons

beaucoup à voir s'écrouler un faux système. Mais,
pour ce qui nous intéresse, nous ne,sommes pas plus
avancé. L'étude de la panthère héraldique nous
renseigne davantage sur l'une des hypothèses dont pourrait

se dégager un processus.



— 32 —

l'héraldique les aborda. M. Szabolcs de Vajay
a déjà énuméré pour nous, plus haut, une
liste de travaux hongrois susceptibles cle jeter
quelque lumière sur la question.

Le cas de notre panthère de Styrie ne paraît
pas moins probant.

Avant néanmoins de tirer les conclusions
de ces attendus, certains souhaiteraient peut-
être savoir pourquoi la Grande-Bretagne —
ou, si l'on préfère, l'Empire angevin —
reconnue comme le point central d'où
rayonna la science du blason et, d'autre part,
si attachée à toute tradition, ne laisse point
saisir de rapports aussi nets entre les deux
courants. La réponse est simple. Ce pays était
alors gouverné par le roi Henri Ier Beauclerc,
à qui succédèrent les Plantagenêts. Ces

princes et leur cour, véritables fondateurs de
l'héraldique, n'étaient pas autochtones, mais
Français. Une partie de l'héritage indigène se

conserva, sous le couvert des Romans de la
Table Ronde. Mais le celtisme de ceux-ci, déjà
fortement teinté de christianisme à sa source,
n'évita point une seconde contamination
chrétienne, due aux retouches des clercs français.

En France, en effet, la conversion s'était
effectuée beaucoup plus tôt et de façon plus
radicale qu'ailleurs. M. Henri Dontenville,
qui a démontré ce fait d'histoire en plusieurs
et magistrales études, en donne l'explication
suivante :

« Le Franc a de magnifiques qualités
guerrières; c'est lui qui tiendra tête à l'Arabe
quand d'autres auront lâché pied, mais pour
l'esprit, il est plus malléable que le Saxon.
Celui-ci explique la ténacité britannique. En
Germanie, plus que ses voisins et congénères,
il a été rebelle au changement20. »

Il est de fait, pour ne pas sortir de notre
science des emblèmes, que le dragon du roi
de France disparaîtra vite, tandis qu'il
demeure étendard officiel en Allemagne, en
Grande-Bretagne, et même en Normandie.
En France, l'emblème n'est plus guère attesté

que par les chansons de geste. Girbers de
Metz cite encore celui du roi Pépin 21. Mais ce
sera l'une de ses dernières manifestations. Au
contraire, la charge de « porte-dragon » de
Normandie subsistera bien après 1204. Elle
sera mentionnée dans le registre des fiefs de

20 Henri Dontenville, agrégé de l'université,
docteur ès lettres, professeur au lycée Charlemagne,
La Mythologie française, Payot, Paris, 1948, p. 28.

21 Girbers de Metz, Bibliot. nation, fr. 19160, f° 277,
Cf. Gui de Nanteuil vs 2535. D'après Léon Gautier.
La Chevalerie, p. 753, 754. Le même auteur renvoie
encore à Girbers de Metz, I, 1, f° 334 v°; Antioche I,
p. 133; Aye d'Avignon, v. 942; Fierabras, v. 5396.

Philippe-Auguste (notre « Domesday-Book »,
à nous autres, Normands et, fort longtemps,
plusieurs grandes familles — Bertran de Bric-
quebec, d'Estouteville, etc. — se disputeront
l'honneur du titre.

Dans les pays germaniques, des ouvrages
entiers ont été consacrés à cette figure. Le
Psalterium Aureum de Saint-Gall reste fameux
par sa miniature d'un porte-dragon allemand
du Xe siècle, que reproduit la Grande
Encyclopédie. A l'époque héraldique, l'emblème
constituera soit le meuble même de l'écu, soit
d'incomparables cimiers. Quant aux
Britanniques, l'on sait qu'ils n'en ont jamais
abandonné complètement l'usage et qu'il connut,
à la faveur des révolutions, d'étranges
résurgences : c'est « pour dompter l'orgueil des

Anglais qui portaient des dragons dans leurs
enseignes » que Louis XI institua l'Ordre
chevaleresque de St-Michel (mézeray, Abrégé de

l'Histoire de France, t. 2, p. 540).
Ces faits ne signifient point qu'ils disparurent

complètement en France. Seulement,
comme l'a bien montré M. Henri Dontenville,

ils s'y réfugièrent dans les campagnes
(paganisme, païens, paysans ont, on le sait,
même racine). Là, ils donnèrent naissance au
mythe de Gargantua, minutieusement analysé
par l'auteur, ou, dans un ordre plus élevé, à

la Geste des Quatre fils Aymon (leur cheval
Bayart est fils d'un dragon). En héraldique,
nous en retrouverons quelques-uns ; de même
que Mélusine subsistera dans l'emblème des

Lusignan. Il y a toujours des rescapés! Mais,
seule, la mémoire populaire aura contribué à

leur sauvetage. Depuis longtemps, leur
existence officielle était terminée.

Quoique Français, les Plantagenêts durent
adopter une attitude moins intransigeante. Ils
avaient hérité des princes normands. Or
Guillaume 1er, parti à la « conquête » sous la
bannière papale, s'était montré impuissant à

éliminer le dragon dans sa propre province
d'origine. Celui d'Harold avait certes mordu
la poussière, comme le rappelle la « Tapisserie

» de Bayeux ; mais, le temps aidant, il avait
fallu ménager les autochtones : des mariages
(celui d'Henri Beauclerc avec la fille du roi
d'Ecosse), des luttes intestines (les difficultés
qu'eut le futur Henri II à recouvrer son trône)
firent le reste. A la croisade, nous savons par
les chroniqueurs que Richard Cœur de Lion
combattit à l'ombre d'un dragon (Roger de
Hoveden, Gervasius Tilleberiensis). Les
Anglo-Saxons rapportaient qu'il leur venait
du dernier roi breton, Cadwalader (VIe siècle).
Les clercs normands amalgamèrent ces
traditions avec celles du roi Arthur. Ils unirent,
sur l'étendard de ce Celte christianisé, le dragon

d'Harold vaincu et la croix triomphante de



— 33 —

l'étendard papal. Preuve que ce « triomphe »

n'avait été ni si complet, ni si durable, qu'on
l'avait prétendu.

Guillaume était parti en guerre en s'enga-
geant à veiller au « denier de St-Pierre », que
les évêques bretons percevaient sans doute,
mais qu'ils négligeaient trop souvent de verser

à Rome. Il avait également promis de
reprendre en main les moines de la grande île,
descendants de « filid » plus ou moins bien
convertis, qui n'arrivaient pas à oublier les
thèmes parvenus jusqu'à eux par les druides
(Françoise Le Roux, Les Druides, Presses
Universitaires de France, 1961, p. 106). Le
duc normand avait reçu mission de réformer
l'Eglise d'Angleterre. L'étendard papal ne lui
avait été octroyé qu'à ce prix. Il tint d'ailleurs
parole.

Mais les voies de la Providence sont parfois

corrigées par le jeu de la nature, encore
que les unes et l'autre tendent au même but.
Ce furent ces mêmes descendants des « filid »

qui firent passer, dans les récits des clercs
normands, les vestiges celtiques arrachés à

l'oubli. Et le génie des conquérants porta aux
extrémités du monde le cycle fameux du roi
Arthur, resté confiné jusque-là dans l'abbaye
de Glastonbury.

On y retrouve une partie du bestiaire
celtique, le dragon bien sûr parmi beaucoup, à

qui nous pouvons supposer une origine toté-
mique. Mais les anciens emblèmes de clans ou
de tribus sont loin d'y figurer au complet.
Quelques autres ont été signalés par le regretté
M. H. Stanford London, F. S. A., F. S. G.,
F. H. S., Norfolk Herald Extraordinary, dans
son ouvrage parfaitement illustré : Royal
Beasts (produced by The Heraldry Society,
East Knoyle, Wilts, 1956). Les lecteurs d'Ar-
chivum Heraldicum ont eu sous les yeux
plusieurs de ces suggestifs dessins : nous ne
saurions trop leur recommander l'ouvrage complet.

Toutefois le mélange, aux XIIe et
XIIIe siècles, de trop de traditions, rend difficile

la discrimination des sources. Et de
nombreux celtisants, comme M. le professeur
Kenneth Jackson, de l'université d'Edimbourg,

contestent l'authenticité des résultats
(Colloque de Strasbourg sur Les Romans du
Graal, Strasbourg 1954, Paris 1956, Edit, du
Centre Nat. de la Recherche scientifique,
p. 213 et suivantes). De sorte que là, plus
encore que lorsqu'il est question de
totémisme, ce sont les spécialistes qui soulèvent
le plus d'objections. Sur un terrain aussi
instable, l'héraldique peut prendre une position
déterminante. Il lui revient de faire pencher
l'un des plateaux de la balance. Grâce à elle,
ce qui n'était que soupçonné, va se découvrir
évident.

Cela sera sans doute sa contribution
foncière. On ne peut guère, en effet, retenir à son
crédit les explications symboliques qui ont été
proposées de son « Bestiaire » au cours des
siècles. Quand elles ne reproduisaient pas
celles de YHistoire naturelle de Pline, dont le
Physiologus, le Chronographe, les sermons d'Hon-
orius d'Augsbourg ne sont qu'un reflet, elles
ne faisaient, le plus souvent que christianiser
un thème païen. A moins encore qu'elles ne
s'efforçassent de mettre un sens à la place de
celui qui avait sombré dans l'oubli, sans
essayer, malheureusement, de « retrouver la
parole perdue ». En tout état de cause, ce sont
là travaux de savants, incapables d'éclairer la
formation spontanée des symboles, à quoi
s'intéresse la psychanalyse.

Un autre courant, rendu célèbre par les
alchimistes de l'école de Bourges, montre
comment les hermétistes, subsistant après la
séparation des deux sciences, ont su se servir
du blason pour exprimer leurs mystères. Les
sculptures de l'hôtel Jacques Cœur et de
l'hôtel Lallemand n'ont pas fini de faire parler

d'elles. Le psychanalyste ne peut les négliger.

Mais leur mode d'expression ne ressortit
pas à celui dont nous traitons aujourd'hui.
Revenons donc à nos représentations animales
et principalement à celle qu'un concours de
circonstances peut-être unique, nous a permis de
suivre, depuis ses ébauches de l'âge de pierre
jusqu'à son plein développement médiéval.

Le préhistorien sait qu'il trouvera des
dépôts au seuil de certaines cavernes, des instruments

frustres, à partir de quoi il essaiera de
reconstituer le genre de vie de ses ancêtres.
La plupart des héraldistes ignoraient qu'en
fouillant dans l'amas poussiéreux de leurs
emblèmes, ils y pourraient surprendre des traces
de pensée aussi lointaines. Et compléter ainsi,
à la fois, les découvertes du préhistorien et
celles du philosophe qui, à partir des peintures

pariétales, voit le même homme s'élever
d'une image globale du monde, ou d'une
vision animale utilitaire, à l'abstraction.

Il semble qu'à cet égard les figures de la
panthère et du léopard soient privilégiées. En
dépit des acceptions diverses où nous les

avons prises, toutes les clefs de l'héraldique
naissante tiennent dans ces deux symboles.

La panthère anglo-normande de la maison
d'Anjou fut à la fois le point de départ et le
pivot de la science du blason. Elle en explique
l'évolution. Celle de Styrie nous a révélé
d'emblée les dessous d'un univers archaïque,
avec quoi les Angevins plus évolués avaient
rompu depuis longtemps, et dont les vestiges
dans le folklore populaire intriguaient, sans
qu'on leur trouvât toujours d'éclaircissements
convenables.



— 34 —

Une chevalerie batailleuse et ignorante
aurait conservé cet héritage dégradé, sans le
comprendre ni l'organiser. Des princes cultivés,

conseillés par des clercs, tirèrent un
système des symboles de clans et de l'hermétisme
conjugués. Ils l'adaptèrent aux besoins
militaires du moment, mais n'eurent garde de

laisser perdre la signification. Celle-ci s'est affadie

depuis.
Aurions-nous pu la retrouver, la suivre à

travers les mentalités successives de l'histoire,
sans le concours de la « panthère de Styrie »
Le prétendre serait nous montrer, envers elle,
de la plus noire ingratitude.

Entdeckte heraldische Malerei

aus dem 15. Jahrhundert in Luzern

Anlässlich der 1956 durchgeführten
Renovation des Sonnenberghauses an der
Reuss, des heutigen Korporationsgebäudes,

kamen im kleinen Sitzungssaal des

ersten Stockwerkes heraldische Grisaille-
malereien zutage. Nach Entfernung eines

Kopftäfers stiess man an der östlichen
Brandmauer auf ein heute noch 230 cm
hohes und 550 cm breites Wandgemälde
aus dem 15. Jahrhundert, wovon der
obere, durch das Täfer nicht verdeckte
Teil einer früheren Renovation zum Opfer
fiel, während der untere noch gut erhal¬

ten blieb. Da das Getäfer wieder
angebracht werden musste, konnte das
Gemälde nur in Photographie festgehalten
werden.

Auf diesen Wandmalereien kommt ein
Turnier zur Darstellung, das an Hand der
erhaltenen Wappenschilde zwischen einem
Angehörigen der Luzerner Ratsfamilie
Schürpf und einem Herrn von Lütishofen
von Luzern ausgetragen wurde. Während
die Oberkörper der menschlichen Figuren
und die Pferdeköpfe zerstört wurden,
blieben die beiden auf ihren Pferden

Abb. i. Pferddecke mit Wappen Schürpf


	La «panthère de Styrie» bel exemple de figure héraldique issue d'emblèmes de clans et de symboles déjà plus élaborés : curieuse attirance des léopards pour la fleur de lys

