Zeitschrift: Archivum heraldicum : internationales Bulletin = bulletin international =
bollettino internazionale

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 76 (1962)

Heft: 2-3

Artikel: La «panthere héraldique» et le «parzival» de Wolfram d'Eschenbach
Autor: Viel, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-746325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-746325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— P =

VIII. DIVERS

Parmi les sources auxiliaires que ’on pourra utiliser pour I'étude de I’héraldique italienne,
on ne saurait oublier les travaux de E. GABoTTO DE S. GIOVANNI sur les grandes souches féo-
dales de I'Italie du Nord au moyen 4ge (voir surtout, de cet auteur: Origine delle grandi famiglie
dell’Italia Subalpina), etc., l'intéressant ouvrage Ordini Cavalleveschi e Cavalieri de notre
regretté confrére C. ARNONE (Ciarroca, Milan 1954), ainsi que L’Ordine Sovrano di Mailta e gl
Ordini Equestri della Chiesa mella Storia e nel divitto, du Professeur G. Bascapg (Ceschina,

Milan, en deux volumes, 1951 et 1959).
A. Monti della Corte.

La « Panthére héraldique »
et le « Parzival » de Wolfram d’Eschenbach

par ROBERT VIEL

En traitant, dans une précédente chronique (Archivum Heraldicum, n° 4, 1959), du sym-
bolisme de la « panthére » de Styrie, nous n’avons pas abordé la question de son origine. La
bizarrerie de cette figure incitait pourtant & se demander: d’ou vient-elle? Comment s’est-elle
formée? Qui a pu suggérer a l’esprit humain une aussi étrange création? Il est maintenant
possible de répondre a ces interrogations. Depuis que M. Paul Adam-Even a signalé que
Wolfram d’Eschenbach, dans son Parzival, attribuait, lui aussi, la panthére comme badge
au comte d’Anjou, il suffit de suivre la voie qu’il nous a tracée, pour aboutir & la solution.

Toutefois, il convient d’indiquer d’abord dans quelles conditions le futur léopard héral-
dique fut primitivement appelé « panthére ». Car l'ordre chronologique des noms qui le dési-
gnerent est capital.

LA « PANTHERE » (VRAIE) DU ROI HENRI II ET DES AUTHENTIQUES COMTES D’ANJOU

Cet ordre chronologique a fait 1’objet d’'une mise au point dans notre précédente chro-
nique (en particulier Archivum Heraldicum, n° 2-3, 1959, p. 21, note 3). Nous n'y reviendrons
pas. Nous voudrions seulement apporter ici des preuves de l'authenticité de notre panthere
initiale, qu’on ne saurait, a cette époque-la, rapprocher encore du lion. La transformation,
nous l’avons dit, n’est intervenue qu’ensuite, sous 'influence du cycle Lancelot-Graal.

Le texte de Girald le Cambrien, sur lequel nous nous appuyons pour affirmer 1’antériorité
du mot: « panthére », se trouve aujourd’hui confirmé par celui de Wolfram d’Eschenbach.
D’aprés M. JEAN FRrRAPPIER (Cours de Sorbonne, Le rvoman breton, Perceval ou Le conte del
Graal, p. 10), d’aprés M. ERNEST ToNNELAT (Préface a sa traduction du Parzival) et autres
auteurs, Wolfram écrivait vers 1201-1205, c’est-d-dire fort avant la premiére mention du
terme de « léopard » dans le blason (vers 1240-1245) et, & plus forte raison, avant l’apparition
— trés postérieure — des lions.

C’est le deuxiéme livre de Gamuret (Gamuret et Herzeloide) qui contient ’épisode auquel
nous nous référons. Citons-le donc sans plus attendre. Gamuret vient d’apprendre la mort de
son frere ainé, Galoes, roi d’Anjou. Jusqu’ici, il portait un écu de puiné, orné de son insigne
personnel: l’ancre (anker). Désormais chef de nom et d’armes, il va reprendre les armoiries de
ses aieux. Et Wolfram d’écrire:

« Gamuret ’Angevin leur donna congé a tous. Il fit fixer sur son écu la panthére de sable

que son peére portait dans son blason. » (Parzival de Wolfram d’Eschenbach, traduc-
tion frangaise par Ernest Tonnelat, professeur
A la Sorbonne. Edit. Montaigne, Fern. Aubier;

1934, t. I, page 89.) %)

1) Voici, en allemand moderne, le passage original:

Dann auf den Schild des Anjou schlug

Man seines Hauses Wappenzier,

Wie es gandin, sein Water trug,

Von Zobel weisz ein Pantherthier.

ALBERT ScHULz (pseudonyme: San Marte)
(Parzival von Wolfram von Eschenbach, Magdeburg, 1836-184I1.
Erstes Buch: Gamuret, c. 78).

Nota : Le premier livre de Schulz groupe les deux livres de Gamuret.



Les textes sont donc unanimes a faire état de la panthére. Leur importance apparait
capitale sur un point ou l'iconographie correspondante pouvait laisser quelque doute. Nous
nous souvenons, en effet, que le témoignage le plus proche dans ce domaine est constitué par
le sceau le plus ancien de la Commune de Rouen (ville dont le roi Henri II était seigneur, et qui,
par conséquent, avait adopté son badge). Or la panthére y porte un curieux ornement de cou,
un collier prétendons-nous, mais que certains auraient pu prendre pour une criniére, marquant
ainsi un début d’évolution vers le lion. Si l'erreur a été commise et si cette inexactitude a
contribué, en fait, & la transformation de I’animal, il est en tout cas certain que la crinié¢re
n’existait pas dans la représentation primitive. Celle-ci correspondait & un théme tout diffé-
rent. Nous allons examiner successivement et cette soi-disant criniére, et le théme qu’en
réalité elle exprimait.?)

Les deux rangées d’éléments superposés, qui entourent, sur la cire de Rouen, le cou de
notre béte royale, rappellent le kaunakés des Sumériens. On pense immédiatement au collier
qui, chez ces peuples, était I'un des attributs de la déesse, comme la ceinture était celui
du dieu.

Cette indication se change en certitude si I'on rapproche la cire de Rouen d’un autre
document de la méme époque (XIIe siecle) et appartenant au méme groupe ethnique et géo-
graphique (puisque situé également chez les Normands: a Courcy, Calvados) (fig. 1). Il s’agit
d’une statuette, représentant toujours une panthére et ornée des mémes éléments, mais,
cette fois, la taille en téte de diamant, 4 la mode romane, rend évidente leur nature: nous nous
trouvons bien en présence d’un double collier. La parenté des deux documents est certaine. Ou
bien ils procédent d’un modéle unique, ou bien méme l'un n’est que la copie de 'autre. Leur
confrontation tranche le probléme de la criniére. Celle-ci n’a jamais existé. Il n’est plus permis

1y

d’hésiter encore a son sujet.

Fig. 1. La panthére 4 double collier de 1'église de Courcy (XII® siecle), et le
plus ancien sceau de la commune de Rouen (Douét d’Arcq 5717. Vers 1222
et antérieurement).

Au surplus, le sens symbolique de ce collier explique son importance qui poussa a le repré-
senter de différentes fagons, parfois méme sous forme de collerette. Dans l'antiquité, il n’était
pas rare que des bétes dont nul ne récusait la qualité de panthéres (celles de Bacchus par
exemple) fussent représentées de la sorte. Le trépied bachique, découvert a Bavai (Nord)
dans des fouilles gallo-romaines, aujourd’hui au Musée de Douai, 'atteste (fig. 2). I’espéce
zoologique des animaux n’y est pas douteuse, non seulement en raison de leur fonction, mais
encore a cause des cercles dont l'artiste a pris soin de parsemer leur pelage. Ils n’en ont pas
moins un collier de poils trés apparent. C’est 1a, beaucoup plus quun ornement anodin, le
caractére fondamental du symbole. Le « collier » de la panthére désignait en effet sa « gorge »
et celle-ci a son tour exprimait sa puissance universelle:

« D’apreés les anciens bestiaires, rien ne résistait au rugissement de la panthere, a la toute-
Puissance de sa voix. » 2)
Nous comprenons maintenant pourquoi 1’animal héraldique du roi Henri II et des comtes

d’Anjou est bien une panthére et pourquoi cependant son cou s’orne parfois de la double
collerette. Girald le Cambrien, Wolfram d’Eschenbach attestent ’antériorité sur toutes autres

1) Ce sujet a déja été abordé dans les Cahiers Léopold Delisle, t. VII, fasc. 3, juillet-septembre 1958,
P. 31, 32.
%) Nous remercions trés vivement M. René Alleau de nous avoir indiqué ce symbolisme du collier.



e Y =

de l'appellation « panthére ». C’est le méme animal, associé a l’arbre, que nous avons trouvt'{
sur le sceau de Guillaume de Gloucester, cousin germain du roi Henri II: « angevin » lui auss!

par conséquent selon la terminologie de Wolfram.
Ce premier point établi, nous pouvons entrer dans le vif du sujet.

Fig. 2. La panthére
bachique de Bavai
(Nord), montrant la
collerette, qu'on
pourrait a la rigueur
prendre pour une
criniére. (Musée de
Douai). Fragment
d’un trépied de Bac-
chus, en bronze.

LA PANTHERE (FANTAISISTE) DES COMTES D’ANJOU
EGALEMENT IMAGINAIRES

Car l'introduction du théme de la panthére dans le
Parzival va beaucoup plus loin qu'une simple confirmation
du badge des comtes d’Anjou historiques. Sous le voile
d’une fiction transparente, ’on sait que Wolfram d’Eschen-
bach exposa des idées secretes. Outre le sens littéral, sur
lequel glosent les universitaires, et le sens héraldique dont
nous allons parler, un sens ésotérique ou caché a été
maintes fois mis en lumiére. PIERRE PoNsovE, L’'Islam ét

le Graal, Etude sur ['ésotévisme du Parzival de Wolfram
von Eschenbach (Denoél, 1957) est le dernier auteur a
avoir abordé la question. Nous y renvoyons le lecteur dési-
reux d’en prendre une plus ample connaissance. Tous les spécialistes de la littérature médié-
vale n’ont pas creusé le probléme avec autant de lucidité. Mais aucun n’a manqué d’étre frappé
par la personnalité singuliére que Wolfram assigne a ses « comtes d’Anjou »:

« Wolfram se trompe, écrit M. A.T. Hatto, professeur & I'Université de Londres, sur le
nom de la capitale de I’Anjou, Angers, qu’il appelle Belzenan. »

Et, tout aussitét, doutant de la véritable identité des comtes de cette province dans la
mise en sceéne du poéte allemand, il conclut a une substitution de personnes:

« Wolfram use ingénieusement du nom d’Anjou, qu’il écrit Anschouwe, pour faire un com-
pliment a la maison styrienne (c’est nous qui soulignons) d’Anschouwe. »

A.-T. Hatro (Colloqgue International de
Strasbourg sur les romans du Graal, Edi-
tions du C.N.R.S., Paris, 1956, page 173).

Ainsi donc, des le début de cet exposé, voila déja la Styrie qui apparait, a la faveur d’un
jeu de mots. Si I’on se souvient que la Styrie est le lieu d’élection de la « panthére héraldique »,
«dont elle constitue le blason national» (Galbreath) et que ce singulier animal n’est guere
répandu que dans cette province et aux abords du lac de Constance (Galbreath, Rietstap, etc.),
il faut avouer que la rencontre apparait pour le moins frappante.

Une hypothése se présente immédiatement a ’esprit, que nous reprendrons pour la dis-
cuter ensuite: sachant que les Angevins historiques avaient pour embléme la panthére vraie,
Wolfram n’a-t-il pas tout naturellement doté ses Angevins imaginairves (les Anschauer de
Styrie, alias Anschouwe) d’une panthére imaginaire: la « panthére héraldique » de Styrie,
que nous connaissons?

Ce « jeu de mots », aboutissant & un jeu d’images et a la faveur de quoi notre hypothése
apparait plausible, on aurait peine a 'admettre de nombre d’écrivains. Chez Wolfram, c’est
au contraire un procédé fréquent, tout a fait dans I’esprit de la cabale phonétique et des inten-
tions ésotériques du Parzival, dont nous avons parlé. Le poéte en use constamment dans la
formation des noms de personnes. L’une de ses principales interprétes féminines s’appelle
Repanse de Schoye (« Pensée, méditation de joie », selon M. JEAN FRAPPIER, Collogue cité, p. 183-
« Répandeuse de Joie», d’aprés M. Bodo MERGELL, méme Collogue, p. 187), avec tout le sens
que comporte le mot « joie » dans la langue des troubadours. La technique offre mainte compli-
cation, pour traduire des notions subtiles. C’est ainsi qu’elle use de l’allitération (étudiée dans
le Collogue par M. Hatto, p. 174 et sq.) et d’autres figures de style. L’interversion tient aussl
une grande place. Un nom de fée deviendra un nom de lieu (Feemorgdn) tandis qu’inversement
un nom de lieu sera donné a une fée (Terredelaschoye).

Nous verrons plus loin un suggestif exemple d’interversion. Notons simplement ici qué
ce mode d’expression est rangé par M. E. Canseliet, F.C.H., parmi les plus usités dans la cabale
phonétique, & laquelle nous venons de faire allusion (Le Mystére des Cathédrales, par FULCA-
NELLI, édit. 1957, page 24 [préface d’Eugéne Canseliet]). Il est évident qu’'on ne saurait
comprendre Wolfram sans tenir compte d’une mentalité aussi particuliére. ‘

Supposons le probléme résolu et notre hypothése exacte: l'origine du blason de Styri€
est bien A rechercher dans le jeu de mots: Anschauer de Styrie-Anjou (que Wolfram pronon-
cait: Anschouwe). Les questions qui se posaient & propos de cette figure, ne regoivent pas tou-



tes une réponse immédiate. L’intérét de celles-ci est d’ailleurs inégal. Il nous importe assez peu
de savoir si I’invention du bizarre animal est a mettre sur le compte de Wolfram en personne,
ou de I'un de ses contemporains, peut-étre les Anschauer (on n’est jamais si bien servi que
par soi-méme ). . . . . o ‘

Notre curiosité par contre reste piquée en bien d.es points. Si les universitaires n’ont guere
cherché A transcender la critique des textes, du moins ont-ils tiré de ces textes tout ce qui
pouvait en étre extrait. C’est une excellente base de départ. La fragilit¢é méme des points de
contact entre les « Angevins » de Wolfram et les comtes d’Anjou h_istoriques, ils ont été des
premiers 4 la signaler. C’est un élément important dans la perspective ot nous nous plagons.
11 sera donc commode de nous appuyer sur leurs travaux. Quitte & en discuter parfois certaines
conclusions, ou & combler certaines lacunes. ' . '

Revenons donc & I'opinion de M. Hatto, qui nous a servi de point de départ: celle ol
I'’honorable professeur a I’'Université de Londres traite Flu lien phonétique qui, selon lui, associe
les Anschouwe de Wolfram aux Anschauer de S_tyrle.
C’est une explication qu’'un professeur a I’Université de
Mayence, le regrett¢é M. Bodo Mergell, cont.este:

« J’ai montré ailleurs, expose ce dernier au cours
du méme colloque, que le nom d’Anschquwe, tout en
étant dérivé de celui d’Anjou, ne signifie ni les Angevins
historiques, ni les Anschauer de Stire, mais représente,
par le nom méme, une allusion a la vision (daz sckouwfm,
beschouwen) du Graal. Le caractére spirituel et chr,étlen
de cette vision est mis en relief par Feirefiz, d’Ans-
chouwe lui aussi, mais incapable de voir 1@ Graal : an
den grdl was er ze sehen blint: ou le méme jeu des mots
Anschouwe-schouwen-an sehen sert d’introduction a son
baptéme qui servira 4 répandre la doctrine chrétienne
au cceur de I’Asie.»

(Colloque international, op. cit.,p. 188, 189).

Ce texte nous introduit immédiatement au cceur du
probléme. L’interprétation proposée ne peut manquer de
retenir 'attention au premier chef, tandis que la derniere
phrase met en relief I'un des thémes essentiels propre
& Wolfram: celui du rapprochement Orient-Occident,
qui ne figure pas dans son modéle, Chrétien de Troyes.
Une seule observation: M. Bodo Mergell ne semble pas
admettre la possibilité d'un sens figuré autre que le
sien. Cette attitude trop absolue le conduit & réduire a

Fig. 3. Wolfram d’Eschenbach, d'aprés
le manuscrit des Minnesinger
(Heidelberg).

Les armoiries attribuées 2 Wolfram

néant le role des Angevins historiques, ce qui est con-
traire & ce que nous enseignent les faits. Nous avons
montré, dans de précédentes études, que l’h_éraldlque
s’organisa autour des Plantagenéts et a partir de cet
hermétisme, dont le Parzival de Wolfram ne constitue
qu’une version, adaptée A la mentalité de I'époque. Ce
serait une erreur d’éliminer les « Angevins» du processus
qui présida a la naissance de 1’héraldique, en méme
temps qu’il renouvelait la substance du vieil hermétis-
me. Ils constituent le pivot de cette mutation. ‘
Aussi bien n’est-ce pas par hasard que le poete
franconien prend comme prototype d'un de ses héros

par le miniaturiste sont contestées par la
critique moderne. S’appuyant sur celle-ci,
M. Ernest Tonnelat pense «que le blason
qu’'on y voit figurer était celui de chevaliers
qui résidaient aux environs d'Eschenbach,
mais n'étaient point apparentés a la famille
de Wolfram». (Ernest Tonnelat, Introduc-
tion a la traduction frangaise du « Parzi-
val », Paris, 1934, p. VIII et IX).

Eschenbach signifie: «ruisseau cou-
lant parmi les frénes» (méme référence,
p. VII), nom aux résonances particuli¢-
rement symboliques.

Richard Cceur de Lion. Les contacts de ce prince avec Saladin justifiaient ce choix 2). Richard

1) En fait, il semble bien que la panthére de Styrie ait été assez antérieure & Wolfram. D’aprés Anthony von

Siegenfeld (Das Landeswappen der Steiermark, Graz, 1900, 142, cité par Galbreath, Manuel du Blason, p. 27 et 314)
le marquis Ottokar III de Styrie aurait déja porté une panthére en 1159. Ce qui rapprochera}t I’apparition de cette
figure héraldique de celle des véritables panthéres du comte d’Anjou Geoffroy Plantagenét (1127, 11 51)

Mais le jeu de mots Anschauer-Anjou et le parallele qui en découle entre la panthére d’Anjou et celle de
Styrie, peuvent trés bien ne dater que de Wolfram (vers 12o01-1205). C’est cela seul qui nous importe.
?) En 1192, Richard Ceeur de Lion avait armé chevalier le frére de Saladin. Ce dernier avait regu la méme

investiture de Hugues de Tabarie, en 1187 (d’aprés 1'Ordéne de Chevalerie, poéme du XIIIe siecle)

Richard avait alors formé le projet de donner sa sceur en mariage a Malik el-Adil, projet qui, selon M. Pierre
Ponsoye, était 1ié a I'idée d’un « condominium chrétien-musulman sur Jérusalem ». (L’Islam et e Graal, p. 124).

L’opposition de Rome au mariage fit échouer les pourparlers.



— 24 —

avait en outre déployé a la «croisade» un «dragon» en guise d’étendard, ainsi que nous
I'apprennent les chroniqueurs Roger de Hoveden et Gervasius Tilleberiensis.

On peut admettre la thése de M. Bodo Mergell, sans pour autant réduire & néant le role
des Angevins historiques, et sans récuser non plus le jeu de mots sur les Anschauer de Styrie,
qui est reconnu par de nombreux spécialistes!). LLa concomitance des trois interprétations
nous parait aussi défendable que la polyvalence des symboles. Ce qui ne signifie évidemment
pas que ces trois interprétations soient d’égale valeur. La priorité reste en définitive au sens
ésotérique, auquel l'intention de l'auteur accorde la place supréme.

Ce qui parait justifier une telle opinion, c’est l'introduction par Wolfram de plusieurs
autres themes, fort significatifs a cet égard : celui des Templiers, celui de la pierre, aussi bien
que la maitrise du feu attribuée a Feirefiz, cet « Angevin » demi-oriental, né du méme pere
que Parzival et d’une princesse exotique. '

Sans entrer dans l'explication ésotérique, qui n’est pas de notre domaine, nous pouvons
bien observer que 'apparition des Templiers pose un probléme. Ils étaient amis des Angevins,
remarquent les universitaires, et en assez mauvais
termes avec les Allemands. Leur role éminent dans
un poéme rédigé par un Allemand, comme 1’est le
Parzival, parait donc au premier abord insolite.
M. A. T. Hatto s’est efforcé de réduire la con-
tradiction. Mais n’efit-il pas été plus simple de
se demander dans quelle mesure le théeme des
« chevaliers du Temple », dont le nom est pro-
noncé dés qu’il s’agit de rapprochement ésoté-
rique avec 1’Orient, ne représentait pas, symbo-
liquement, cet ésotérisme lui-méme ? 2).

La méme observation vaut pour le Graal,
devenu chez Wolfram une pierre. Est-on sir

- - ” qu’il s’agisse d’une faute de traduction ? M. Hatto
il geere fiu @ flanibe sl R st fait une bréve allusion aux « pierres rituelles
b o IO Taa L veBort v B d’Europe ou d’Orient » (Colloque, p. 181). De son
coté, M. Bodo Mergell rapproche l'idée de la
« pierre pure » du fait qu’elle se trouve ici « con-

Fig. 4. Perceval prend part a la lutte du lion
contre le dragon.

C’est le chainon intermédiaire de la séquence: fiée a Titm.’ei el aux tem;‘)leissn..‘. » (COUOCI’j‘g'
combat du lion contre le dragon — Perceval allié  p. 191). Mais nul ne rappelle la theése fort claire
du lion contre le dragon — Chevalier au Lion de M. R. Palgen, d’aprés laquelle: «la pierre

Hone Chivaler aa Dagon, qui remplace le vécipient d’or de Chrétien serail

la pierve philosophale, et son nom, lapsit exillis,
représenterait lapis elixir, » (R. PALGEN, Der Stein dev Weisen, Breslau, 1922, cité par J. Four-
QUET, Wolfram d’Eschenbach et le Conte del Graal, Paris, 1938, p. 14). M. Hatto, qui doit con-
naitre cette thése, n’en laisse rien paraitre. Il accepte avec une facilité déconcertante 1’opinion
d’apres laquelle ce serait « la médiocve intelligence par Wolfram du passage de Chrétien » qui lul
aurait fait écrire, presque par inadvertance, un « confe de la pievve » (Collogue, p. 184).

M. Jean Fourquet lui-méme, auteur d’un remarquable travail o le groupe de manuscrits
que Wolfram eut entre les mains se trouve identifié, semble atteint, quand il sort du strict
domaine des textes, du méme aveuglement. Certes, nous admettrons avec lui (J. FOURQUET,
op. cit., p. 185) qu’il ne suffit pas que l'auteur exprime sa foi « dans la victoive du bien sur lé
mal » pour que son « manichéisme » soit prouvé, Mais nous ne pouvons plus le suivre quand il
en déduit que I'ceuvre de Wolfram ne recéle aucun ésotérisme: « On cherche en vain, écrit-il,
un arviéve-plan de spéculation mystique, de veligions a imitiation, de symbolisme des rites» (]-
FourqQuer, W. d’E. et le Conte, p. 155).

Arrétons-nous un peu sur la scéne du combat singulier entre Feirefiz et Parzival, ou cé
théme de la victoire du bien sur le mal est particulierement mis en valeur.

1) M. Jean Fourquet, par exemple, émet I’hypothése que Wolfram aurait pu acquérir sa « connaissance
de la Styrie » vers 1203, au cours d’'un séjour a la cour de Vienne ou a celle de Passau. Ce séjour s’intercalerait
entre son départ du chateau du comte de Wertheim et son arrivée & la Wartbourg (J. Fourguer, Wolfram
d’'Eschenbach et le Conte del Graal, p. 191).

2) 11 n’est pas question de nier tout rapport entre Wolfram et les templiers, mais seulement de montrer
i;ue ces rapports n’étaient pas nécessaires pour justifier le réle prédominant réservé a ces chevaliers par
‘auteur.

De méme, une source orientale ésotérique directe reste & prouver, en dépit des correspondances islamiques
nombreuses qu’il n’est pas question de mettre en doute. M. Pierre Ponsoye a trés bien relevé les plus signifi-
catives (L’Islam et le Graal, p. 21 et sq.).



L'INTRODUCTION DE LA « PANTHERE » MODIFIE, CHEZ WOLFRAM, LE THEME CLASSIQUE
DE LA LUTTE « DU LION » CONTRE « LE DRAGON »

A défaut de « manichéisme », on y découvre une trés curieuse inferversion des attributs
classiques propres au chevalier chrétien et au chevalier paien, et un non moins curieux sym-
bolisme du feu. Ce sont ces traits originaux qui retiendront notre attention. Nous ne nous
arréterons pas aujourd’hui sur le sens plus général de toute rencontre de ce genre: bataille
d’archétypes qui répond a la «conjonction des contraires » (PIERRE PonsovEe, L’'Islam et le
Graal, p. 56, 57, RENE ALLEAU, Aspects de I’ Alchimie Traditionnelle, Editions de Minuit, 1953,
P. 150, etc.) ).

Chez Wolfram, Feirefiz le paien arbore sur son heaume et dans son blason un étrange
petit animal, qu’il appelle « écidémon ». Peu importe l’étymologie exacte du mot et qu’il s’agisse
Ou non, comme le suggére M. Ernest Tonnelat, d'un ichneumon 2). Seul compte le sens. Il est
vrai que l'ichneumon était « honoré jadis en Egypte parce qu’il détruisait les reptiles » (Petit
Larousse). C’est une signification du méme ordre que Wolfram entend donner 3 son écidémon,
quand il écrit:

«.. Les plus venimeux des serpents ne peuvent résister a I'approche de ce petit animal;
ils périssent sur I’heure dés qu’ils ont senti son odeur.»

(Parzival, traduction Ernest Tonnelat, t. II, p. 261).

et encore:

« La dame en la grice de qui ce paien voulait vivre, la reine Secondille, avait mis en son
blason I'animal qu’on appelle écidémon et qui est toute pureté, afin qu’il fut le défenseur de
son amour. » (Op. cit., t. II, p. 266.)

L’interversion est évidente : au lieu du dragon habituel, le chevalier paien porte ici 1'éci-
démon, c’est-a-dire le chasse-démon, I’antidragon. En face de lui, le chevalier chrétien — Parzi-
val, comte d’Anjou — arbore la panthérve, embleme appartenant trés réellement aux Angevins
historiques et dont nous avons, d’autre part, dégagé le sens équivoque.

Peu importe que cette panthére ne soit pas expressément rappelée dans 1'épisode méme
du combat. Wolfram avait suffisamment affirmé, au début de son poéme, le caractére hérédi-
taire de ’embléme, pour n’avoir plus besoin d'y revenir: Qamuret l'avait recu de son frére
ainé Galoés, qui lui-méme le tenait de leur pére. L_e Parzu{al nous of.fr.e d’ailleurs d’autres
exemples de transmission familiale des figures, qui sufﬁraler_lt a légitimer l’attribution i
Celle-ci résulte encore du souci d’attirer indirectement I'attention par la répétition des titres
d’« Angevin » et de « comte d’Anjou », appliqués a Parzival. Togt au long du combat, le héros
ne cesse d’étre désigné sous ces circonlocutions. Elles s’adressaient aux initiés, dans le double

') Notons cependant la part capitale prise par ce symbolisme dans le processus qui fit sortir I’héraldique
de I’hermétisme. ) . o

Ce dernier utilisait depuis longtemps quantité d’allégories pour représenter le combat des deux principes.
Nous connaissons celle des deux dragons, qui persista dans la tradition ce_:lthue! fut reprise par Geoffroy de
Monmouth et devint I'origine des armoiries a deux animaux passants dl’l roi Henri II. La lutte du Zion contre le
dragon traduit, par une image légérement différente, la méme notion. L’écart entre les deux animaux constitue
en outre un pas de plus vers la diversité qui sera I'une des caractéristiques du blason.

On trouvera une illustration de ce théme, sculptée entre autres, sur I'une des stalles de la cathédrale
Saint-Pierre de Poitiers (REnE Crozer, Poitiers, édi.tions Alpina, Paris, 1953, fig. p. 547).\ )

Influencé par le caractére chrétien du lion (Lion de Juda), ce théme tendra vite a faire de Perceval (ou
de tout autre chevalier chrétien) I’allié du lion contre le dragon (cf. Loomis R.S., Arthurian legends tn medieval

Art, London, New-York, 1938, figure 283). (Figure 4 du présent article). ' )
Un dernier pas enfin portera le lion et le dragon sur les boucliers des chevaliers, aboutissant au théme

classigue du chevalier au lion luttant contre le chevalier au dragon. » )
En résumé, nous obtenons la séquence: Lion contre Dragon — Perceval allié du Lion contre le Dragon —

Chevalier au Lion contre chevalier au Dragon. o )

%) Le miniaturiste du manuscrit C. gm. 19, de la Biblioth¢que de Munich (figure 7), représente 1'écidémon
sur le bouclier de Feirefiz. C’est un animal dont la queue touffue ne ressemble en rien a celle d’un ichneumon,
mais qui rappelle par contre celle du renard. Est-il besoin de rappelf:r que le renard, alors dénommé: goupil,
est a ’origine du « goupillon » qui, trempé dans I'eau bénite, servait a chasser les démons?

C'est aussi le réle attribué par I'étymologie a notre écidémon. N’évoquons pas I'étymologie grecque,
quoique ichneus, fureter, suivre la piste, puisse étre rapproché, comme I'a fait Curtius, d’eikeien: faire place,
Se retirer (cité par Pierre Larousse). L'étymologie latine est plu,s claire. Le préfixe ec ¥ est 'équivalent archaique
de ex, Eci pour exi, peut venir de exeo, exii (d’ou: exitus), ou d excieo. Le sens est voisin. « Exciere suem latebris »
(Ovide), « Chasser un sanglier de sa bauge ». « A quo daemonia exierant », « qui avait été exorcisé ». Lt encore, en
Saint-Luc, XI, 24: « Cum immundus spiritus exterit de homlr}e:.. (oer). Revertar_m domum meam, unde exivi. »

D’ou, il devient évident que notre écidémon ne peut désigner qu'une petite béte « qui chasse le démon ».

%) Par exemple, lorsque la belle Cunneware, sceur d’Orilus de La Landg, reconnaissant les dragons de sa
cotte, s’écrie: « Tu es un de mes fréres: Orilus ou Léhelin ». (Tonnelat, op. cit,, t. I, p. 238).

Ce qui ne s’expliquerait pas si le badge et été individuel et qu’Orilus seul I'eqt porté.



— 26 —

dessein de leur rappeler la panthérve angevine et de préparer la révélation de la parenté Parzival-
Feirefiz, autour de quoi toute la fin du poéme va s’agencer.

Dés la découverte de cette parenté, le combat cessera. Mais il n’est pas besoin d’un lien
du sang pour que la lutte entre 1’Orient et 1’Occident soit fratricide. Elle 1’est par nature —
puisqu’elle profite a I’ennemi commun, le mal, qui voit affaiblir son adversaire : 1'écidémon.
C’est ce que semble indiquer I'insistance avec laquelle nous est décrit le triste sort du chasse-
démon dans la mélée:

« L’écidémon regut plus d’une blessure; le heaume qui portait ce petit animal eut bien
sujet de se plaindre. » (Op. cit., t. II, p. 264)

et, plus loin:

« L’écidémon, le petit animal du cimier de Feirefiz, avait été fort malmené dans le
combat, » (Op. cit., t. II, p. 278)

En regard de ce sort lamentable, les ressemblances s’accusent entre les deux rivaux. Un
idéal commun illumine leurs visages. Oriental et Occidental sont, I'un et I'autre, des chevaliers
«au coeur pur »:

« Ce combat était celui de deux cceurs purs et fideles. » (Op. cit., t. II, p. 266)

On les sent a égalité. C’est ici que le symbolisme entre dans sa phase profonde en faisant
appel aux notions que nous avons signalées: 1’Orient affirme sa maitrise du feu, tandis que
I’Occident, sous le voile du baptéme, semble plus particuliérement associé aux vertus de [’eau.

En effet, le bouclier de Feirefiz est en bois « aspindé », c’est-a-dire en amiante (op. cit.,
t. IT, p. 265). Quant a sa cotte d’armes, elle:

«n’était qu’éclat et lumiere. C’étaient des salamandres qui, au fond du mont Agré-
montin, en avaient assemblé toutes les parties, au milieu d’un feu ardent. » (t. II, p. 261)

L’auteur revient souvent sur ces particularités :

« Cette cotte avait été ouvrée au milieu des flammes par des salamandres, serpents ingé-
nieux. » (t. II, p. 278)

I1 y introduit des variantes, puisqu’un peu plus loin (t. II, p. 329), cette méme cotte est:
« faite de peaux de salamandres », — détail caractéristique pour qui n’a pas oublié le symbolisme
de la peau (cf. Avchivum Heraldicum, n° 2-3, 1958).1)

L’affinité de Feirefiz pour /e feu a pour réplique celle du chrétien pour ’eaun:

« Avant d’étre inondé par I’eau du baptéme, Feirefiz était demeuré devant le Graal comme
un aveugle, sans le voir. Mais dés ce moment le voile qui le lui cachait tomba; il vit la pierre
sainte. » (Op. cit., t. II, p. 334)

11 ne faudrait pas cependant se héiter de conclure, avec M. Bodo Mergell, professeur a
I’Université de Mayence, qu'un paien:

« peut bien entrevoir une partie de la vérité, quoique la vérité absolue, la révélation de
Dieu, reste le patrimoine de la chrétienté. » (Colloque du Graal, p. 190)

Cette interprétation, qui semble admettre la supériorité du christianisme, peut bien avoir
été prévue par Wolfram; mais la prudence a laquelle celui-ci était tenu incline & penser que son
intention profonde était tout autre. Les alchimistes reconnaitront plutét dans ce langage
imagé, l'affirmation de la nécessité d’unir I'eau et le feu dans 'accomplissement du Grand
Oeuvre.

Cette signification ésotérique n’est donnée qu’a titre d’exemple, puisque nous avons choisi
de rester sur le plan héraldique.

1) Ce passage mérite d’étre cité intégralement pour son symbolisme du feu et de l'initiation. C’est Feirefiz
qui parle:

« J'ai rompu des lances devant Agrémontin avec un chevalier dont I’armure était de feu; si ma cotte
n’avait été faite de peaux de salamandres et si mon écu n’avait été en amiante, j’aurais été consumé par les
flammes au cours de ce combat. » .

Wolfram aime mettre 1’accent sur les particularités des rites d’initiation et sur tout signe tendant 2
révéler qu'un personnage est digne de celle-ci (« Tout bois n'est pas bon a faire un Mercure », écrit encore de nos
jours Oswald Wirth, dans ses Mystéres de I'Art Royal, p. 81). C'est ainsi que sa description du « chevalier vermeil
insiste, beaucoup plus que celle de Chrétien, sur la couleur rouge des armes. L’adjectif est répété a chaque
terme de I’énumération de 1’équipement. En outre, le texte allemand contient une précision inconnue du poéte
frangais: la chevelure rousse du méme chevalier. )

Il n’est pas inutile d’insister sur cette marque de prédestination initiatique. Les Plantagenéts la posse-
daient au plus haut point. Henri II était « d’un roux violent », et les cheveux de Richard Coeur de Lion tenaient
«le miliew entre le rouge et le jaune» (Joun HaRrVEY, Les Plantagenéts, Plon, Paris, 1960, p. 5 et 27). Les
contemporains attachaient un grand prix a ces indices.



Un point encore touche cependant de fagon si intime, & la fois au blason et A 1'alchimie,
qu’il serait difficile de le passer totalement sous silence. Nous voulons parler de la couleur
donnée par Wolfram a la panthére d’Anjou. 1l la dit: « de sable », c’est-a-dire noire. Nous avions
d’abord pensé que «sable », venant du sanscrit ¢abala, ¢avala, qui signifie aussi: facheté, bariolé,
on pouvait préférer cette traduction, en I'appliquant aux mouchetures de la panthére.

Mais, dans la perspective déja soulignée d’interversion, qui régit la scéne du combat
Parzival-Feirefiz, il est plus logique de supposer que la couleur noire, généralement réservée
aux Sarrasins, fut délibérément imposée par Wolfram a I’embléme du chevalier chrétien.

D’autre part, dans son chapitre sur Feirefiz (L’Islam et le Graal, p. 96), M. Pierre Ponsoye
rappelle, d’aprés René Guénon — et
c’est d’ailleurs une notion tout a fait
générale — que la couleur noire cor-
respond au non manifesté. C'est, nous
semble-t-il, la véritable explication.

M. René Alleau nous invite d’ail-
leurs & poursuivre dans cette voie. La
nuit de la cosmologie orphique, les
Vierges Noires, etc., marquent le
début de 1'Oeuvre. Ainsi notre pan-
thére est-elle:

«noire avant d’enfanter!) et,
ensuite, revétue de couleurs diverses:
«variis coloribus decova », conformé-
ment a la description qu’Honorius
d’Autun donne de la Panthére dans
son Speculum Ecclesiae pour le second
dimanche du Caréme. »

(RENE ALLEAU, Lettre particuliére)

Un commentaire d’Eustathe
éclairera d’ailleurs notre recherche.
Cet écrivain byzantin du XIIe siécle,

Fig. 5. Parzival vainqueur du chevalier vermeil, d’aprés la mi-
niature d’'un manuscrit de la Bibliothéque de Berne
(Cod. AA. g1, fol. 28 v.), daté de 1467 (école allemande).

archevéque de Salonique, semblel’avoir
rédigé tout exprés a notre intention,
encore qu’il traite du molu, plante

Parzival est ici revétu du costume de « fou », symbole
de I'initié, incompris de la foule (cf. Jean Marqueés- Riviére,
Oswald Wirth, etc. René Alleau, Aspects de I’ Alchimie Tradi-
tionnelle, p. 149: U'Alchimie « science des fous», le « Fou» ou

« ' Alchimaste », lame majeure du Tarot, etc.).

Ce symbolisme n’est pas dans Chrétien, qui parle simple-
ment d'un grossier vétement « & la mode de Galles ». Mais
Wolfram a pris prétexte de ce que «braies et chauces » y
tiennent ensemble, pour en faire un costume de bouffon, de
«foun (cf. J. Fourquet, Wolf. d'E. et le Conte del Graal,
P. 44, 45, 46).

chére aux Pythagoriciens. Le symbo-
lisme de cette « herbe d’Hermés »
rejoint en effet celui de notre panthére:

« Du molu, la racine est wnoire,
par similitude avec 1’épaisse obscurité
dont s’enveloppe, a ses débuts, 1’édu-
cation des ames qui n’apergoivent
pas encore le but A atteindre; et, au contraire, la fleur a la blancheur du lait, par res-
semblance avec I’éclat et la splendeur dont la fin derniére des initiations consiste a les revétir. »

(Eustathe, Ad. Od., X, 277, p. 1658, cité
par JEROME CArcoriNo, De Pythagore aux
Apoitres, page 19.)

Cette explication est conforme aux documents que nous avons nous-mémes publiés et
qui correspondent au second état de notre symbole (cf. Archivum Heraldicum, no 2-3 et &
1959). La panthére multicolore du roi Henri VI d’Angleterre, le manuscrit du XVe siécle qui
en fut probablement la source, tout comme le texte beaucoup plus ancien du « Bestiaire divin »
(Guillaume le Clerc, de Normandie, XIII¢ siécle), illustrent une méme fagon de concevoir ’évo-

) !) Dans la perspective que nous avons développée en notre note 1 page 25 (combat des deux prin-
Cipes, lion contre dragon), la couleur noire, qui est celle du chevalier au dragon, comporte cette signification de
non manifesté.

Aussi est-il trés remarquable que, dans 'épisode de la Légende de Guillaume d’Orange que nous avons
publié (Archivum Heraldicum, n° 4, 1958, Naissance du Blason, figure 1), le géant Ysoré, saxon, au lieu d'étre
représenté comme il le faudrait avec une chevelure claire et de longues moustaches blondes, ait conservé le type
sarrasin du maure, dont la couleur noire s’'imposait. E

Le réle de la panthére multicolore revient alors au chevalier au lion. Le lion solaire, symbole de feu et de
lumigre, se traduit normalement par Vor. Ce sont donc des pantheéres d’or qui brilleront sur champ de gueules
dans les armoiries anglo-normandes du roi Henri II et de ses descendants.



== 38 —=

lution spirituelle. Il est vrai que nous avons rapproché ici des motifs, qui se trouvent en réalité
dispersés dans différents documents: la panthére noire appartient a Wolfram, les pantheres
blanches a mouchetures multicolores sont attestées par les Bestiaires. Mais le rapprochement
reste légitime, apres les textes interprétatifs que nous venons de citer. Car Wolfram a fort
bien pu ne livrer qu’une fraction du théme, dont il savait I’ensemble connu de ceux pour qui
il écrivait.

Cette hypothése explique en outre le silence que nous avons remarqué quant aux armes
de Parzival, dans I’épisode Parzival-Feirefiz. Si I'auteur, a ce moment-la, avait rappelé la pan-
theére noire d’Anjou, certains auraient pu a bon droit s’étonner qu’un esprit aussi évolué que
Parzival en soit resté & I’embléme paternel, affecté seulement au début de 'ceuvre. Que s’il
elit parl¢ de panthére blanche a taches multicolores, mieux appropriée au stade ou était
parvenu le chevalier au coeur pur, ce changement demandait quelques explications. A 1’époque
de Wolfram, il était préférable de ne pas s’aventurer en des terrains aussi mouvants. Chacun
comprendra qu’il ait choisi de se taire.

Aussi bien, le poéte avait-il d’autres moyens d’exprimer son sentiment. Tous les érudits
insistent sur le caractére symbolique des aventures de chevalerie, jusque dans les moins ésoté-
riques des romans du cycle. Il s’agit toujours d’une prise de conscience de la personnalité.
Chez Wolfram, M. Bodo Mergell a trés bien mis en lumiére la signification d’un autre embléme
de la méme famille: /’ancre, qui, sans avoir besoin de modifications, traduit cependant une
évolution paralléle a celle de la panthére. On sait que Gahmuret, avant la mort de son frere
ainé, avait choisi /’ancre pour blason:

« Le méme symbole, remarque M. Mergell, sera repris plus tard par Parzival, dans son
discours avec Trevrizent au jour du Vendredi saint, mais dans un sens bien différent. »

Et cette différence révéle tout ce qui sépare: « la chevalerie mondaine et brillante du pere
(dienest umbe guot) et la quéte religieuse du fils (schildes ambet umben grdl) ». (Colloque sur le
Graal, op. cit., p. 189).

I1 ne fait donc guére de doute que ces deux aspects de ’ancre ne faisaient que reprendre,
sous une autre forme, les deux aspects successifs de la panthére d’Anjou. Et que celle-ci en son
second stade était devenue le blason secret de Parzival, comme elle avait été, en son premier
état, celui de son pére, Gahmuret. (a suivre).

Miscellanea

Essai d’identification héraldique des drapeaux conservés au chiateau de Berg. —
Les souvenirs historiques du passé militaire de la Maison de Nassau, dont est issue l’actuelle
Maison Régnante du Grand-Duché de LLuxembourg, comprennent quelques drapeaux, ramenés
de Hohenbourg (Baviére), ancienne propriété des ducs de Nassau, au chiteau de Berg (Grand-
Duché de LLuxembourg), une des résidences de la Famille Régnante.

Le Luxembourg n’étant pas documenté sur la nature de ces emblémes, leur étude me
parait s’imposer a I’heure actuelle, car, étant donné le matériau fragile dont est constitué un
drapeau, il est bon que I'on sache, avant de se trouver en présence de parcelles de soie brodée
méconnaissables, de quel étendard il s’agit exactement.

Je sais gré a S.A.R. Monseigneur le Grand-Duc héritier d’avoir pris cette initiative et je
remercie aussi S.E. Monsieur Alfred Loeusch, Grand Maréchal de la Cour, de m’avoir rendu
possible 'examen de ces vestiges d’un glorieux passé.

Ces drapeaux sont au nombre de quatre:

I. 11 s’agit tout d’abord de trois drapeaux militaires nassoviens.
Chaque enseigne porte, au bas de sa hampe, une étiquette manuscrite indiquant:

1. Herzogl. Nassau. 2. Herzogl. Nassau. 3. Herzogl. Nassau.
I. Regiment. Depot - Bataillon. I. Regiment.
1. Bataillon. I1. Bataillon.

Drapeaux de soie jaune avec sur 'avers et le revers, chaque fois brodées au centre, les
armes de Nassau, d’azur au lion couronné et aux billettes d’or, le tout entouré d’une couronnée
de lauriers.

Ils répondent bien a la description faite par R. Kolb : — Unter Nassaus Fahnen — Ge-
schichte des Herzoglich Nassauischen Officierscorps 1803-1866, Wiesbaden, 1903, Verlag Rud.
Bechtold und Comp.



	La «panthère héraldique» et le «parzival» de Wolfram d'Eschenbach

