
Zeitschrift: Archives héraldiques suisses = Schweizerisches Archiv für Heraldik =
Archivio araldico Svizzero

Herausgeber: Schweizerische Heraldische Gesellschaft

Band: 15 (1901)

Heft: 3

Artikel: Einige Notizen über Standesverhältnisse und Heraldik in Japan

Autor: M.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-744998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-744998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 59 —

Fig. 44 stellt ein Wappenrelief von 1504 dar, dessen Helm und Zimier
(ein Stierkopf) auf originelle Art in Verbindung gebracht sind; auch die Art,
wie die Helmdecke den Helm bekleidet, ist beachtenswert. Die Inschrift meldet,
das Wappen sei das des A. v. Baisseii, Statthalter von Como.

COMI • rECIT • rIEl?i •

Fig. 44

Einige Notizen über Standesverhältnisse und
Heraldik in Japan.

Von M. H.

Wenn es auch dem, der nicht in japanischen Urkunden zu forschen
vermag, unmöglich ist, über den Adel und die Wappen Japans etwas Neues zu
bringen, so sind vielleicht doch einige Angaben willkommen, welche sich auf



— 60 -
zuverlässige Quellen ', auf bei Japanern eingezogene Erkundigungen, sowie auf

eigene Beobachtungen stützen.
Ein Land, in dem vor 30 Jahren noch der ausgebildetste Feudalismus

bestand, den es wohl je gegeben, muss noch manches bieten, was für den

Heraldiker von Interesse ist. Auf Schritt und Tritt beim Durchwandern von

Tempeln, Schlössern und Kunstsammlungen begegnet man heraldischer
Ausschmückung, und auf der Strasse, in der Eisenbahn, überall findet man hunderte

von Leuten, die ihr Wappen auf ihren Kleidern tragen. Es wäre jedoch ein

Irrtum anzunehmen, dass dies auf eine Lebensfähigkeit solcher Überreste der
Feudalzeit hinwiese; im Gegenteil, es sind nur Überreste, die nach und nach

ganz verschwinden werden, denn das junge Japan hat mit seiner Vergangenheit
gebrochen und ist, wenn auch noch nicht demokratisch in unserm Sinne, doch

jedenfalls radikaler als irgend ein Land Europas. In einer verhältnismässig
kurzen und wenig blutigen Revolution ist der Feudalismus zusammengestürzt.
Der Shogun und die Fürsten haben rasch, zum grössten Teil ruhmlos kapituliert,
und der zahlreiche, zum Teil mächtige niedere Adel, von seinen Lehensherrn

preisgegeben, hat nach der Restauration nur noch in der Satsuma Rebellion 1877

sich aufgelehnt gegen die neue Ordnung der Dinge, welche seiner Macht den

Todesstoss gab.
Eine kurze historische Skizze der japanischen Standesverhältnisse dürfte

zum Verständnis der Heraldik förderlich sein.

Es ist der Stolz der Japaner, die älteste Dynastie zu besitzen, und in
der That dankt der Kaiser viel von seiner Autorität seiner unbezweifelten
Autochtonität. Nichts wie die Stellung des Mikado hat den heftigen Schwankungen,

denen seit Jahrhunderten das politische Leben Japans ausgesetzt
gewesen, so erfolgreichen Widerstand geleistet. In den Augen der Volksmassen

ist das shintoistische Dogma von der göttlichen Abstammung der Dynastie ein

unumstösslicher Glaube. Und wenn auch der Kritizismus europäischer Forscher
die ununterbrochene Abstammung von dem sagenhaften ersten Kaiser Iimmu
Tenno (f 585 v. Chr.) sehr bezweifelt, so hört man doch auch in den gebildeten
Kreisen keine Zweifel, und selbst das turbulente und radikale Unterhaus hat
sich nicht gegen den sehr ausgiebigen Gebrauch der souveränen Prärogativen
des Veto und der Parlamentsschliessung widersetzt. Als ein einziges Mal ein

Wort gegen den Kaiser fiel, erhob sich im ganzen Lande ein solcher Entrüstungssturm,

dass seither niemals mehr jemand etwas zu sagen wagte. Die Regierung
ist in Japan der Kugelfang für den unablässigen und gehässigen Kritizismus.

Um diesen von Uralters her absolut herrschenden „Sohn des Himmels"
scharten sich die Glieder der kaiserlichen Familie und der Uradel, die Kugé,

1 G. Appert, Ancien Japon, Tokio 1888. -- Thomas R. H. Me Clatchie, Japanese Heraldry
in Transactions of the Asiatic Society of Japan, Vol. V. — Van der Polder, la pairie japonaise,
Yokohama (nicht im Handel). — M. v. Brandt, der japanische Adel. Mitteilungen der deutschen
Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens, Heft 6, 1874. — Layrle, La restauration
impériale au Japon, Paris — und zahlreiche andere Werke, für welche man v. Wenckstern,
Bibliography of Japan, vergleiche.



— 61 —

selber auch Abkömmlinge des Kaiserhauses, von Göttern oder Heroen. Neun

Familien ragten am Hofe namentlich hervor, und unter diesen am meisten das

Fürstenhaus der Fujiwara, aus dessen fünf Branchen (Sekké) die legitimen
Kaiserinnen zu nehmen sind. In derselben Familie war auch während
Jahrhunderten das Amt des Kwambaku, des mächtigen Reichskanzlers, fast wie
erblich.

Indessen erwuchs aus den jüngern Söhnen der den Kaiser umgebenden
Familien ein neuer Adel (Buke), der im Kriegs- und Verwaltungsdienst in
den Provinzen zu Macht kam. Er vertrat dieselben Tendenzen wie die Fürsten
des alten deutschen Reiches und brachte es dazu, das einst straff zentralisierte
Reich in eine Unzahl mehr oder weniger unabhängige Territorien aufzulösen.

Mehr und mehr verloren der Hof und die Kugé die Gewalt, um sie in die

Hände erblicher Vasallen übergehen zu sehen; nur der zeremonielle Vorrang
verblieb den Kugé Uber die Buke. Einige der grossen Geschlechter (Taira,
Minamoto, Hojo, Ashikaga u. a.) suchten durch Erlangung der höchsten Reichsämter,

Kwambaku, Regentschaft, Shogunat1 den Hof unter ihre Kontrolle zu

bringen und die Reichsgewalt für ihre Hausmacht auszubeuten. Endlose Kämpfe
und Kriege folgten einander; keiner vermochte sein Übergewicht dauernd zu
befestigen, sodass es schliesslich Hideyoshi, einem Manne von proletarischer
Herkunft glückte, das Amt des Kwambaku im Jahre 1586 zu erlangen, durch
seine militärische Überlegenheit Japan unter seine absolute Macht zu bringen,
den Mikado und den Hof ganz in den Hintergrund zu drängen und den weltlichen
Herrscher zu einer Art Hohenpriester herabzudrUcken. Es war derselbe
Zeitpunkt, wie bei der Verdrängung der Merowinger durch Pipin. Aber der
cäsarische Parvenu, der von den Jesuiten bekehrt, die Eroberung Koreas

unternommen, und sich bereits als Herrscher Ostasiens und Indiens träumte, sollte
die Frucht nicht ernten. Einer seiner Feldherren, Jeyasu Tokugawa, ein Sprosse
des Hauses Minamoto, in dem das Shogunat von Alters her gewesen, riss die
Gewalt nach Hideyoshis Tode an sich und schuf das Staatssystem, unter dem

Japan von 1603—1868 eine Periode fast ununterbrochenen Friedens und hoher
materieller Kultur durchlief. Das Shogunat war erblich in der Dynastie
Tokugawa, in erster Linie in der Primogenitur; wenn keine Erben da waren, so

wählte der Rat der Agnaten des Hauses Tokugawa einen Shogun aus einer
der drei privilegierten Branchen der Familie; diese hiessen Gosanke drei
Familien) und besassen die grossen Lehensfürstentümer von Owari, Kii und

Mito. Auch die zahlreichen übrigen jüngern Branchen des Hauses waren reich
dotiert und die Territorien der Familie so über das Land verteilt, dass die
andern Fürsten strategisch dadurch im Schach gehalten waren. Eine zahllose
Schar kleinerer Vasallen und Höriger stützte diese Dynastie. Wohl musste der
Shogun bei jeder Erbfolge die Investitur nachsuchen, denn die absolute Autorität
des Kaisers wurde auch vom Shogun ängstlich gewahrt, da sie mit eine Stütze

1 Shogun bedeutet Generalissimus. Das Amt bestand schon seit dem 1. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung.



— 62 —

seiner Macht war. Die Regierungsgewalt aber lag ganz in den Händen des

Shoguns, von dem der Hof auch finanziell abhing. Dieser Dualismus war es,

der die Europäer jahrhundertelang annehmen liess, dass der Shogun der eigentliche

weltliche Souverän Japans gewesen sei.

Dies waren die historischen Grundlagen des japanischen Feudalsystems,
dessen Standesverhältnisse wir jetzt betrachten wollen.

Der Uradel, die Kugé, waren mit dem Souverän durch die Staatsgrundgesetze

Jeyasus zu politischer Ohnmacht verurteilt, aber der Ehrenvorrang war
ihnen geblieben. Die 137 Kugé besassen zusammen nur 42,500 Koku (zirka
850,000 Fr.) jährliches Einkommen, aber fünf Titel zweiten und 27 dritten
Ranges, während die Reichsvasallen, die Buke mit 30,000,000 Koku (600
Millionen Franken) nur einen Titel zweiten Ranges (der Shogun) und vier dritten
Ranges inne hatten. Diese relative Armut des Hofadels benutzte der Shogun,

um durch Bestechungen den Hof sich unterthänig zu halten. Die Kugé waren
von allen Verwaltungsämtern, ausser denen am kaiserlichen Hofe, ausgeschlossen.
Sie vegetierten rühm- und thatenlos an dem fast klösterlich isolierten Hofe,
intriguierten und liebten Schöngeistereien; über ihre Machtlosigkeit trösteten
sie sich im Gefühl ihrer Abstammung von Göttern und Heroen. Sie waren so

unkriegerisch geworden, dass manche ihrer Gebräuche einen weibischen Charakter

angenommen. Ihre Paläste umgaben das kaiserliche Schloss in Kyoto, sind aber
sämtlich im Kriege und in den Modernisierungsorgien des jetzigen Japan
untergegangen.

Eine wenn möglich noch einflusslosere Stellung hatten wegen ihrer höhern,
fast heiligen Würde die kaiserlichen Prinzen, welchen meist hohe geistliche
Zeremonialfunktionen oblagen, und welche nur durch kaiserliches Reskript ent-

geistlicht an der Regierung des Hofes teilnehmen durften.
Nächst den Kugé kommen an Würde die Buke, die Reichsvasallen,

welche mit dem Shogun zusammen die ganze politische und die ganze bewaffnete

Macht und nahezu die gesamten Finanzen in den Händen hatten. Durch
das Regierungssystem der Tokugawa waren sie in bestimmte Rangklassen und

Abhängigkeitsstufen eingeteilt nach ihrem Verhältnis zum Shogun.
Diese Hierarchie hat indes nur eine Bedeutung für das Lehenswesen und war
nicht entscheidend für die Stellung eines Vasallen in der Adelshierarchie des

Reiches. Diese hing ganz ab von den Titeln, welche der Kaiser ad personam
verlieh und von denen weiter unten die Rede sein wird. Da aber alle Macht
beim Shogun lag, so war die Feudalhierarchie die politisch wichtige, während
die höfische nur zeremonielle Bedeutung hatte. Voran kommen die drei
privilegierten Branchen des Hauses Tokugawa, die Fürsten von Owari, Kii und Mito.
Ihre Einkommen waren zwischen 610,000 und 350,000 Koku. (In der Feudalzeit

wurden alle Einkommen vom Fürsten bis herunter zum Hörigen in Koku
Reis ausgedrückt. Durchschnittspreis eines Koku etwa 20 Franken). Diese
drei Familien hatten den Ehrentitel Go sänke.

Ihnen zunächst standen die 18 grossen Reichsfürsten, Kokushu genannt
(was Landesherr, d. h. eine ganze Provinz besitzend, bedeutet). Ihrem Ursprung



— 63 —

nach waren von diesen 18 Kokushu 17 aus der Familie Minamoto (wie die

Tokugawa), 5 aus dem Hause Fujiwara, 3 aus Familien von Kaisern, einer
aus einer Vasallenfamilie des Hauses Oda, einer aus der Familie Tokugawa,
einer entweder aus dem Hause Taira oder von koreanischer, oder von chinesischer

Abstammung. Alle bis auf einen gehören somit dem Uradel an nach ihrer
Genealogie. Der reichste unter ihnen war ein Verwandter der Tokugawa, der
Fürst von Kaga, mit über 1,000,000 Koku. Die Errichtung der älteren dieser
Fürstentümer liegt zwischen dem 11. und 14. Jahrhundert. Die Kokushu sind
nahezu souveräne Landesherren, sind, wenigstens theoretisch, reichsunmittelbare,
erbliche Vasallen, welche den Shogun als primus inter pares ansehen. Gleichwohl

war thatsächlich der Shogun ihr Lehensherr, der ihnen vorschrieb, wie viel
Territorien sie besitzen dürfen, bei dem sie um Erlaubnis fragen mussten, wenn
ihnen durch Erbgang, Heirat u. s. w. neue Gebiete zufallen sollten. Denn die

Tokugawa mussten das Gleichgewicht der Fürsten aufrecht erhalten. Auch
hatten diese Territorialherren die Pflicht, ihre Familie am Hofe des Shoguns zu
Yedo (jetzt Tokyo genannt) gewissermassen als Pfand zu lassen und selber

häufige Reisen dorthin zu unternehmen, damit durch diese grossen Aufzüge mit
ihren Untervasallen die Vermögen der Fürsten in geeigneter Weise
zurückgeschnitten würden. Jedenfalls aber thaten diese Fürsten nie Dienste beim

Shogun, sondern besassen in ihren Territorien die hohe Gerichtsbarkeit, gaben
Gesetze, erhoben die Steuern, und hielten aus ihren eigenen Privatmitteln
eine Territorialarmee, bestehend aus ihren Aftervasallen und Samurai.

Die meisten von ihnen besassen bei ihrer Residenz Burgen (Shiro), von
denen sich noch einige als imposante architektonische Denkmäler erhalten haben.

Nach den Kokushu folgen die Tozama ausserhalb des Hauses

des Shoguns stehend). Sie sind, ähnlich den Kokushu, auch nicht im Dienste
des Shoguns, aber wegen ihrer zögernden Anerkennung der Tokugawa-Herrschaft
seiner Zeit vom Shogun in ihren Revenuen geschmälert worden.

Eine ähnliche Stellung hatten die oft reicheren, aber abhängigeren
Fudai oder Gofudai alte Diener). Es sind dies die Gefolgeleute Jeyasus

gewesen, die für ihre Dienste um die Schaffung der Tokugawa-Dynastie mit
Lehen beschenkt und in den hohen Adel erhoben wurden. Ihre Einkommen
sind mindestens 10,000 Koku. Sie haben die hohen Regierungsämter unter dem

Shogunat inne.

Die bis jetzt erwähnten Klassen der Buke bilden den hohen Adel und

ihnen gebührt ausschliesslich der Titel Daimyo. Die Daimyo, welche Mitglieder
des Hauses Tokugawa waren, ohne Gosanke zu sein, haben den Titel Kamon

zu dem Haus [des Shogun] gehörig). Ihnen steht ferner das auf den Stammsitz

der Tokugawa hinweisende Prädikat Matsudaira zu, welches auch an andere

Familien zur Ausgleichung verliehen wurde.
Neben diesem hohen Adel gab es noch den niedern, der Ilatamoto,

der direkten Vasallen der Shogune Tokugawa. Ihre Stellung war ähnlich
derjenigen der hochgestellten Ministerialen bei uns, z. B. der Landenberge im
Dienste der Kyburger. Sie leisteten dem Shogun Heerfolge und stellten Mannen



— 64 -
im Verhältnis zu ihren Einkünften. Ähnliche Vasallen hatten auch die grösseren

Daimyo. Dieselben hatten thatsächlich als Minister (Karo) die Regierung der

Fürstentümer in ihren Händen und drängten ihre Herren in gleicher Weise in

den Hintergrund, wie der Shogun den Kaiser. Die Zahl der Hataraoto des

Shoguns belief sich auf etwa 80,000 und auf ihnen beruhte sein militärisches
Übergewicht.

Nicht eigentlich zum Adel gehörend, aber thatsächlich ziemlich genau
unsern Ministerialen entsprechend, sind die Samurai, der Kriegerstand. Der

Begriff Samurai umfasst auch oft die Mitglieder des Adels, die nicht selbst

regierende Daimyo sind; jedenfalls aber bezieht er sich auf Leute von sehr
verschiedener Stellung; die einen haben die Stellung von Ministern (Karo), die

andern sind einfache Kriegsknechte. Ihr Privileg ist das Tragen der beiden

Schwerter, statt Lehen erhielten sie Reis-Renten. Sie sind unter dem Ancien

Régime, wie noch heute, die eigentlichen Träger des politischen, künstlerischen
und vielfach, namentlich jetzt auch wissenschaftlichen Lebens. Ihre Zahl
beläuft sich jetzt auf etwa zwei Millionen. Sie bilden den grössten Teil der

„Gentry" Japans.
Eine besondere Art der Samurai sind die Ronin; heimats- und herrenlose,

welche, um einem Abenteuerleben nachzugehen, ihr Treuverhältnis mit
ihrem Herrn gelöst oder welche wegen eines Verbrechens echt- und rechtlos

geworden sind. Diese Ronin spielten und spielen noch heute eine grosse Rolle
im politischen Leben Japans; sie sind das revolutionäre, terroristische, jetzt
jingoistisch-reaktionäre Element.

Hier schliesst die feudale Ständegliederung ab. Die untern Stände der
Bauern und Kaufleute, sowie der Echtlosen interessieren uns an dieser Stelle nicht.

Neben dieser feudalen Ordnung erblicher Stände bestand die allein
für die Adelsbierarchie massgebende, vom Kaiser ausgehende Hierarchie
von auf Lebenszeit verliehenen Titeln. Eine gewisse Erblichkeit
bestand insofern, als die hohen Titel fast ständig in den ersten Familien des Ur-
adels vertreten waren. Aber sie entsprachen keineswegs den Machtverhältnissen.
Kam es doch vor, dass der Shogun nicht immer den höchsten, erreichbaren
Titel hatte, und dass z. B. in den 1860er Jahren der reiche und mächtige
Reichsfürst von Satsuma Suzerän des Königreichs Luchu (die Inselgruppe
zwischen Japan und Formosa), Schwager des Shogun, selber ein Minamoto im
Zeremonial am Hofe weit hinter unbedeutenden Hofschranzen figurierte. Diese

kaiserlichen Standeserhöhungen erfolgten für die Kugé auf Antrag des Kwam-

baku, für die Buke auf den des Shogun.

Die Titel1 waren :

I. Daijo Daijin. Dieser höchste Titel hat zwei Unterabteilungen: Sho

ichii daijo daijin und Ju ichii daijo daijin. Ersterer Titel, weil dem Kaisertitel

1 v. Brandt, 1. c. S. 5 f.



- 65 —

gleich, kann nur posthum verliehen werden und hat eine ähnliche Bedeutung
wie die Heiligsprechung der katholischen Kirche. Im vergangenen November
1900 verlieh diesen Rang der Kaiser dem verstorbenen Fürsten Rekko von

Mito, der, obwohl selber Gosanke, ein Hauptförderer der Restauration gewesen.
Der zweithöchste Titel hat drei Unterabteilungen: Sadaijin, Udaijin und

Naidaijin, welche auch wieder in Sho und Chu zerfallen. Diese Titel werden an

die höchsten Kugé und den Shogun verliehen.
Der dritte Titel, ebenfalls mit drei Unterabteilungen von je zwei Klassen :

Dainagon, Chunagon, Shonagon, ist ausser dem Uradel den drei Chefs der Go-

sanke-Häuser und den ihnen allierten Fürsten von Kaga vorbehalten.
Der vierte Titel hat eine sehr komplizierte Einteilung in 24 Klassen.

Er ist für die Reichsfürsten (Kokushu) und einige der vornehmsten Tokugawa-
vasallen (Gofudai) bestimmt. Der fünfte Titel ist für Gofudai, Tozama und

Hatamoto, der sechste und unterste, Hoii genannt, ist für niederere Beamte.

Auch hier wieder zahlreiche Unterabteilungen.
Alle titulierten Personen zusammen bilden das „Himmlische Volk" (Tenjo

bito). Aus dem Gesagten geht hervor, dass die japanische Adelshierarchie der
europäischen nicht entspricht und mehr an die Organisation chinesischer und

preussischer Orden erinnert.
Neben dieser Haupteinteilung des Adels gab es noch eine solche, wenigstens

für die Buke, nach ihrer Zugehörigkeit zu einer der 11 Kammern des

Reichsrates des Shogun. In der ersten Kammer sassen 10 Tokugawa und der

Fürst von Kaga; in der zweiten ausser den Tokugawa die 17 übrigen Kokushu

u. s. w. ; in der untersten die Beamten vom Range der Vicestatthalter u. s. w.
In den einzelnen Kammern wurde nach Stimmenmehrheit entschieden, und die

Mehrheit der Kammern bildete den Reichsratsbeschluss. Innerhalb der Kammern

rangierten die Mitglieder nach ihrem Einkommen in Koku-Reis. Das Einkommen

war vom Shogun für jeden Adeligen festgesetzt und konnte nur mit seiner
Zustimmung verändert werden. Entziehung eines Teils der Revenue war eine

häufige Strafe, angewendet gegen widerspenstige Fürsten.
Ein Adelstitel, der sehr häufig, aber weder für die höfische, noch die

feudale Hierarchie von Bedeutung war, ist der Titel Kami, welcher Herr,
Schirmvogt bedeutet, und in Verbindung mit einem Herrschaftsnamen (seltsamerweise

in der Regel nicht dem des eigenen Dominiums) oder einer Hofcharge
geführt wurde; z. B. Higo-no-Kami (Herr von Higo), Uta-no-Kami
(Obersthofkapellmeister), Daizen no Daibu (Truchsess). Daibu, Tayu und Suke waren
gleichbedeutend mit Kami. Der Kami- wie die andern Adelstitel werden vom
Kaiser verliehen, den Kugé auf Vorschlag des Kwambaku, den Buke auf den
des Shogun ; für den niedern Adel erhält der Shogun jährlich einige Blankett-
Adelsdiplome. Für die einzelnen Verleihungen empfängt der Kaiser von dem

Beschenkten, bezw. von dem ihn vertretenden Shogun Geschenke, welche einen
ansehnlichen Teil der kaiserlichen Revenuen bilden.

Dies sind die Grundzüge der Organisation des japanischen Adels vor
der Restauration von 1868 und der folgenden Jahre.



— 66 -
Trotz des starken Regiments der Tokugawa fing sich das Verhältnis

zwischen Shognn und Vasallen allmählich an zu lockern, besonders bei den

mächtigen Fürsten des Südwestens und Südens, Nagato und Satsuma.

In der langen Friedensperiode, die auf das Faustrecht gefolgt war, fanden

die Samurai keine geeignete Beschäftigung, und namentlich die aus ihnen

hervorgegangenen Staatsmänner der Territorialfürsten strebten nach Erweiterung
ihres Einflusses, was nur auf Kosten des Shoguns und seiner Gefolgsleute
geschehen konnte. Gleichzeitig entstand eine aus harmlosem, historischem
Kritizismus hervorgehende Bewegung zu Gunsten der nationalen Religion, des

Shintoismus, dessen Dogma die absolute, heilige Gewalt des Kaisers war, und

der unter den Shogunen durch den aus China importierten Buddhismus fast

ganz in den Hintergrund gedrängt wurde. Das Shogunat wurde als Usurpation
angegriffen. Als um 1854 die Amerikaner und bald nach ihnen auch die

Europäer dem Shogun die Wiedereröffnung Japans abnötigten, — denn seit der

Vertreibung der Jesuiten und der Unterdrückung des Christentums in der Mitte
des 17. Jahrhunderts war das Land allen Fremden, ausser den holländischen

Kaufleuten in Nagasaki völlig verschlossen worden — da waren die Tage des

Shogunats gezählt. Die frondierenden Dairnyo, vielmehr ihre Samurai, suchten

durch beständige Attentate auf die Europäer die interne und internationale

Stellung des Shoguns unmöglich zu machen, der für alles aufzukommen hatte,
ohne die thatsächliche Macht zu besitzen, die revoltierenden Fürsten zur
Ordnung zu weisen. Der anerzogene Fremdenhass wurde hauptsächlich ausgebeutet,

um den Shogun, der die Fremden — der Not und politischer Weisheit
gehorchend — ins Land hereingelassen, zu stürzen, da er angeblich das Land
verkauft und verraten. Der ganzen, durchaus revolutionären Bewegung wurde
der Stempel der Legitimität aufgedrückt, indem man die Wiedereinsetzung
des götterentstammten Kaisers an die Stelle des Usurpatoren von Shogun setzen

wollte. Nach jahrelangem innern Hader und zuletzt blutigen Kämpfen fiel das

Shogunat 1868, nachdem der letzte Shogun, ein Prinz Tokugawa-Mito,
abgedankt hatte. Aber nun trat nicht die nationalistische Reaktion ein, sondern

die neue Regierung ging mit voller Energie an die Europäisierung Japans, da

ihr die Neutralität der fremden Mächte unentbehrlich war, um die feindliche
Partei ganz zu unterdrücken, und da sie einsah, dass das Land nur dann seine

Unabhängigkeit bewahren konnte, wenn es sich auf dieselbe Stufe materieller
Kultur brächte, wie die Europäer. Zunächst wurde ausser der Aufhebung des

Shogunats nichts weiter an dem alten System geändert; die Dairnyo blieben in
ihren Rechten, die alte Rangordnung wurde nicht berührt; die Vasalitäts-
verhältnisse in den Fürstentümern blieben erhalten, nur trat der Shogun nicht
mehr zwischen Monarch und Unterthanen. Den Tokugawa, obwohl ihnen nicht
mehr die Reichsregierung oblag, wurde die kolossale Apanage von 700,000 Koku
(14,000,000 Fr.) belassen. Allerdings wurde an Stelle des Ex-Shoguns ein

anderer Prinz Hauschef. Auch wurden mehrere Dairnyo, Hatamoto u. a., die,
einsehend, dass dem Mantel auch der Herzog nachfallen musste, sich bis zum
äussersten gegen den Umschwung der Dinge gewehrt hatten, verurteilt, entsetzt,



— 67 —

am Einkommen geschmälert, degradiert u. s. av.; aber es muss gesagt werden,
dass die neue Regierung, oder wie sie sich vielmehr bezeichnete, die wieder

eingesetzte legitime, mit ganz ausserordentlicher, weiser Mässigung verfuhr.
Indessen, der Stein war ins Rollen gekommen. Die Daimyo, die von ihren

Gefolgsleuten nur als pompöse Puppen vorangetragen worden Avaren, verschwanden
immer mehr hinter den eigentlichen Machern der Restauration, welche zum Teil
den untersten Schichten des Samuraistandes angehört hatten : Ito, Inouye, Saigo,

Itagaki, Okubo u. a. Zwischen 1870 und 1876 folgte nun eine Reihe der

durchgreifendsten Reformen. Zuerst wurden die Daimiate abgeschafft und in
Provinzen (Ken) verwandelt. Anfänglich blieben die Fürsten als Statthalter in
ihren Provinzen. Da aber die einen nach wie vor sich als souveräne Territorialherren

fühlten, andere aus Unfähigkeit eine Misswirtschaft sondergleichen

führten, wurde die Provinzialverwaltung in die Hände von Beamten der kaiserlichen

Regierung gelegt und die Zentralisierung des Reiches vollendet. Diese

geAvaltigen Änderungen gingen ohne Erschütterungen vor sich, denn die Daimyo
konnten ohne ihre Vasallen, welche zu eifrigen Zentralisten geworden Avaren,
nichts machen und viele, in finanziellen Nöten und in üppigem Müssiggange

verweichlicht, Avaren froh genug, eine reichliche Apanage zu erhalten und aller
Regierungssorgen ledig zu sein. Ein blutiger und gefährlicher Aufstand erhob
sich indessen, als den Samurai verboten Avurde, ihre traditionellen zAvei Schwerter

zu tragen und ihnen zugemutet wurde, noch ihr letztes Privileg preisgebend in
dem Bürgerstand unterzugehen. Ein Schritt von der grössten Bedeutung Avar

die Auflösung der Territorialheere und die Schaffung einer einheitlichen, auf
der allgemeinen Wehrpflicht beruhenden Reichsarmee.

Die durch diese Neuerungen ihrer Stellung beraubten Adeligen und
Samurai wurden entschädigt, indem erstem 10% ihrer Territorialrevenuen zum

privaten Gebrauche überlassen wurden; den letztern wurde ein ihren Renten

entsprechendes Kapital, nach verschiedenen Ansätzen, in Staatspapieren gegeben.
Die sämtlichen Abfindungen erfolgten in unübertragbaren Staatsrententiteln,
schliesslich wurde aber die Veräusserung gestattet, um den Samurai namentlich
die Möglichkeit zu geben, mit dem so gewonnenen Kapitale in die produktiven
Stände einzutreten. Es war übrigens vorauszusehen, wohin diese Massregel
führen musste bei Leuten, die seit Jahrhunderten aller kommerziellen Thätig-
keit entwöhnt Avorden waren. Bei vielen ging das Geld nur zu rasch verloren,
teils wegen Unkenntnis, teils wegen thörichten Spekulationen oder mangelnder
Fähigkeit, finanziell selbständig zu sein. Mancher Sprosse hochadeliger
Geschlechter wurde zum bescheidenen Beamten oder gar zum Angestellten in einem

europäischen Kaufmannshause in Japan, und wie versichert Avird, sollen einstige
Samurai schon zu Koolie, Karrenzieher u. dgl. herabgesunken sein. Fragen
Avir uns, Avas aus den alten Ständen geworden, nachdem mit Alt-Japan so

gründlich aufgeräumt worden.
Die vier Stände: Dynastie, Adel, Samurai und Gemeine sind geblieben

und existieren heute noch. Die Echtlosen sind abgeschafft. Die Ständeeinteilung
hat übrigens nur noch eine Bedeutung für Volkszählungen, denn staatsrechtlich



- 68 —

bestellt zwischen Gemeinen und Samurai (Shizoku) gar kein Unterschied. Dem
Adel eignen gewisse Sonderrechte, von denen weiter unten die Rede sein wird.
Die Dynastie hat eine ähnliche Stellung wie in allen konstitutionellen Monarchien.

Der geistliche Charakter besteht nicht mehr. Die Prinzen sind jetzt
Offiziere in Heer und Marine. Der Kaiser hat seine alte Autorität behalten
und wird sie voraussichtlich noch lange behalten. Obwohl für die meisten seiner
Unterthanen ein unbekanntes, fast heiliges Wesen, kann er doch in gewissem
Sinne populär genannt werden. Seine Autorität, weniger seine Person, bildet
den festen Punkt im Staatsleben, auch seitdem der Kaiser 1890 eine Verfassung
nach dem Muster der preussischen gegeben. Sein Privatvermögen ist gross,
so dass er aus eigenen Mitteln die spärlichen Besoldungen seiner Minister
aufbessert.

Die Kugé sind nach der Aufhebung des Shogunates mit den Buke
verschmolzen worden. Der Umschwung der Dinge, weil eine Stärkung des Hofes

bedeutend, war ihnen anfänglich günstig. Der Fujiwara Fürst Sanjo war jahrelang

Premierminister. Ein anderer Kugé Iwakura war ebenfalls ein einflussreiches

Kabinetsmitglied. Aber immer mehr wurden sie zurückgedrängt. Heute
sind sie kaum mehr in den obersten Hofchargen. Fürst Tokudaidi ist noch in
der unmittelbaren Umgebung des Kaisers. Indessen lässt sie der Hof nicht
fallen, denn sie bilden seit mehr als einem Jahrtausend seine Staffage und

liefern die Frauen für die Dynastie. Nicht nur die Kaiserin, sondern auch die

offiziellen Konkubinen, deren Kinder ein subsidäres Thronfolgerecht haben,
werden meist dem Uradel entnommen.

Die Daimyo, überhaupt der hohe Feudaladel ist seit seiner Mediatisierung
in ruhmlose Vergessenheit gesunken. Von den grossen Reichsfürsten ist nur der

von Hizen jetzt als Marquis Nabeshima Obersthofmarschall. In der Regierung
haben sie keine Stelle. Und wenn einzelne auch noch bis zu einem gewissen
Grade als Häupter ihrer ehemaligen „Clans" galten, so ist das ganze ohne

politische Bedeutung, denn Japan ist nicht das Land historischer Pietät. Viele

von den Gliedern des hohen Adels sind noch im Besitz ihrer alten Reichtümer
und leben jenem ästhetischen Quietismus, dem sie sich seit den Tokugawa-
Zeiten hingaben; mehr noch sind verarmt, — denn das Leben verteuert sich

in Japan — und etliche sind ganz heruntergekommen.
Während früher die Ebenbürtigkeit in den einzelnen Ständen, Adel,

Samurai und Gemeine aufrecht gehalten wurde, sogar so, dass bei Allianzen
zwischen Kugé und Buke der Shogun intervenieren musste, so bestehen diese

Beschränkungen heute nicht mehr. Immerhin wird in Adelskreisen auch heute

noch ziemlich streng an den alten Regeln festgehalten, während die Samurai

jetzt oft bürgerliche Allianzen eingehen. Übrigens bestanden schon in alten
Zeiten für sie in einigen Gebieten liberalere Grundsätze.

Bei der Feststellung der Ebenbürtigkeit wird in Japan nur auf die väterliche

Abstammung gesehen, d. h. auf die Zahl der Generationen seit dem primus
acquirens des Adels. Die Einrechnung der mütterlichen Ahnen verwerfen die

Japaner als einen kognatischen Gedanken, denn auch ihr Erbrecht ist so rein



— 69 —

agnatisch wie das älteste römische. Die strenge Abschliessung der Stände

bedingte aber ohnehin die Homogenität aller Almen.
Was endlich die Samurai (Shizoku) anbelangt, die die Restauration

angefangen und durchgeführt haben, so sind sie es, welche die ganze Ernte
eingeheimst haben und zwar im besondern diejenigen der beiden Stämme: Satsuma

und Choshiu. Ihre auch heute fast noch unerschütterte Vorherrschaft in der

Regierung wird als Satcho-System bezeichnet. Samurai aus diesen beiden
ehemaligen imperialistischen Fürstentümern haben fast alle hohen Stellen am Hofe,
in der Regierung, Diplomatie, Armee, Marine in ihren Händen. Wie in den
meisten ostasiatischen Ländern ist auch in Japan der politische Nepotismus in
höchster Blüte. Der Parteikampf ist ein Kampf der politischen Führer, um
ihre Anhänger, hoch und niedrig, unterzubringen. So kommt es, dass Dank dem

clanischen Zusammengehörigkeitsgefühl — und allerdings auch Dank dem

Umstände, dass die Samurai die Gebildeten sind, diese Klasse fast alle öffentlichen
Posten inne hat, nicht nur die hohen, sondern auch niedere, wie Postbeamte,
Eisenbahnangestellte u. s. w. Viele müssen sich allerdings mit einem Bettellohne

von 10—15 Yen (25—37 Fr.) im Monat begnügen. Die Samurai liefern
auch die meisten Studenten und beherrschen so die liberalen Berufe. Wenn auch
wohl nicht die Mehrzahl der Wähler für das Parlament ausmachend, so sind
die Samurai doch die überwiegende Mehrzahl der Gewählten. Auch in der

Selbstverwaltung haben sie die führende Stellung. Kein Land, nicht einmal

England, ist unter einer so völligen Herrschaft seiner „Gentry" wie Japan.
Dies bedeutet aber weder ein konservatives noch ein liberales Regiment, sondern
ein radikales Dank dem unhistorischen, sprunghaften und turbulenten, politischen
Geiste der Japaner. Der Hochadel ist kalt gestellt; die untern Stände, zwar
vielleicht politisch noch gleichgültig, fangen an, in beänstigendem Masse in das

Parlament hineinzudringen, und ob dann die Samurai einen Faktor der Stetigkeit

und Festigkeit in der Politik bilden können, ist sehr fraglich, denn ihre
Macht ist revolutionären Ursprungs.

Nach dem Sturz des Feudalsystems waren nur noch die vom Kaiser
ausgehenden Adelstitel ad personam geblieben, mit welchen die um die Restauration
Verdienten ausgezeichnet wurden. Fürst Sanjo stieg zum Daijo Daijin empor.
Erbliche Titel gab es somit nicht, dagegen war und ist auch heute noch die

Zugehörigkeit zu den vier Ständen erblich, so dass alle Nachkommen z. B. eines

Samurai wieder Samurai sind und sich amtlich als solche bezeichnen dürfen.
Prädikate wie „von", „Sir" u. s. w. gibt es in Japan nicht.

Teils infolge der Europäisierungsmanie, welche bis 1887 in Japan grassierte,
teils um das Verhältnis des japanischen Adels zum europäischen zu regulieren,
wurde 1883 ein Peerage nach englischem Muster errichtet mit fünf Klassen.
Die entsprechenden Übersetzungen dieser ursprünglich chinesischen Titel sind
Fürst (Durchlaucht), Marquis, Graf, Vicomte und Baron. Ein „Herr von ...."
gibt es nicht. Diese Titel vererben sich wie in England in der agnatischen
Primogenitur; es gibt keine Courtoisie - Titel, d. h. die Descendenten eines

Adeligen haben selber keine Titel, jedoch das Recht, amtlich ihrem Namen



— 70 —

eine Bezeichnung beizufügen, welche auf den adeligen Stand ihrer Familie
hinweist.

Später wurde die Gesetzgebung über den Adel noch dahin erweitert,
dass jeder Peer ein Fideikommiss besitzen muss. Für dieselben gelten ähnliche

Bestimmungen wie für unsere Majorate. Ist ein Peer zu arm, ein Fideikommiss

zu errichten, so wird ihm ein solches vom Kaiser bestellt. Die Fideikommisse
sind auf den Adel beschränkt. Es mag hier übrigens erwähnt werden, dass

das japanische Erbrecht rein agnatisch ist, d. h. der älteste Sohn, auch in einer

bürgerlichen Familie, erbt das ganze Vermögen. Vor Einführung des neuen

Zivilgesetzbuches konnte daran nicht einmal etwas durch Testament geändert
werden. Das Eigentum ist mehr Familieneigentum, der älteste Agnat der Familie
ist weniger Eigentümer als der Verwalter. Sind keine männlichen Erben da,

so muss adoptiert werden, damit die agnatische Linie nicht erlösche. Diese

Prinzipien haben ihren Grund einerseits im früheren Lehenswesen, das dem

Lehensherrn die Erhaltung seiner Vasallenfamilien sichern wollte, anderseits —
und wohl ursprünglich — im Ahnenkultus ', der auch bei den Ariern dieselben

Institutionen ins Leben rief, wie bei den Asiaten. Die Darbringung der Opfer
für die agnatischen Ahnen muss mit allen Mitteln gesichert werden. Dieser
Ahnenkultus wird in jedem japanischen Hause gepflegt. Während in der
ärmlichen Hütte der Familienaltar ein bescheidenes vergoldetes Holzkästchen ist,
in dem auf Täfelchen die Namen der Ahnen mit ihren „kanonischen" Namen

(nach dem Tode bekommt jedermann einen andern Namen) aufgeschrieben sind,
so findet man in den alten Fürstenresidenzen, wie Sendai, Hiroshima u. s. w.
die Ahnentafeln jener grossen Herrengeschlechter, aufgestellt in prachtvollen
Tempeln inmitten stiller Kryptomerienhaine.

Um wieder auf das neue Peerage zurückzukommen, so bleibt noch zu

erwähnen, dass über 500 solcher Titel verliehen wurden und zwar grösstenteils
an die Mitglieder des alten Adels (Kugé und Buke), wobei sie nach Alter, Rang
und Verdienst um die kaiserliche Sache taxiert wurden, ferner an Samurai, die
sich um die Restauration verdient gemacht hatten und auch an einige andere

Personen; so wurde der Chef der alten, sehr reichen Kaufmannsfamilie Mitsui,
der japanischen Fugger, baronisiert. Fürstentitel wurden den bedeutendsten

Kugé, namentlich den Fujiwara gegeben, sowie an die Tokugawa u. a., auch

an den Exshogun Tokugawa Keiki. Andere grosse Daimyo wurden Marquis,
so Matsudaira Hizen no Kami. Die berühmten Samurai, welche das neue Japan
schufen, erhielten meist den Grafentitel (Ito, Inouye, Okuma u. a.), von denen

einige später zum Teil nach dem siegreichen Kriege mit China in den Marquisstand

erhoben wurden; so Ito, Yamagata, Saigo. Dann kommen zahlreiche
Vicomtes und Barone, von welchen Titeln immerfort ausgiebiger Gebrauch
gemacht wird, um Minister, Generäle u. s. w. auszuzeichnen. Auch der Finanzadel

hält seinen siegreichen Einzug in das Peerage von Nippon.

1 vgl. Fustel de Coulanges, La Cité Antique.



Die 1890 oktroyierte Verfassung sieht
neben dem Unterhaus, das thatsächlich die

Domäne der Samurai ist, ein Herrenhaus vor,
das nach preussischem Muster ausser den Prinzen

von Geblüt, den durch besonderes kaiserliches

Vertrauen Berufenen und den aus den

Höchstbesteuerten Gewählten den Adel in zwei Gruppen
in sich schliesst, nämlich die Fürsten und

Marquis, welche Virilstimmen haben, d. h. jeder
Titular hat Sitz und Stimme im Oberhaus, und
die Grafen, Vicomtes und Barone, welche in
Curien zusammentreten und ihre Mitglieder in
das Haus delegieren. Die, welche Virilstimmen
haben, also die beiden obersten Klassen, bilden
den hohen Adel, die mit Curiatstimmen den

niedern. Dieses Verhältnis hat eine gewisse
Ähnlichkeit mit dem alten deutschen Keichstage. Das

Herrenhaus Japans führt wie die meisten Ersten Kammern der Welt ein stilles
und wenig bedeutendes Dasein. — Soweit von den Standesverhältnissen.

Die japanische Heraldik1 ist bedeutend einfacher und weniger verwickelt
als die Organisation des Adels.

Die japanische Heraldik hat nie die volle Entwicklung wie die

europäische erlangt. Die Ursachen dafür liegen nicht in dem Mangel günstiger
Verhältnisse, sondern in der Art, wie Wappen auf Waffen und Kleidern
getragen wurden. Wenn wir den Ausdruck „Wappen" (japanisch: Mon) gebrauchen,
so geschieht dies nur in uneigentlichem Sinne, denn das japanische Wappen ist
kein Schildwappen, sondern mehr nur ein Emblem, das auch als Helmzierde
benutzt wird, ohne deshalb eine besondere Existenz in der Heraldik zu führen
wie unsere Zimiere. Eine Zusammenstellung von Schild und Helm, wie dies in
unsern Siegeln z. B. geschieht, ist dem Japaner unbekannt; ebenso

Helmdecken, Schildhalter und ähnliches. Überhaupt spielte der Schild in der
japanischen Bewaffnung nicht die Kolle wie bei uns, da das meist mit beiden Händen

zu führende Schwert ihn ausschloss. Das Wappen wurde auf dem Helm und

auf dem Panzer getragen, meist in ziselierten, geschnittenen oder gestanzten
Metallplatten von verschiedener Grösse; nicht nur zur Kenntlichmachung des

Trägers, sondern mehr noch zur Dekoration der Rüstung, so auf den Nägeln,
Beschlägen, Handschuhen, Knieschienen, Sattel u. s. w. in dutzendfacher Wiederholung.

Infolge der Darstellung des Wappens in der Regel in Metall fiel die

Farbe meist ganz weg oder war durch die zufällige Farbe des Untergrundes
bestimmt. Zieht man diese ganz untergeordnete Rolle der Farbe, sowie den

fast nur ornamentalen Charakter des Wappens in Betracht, so ist es leicht er-

Fig. 45

Helm aus dem Reichsmuseum in
Kioto. Kin anderes Exemplar trägt
neben dem obigen Wappen noch ein
zweites Zeichen, ein gestieltes
Dreiblatt mit aufwärts gebogenen
Blumenblättern.

1 Ich halte mich hier meistens an den grundlegenden Aufsatz von Mc. Clatchie.



— 72 —

sichtlich, dass die Regeln der japanischen Heraldik ziemlich spärlich sein müssen,
und die wenigen bestehenden sind meistens vage. Wohl kommen auch Tinkturen

vor, namentlich bei den auf Flaggen und Bannern geführten Wappen, aber
auch hier fehlt es an stehenden Regeln. Es kann dies übrigens nicht verwundern,
wenn man bedenkt, wie untergeordnet die Bedeutung ist, welche die Farbe in der

japanischen Kunst, namentlich der Malerei besitzt, inbegriffen die farbenprächtigen,
sog. buddhistischen Gemälde: denn für die japanische Kunst ist die Linie das

alles dominierende Prinzip. In den japanischen Wappenbüchern, von denen

namentlich die alten mit den Wappen der Daimyo von Belang sind, erscheinen
die Wappen als farbenlose, in ihren Konturen dargestellte Ornamente.

Der Ursprung der japanischen Heraldik ist nicht mit Gewissheit fest-

getsellt. Immerhin geht sie wahrscheinlich vor das Jahr 900 A. D. zurück.
Es ist sehr glaubhaft, dass die japanischen Wappen hervorgegangen sind aus

den Mustern oder Ornamenten, welche in die Staatsgewänder der Kugé
eingewoben oder mit welchen dieselben bestickt waren. Darauf weist auch das

chinesische Idiogramm hin, welches sowohl Wappenbild als Helmzier bedeutet
und aus zwei Grund-Idiogrammen zusammengesetzt ist, von denen das eine „binden,
verbinden, zusammennähen" bedeutet, das andere „Muster, malen". Diese
Stoffmuster hatten die kreisrunde Form, welche die japanischen Wappen zum grossen
Teil bis heute behalten haben. In älterer Zeit entsprach die Grösse der Wappen
dem Rang ihrer Träger, so dass ein Wappen eines grossen Daimyos ungefähr
4 cm im Durchmesser, etwa dreimal so gross war als das eines einfachen
Samurai. Indessen ging man später allgemein zu der kleinern Form über, da

dem japanischen Geschmacke alles Auffallende, Protzige im Grunde zuwider ist.
Über die Tragart der Wappen an Rüstungen ist schon einiges gesagt

worden. Da die Farbe unwesentlich war, so wurde, falls das Wappen nicht
in blankem Metall war, für die heraldische Figur eine Farbe gewählt, die mit
dem Untergrunde übereinstimmte, z. B. auf hellem Grunde meist schwarz oder

rot, auf dunkelm, Metall oder rot. Eine Beobachtung ständiger Tinkturen findet
sich nur bei einigen hohen Familien, so bei den Tokugawa, wovon später die

Rede sein wird.
Gekämpft wurde in voller Rüstung im Kriege; das Wappen wurde dann

geführt am Helm (meist eingesetzt zwischen eine an einige unsere Helmzierden

erinnernde, gabelförmige Verzierung), ferner auf der Brustplatte und einer kleinen
Fahne. Auch an den Kriegszelten, speziell an den zwischen den Pfosten
herabhangenden Vorhängen war das Wappen angebracht.

In Friedenszeiten, überhaupt wenn keine Rüstung getragen wurde, und

allgemein von Frauen wurden die Wappen namentlich auf den meist schwarzen
oder wenigstens dunkeln Überkleidern getragen. Diese Tragart ist auch jetzt
noch in allgemeinem Gebrauche bei den Leuten der oberen und mittleren Stände,
die die alte nationale Kleidung nicht ganz aufgegeben haben. Dies trifft
besonders für Frauen zu. Immerhin werden die Wappen heute meist nur auf den

Kleidern getragen, welche bei einigermassen feierlichen Anlässen angezogen
werden, sodass diese dunkeln Wappenüberröcke den japanischen Herren un-



— 73 -
gefähr unsern Frack und Gehrock ersetzen. Das Wappen erscheint drei- oder
fünfmal auf dem Kleide, in letzterem Falle am Nacken (dies stets), auf jeder
Schulter und jeder Brust. Das Wappen ist selten gestickt, meist eingefärbt.
Zu diesem Zwecke kauft man die Mäntel ungefärbt, befestigt darauf das aus

Papier geschnittene Muster, färbt meist schwarz das ganze Stück, so dass nach

Entfernung des Musters das Wappen, regelmässig weiss, zum Vorschein kommt.
Es ist hieraus auch ersichtlich, warum sich die japanische Heraldik nicht für
die Malerei eignet und von ihr ganz bei Seite gelassen worden ist.

Es mag hier noch erwähnt werden, dass auf den weissen Trauerkleidern
keine Wappen geführt werden. Ebensowenig waren sie im Gebrauch bei den

Hochzeiten des hohen Adels. Ferner durften bei Seppuku (Harakiri), bei

Selbsthinrichtung durch Aufschlitzen des Unterleibes, welche ein Vorrecht des Adels

um der Samurai war, keine Wappen geführt werden.
Ausser auf den Kleidern fanden und finden auch heute noch die Wappen

in Japan eine viel allgemeinere Anwendung als bei uns. Sie sind eines der

Hauptelemente der Dekoration. Am allermeisten aber tritt die Heraldik in der
Architektur hervor, nicht in monumentaler Weise, sondern lediglich durch ihre
zahllosen und verschiedenartigen Anwendungen auffallend. Keich an
heraldischem Schmuck sind die Familiengräber, die Tempel und Klöster, deren Gut-
thäter reiche Fürsten gewesen, die Burgen und einstigen Stadtschlösser der

Daimyo in Yedo (yashiki), aber auch an einfachen Privathäusern ist
heraldischer Schmuck zu treffen. Beliebt waren die Wappen namentlich über den

Thoren, an den Dachziegeln, an den Aufkrämpungen der Dachkanten, auf Tempel-
und Gartenlaternen, Brunnen, Friesbeschlägen, Torii, Grabsteinen u. s. w.

Zum Siegeln wurden die Wappen nie benutzt. Das Siegel, das auch

heute noch die rechtsgültige Unterschrift ist, besteht aus chinesischen
Schriftzeichen, welche in roter Farbe abgedrückt werden.

Die wappenrechtlichen Verhältnisse können infolge mangelnder Regeln
einfach oder kompliziert genannt werden. Hauptgrundsatz ist seit Aufkommen
der Wappen in Japan bis heutzutage das Recht der freien Wappenannahme;
in alter Zeit natürlich für die Gemeinen nicht geltend, die nicht einmal das

Recht hatten, einen eigenen Familien-Namen zu führen. Immerhin kommen auch

Verleihungen vor seitens von Fürsten und Herren an ihre Vasallen in
Anerkennung geleisteter Dienste. Die Verleihungen waren teils erblich, teils
persönlich, teils anderswie zeitlich beschränkt. Zum Beispiel war es eine beliebte
Art der Verleihung, dem zu Beschenkenden einen Mantel mit dem Wappen des

Schenkers zu geben. Das Recht der Wappenführung war manchmal an die

Existenz des Kleidungsstückes geknüpft, manchmal erblich. So kommt es, dass

viele Leute die fürstlichen Wappen der Mori, Asano u. s. w. tragen; namentlich

ersteres, dem Fürsten von Nagato, einem der Hauptstützen der Restauration

gehörend. Neben den verliehenen Wappen wurden oft auch noch die eigenen
gebraucht.

Die grossen Daimyo hatten meist drei Wappen, die kleinen Adeligen
zwei und die Samurai fast immer nur eines. Eines war immer das Hauptwappen

Archiv für Heraldik. No. 3. 1901 2



— 74 -
und hiess jo-mon, die andern kaë-mon. Letztere wurden geführt, wenn man
nicht in voller Gala zu erscheinen hatte.

Neben diesen Wappen-Varianten wurden innerhalb derselben Familie oft
sehr verschiedene Wappen geführt, aber immerhin besteht die Tendenz, dass

die Branchen desselben Hauses ähnliche Wappen führen. So haben die Gosanke-

Familien das Wappen des Shogun mit drei verschiedenen Tinkturen, die Kamon
ebenso oder grossenteils verschiedene Abarten vom Stammwappen. Einige Branchen

haben auch ganz verschiedene.

Die Wappen derDaimyo wurden genau geführt und unbefugte Nachahmung
war verboten. Eine Art Wappenherolde waren an den Fürstenhöfeil und

begleiteten ihre Herren auf deren Fahrten an den Hof des Shoguns nach Yedo,
um bei der Begegnung zweier solcher Prozessionen das Zeremoniell, nach dem

Rang der Beteiligten festzustellen.

Heutzutage besteht der Rechtsschutz nur noch für die beiden kaiserlichen
Wappen, das grosse Chrysantemum-Wappen besonders, weniger für das Wistaria-
Wappen, da von Alters her schon viele sehr ähnliche bestanden. Verleihung
von Wappen mit oder ohne den Adel gibt es nicht. Die Wappen sind heute

in den weitesten Kreisen verbreitet und ersetzen den Japanern auch die Hausund

Geschäftsmarken. Handelsgesellschaften, Eisenbahnen u. s. w. haben ihre
Embleme, die mit Wappen thatsächlich identisch sind.

Die Frauen behalten meist ihre Familienwappen bei als verheiratet, doch

bestehen hierüber keine festen Regeln.
In Japan ist die Adoption ausserordentlich häufig und hat volle Wirkung

wie die Agnation, sie wirkt deshalb auch auf heraldischem Gebiete ipso jure.

Was nun die Wappenbilder anbetrifft, so sind die wichtigsten folgende:

Die kaiserlichen Wappen:
1. Kiku, d. i. die Chrysanthemum-Blume, nicht die Sonne darstellend,

welche das Landeswappen ist. Das Wappen erscheint zuerst 1186; es ist das

Hauptwappen des Kaisers und der Dynastie.
2. Kiri, d. i. die Wistaria (Paulownia Japonica). Dieses Wappen wird

mehr von den Kaiserinnen gebraucht1.
Die kaiserliche Standarte zeigt das goldene Chrysanthemum auf rotem

Goldbrokat.
Die Tokugawa-Wappen:

1. Der Sliogun: drei aus einem Kreis herauswachsende, in der Mitte
desselben sich mit ihren Spitzen treffende Asarum-Blätter2. Ring und Blätter
sind Gold oder Silber auf blauem Grunde. In dieser Form existiert das Wappen
seit 1529.

'Paulownia Imperialis ist das Wappen der heutigen Dynastie und findet sich auf den
Goldmünzen derselben neben dem Staatswappen (Kiku). Red.

2 Aoi, Rosenpappel, Herbstrose. Red.



75 —

1. Das kaiserliche Kiku (Chrysanthemum-)

Wappen. 2. Das kaiserliche Kiri (Wistaria-)Wappen.
3. Hauptwappen der Tokugawa (Shogun, Gosanke

und einige Kamon). 4. Zahlreiche jüngere Branchen

der Tokugawa. 5. Ikeda (Kokushu), zu der uralten

und berühmten Familie der Taira gehörend.
6. Okudaira (Fudai) Daimyo 1590. 7. Iakurai (Kamon)

redendes Wappen. Daimyo 1588. 8. Ito (Tozama).

XII. Jahrhundert. 9. Asano (Kosushu) Daimyo 1568.

10. Date (Kokushu) XII. Jahrhundert, sowie
zahlreiche andere Familien. 11. Kuroda (Fudai) Daimyo
1700. 12. Inoue (Fudai) Daimyo 1615, 1640, 1713.

13. Houda (Fudai) Daimyo 1601.14. Satake (Tozama)

XII. Jahrhundert. 15. Soma (Tozama) X.
Jahrhundert. 16. Torii (Fudai) Daimyo 1590 redendes

Wappen. 17. Aoki (Tozama) Daimyo 1588. 18.

Shimadzu (Kokushu) XII. Jahrhundert.

Fig. 46

2. Wappen der Gosanke: Emblem gleich, aber die Tinkturen fol-

gendermassen :

a) Fürsten von Owari: weiss auf horizontalen, weissen und schwar¬

zen Balken.
b) Fürsten von Kii: weiss auf blau, Zwischenräume zwischen den

Blättern schwarz.

c) Fürsten von Mito: schwarz auf weiss.
3. Verschiedene Varianten für einzelne Kamon-Prinzen.

Ausser den beiden kaiserlichen Wappen und dem Hauptwappen der Tokugawa

gibt es noch 304 andere von Daimyo. Die meisten haben rundliche Form
oder sind wenigstens annähernd gleich breit als hoch. Die Zeichnung ist Uberall

streng stilisiert. Den Emblemen sind meistens zu Grunde gelegt Blumen und

Blüten (Rose, Enzian, Chrysanthemum, Wistaria, Kirschblüte u. s. w.), Früchte
(Kirschen, Orangen 1 u. a.), Blätter, Gras, Bambus u. dgl. Ferner Tiere, aber
keine Teile des menschlichen Körpers; die Vierfüsser sind selten, so das Pferd
der aus dem X. Jahrhundert stammenden Tozama-Familie Soma. Häufiger

'Da in Japan der Kirschbaum keine Kirschen trägt, handelt es sich um eine kirschenähnliche

Frucht; auch Orangen sind nicht Landesfrucht, weshalb eher an Mandarinen oder
Kaki zu denken ist. Red.



— 76 -
sind die Vögel und Insekten (Kraniche, Gänse, Tauben, Schmetterlinge, Wespen),
Die Fudai Kuroda haben eine von Wolken umgebene Sonne. Andere haben
Wasser mit einem Berg; die Tozama Aoki den aus Wolken ragenden Fuji-
no-yama. Wasser kommt immer in Verbindungen mit etwas anderem vor.

Eine grosse Gruppe von Wappen wird gebildet durch geometrische
Figuren, Kreise und gerade Linien, allein und in allen möglichen Verbindungen.
Andern liegen chinesische Idiogramme zu Grunde, welche die erste Silbe des

Familiennamens oder ihn ganz wiedergeben. Auch die redenden Wappen fehlen

nicht, so hatten die Kamon, Fudai, Sakurai (Sakura Kirschenblüte) eine

Kirschenblüte als Wappen, die Fudai, Torii ein Torii (Tempelthor). Einige
geschmacklose und phantastische Figuren fehlen nicht.

Die Neuzeit hat keine Veränderung in die japanische Heraldik gebracht,
glücklicherweise, denn auf dem aesthetischen Gebiete sind die europäisierenden
Neuerungen Japans meistens die denkbar unglücklichsten gewesen.

P. S. Da dieser Aufsatz auf dem Dampfer geschrieben wurde, wo dem Verfasser fast
keine Quellen zu Gebote standen, möge der Leser umterlaufene Versehen gütigst entschuldigen.

M. H.

Das Familienbuch des Hans von Hynweil.
Von G. v. Vivis.

Eine heraldisch-genealogische Seltenheit ist das Familienbuch derer „von
Hynweil" aus dem Jahre 1541, welches sich im Archive der „Familie Segesser

von Brunegg" unter No. 11 befindet.
Dasselbe kam jedenfalls durch die Heirat der Katarina von Hynweil mit

Ritter Albrecht Segesser nach Luzern. Sie war eine Schwester Jörgs von Hynweil

zu Elgg und starb 1589, also nach dem Erlöschen der Familie. Albrecht
Segesser, Ritter und Kleinrat zu Luzern, f 1605, war der Sohn des Ritters
Hans Ulrich Segesser und der Elisabet von Breitenlandenberg. Derselbe war
dreimal verheiratet. Ungefähr 1559 mit Kunigunde von Meggen, f vor 1564,

dann mit Margereta Pfyffer, f 1566, und als dritte Frau nahm er im gleichen
Jahre Katarina von Hynweil. Die Kinder der beiden ersten Ehen starben ganz
jung. Vgl. Ph. Anton v. Segesser „Genealogie und Geschlechtshistorie der

Segesser etc." Aus dem Jahre 1579 existiert eine Scheibe ohne Inschrift mit
seinem Schild und denjenigen seiner beiden verstorbenen Frauen von Meggen

(geteilt, oben wachsender g. Löwe in bl., unten dreimal geteilt von w. und bl.),
und Pfyffer (in g. ein sch. Mühleisen mit gleichem Stern im Haupte).

Eine Abschrift scheint in Zürich vorhanden zu sein bei „Dürsteier III,
Anhang zur Stemmatographia Tigurina". Siehe Supplement zum Leü'schen
Lexikon von Holzhalb, Band III Seite 134. Ebenso wird im Jahrgang 1900 des

Schweiz. Archiv für Heraldik Seite 153 auf den Zürcher Genealogen Junker Hans

Wilpert Zoller den jüngern hingewiesen, der das Manuskript gekannt habe.


	Einige Notizen über Standesverhältnisse und Heraldik in Japan

