Zeitschrift: Archéologie Graublinden. Sonderheft
Herausgeber: Archéologischer Dienst Graubiinden

Band: 10 (2021)

Artikel: Zillis : von der spatantiken Kulthéhle zum frihmittelalterlichen
Bestattungsplatz

Autor: Ebndother, Christa / Fliickiger, Anna / Peter, Markus

Kapitel: Zusammenfassung = Resumaziun = Riassunto = Résumé = Summary

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lusammenfassung

— Lage und Forschungsgeschichte:

Die Hohle in Zillis-Reischen (Hinterrheintal,
Val Schons/Schams) liegt nahe an der bis
heute wichtigen transalpinen Verkehrsach-
se, die das Alpenvorland tiber den Spli-
gen und San Bernardino-Pass mit ltalien
verbindet (vgl. Kap.1.1). Nachdem 1990
spielende Schulkinder eben dort Men-
schenknochen entdeckt hatten, veranlasste
der Archdologische Dienst Graublinden im
selben Jahr erste Sondierungen und konnte
in den folgenden Jahren (1991/1992 und
1994 /1995) die Hohle und deren Vorplatz
archéologisch
de und Funde wurden mit Ausnahme der

untersuchen. Die Befun-

Fundmiinzen und Tierknochen kurz darauf
publiziert (RAGETH 1994; LIVER/RAGETH
2001. — vgl. Kap. 1.2).

Im vorliegenden Band werden die Resul-
tate der Neusichtung der Befunde und die
Bearbeitung des gesamten Fundbestandes
aus der in der Zeit zwischen dem 3. und
10. Jahrhundert aufgesuchten Hohle neu
vorgelegt (vgl. Kap. 2 und Kap. 3) und mit
einem Fokus auf die alteste, d. h. spatkai-
serzeitliche Phase, interpretiert und in ei-
nen weiteren Kontext gesetzt (vgl. Kap. 4).

— Nutzung der Héhle zwischen dem mittle-
ren 3. und mittleren 5. Jahrhundert als
paganes Kultlokal (Phase 1, Kap. 2.3):
Wahrend dieser Zeit war die Hohle mit einer
Holzwand verschlossen und nur tber einen
schmalen Eingang an der Sudseite zugang-
lich. Durch diesen gelangte man zunachst
in einen Vorraum, der zu einem grosseren,
zu Beginn (Phase 1.0) mit einer Feuerstel-
le oder einem Kuppelofen ausgestatteten
Hauptraum fihrte. Der gegen den Rhein ab-
fallende Hang vor der Hohle war durch eine
Trockenmauer befestigt und terrassiert.

Die Befunde erlaubten in Verbindung mit
dem mehrheitlich dieser Nutzungsphase

zuzuweisenden Fundmaterial aufschluss-
reiche Einblicke nicht nur in das Kultlokal
(vgl. Kap. 4.2.1), sondern auch in das Kult-
geschehen (vgl. Kap. 4.2.2) und damit letzt-
lich in die wohl weniger als 10 Personen
umfassende Gemeinschaft, die sich hier
regelmassig und vor den Augen der Offent-
lichkeit verborgen zu Kultfeiern und Fest-
mahlern versammelt hatte (vgl. Kap. 4.2.3).

Zum Kultgeschehen gehdrten individuelle
Gesten, so das Deponieren von (Votiv-)
Gaben. Zeugnis davon geben drei gefie-
derte Votivbleche (vgl. Kap.3.3.1), 647
Miinzen mehrheitlich des 4.Jahrhunderts
(vgl. Kap. 3.3.2), uber 150 Bergkristall-
fragmente (vgl. Kap. 3.3.3) sowie wohl
einige der hier vorgefundenen metalle-
nen Schmuck- und Kleidungsbestandteile
(vgl. Kap. 3.4). Die Uberwiegende Mehrheit
des Fundmaterials (vgl. Kap. 3.5—Kap. 3.7)
ist jedoch in einen Zusammenhang mit
gemeinschaftlichen Handlungen zu set-
zen. Dazu sind zum einen rituelle Handlun-
gen zu zahlen, bei welchen die Kultgerate
(vgl. Kap. 3.5) und das bisher -einzigarti-
ge ringférmige Schlangengefdss mit drei
kelchartigen Aufsdtzen und neun figirlich
verzierten Medaillons (vgl. Kap. 3.6.1) Ver-
wendung fanden. Die hier einst vollzogenen
Rituale sind Uber den Befund- und Fund-
bestand nur schwierig zu erschliessen. Wie
die geoarchdologischen Untersuchungen
jedoch nahelegten (vgl. Kap. 2.3.4), gehor-
ten dazu u. a. Brandopfer. Deren Reste, die
Asche, scheint man danach sorgfiltig ge-
sdubert und auf dem Hohlenboden ausge-
streut zu haben. Ob dies der Trockenlegung
und/oder Reinigung des Hohlenbodens
diente, oder ob man in der Regelmassigkeit
und Sorgfalt, mit der dies ausgefiihrt wurde,
und in Anbetracht vergleichbarer Gesten in
anderen Kultlokalen ein — moglicherweise
kultspezifisches — Ritual sehen darf, bleibt
offen. Zum anderen und desgleichen zen-



traler Bestandteil gemeinschaftlicher Aktivi-
taten waren die Kultbankette, die in der Re-
gel nach den Ritualen ausgerichtet wurden.
Davon zeugen das Uberlieferte Geschirr
(vgl. Kap. 3.6.2), das sich aus Keramik-, Glas-
und Lavezgefdssen zusammensetzt, darun-
ter unter anderem viele Trinkbecher, sowie
die Gber 13000 Tierknochen, die haupt-
sachlich von Schaf/Ziege sowie vom Huhn
stammen.

Die Frage, welche Gemeinschaft sich in die-
ser Hoéhle zu Kult und Bankett versammelt
hatte (vgl. Kap. 4.2.3), liess sich nicht ab-
schliessend kldren. Aufgrund des Ortes
selbst — der Hohle und deren Ausbau, der
auf restriktive Zutrittsbedingungen schlies-
sen ldsst — sowie Uber das soweit fassbare
Kultgeschehen und die ikonographischen
Zeugnisse war es zweifellos eine geschlos-
sene Vereinigung um eine oder mehrere
Gottheiten, darunter vielleicht eine von
orientalischer oder orientalisierender Pra-
gung wie zum Beispiel der Gott Mithras.
Auch wenn die vielen Gemeinsamkeiten mit
diesem, von allen Gruppenkulten am bes-
ten erforschten Kult frappant sind, fehlen —
Uberlieferungsbedingt (?) — Elemente, die
eine eindeutige Identifizierung erlaubten.

— Die kultische Neuaufladung:

Ungewiss, ob Ubergangslos oder nach ei-
nem kirzeren oder langeren Unterbruch,
wurde die Hohle vielleicht noch im 5., spa-
testens aber gegen Ende des 6.Jahrhun-
derts, umgenutzt. Zundchst wahrscheinlich
weiterhin mit einer Holzwand verschlossen,
stattete man die HOhle mit einer neuen
Feuerstelle aus (Phase 2). Unter dieser lag
das Fragment eines beinernen Kreuzes, des-
sen Bearbeitung auf eine primare Verwen-
dung als Intarsie oder Applike weisen kénn-
te (Kap. 2.4.2). Gegen Ende des 6. Jahrhun-
derts erfolgte im Sidteil eine erste Grable-
gung (Grab 1).

Wenn dieses Kreuz nicht paganer Natur
war, kénnte es als christliches Symbol ver-
standen werden und damit als Indiz zu den
Uberlegungen beitragen, dass die Hohle im
frihen Mittelalter nicht einfach ein Unter-
stand und Bestattungsplatz, sondern ein
Ort von besonderer Bedeutung gewesen
sein mag — vielleicht eine Hohlen-Eremita-
ge oder eine memoria (vgl. Kap. 4.3.1). Im
Verlaufe des spateren 6./frihen 7.Jahr-
hunderts kamen zwei weitere Bestattungen
(Phase 3: Grab 2 und Grab 3) hinzu und die
Holzwand wurde entfernt.

— Der Bestattungsplatz:

Spatestens im 8. Jahrhundert (Phase 4)
verlagerte man den Bestattungsplatz auf
den Hohlenvorplatz (vgl. Kap. 2.5). Bis ins
10. Jahrhundert als solcher genutzt, verlor
er spatestens im frihen 13.Jahrhundert,
als er von teils massiven Kiesschittungen
tiberdeckt wurde, seine Bedeutung als Erin-
nerungsort an die Toten (Phase 5).

Zusammenfassung




Resumaziun

— Situaziun ed istorgia da perscrutaziun:
Il cuvel a Ziran-Reschen (Valragn, Val
Schons) sa chatta sper 'axa da traffic trans-
alpina ch’e impurtanta fin oz e che collia
la regiun prealpina sur ils pass dal Spleia
e dal San Bernardin cun I'ltalia (chap. 1.1).
Lonn 1990 han uffants da scola che giuga-
van chatta la ossa d’'umans. Per il Servetsch
archeologic dal Grischun & quai sta la cha-
schun per far ils emprims sondagis anc quel
onn e per perscrutar archeologicamain il cu-
vel e sia plazza davant durant ils onns suan-
dants (1991/2 e 1994/5). lls chats e fatgs —
cun excepziun dals chats da munaida e da
I'ossa d’animals — en vegnids publitgads curt
suenter (RAGETH 1994; LIVER /RAGETH 2001;
chap. 1.2).

Il tom qua avant maun preschenta da nov
ils resultats da l'ultima perscrutaziun dals
fatgs sco er I'elavuraziun da tut ils chats che
dateschan dal temp dal 3. fin il 10. tschien-
taner s. C. e che derivan dal cuvel (chap. 2 e
3). El interpretescha quests chats mettend
il focus sin la fasa la pli veglia, g.v.d, sin il
temp dals imperaturs tardiv, ed als plazzond
en in context pli vast (chap. 4).

— Utilisaziun dal cuvel sco local da cult pajan
da la mesadad dal 3. fin la mesadad dal

5. tschientaner s. C. (fasa 1, chap. 2.3):
Durant quest temp era il cuvel serra cun ina
paraid da lain ed accessibel mo sur in’en-
trada stretga da la vart dal sid. Tras questa
entrada arrivavan ins 'emprim en in pierten
che manava en in local principal, il qual era
equipa il cumenzament (fasa 1.0) cun in
fuclar u cun ina pigna a cupla. La spunda
davant il cuvel enclinada vers il Rain era
francada e terrassada tras in mir sitg.

En cumbinaziun cun ils chats ch’én d’at-
tribuir per gronda part a questa fasa d’uti-
lisaziun, permettan ils fatgs da prender
invistas infurmativas betg mo dal local da

cult (chap. 4.2.1), mabain er dal cult sco
tal (chap.4.2.2) e pia la finala da la com-
munitad da probablamain main che 10
persunas, che sa radunava regularmain qua
en il zuppa per celebrar cults e banchets
(chap. 4.2.3).

Dal cult sco tal faschevan part acts indivi-
duals, sco deponer duns (votivs). Da quai
dattan perditga trais plachettas da sturs
cun plimas (chap. 3.3.1), 647 munaidas che
dateschan per gronda part dal 4. tschien-
taner (chap.3.3.2), passa 150 fragments
da cristal (chap. 3.3.3) sco er bain inqual
element da metal derivant da cliniez e da
vestgadira (chap. 3.4). Ma la part la pli gron-
da dals chats (chap. 3.5 fin 3.7) sto vegnir
messa en connex cun acts cuminaivels. Da
quels fan part per I'ina acts rituals, per ils
quals en vegnids duvrads ils objects da cult
(chap. 3.5) ed il vasch cun serp, en furma
d’ane — fin ussa unic — cun trais garnituras
en furma da chalesch e cun nov medagliuns
decorads cun figuras (chap. 3.6.1). Sur ils
fatgs e chats ési grev da chattar access
als rituals che vegnivan celebrads qua ina
giada. Ma sco che las perscrutaziuns ar-
cheologicas laschan presumar (chap. 2.3.4),
faschevan tranter auter unfrendas sin il fieu
part da quels. Lur restanzas, la tschendra,
han ins — sco ch’i para — nettegia suenter
cun quita e sterni sin il funs dal cuvel. | resta
avert, sche quai serviva per sientar e /u per
nettegiar il funs, ubain sch’ins dastga chapir
quai — sin basa da la regularitad e dal qui-
ta, cun ils quals quai vegniva realisa, sco er
en vista ad acts cumparegliabels en auters
locals da cult — sco in ritual eventualmain
specific per il cult. Per I'autra — e medema-
main in element central da las activitads
cuminaivlas — tutgavan ils banchets da cult
che vegnivan celebrads per regla suenter ils
rituals, tar il cult. Da quai dattan perditga
ils vaschs chattads (chap.3.6.2) che sa
cumponan da recipients da cheramica, da



vaider e da lavetsch, tranter auter blers
bitgers, sco er ils passa 13000 oss d’ani-
mals che derivan principalmain da nursas/
chauras e da giaglinas.

La dumonda, tge communitad che sa radu-
nava en quest cuvel per ses cult e per
banchets (chap.4.2.3), n’ha betg pudi
vegnir sclerida definitivamain. Pervia dal
lieu sco tal — il cuvel e sia extensiun, che
lascha presumar cundiziuns d’access re-
strictivas — sco er pervia dal cult tant sco
chapaivel e pervia da las perditgas icono-
graficas era quai senza dubi ina raspada
serrada che sa deditgava ad in u a plirs
dieus, tranter quels forsa in da tempra
orientala u orientalisanta sco per exempel
il dieu Mithras. Er sch’ils blers puncts cumi-
naivels cun quest cult il meglier perscruta
da tut ils cults da gruppa, en frappants,
mancan — causa mancanza da tradiziun (?) —
elements che permettan d’identifitgar quel
cleramain.

— La relantschada dal cult:

Intschert, sche senza fasa transitorica u
suenter ina interrupziun pli curta u pli
lunga, ha il cuvel survegni ina nova utili-
saziun forsa anc durant il 5.tschientaner,
il pli tard pero vers la fin dal 6. tschienta-
ner. emprim probablamain vinavant serra
cun ina paraid da lain, ha il cuvel survegni
in nov fuclar (fasa 2). Sut quel sa chatta-
va il fragment d’ina crusch dad oss, da la
quala l'elavuraziun pudess inditgar in’uti-
lisaziun primara sco intarsia u sco applica
(chap. 2.4.2). Vers la fin dal 6. tschientaner
ha gi lieu in"'emprima sepultura en la part
sid dal cuvel (fossa 1). Sche questa crusch
n‘era betg da natira pajana, pudess ella
vegnir chapida sco simbol cristian e pia
valair sco indizi ch’il cuvel n’era betg mo
ina simpla susta ed in simpel santeri durant
il temp medieval tempriv, mabain in lieu
d’ina impurtanza speziala — forsa in eremi-

Resumaziun

tagi da cuvel ubain ina memoria (chap.
4.3.1).Enildecursdal 6. tschientaner tardiv/
u dal 7.tschientaner tempriv én vegnidas
vitiers duas ulteriuras sepulturas (fasa 3:
fossa 2 e fossa 3) e la paraid da lain e vegni-
da allontanada.

— Il lieu da sepultura:

Il pli tard durant il 8.tschientaner (fasa
4) han ins dischloca il lieu da sepultura
sin la plazza davant il cuvel (chap.2.5).
Duvrada sco santeri fin il 10. tschienta-
ner, ha ella pers durant il 13. tschientaner
tempriv, cur ch’ella & vegnida cuvrida cun
per part gronds mantuns da glera, sia
impurtanza sco lieu commemorativ dals
morts (fasa 5).

Ursina Saluz
Servetsch da translaziuns
Chanzlia chantunala dal Grischun




Riassunto

— Posizione e storia della ricerca:

La grotta a Zillis-Reischen (Valle del Reno
posteriore, Val Schons/Schams) si trova
sull'asse di traffico transalpino, la cui im-
portanza dura fino ad oggi, che collega le
Prealpi con I'ltalia attraverso i passi dello
Spluga e del San Bernardino (cap. 1.1). Nel
1990 alcuni bambini vi scoprirono delle ossa
e lo stesso anno il Servizio archeologico dei
Grigioni fece i primi sondaggi. Negli anni
successivi (1991/2 e 1994/5) poté analiz-
zare archeologicamente sia la grotta che lo
spiazzo antistante. | ritrovamenti e i reperti,
escluse le monete e le ossa animali, furono
pubblicati poco tempo dopo (RAGETH 1994;
LIVER/ RAGETH 2001; cap. 1.2).

Nel presente volume vengono presentati
i risultati dei nuovi studi sui ritrovamenti
e delle analisi sul totale del complesso dei
reperti della grotta, frequentata tra il llI
e il V sec.d.C. (cap.2 e 3). Viene inoltre
presentato un approfondimento sulla fase
pil antica, cioé quella tardo imperiale, con
un’interpretazione specifica e I'inserimento
in un contesto pit ampio (cap. 4).

— Uso della grotta tra la meta del Ill e la

meta del V sec. d. C. quale locale di culto
pagano (fase 1, cap. 2.3):
Durante questo periodo la grotta era chiu-
sa tramite una parete di legno e accessibile
solo attraverso uno stretto passaggio dal
lato sud. Tramite questo si accedeva dappri-
ma ad un’anticamera, la quale conduceva al
vano principale, pit ampio, e all’inizio (fase
1.0) dotato di un focolare o di un forno a cu-
pola. Il pendio davanti alla grotta, degradan-
te verso il Reno, era puntellato e terrazzato
mediante un muro a secco.

| ritrovamenti messi a confronto con i reper-
ti scritti a questa fase di utilizzo (la maggior
parte) hanno permesso uno sguardo rivela-
tore non solo sul luogo di culto (cap. 4.2.1),

ma anche sullo svolgimento del culto in sé
(cap. 4.2.2), e infine sulla comunita, com-
prendente probabilmente meno di dieci
persone, la quale si riuniva, nascosta allo
sguardo pubblico, per celebrare riti e ban-
chetti cultuali (cap. 4.2.3).

Il rito cultuale implicava gesti individua-
li, quale la deposizione di doni (votivi).
Lo testimoniano tre piastrine votive pen-
nate (cap.3.3.1), 647 monete, la maggior
parte risalente al IV sec. (cap.3.3.2), piu
di 150 frammenti di cristallo di rocca
(cap. 3.3.3), cosi come alcune parti metalli-
che di gioielli e abiti qui ritrovati (cap. 3.4).
La maggioranza dei reperti (cap.3.5 fino
3.7) é pero da collocare in un contesto di
azioni comuni. Tra questi si possono men-
zionare azioni rituali, durante le quali en-
travano in gioco utensili cultuali (cap. 3.5)
e, finora unico nel suo genere, il recipiente
anulare, serpentiforme, con tre attacchi
caliciformi e nove medaglioni decorati con
motivi figurativi (cap.3.6.1). | rituali qui
svolti un tempo sono difficilmente ricostru-
ibili attraverso il complesso di ritrovamenti
e reperti. Come hanno perdo dimostrato
le analisi geoarcheologiche (cap.2.3.4)
questi rituali includevano tra laltro ro-
ghi sacrificali, i cui resti, le ceneri, sembra
venissero attentamente pulite e sparse sul
pavimento della grotta.

Se cio servisse al drenaggio e/o alla pulizia
del pavimento della grotta, oppure se nel-
la regolarita e attenzione con cui venivano
compiuti questi gesti, visti gesti analoghi in
altri locali di culto, si possa intravvedere un
rituale — cultuale specifico — rimane dubbio.
Dall’altra parte, e ugualmente elemento
centrale di attivita comuni, erano i banchet-
ti cultuali che solitamente si tenevano dopo
i rituali. Lo testimoniano le stoviglie ritro-
vate (cap. 3.6.2), composte da recipienti in
ceramica, vetro e pietra ollare, tra questi



molti bicchieri, cosi come piu di 13000 ossa
animali, per la maggior parte appartenenti
a pecore / capre cosi come a pollame.

La questione su quale comunita si riunisse
nella grotta per culti e banchetti (cap. 4.2.3)
non é potuta essere chiarita definitivamen-
te. Visto il luogo stesso — la grotta e le mo-
difiche apportate che indicano condizioni
di accesso molto restrittive — cosi come lo
svolgimento cultuale fin qui ricostruito, ol-
tre alle testimonianze iconografiche, dove-
va trattarsi senz’altro di un gruppo chiuso
attorno a una o piu divinita, tra le quali for-
se una di stampo orientale o orientaleggian-
te come ad esempio il dio Mitra. Anche se
le molte affinita con questo culto di gruppo,
culto tra i meglio studiati, sono impressio-
nanti, mancano elementi certi che possano
portare ad una identificazione univoca.

— La trasformazione in luogo di culto:

La grotta, forse ancora nel V secolo, ma al
piu tardi verso le fine del VI secolo, venne ri-
adattata, non e certo se cio sia accaduto im-
mediatamente o dopo un’interruzione pitu o
meno lunga. Dapprima probabilmente an-
cora chiusa da una parete in legno, la grotta
fu dotata di un nuovo focolare (fase 2). Sot-
to questo focolare giaceva il frammento di
una croce in 0sso, la cui lavorazione potreb-
be indicare un uso primario come intarsio
o stemma (cap. 2.4.2). Verso la fine del VI
secolo nella parte meridionale ebbe luogo
una prima sepoltura (tomba 1). Se questa
croce non era di origine pagana, essa po-
trebbe essere vista quale simbolo cristiano
e quindi contribuire quale indizio alle con-
siderazioni che la grotta nell’alto medioevo
non serviva solo come rifugio e luogo di
sepoltura, ma potrebbe essere stata un luo-
go d'importanza speciale — forse un eremo
oppure una memoria (cap.4.3.1). Durante
il tardo VI secolo/all’inizio del VII secolo
si aggiunsero altre due sepolture (fase 3:

tomba 2 e tomba 3) e inoltre venne tolta la
parete in legno.

— Il luogo di sepoltura:

Al piu tardi nell’VIll secolo (fase 4) il luogo
di sepoltura fu spostato nel piazzale della
grotta (cap. 2.5). Utilizzata come tale fino al
X secolo, ha perso la sua importanza come
luogo di commemorazione dei morti (fase
5) al piu tardi all’inizio del XllII secolo, quan-
do e stato interamente ricoperto da massic-
ci smottamenti di ghiaia.

Fabrizio Salvi
Archéologischer Dienst Graubiinden

Riassunto




Résumé

— Situation géographique et histoire des
recherches:
La grotte de Zillis-Reischen (vallée du Rhin
postérieur, Val Schons /Schams) se situe sur
un axe transalpin dont I'importance perdure
aujourd’hui encore, reliant I'avant-pays al-
pin a I'ltalie en passant par les cols du Spli-
gen et du San Bernardino (chap.1.1). En
1990, des écoliers qui jouaient dans la grotte
y ont découvert des ossements humains, a
la suite de quoi le service archéologique
du canton des Grisons a entrepris la méme
année les premiers sondages, poursuivant
les recherches ultérieurement (1991/2 et
1994 /5) a I'entrée et a I'intérieur de la cavi-
té. A I'exception des trouvailles monétaires
et des ossements d’animaux, le mobilier et
les structures mis au jour ont été publiés
peu aprés (RAGETH 1994; LIVER/RAGETH
2001) (chap. 1.2).

Le présent volume se consacre aux résul-
tats obtenus apres que les structures ont
été soumises a une nouvelle évaluation, et
suite a une élaboration tenant compte de
la totalité du mobilier. Ce dernier s’insere
dans une fourchette chronologique allant
du llI® au X® siécle apr. J.-C., correspondant
a la période durant laquelle la grotte fut fré-
qguentée (chap. 2 et 3); I'étude met I'accent
sur la phase la plus ancienne, soit sur le Bas
Empire, qu’on interpréte et replace dans un
contexte plus large (chap. 4).

— La grotte, lieu de culte paien du milieu du
Ille au milieu du Ve siecle apr. J.-C. (phase 1,
chap. 2.3):

Durant cette période, la grotte était fermée
par une paroi de bois; on n’y pénétrait que
par un étroit acces situé sur le coté sud. Une
fois ce dernier franchi, on parvenait dans
un vestibule menant a une piece centrale
de dimensions plus conséquentes, équipée
au début (phase 1.0) d’un foyer ou d’un four
a coupole. Le talus descendant en terrasse

vers le Rhin, juste devant la grotte, était
consolidé par un mur de pierres seches.

Associées au mobilier qui peut en majorité
étre attribué a cette phase d’exploitation,
les structures ont fourni un apergu inté-
ressant du lieu de culte (chap. 4.2.1), mais
aussi de la maniére dont il se déroulait
(chap. 4.2.2); voila qui permet au final de
mieux appréhender quelle était la commu-
nauté, comptant sans doute moins de dix
personnes, qui se rassemblait ici réguliére-
ment pour y célébrer des cultes et y tenir
des banquets, a I'abri des regards du com-
mun des mortels (chap. 4.2.3).

Les gestes individuels comme le fait de
déposer des offrandes (votives) faisaient
partie intégrante du culte, pris dans sa glo-
balité. C’est ce dont témoignent trois toles
votives (chap. 3.3.1), 647 monnaies datant
pour la plupart du Ve siécle (chap. 3.3.2),
plus de 150 fragments de cristal de roche
(chap. 3.3.3), de méme que quelques élé-
ments de parure et du costume en métal
(chap. 3.4). La majeure partie du mobilier
(chap. 3.5 a 3.7) peut cependant étre re-
placée dans un contexte de gestes com-
munautaires. On y situe les gestes rituels
faisant intervenir des instruments du culte
(chap. 3.5) dont I'exceptionnel récipient
annulaire orné de serpents et de trois élé-
ments en forme de calices, unique a ce
jour, décoré de quatre médaillons figura-
tifs (chap. 3.6.1). Les rituels célébrés ici
autrefois sont difficilement perceptibles
a travers les structures et le mobilier. Ce-
pendant, des analyses géoarchéologiques
(chap. 2.3.4) permettent de postuler I'inci-
nération d’offrandes dont les vestiges, de la
cendre, semblent avoir été nettoyés avec
soin et dispersés sur le sol de la grotte. On
ignore si cette pratique avait pour objectif
de sécher/nettoyer le sol, ou s’il est pos-
sible d’avancer, au vu de la régularité et



du soin apporté a ces gestes pour lesquels
on observe par ailleurs des paralléles dans
d’autres lieux de culte, qu’il s’agirait d’'un
rituel peut-étre spécifiquement cultuel. Un
élément non moins central des activités
communautaires résidait dans la pratique
de banquets cultuels, qui succédaient géné-
ralement aux rituels. La vaisselle retrouvée
(chap. 3.6.2) permet d’évoquer ce phéno-
mene, avec des récipients en céramique, en
verre et en pierre ollaire, dont de nombreux
gobelets a boire, de méme que de plus de
13000 ossements d’animaux attribués es-
sentiellement a des chévres/moutons et a
des poules.

Il na pas été possible d’établir avec certi-
tude quelle était la communauté se ras-
semblant dans cette grotte pour y célébrer
cultes et banquets (chap. 4.2.3). En fonc-
tion du lieu lui-méme, de la grotte et des
aménagements effectués, qui permettent
de conclure a des conditions d’accés restric-
tives, de méme que sur la base du dérou-
lement du culte tel qu’on peut le percevoir,
associé aux témoignages iconographiques,
il s’agissait sans aucun doute d’un cercle
restreint de fideles, gravitant autour d’'une
ou de plusieurs divinités, dont peut-étre
'une a caractére oriental ou orientalisant,
comme par exemple le dieu Mithra. Malgré
les nombreux points communs frappants
avec ce culte de groupe, le mieux étudié au
sein de cette catégorie, on manque encore
d’éléments permettant d’établir une identi-
fication indubitable, peut-étre en raison de
I'état des sources.

— Le renouveau cultuel:

Peut-étre encore au Ve siécle mais au plus
tard vers la fin du Ve siécle, sans qu’on soit
certain si ce phénomeéne s’est produit sans
transition ou apres une interruption d’une
durée plus ou moins longue, on assiste a
une reconversion de la cavité. Dans un pre-

mier temps, alors qu’elle était sans doute
encore fermée par une paroi de bois, on I'a
équipée d’un nouveau foyer (phase 2). Sous
cette structure, on a retrouvé le fragment
d’une croix en os, dont la facture pourrait
indiquer une utilisation premiere en tant
gu’incrustation ou applique (chap.2.4.2).
Vers la fin du VI® siécle, on a procédé dans la
partie méridionale a une premiere inhuma-
tion (tombe 1).

Si cette croix n’avait pas une connotation
paienne, on pourrait concevoir qu’il s'agit
d’un symbole chrétien, venant fournir un in-
dice en faveur des réflexions formulées sur
la fonction de la grotte au Haut Moyen Age,
qui n‘aurait pas été qu’un simple abri et lieu
d’inhumation, mais sans doute un empla-
cement a caractére particulier, peut-étre
un ermitage ou une memoria (chap. 4.3.1).
Au cours de la fin du VI®/au début du VII®
siécle,, on a procédé a deux autres inhuma-
tions (phase 3: tombe 2 et tombe 3), et la
paroi de bois a été démantelée.

— Le lieu d’inhumation:

Dans le courant du VIII® siecle (phase 4) au
plus tard, le site funéraire a été déplacé
au-devant de la grotte (chap. 2.5). Utilisé a
cette fin jusqu’au Xe siecle, ce lieu de sou-
venir tomba en désuétude au Xlli® siecle,
période au cours de laquelle il fut remblayé
de niveaux de gravier parfois trés puissants
(phase 5).

Catherine Leuzinger-Piccand
Winterthur ZH

Résumé




Summary

— Location and history of research:
The cave in Zillis-Reischen (Hinterrheintal,
Val Schons/Schams) is located close to
the transalpine transport axis, which is still
important today and connects the Alpine
foothills with Italy via the Spliigen and San
Bernardino passes (chap. 1.1). The site was
discovered in 1990, after playing schoolchil-
dren had found human bones there. In the
same year the Archaeological Service of the
Canton of Grisons arranged first test trench-
es and in the following years (1991/2 and
1994 /5) archaeological investigations of
the cave and its entrance area were con-
ducted. With the exception of the coins and
faunal remains, the features and finds were
published shortly afterwards (RAGETH 1994;
LIVER/RAGETH 2001; chap. 1.2).

The volume at hand presents the results
of the reanalysis of the features and en-
tire find assemblage of the cave which
was frequented between the 3™ and 10t
centuries AD (chap. 2 and 3) as well as an
interpretation and contextualization of the
site (chap. 4). Special focus is given to the
oldest, i.e. Late Imperial, period.

— Use of the cave between the mid 3" and
mid 5t century AD as a pagan cult locality
(phase 1, chap. 2.3):

During this period the cave was closed off
by a wooden wall and was only accessible
via a narrow entrance on the south side.

Through this entrance, one first entered
into an antechamber which led to a larger
main room, which itself was initially (phase
1.0) equipped with a fireplace or a domed
stove. The incline in front of the cave, slop-
ing down towards the Rhine, was secured
and terraced with a drywall.

In conjunction with the find material, the
majority of which belongs to this phase
of use, the analysis of the features re-

veals insights not only into the cult locality
(chap. 4.2.1), but also into the cult activities
(chap. 4.2.2) and thus ultimately into the
community itself. The community proba-
bly comprised fewer than 10 people who
would gather here regularly, hidden from
the public eye, for cult celebrations and
banquets (chap. 4.2.3).

The cult activities consisted of individual
gestures such as the depositing of (votive)
gifts. Evidence of this is provided by three
feathered votive plaques (chap.3.3.1),
647 coins mostly from the 4™ century
(chap.3.3.2), over 150 rock crystal frag-
ments (chap. 3.3.3) and probably some of
the metal jewellery and dress accessories
(chap. 3.4). Nevertheless, the vast majority
of the find material (chap. 3.5 to 3.7) should
be put into the context of communal ac-
tions. On the one hand, these include ritual
actions in which cult instruments (chap. 3.5)
and the hitherto unique ring-shaped snake
vessel with three chalice-like attachments
and nine figuratively decorated medallions
(chap. 3.6.1) will have figured. It is however
difficult to precisely reconstruct the rituals
that were once performed here from the
features and finds.

However, as the geoarchaeological investi-
gations have suggested (chap. 2.3.4), these
included burnt offerings. Their remains, the
ashes, seem to have been carefully cleaned
and scattered on the cave floor. It must thus
remain open whether this action served to
dry and/or clean the floor, or whether it
can be interpreted in the context of a spe-
cific cult, not only because of its regularity
and the carefulness taken, but also because
of the parallels with other cult localities. On
the other hand, a further central compo-
nent of communal activities were the cult
banquets, which were usually organised ac-
cording to the rituals. This is evidenced by



the tableware (chap. 3.6.2), which consists
of pottery, glass and steatite vessels includ-
ing many drinking cups, as well as the more
than 13000 animal bones, mainly from
sheep/goat and chicken.

It cannot be conclusively ascertained which
community gathered in this cave for cult
and banquet activities (chap.4.2.3). Due
to the location itself — the cave and its ex-
tension, which suggests restrictive condi-
tions of access — the cult activities, as far as
they could be identified, and along with the
iconographic evidence, it was undoubtedly
a closed association for one or more deities.

Amongst these, a deity of oriental or of
orientalizing form, for example the god Mi-
thras, is a possibility. Even if the many sim-
ilarities with the Mithraic cult, the group
cult with the highest state of research, are
striking, elements allowing for a clear iden-
tification are still missing — possibly due to
preservation (?).

— The ritual reactivation:

Whether without any transitional period or
after a shorter or longer interruption, the
cave was reused possibly in the course the
5th century but at the end of the 6% centu-
ry at the latest. Initially probably still closed
by the wooden wall, the cave was equipped
with a new fireplace (phase 2), below which
the fragment of a cross made of bone was
found. The cross’ carving could indicate a
primary use as an intarsia inlay or appliqué
(chap. 2.4.2). At the end of the 6% century,
a first burial took place in the southern part
of the cave (tomb 1).

If this cross was not pagan in nature, it
could be understood as a Christian symbol
and thus contribute to the considerations
that, in the early Middle Ages, the cave may
not have been simply a shelter and burial

place, but a site of special importance —
perhaps a cave hermitage or a memorial
(chap. 4.3.1). During the later 6% /early
7t century two more burials (phase 3: tomb
2 and tomb 3) were added and the wooden
wall was removed.

— The burial ground:

By the 8" century at the latest (phase 4),
the burial place was moved to the cave’s en-
trance area (chap. 2.5). The burial ground
was in use until the 10" century and it lost
its importance as a place of remembrance
of the dead in the early 13t century at the
latest, when it was covered by partly mas-
sive gravel backfills (phase 5).

Andrew Lawrence
Basel

Summary




	Zusammenfassung = Resumaziun = Riassunto = Résumé = Summary

