
Zeitschrift: Archäologie Graubünden. Sonderheft

Herausgeber: Archäologischer Dienst Graubünden

Band: 10 (2021)

Artikel: Zillis : von der spätantiken Kulthöhle zum frühmittelalterlichen
Bestattungsplatz

Autor: Ebnöther, Christa / Flückiger, Anna / Peter, Markus

Kapitel: Zusammenfassung = Resumaziun = Riassunto = Résumé = Summary

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
Zusammenfassung

- Lage und Forschungsgeschichte:

Die Höhle in Zillis-Reischen (Hinterrheintal,
Val Schons/Schams) liegt nahe an der bis

heute wichtigen transalpinen Verkehrsachse,

die das Alpenvorland über den Splü-

gen und San Bernardino-Pass mit Italien

verbindet (vgl. Kap. 1.1). Nachdem 1990

spielende Schulkinder eben dort
Menschenknochen entdeckt hatten, veranlasste

der Archäologische Dienst Graubünden im

selben Jahr erste Sondierungen und konnte

in den folgenden Jahren (1991/1992 und

1994/1995) die Höhle und deren Vorplatz

archäologisch untersuchen. Die Befunde

und Funde wurden mit Ausnahme der

Fundmünzen und Tierknochen kurz darauf

publiziert (Rageth 1994; Liver/Rageth

2001.-vgl. Kap. 1.2).

Im vorliegenden Band werden die Resultate

der Neusichtung der Befunde und die

Bearbeitung des gesamten Fundbestandes

aus der in der Zeit zwischen dem 3. und

10. Jahrhundert aufgesuchten Höhle neu

vorgelegt (vgl. Kap. 2 und Kap. 3) und mit

einem Fokus auf die älteste, d. h. spätkai-

serzeitliche Phase, interpretiert und in

einen weiteren Kontext gesetzt (vgl. Kap. 4).

- Nutzung der Höhle zwischen dem mittleren

3. und mittleren 5. Jahrhundert als

paganes Kultlokal (Phase 1, Kap. 2.3):

Während dieser Zeit war die Höhle mit einer

Holzwand verschlossen und nur über einen

schmalen Eingang an der Südseite zugänglich.

Durch diesen gelangte man zunächst

in einen Vorraum, der zu einem grösseren,

zu Beginn (Phase 1.0) mit einer Feuerstelle

oder einem Kuppelofen ausgestatteten

Hauptraum führte. Der gegen den Rhein

abfallende Hang vor der Höhle war durch eine

Trockenmauer befestigt und terrassiert.

Die Befunde erlaubten in Verbindung mit

dem mehrheitlich dieser Nutzungsphase

zuzuweisenden Fundmaterial aufschlussreiche

Einblicke nicht nur in das Kultlokal

(vgl. Kap. 4.2.1), sondern auch in das

Kultgeschehen (vgl. Kap. 4.2.2) und damit letztlich

in die wohl weniger als 10 Personen

umfassende Gemeinschaft, die sich hier

regelmässig und vor den Augen der
Öffentlichkeit verborgen zu Kultfeiern und

Festmählern versammelt hatte (vgl. Kap. 4.2.3).

Zum Kultgeschehen gehörten individuelle

Gesten, so das Deponieren von (Votiv-)

Gaben. Zeugnis davon geben drei gefiederte

Votivbleche (vgl. Kap. 3.3.1), 647

Münzen mehrheitlich des 4. Jahrhunderts

(vgl. Kap. 3.3.2), über 150 Bergkristallfragmente

(vgl. Kap. 3.3.3) sowie wohl

einige der hier vorgefundenen metallenen

Schmuck- und Kleidungsbestandteile

(vgl. Kap. 3.4). Die überwiegende Mehrheit
des Fundmaterials (vgl. Kap. 3.5-Kap. 3.7)

ist jedoch in einen Zusammenhang mit

gemeinschaftlichen Handlungen zu

setzen. Dazu sind zum einen rituelle Handlungen

zu zählen, bei welchen die Kultgeräte

(vgl. Kap. 3.5) und das bisher einzigartige

ringförmige Schlangengefäss mit drei

kelchartigen Aufsätzen und neun figürlich
verzierten Medaillons (vgl. Kap. 3.6.1)

Verwendung fanden. Die hier einst vollzogenen

Rituale sind über den Befund- und

Fundbestand nur schwierig zu erschliessen. Wie

die geoarchäologischen Untersuchungen

jedoch nahelegten (vgl. Kap. 2.3.4), gehörten

dazu u. a. Brandopfer. Deren Reste, die

Asche, scheint man danach sorgfältig
gesäubert und auf dem Höhlenboden ausgestreut

zu haben. Ob dies der Trockenlegung

und/oder Reinigung des Höhlenbodens

diente, oder ob man in der Regelmässigkeit

und Sorgfalt, mit der dies ausgeführt wurde,

und in Anbetracht vergleichbarer Gesten in

anderen Kultlokalen ein - möglicherweise

kultspezifisches - Ritual sehen darf, bleibt

offen. Zum anderen und desgleichen zen-

164



traler Bestandteil gemeinschaftlicher Aktivitäten

waren die Kultbankette, die in der Regel

nach den Ritualen ausgerichtet wurden.

Davon zeugen das überlieferte Geschirr

(vgl. Kap. 3.6.2), das sich aus Keramik-, Glas-

und Lavezgefässen zusammensetzt, darunter

unter anderem viele Trinkbecher, sowie

die über 13 000 Tierknochen, die

hauptsächlich von Schaf/Ziege sowie vom Huhn

stammen.

Die Frage, welche Gemeinschaft sich in dieser

Höhle zu Kult und Bankett versammelt

hatte (vgl. Kap. 4.2.3), Hess sich nicht

abschliessend klären. Aufgrund des Ortes

selbst - der Höhle und deren Ausbau, der

auf restriktive Zutrittsbedingungen schlies-

sen lässt - sowie über das soweit fassbare

Kultgeschehen und die ikonographischen

Zeugnisse war es zweifellos eine geschlossene

Vereinigung um eine oder mehrere

Gottheiten, darunter vielleicht eine von

orientalischer oder orientalisierender

Prägung wie zum Beispiel der Gott Mithras.

Auch wenn die vielen Gemeinsamkeiten mit

diesem, von allen Gruppenkulten am besten

erforschten Kult frappant sind, fehlen -
überlieferungsbedingt - Elemente, die

eine eindeutige Identifizierung erlaubten.

- Die kultische Neuaufladung:

Ungewiss, ob übergangslos oder nach

einem kürzeren oder längeren Unterbruch,

wurde die Höhle vielleicht noch im 5.,

spätestens aber gegen Ende des 6. Jahrhunderts,

umgenutzt. Zunächst wahrscheinlich

weiterhin mit einer Holzwand verschlossen,

stattete man die Höhle mit einer neuen

Feuerstelle aus (Phase 2). Unter dieser lag

das Fragment eines beinernen Kreuzes, dessen

Bearbeitung auf eine primäre Verwendung

als Intarsie oder Applike weisen könnte

(Kap. 2.4.2). Gegen Ende des 6. Jahrhunderts

erfolgte im Südteil eine erste Grablegung

(Grab 1).

Wenn dieses Kreuz nicht paganer Natur

war, könnte es als christliches Symbol

verstanden werden und damit als Indiz zu den

Überlegungen beitragen, dass die Höhle im

frühen Mittelalter nicht einfach ein Unterstand

und Bestattungsplatz, sondern ein

Ort von besonderer Bedeutung gewesen
sein mag - vielleicht eine Höhlen-Eremitage

oder eine memoria (vgl. Kap. 4.3.1). Im

Verlaufe des späteren 6./frühen 7.

Jahrhunderts kamen zwei weitere Bestattungen

(Phase 3: Grab 2 und Grab 3) hinzu und die

Holzwand wurde entfernt.

- Der Bestattungsplatz:

Spätestens im 8. Jahrhundert (Phase 4)

verlagerte man den Bestattungsplatz auf

den Höhlenvorplatz (vgl. Kap. 2.5). Bis ins

10. Jahrhundert als solcher genutzt, verlor

er spätestens im frühen 13. Jahrhundert,
als er von teils massiven Kiesschüttungen

überdeckt wurde, seine Bedeutung als

Erinnerungsort an die Toten (Phase 5).



I
Resumaziun

-Situaziun ed istorgia da perscrutaziun:
Il cuvel a Ziràn-Reschen (Valragn, Val

Schons) sa chatta sper l'axa da traffic trans-

alpina ch'è impurtanta fin oz e che collia

la regiun prealpina sur ils pass dal Spleia

e dal San Bernardin cun I'ltalia (chap. 1.1).

L'onn 1990 han uffants da scola che giuga-

van chattà là ossa d'umans. Per il Servetsch

archéologie dal Grischun è quai stà la cha-

schun per far ils emprims sondagis anc quel

onn e per perscrutar archeologicamain il cuvel

e sia piazza davant durant ils onns suan-

dants (1991/2 e 1994/5). Ils chats e fatgs -
cun excepziun dais chats da munaida e da

l'ossa d'animals - èn vegnids publitgads curt

suenter (Rageth 1994; Liver/Rageth 2001;

chap. 1.2).

Il torn qua avant maun preschenta da nov

ils résultats da l'ultima perscrutaziun dais

fatgs sco er l'elavuraziun da tut ils chats che

dateschan dal temp dal 3. fin il 10. tschien-

taner s. C. e che derivan dal cuvel (chap. 2 e

3). El interpretescha quests chats mettend

il focus sin la fasa la pli veglia, q. v. d, sin il

temp dais imperaturs tardiv, ed als plazzond

en in context pli vast (chap. 4).

- Utilisaziun dal cuvel sco local da cult pajan
da la mesadad dal 3. fin la mesadad dal

5. tschientaner s. C. (fasa 1, chap. 2.3):

Durant quest temp era il cuvel serrà cun ina

paraid da lain ed accessibel mo sur in'en-

trada stretga da la vart dal sid. Tras questa

entrada arrivavan ins I'emprim en in pierten
che manava en in local principal, il quai era

equipà il cumenzament (fasa 1.0) cun in

fuclar u cun ina pigna a cupla. La spunda

davant il cuvel enclinada vers il Rain era

francada e terrassada tras in mir sitg.

En cumbinaziun cun ils chats ch'èn d'at-

tribuir per gronda part a questa fasa d'uti-

lisaziun, permettan ils fatgs da prender

invistas infurmativas betg mo dal local da

cult (chap. 4.2.1), mabain er dal cult sco

tal (chap. 4.2.2) e pia la finala da la com-

munitad da probablamain main che 10

persunas, che sa radunava regularmain qua

en il zuppà per celebrar cults e banchets

(chap. 4.2.3).

Dal cult sco tal faschevan part acts individuals,

sco deponer duns (votivs). Da quai

dattan perditga trais plachettas da sturs

cun plimas (chap. 3.3.1), 647 munaidas che

dateschan per gronda part dal 4. tschientaner

(chap. 3.3.2), passa 150 fragments
da cristal (chap. 3.3.3) sco er bain inqual

element da metal dérivant da cliniez e da

vestgadira (chap. 3.4). Ma la part la pli gronda

dais chats (chap. 3.5 fin 3.7) sto vegnir

messa en connex cun acts cuminaivels. Da

quels fan part per I'ina acts rituals, per ils

quais èn vegnids duvrads ils objects da cult

(chap. 3.5) ed il vasch cun serp, en furma

d'anè - fin ussa unie - cun trais garnituras

en furma da chalesch e cun nov medagliuns

decorads cun figuras (chap. 3.6.1). Sur ils

fatgs e chats èsi grev da chattar access

als rituals che vegnivan celebrads qua ina

giada. Ma sco che las perscrutaziuns ar-

cheologicas laschan presumar (chap. 2.3.4),

faschevan tranter auter unfrendas sin il fieu

part da quels. Lur restanzas, la tschendra,

han ins - sco ch'i para - nettegià suenter

cun quità e stem) sin il funs dal cuvel. I resta

avert, sehe quai serviva per sientar e/u per

nettegiar il funs, ubain sch'ins dastga chapir

quai - sin basa da la regularitad e dal quità,

cun ils quais quai vegniva realisà, sco er

en vista ad acts cumparegliabels en auters

locals da cult - sco in ritual eventualmain

specific per il cult. Per I'autra - e medema-

main in element central da las activitads

cuminaivlas - tutgavan ils banchets da cult

che vegnivan celebrads per regia suenter ils

rituals, tar il cult. Da quai dattan perditga
ils vaschs chattads (chap. 3.6.2) che sa

cumponan da recipients da cheramica, da

166



vaider e da lavetsch, tranter auter biers

bitgers, sco er ils passa 13000 oss d'ani-

mals che derivan principalmain da nursas/

chauras e da giaglinas.

La dumonda, tge communitad che sa radu-

nava en quest cuvel per ses cult e per
banchets (chap. 4.2.3), n'ha betg pudl

vegnir sclerida definitivamain. Pervia dal

lieu sco tal - il cuvel e sia extensiun, che

lascha presumar cundiziuns d'access re-

strictivas - sco er pervia dal cult tant sco

chapaivel e pervia da las perditgas icono-

graficas era quai senza dubi ina raspada

serrada che sa deditgava ad in u a plirs

dieus, tranter quels forsa in da tempra
orientala u orientalisanta sco per exempel

il dieu Mithras. Er sch'ils biers puncts cumi-

naivels cun quest cult il meglier perscrutà

da tut ils cults da gruppa, èn frappants,

mancan - causa mancanza da tradiziun -
elements che permettan d'identifitgar quel

cleramain.

- La relantschada dal cult:

Intschert, sehe senza fasa transitorica u

suenter ina interrupziun pli curta u pli

lunga, ha il cuvel survegn) ina nova utili-

saziun forsa anc durant il 5. tschientaner,

il pli tard perd vers la fin dal 6. tschientaner.

L'emprim probablamain vinavant serra

cun ina paraid da lain, ha il cuvel survegn)

in nov fuclar (fasa 2). Sut quel sa chatta-

va il fragment d'ina crusch dad oss, da la

quala l'elavuraziun pudess inditgar in'uti-

lisaziun primara sco intarsia u sco applica

(chap. 2.4.2). Vers la fin dal 6. tschientaner

ha g) lieu in'emprima sepultura en la part
sid dal cuvel (fossa 1). Sehe questa crusch

n'era betg da natira pajana, pudess ella

vegnir chapida sco simbol cristian e pia

valair sco indizi ch'il cuvel n'era betg mo

ina simpla susta ed in simpel santeri durant

il temp medieval tempriv, mabain in lieu

d'ina impurtanza speziala - forsa in eremi-

tagi da cuvel ubain ina memoria (chap.

4.3.1). En il decursdal 6. tschientanertardiv/
u dal 7. tschientaner tempriv èn vegnidas

vitiers duas ulteriuras sepulturas (fasa 3:

fossa 2 e fossa 3) e la paraid da lain è vegni-
da allontanada.

- Il lieu da sepultura:
Il pli tard durant il 8. tschientaner (fasa

4) han ins dischlocà il lieu da sepultura
sin la piazza davant il cuvel (chap. 2.5).

Duvrada sco santeri fin il 10. tschientaner,

ha ella pers durant il 13. tschientaner

tempriv, cur ch'ella è vegnida cuvrida cun

per part grands mantuns da glera, sia

impurtanza sco lieu commemorativ dais

morts (fasa 5).

Ursina Saluz

Servetsch da translaziuns

Chanzlia chantunala dal Grischun



I
Riassunto

- Posizione e storia della ricerca:

La grotta a Zillis-Reischen (Valle del Reno

posteriore, Val Schons/Schams) si trova

sull'asse di traffico transalpino, la cui im-

portanza dura fino ad oggi, che collega le

Prealpi con I'ltalia attraverso i passi dello

Spluga e del San Bernardino (cap. 1.1). Nel

1990 alcuni bambini vi scoprirono delle ossa

e lo stesso anno il Servizio archeologico dei

Grigioni fece i primi sondaggi. Negli anni

successivi (1991/2 e 1994/5) poté analiz-

zare archeologicamente sia la grotta che lo

spiazzo antistante. I ritrovamenti e i reperti,
escluse le monete e le ossa animali, furono

pubblicati poco tempo dopo (Rageth 1994;

Liver/Rageth 2001; cap. 1.2).

Nel présente volume vengono presentati
i risultati dei nuovi studi sui ritrovamenti

e delle analisi sul totale del complesso dei

reperti della grotta, frequentata tra il III

e il V sec. d.C. (cap. 2 e 3). Viene inoltre

presentato un approfondimento sulla fase

più antica, cioè quella tardo imperiale, con

un'interpretazione specifica e I'inserimento

in un contesto più ampio (cap. 4).

- Uso della grotta tra la metà del III e la

meta del V sec. d. C. quale locale di culto

pagano (fase 1, cap. 2.3):

Durante questo periodo la grotta era chiu-

sa tramite una parete di legno e accessibile

solo attraverso uno stretto passaggio dal

lato sud. Tramite questo si accedeva dappri-

ma ad un'anticamera, la quale conduceva al

vano principale, più ampio, e all'inizio (fase

1.0) dotato di un focolare o di un forno a

cupola. II pendio davanti alia grotta, dégradante

verso il Reno, era puntellato e terrazzato

mediante un muro a secco.

I ritrovamenti messi a confronta con i reperti

scritti a questa fase di utilizzo (la maggior

parte) hanno permesso uno sguardo rivela-

tore non solo sul luogo di culto (cap. 4.2.1),

ma anche sullo svolgimento del culto in sé

(cap. 4.2.2), e infine sulla comunità, com-

prendente probabilmente meno di dieci

persone, la quale si riuniva, nascosta alio

sguardo pubblico, per celebrare riti e ban-

chetti cultuali (cap. 4.2.3).

II rito cultuale implicava gesti individuals

quale la deposizione di doni (votivi).
Lo testimoniano tre piastrine votive pen-
nate (cap. 3.3.1), 647 monete, la maggior

parte risalente al IV sec. (cap. 3.3.2), più

di 150 frammenti di cristallo di rocca

(cap. 3.3.3), cosi come alcune parti metalli-

che di gioielli e abiti qui ritrovati (cap. 3.4).

La maggioranza dei reperti (cap. 3.5 fino

3.7) è perô da collocare in un contesto di

azioni comuni. Tra questi si possono men-

zionare azioni rituali, durante le quali en-

travano in gioco utensili cultuali (cap. 3.5)

e, finora unico nel suo genere, il recipiente

anulare, serpentiforme, con tre attacchi

caliciformi e nove medaglioni decorati con

motivi figurativi (cap. 3.6.1). I rituali qui

svolti un tempo sono difficilmente ricostru-

ibili attraverso il complesso di ritrovamenti

e reperti. Come hanno perô dimostrato

le analisi geoarcheologiche (cap. 2.3.4)

questi rituali includevano tra I'altro ro-

ghi sacrificali, i cui resti, le ceneri, sembra

venissero attentamente pulite e sparse sul

pavimento della grotta.

Se ciô servisse al drenaggio e/o alla pulizia

del pavimento della grotta, oppure se nel-

la regolarità e attenzione con cui venivano

compiuti questi gesti, visti gesti analoghi in

altri locali di culto, si possa intravvedere un

rituale - cultuale specifico - rimane dubbio.

Dall'altra parte, e ugualmente elemento

centrale di attività comuni, erano i banchet-

ti cultuali che solitamente si tenevano dopo
i rituali. Lo testimoniano le stoviglie ritro-

vate (cap. 3.6.2), composte da recipienti in

ceramica, vetro e pietra ollare, tra questi

168



molti bicchieri, cos) come più di 13000 ossa

animali, per la maggior parte appartenenti
a pecore/capre cos) come a pollame.

La questione su quale comunità si riunisse

nella grotta per culti e banchetti (cap. 4.2.3)

non è potuta essere chiarita definitivamen-

te. Visto il luogo stesso - la grotta e le mo-

difiche apportate che indicano condizioni

di accesso molto restrittive - cos) come lo

svolgimento cultuale fin qui ricostruito, ol-

tre alle testimonianze iconografiche, dove-

va trattarsi senz'altro di un gruppo chiuso

attorno a una o più divinité, tra le quali torse

una di stampo orientale o orientaleggian-

te come ad esempio il dio Mitra. Anche se

le moite affinité con questo culto di gruppo,
culto tra i meglio studiati, sono impressio-

nanti, mancano elementi certi che possano

portare ad una identificazione univoca.

- La trasformazione in luogo di culto:

La grotta, forse ancora nel V secolo, ma al

più tardi verso le fine del VI secolo, venne ri-

adattata, non è certo se ciô sia accaduto im-

mediatamente o dopo un'interruzione più o

meno lunga. Dapprima probabilmente
ancora chiusa da una parete in legno, la grotta
fu dotata di un nuovo focolare (fase 2). Sot-

to questo focolare giaceva il frammento di

una croce in osso, la cui lavorazione potreb-
be indicare un uso primario corne intarsio

o stemma (cap. 2.4.2). Verso la fine del VI

secolo nella parte méridionale ebbe luogo

una prima sepoltura (tomba 1). Se questa

croce non era di origine pagana, essa po-
trebbe essere vista quale simbolo cristiano

e quindi contribuire quale indizio aile con-

siderazioni che la grotta nell'alto medioevo

non serviva solo corne rifugio e luogo di

sepoltura, ma potrebbe essere stata un luogo

d'importanza speciale - forse un eremo

oppure una memoria (cap. 4.3.1). Durante

il tardo VI secolo/all'inizio del VII secolo

si aggiunsero altre due sepolture (fase 3:

tomba 2 e tomba 3) e inoltre venne tolta la

parete in legno.

- Il luogo di sepoltura:
Al più tardi nell'VIII secolo (fase 4) il luogo

di sepoltura fu spostato nel piazzale délia

grotta (cap. 2.5). Utilizzata come taie fino al

X secolo, ha perso la sua importanza corne

luogo di commemorazione dei morti (fase

5) al più tardi all'inizio del XIII secolo, quan-
do è stato interamente ricoperto da massic-

ci smottamenti di ghiaia.

Fabrizio Salvi

Archäologischer Dienst Graubünden



I
Résumé

- Situation géographique et histoire des

recherches:

La grotte de Zillis-Reischen (vallée du Rhin

postérieur, Val Schons/Schams) se situe sur

un axe transalpin dont l'importance perdure

aujourd'hui encore, reliant l'avant-pays

alpin à l'Italie en passant par les cols du Splii-

gen et du San Bernardino (chap. 1.1). En

1990, des écoliers qui jouaient dans la grotte

y ont découvert des ossements humains, à

la suite de quoi le service archéologique

du canton des Grisons a entrepris la même

année les premiers sondages, poursuivant
les recherches ultérieurement (1991/2 et

1994/5) à l'entrée et à l'intérieur de la cavité.

A l'exception des trouvailles monétaires

et des ossements d'animaux, le mobilier et
les structures mis au jour ont été publiés

peu après (Rageth 1994; Liver/Rageth
2001) (chap. 1.2).

Le présent volume se consacre aux résultats

obtenus après que les structures ont
été soumises à une nouvelle évaluation, et

suite à une élaboration tenant compte de

la totalité du mobilier. Ce dernier s'insère

dans une fourchette chronologique allant

du IIIe au Xe siècle apr. J.-C., correspondant
à la période durant laquelle la grotte fut
fréquentée (chap. 2 et 3); l'étude met l'accent

sur la phase la plus ancienne, soit sur le Bas

Empire, qu'on interprète et replace dans un

contexte plus large (chap. 4).

- La grotte, lieu de culte païen du milieu du

llle au milieu du Ve siècle apr. J.-C. (phase 1,

chap. 2.3):

Durant cette période, la grotte était fermée

par une paroi de bois; on n'y pénétrait que

par un étroit accès situé sur le côté sud. Une

fois ce dernier franchi, on parvenait dans

un vestibule menant à une pièce centrale

de dimensions plus conséquentes, équipée

au début (phase 1.0) d'un foyer ou d'un four
à coupole. Le talus descendant en terrasse

vers le Rhin, juste devant la grotte, était

consolidé par un mur de pierres sèches.

Associées au mobilier qui peut en majorité
être attribué à cette phase d'exploitation,
les structures ont fourni un aperçu
intéressant du lieu de culte (chap. 4.2.1), mais

aussi de la manière dont il se déroulait

(chap. 4.2.2); voilà qui permet au final de

mieux appréhender quelle était la communauté,

comptant sans doute moins de dix

personnes, qui se rassemblait ici régulièrement

pour y célébrer des cultes et y tenir
des banquets, à l'abri des regards du commun

des mortels (chap. 4.2.3).

Les gestes individuels comme le fait de

déposer des offrandes (votives) faisaient

partie intégrante du culte, pris dans sa

globalité. C'est ce dont témoignent trois tôles

votives (chap. 3.3.1), 647 monnaies datant

pour la plupart du IVe siècle (chap. 3.3.2),

plus de 150 fragments de cristal de roche

(chap. 3.3.3), de même que quelques
éléments de parure et du costume en métal

(chap. 3.4). La majeure partie du mobilier

(chap. 3.5 à 3.7) peut cependant être

replacée dans un contexte de gestes

communautaires. On y situe les gestes rituels

faisant intervenir des instruments du culte

(chap. 3.5) dont l'exceptionnel récipient
annulaire orné de serpents et de trois
éléments en forme de calices, unique à ce

jour, décoré de quatre médaillons figuratifs

(chap. 3.6.1). Les rituels célébrés ici

autrefois sont difficilement perceptibles
à travers les structures et le mobilier.

Cependant, des analyses géoarchéologiques

(chap. 2.3.4) permettent de postuler
l'incinération d'offrandes dont les vestiges, de la

cendre, semblent avoir été nettoyés avec

soin et dispersés sur le sol de la grotte. On

ignore si cette pratique avait pour objectif
de sécher/nettoyer le sol, ou s'il est
possible d'avancer, au vu de la régularité et

170



du soin apporté à ces gestes pour lesquels

on observe par ailleurs des parallèles dans

d'autres lieux de culte, qu'il s'agirait d'un

rituel peut-être spécifiquement cultuel. Un

élément non moins central des activités

communautaires résidait dans la pratique
de banquets cultuels, qui succédaient

généralement aux rituels. La vaisselle retrouvée

(chap. 3.6.2) permet d'évoquer ce phénomène,

avec des récipients en céramique, en

verre et en pierre ollaire, dont de nombreux

gobelets à boire, de même que de plus de

13 000 ossements d'animaux attribués

essentiellement à des chèvres/moutons et à

des poules.

Il n'a pas été possible d'établir avec certitude

quelle était la communauté se

rassemblant dans cette grotte pour y célébrer

cultes et banquets (chap. 4.2.3). En fonction

du lieu lui-même, de la grotte et des

aménagements effectués, qui permettent
de conclure à des conditions d'accès restrictives,

de même que sur la base du

déroulement du culte tel qu'on peut le percevoir,

associé aux témoignages iconographiques,
il s'agissait sans aucun doute d'un cercle

restreint de fidèles, gravitant autour d'une

ou de plusieurs divinités, dont peut-être

l'une à caractère oriental ou orientalisant,

comme par exemple le dieu Mithra. Malgré

les nombreux points communs frappants

avec ce culte de groupe, le mieux étudié au

sein de cette catégorie, on manque encore

d'éléments permettant d'établir une
identification indubitable, peut-être en raison de

l'état des sources.

mier temps, alors qu'elle était sans doute

encore fermée par une paroi de bois, on l'a

équipée d'un nouveau foyer (phase 2). Sous

cette structure, on a retrouvé le fragment
d'une croix en os, dont la facture pourrait

indiquer une utilisation première en tant

qu'incrustation ou applique (chap. 2.4.2).

Vers la fin du VIe siècle, on a procédé dans la

partie méridionale à une première inhumation

(tombe 1).

Si cette croix n'avait pas une connotation

païenne, on pourrait concevoir qu'il s'agit

d'un symbole chrétien, venant fournir un

indice en faveur des réflexions formulées sur
la fonction de la grotte au Haut Moyen Age,

qui n'aurait pas été qu'un simple abri et lieu

d'inhumation, mais sans doute un

emplacement à caractère particulier, peut-être

un ermitage ou une memoria (chap. 4.3.1).

Au cours de la fin du Vle/au début du VIIe

siècle,, on a procédé à deux autres inhumations

(phase 3: tombe 2 et tombe 3), et la

paroi de bois a été démantelée.

- Le lieu d'inhumation:

Dans le courant du VIIIe siècle (phase 4) au

plus tard, le site funéraire a été déplacé

au-devant de la grotte (chap. 2.5). Utilisé à

cette fin jusqu'au Xe siècle, ce lieu de

souvenir tomba en désuétude au XIIIe siècle,

période au cours de laquelle il fut remblayé

de niveaux de gravier parfois très puissants

(phase 5).

Catherine Leuzinger-Piccand

Winterthur ZH

- Le renouveau cultuel:

Peut-être encore au Ve siècle mais au plus

tard vers la fin du Ve siècle, sans qu'on soit

certain si ce phénomène s'est produit sans

transition ou après une interruption d'une

durée plus ou moins longue, on assiste à

une reconversion de la cavité. Dans un pre-



I
Summary

- Location and history of research:

The cave in Zillis-Reischen (Hinterrheintal,
Val Schons/Schams) is located close to
the transalpine transport axis, which is still

important today and connects the Alpine

foothills with Italy via the Splügen and San

Bernardino passes (chap. 1.1). The site was

discovered in 1990, after playing schoolchildren

had found human bones there. In the

same year the Archaeological Service of the

Canton of Grisons arranged first test trenches

and in the following years (1991/2 and

1994/5) archaeological investigations of
the cave and its entrance area were
conducted. With the exception of the coins and

faunal remains, the features and finds were

published shortly afterwards (Rageth 1994;

Liver/Rageth 2001; chap. 1.2).

The volume at hand presents the results

of the reanalysis of the features and

entire find assemblage of the cave which

was frequented between the 3rd and 10th

centuries AD (chap. 2 and 3) as well as an

interpretation and contextualization of the

site (chap. 4). Special focus is given to the

oldest, i.e. Late Imperial, period.

- Use of the cave between the mid 3rd and

mid 5th century AD as a pagan cult locality

(phase 1, chap. 2.3):

During this period the cave was closed off

by a wooden wall and was only accessible

via a narrow entrance on the south side.

Through this entrance, one first entered

into an antechamber which led to a larger

main room, which itself was initially (phase

1.0) equipped with a fireplace or a domed

stove. The incline in front of the cave, sloping

down towards the Rhine, was secured

and terraced with a drywall.

In conjunction with the find material, the

majority of which belongs to this phase

of use, the analysis of the features re¬

veals insights not only into the cult locality

(chap. 4.2.1), but also into the cult activities

(chap. 4.2.2) and thus ultimately into the

community itself. The community probably

comprised fewer than 10 people who

would gather here regularly, hidden from

the public eye, for cult celebrations and

banquets (chap. 4.2.3).

The cult activities consisted of individual

gestures such as the depositing of (votive)

gifts. Evidence of this is provided by three

feathered votive plaques (chap. 3.3.1),

647 coins mostly from the 4th century
(chap. 3.3.2), over 150 rock crystal
fragments (chap. 3.3.3) and probably some of

the metal jewellery and dress accessories

(chap. 3.4). Nevertheless, the vast majority
of the find material (chap. 3.5 to 3.7) should

be put into the context of communal

actions. On the one hand, these include ritual

actions in which cult instruments (chap. 3.5)

and the hitherto unique ring-shaped snake

vessel with three chalice-like attachments

and nine figuratively decorated medallions

(chap. 3.6.1) will have figured. It is however

difficult to precisely reconstruct the rituals

that were once performed here from the

features and finds.

However, as the geoarchaeological

investigations have suggested (chap. 2.3.4), these

included burnt offerings. Their remains, the

ashes, seem to have been carefully cleaned

and scattered on the cave floor. It must thus

remain open whether this action served to

dry and/or clean the floor, or whether it

can be interpreted in the context of a specific

cult, not only because of its regularity
and the carefulness taken, but also because

of the parallels with other cult localities. On

the other hand, a further central component

of communal activities were the cult

banquets, which were usually organised

according to the rituals. This is evidenced by

172



the tableware (chap. 3.6.2), which consists

of pottery, glass and steatite vessels including

many drinking cups, as well as the more

than 13000 animal bones, mainly from

sheep/goat and chicken.

It cannot be conclusively ascertained which

community gathered in this cave for cult

and banquet activities (chap. 4.2.3). Due

to the location itself - the cave and its

extension, which suggests restrictive conditions

of access - the cult activities, as far as

they could be identified, and along with the

iconographie evidence, it was undoubtedly
a closed association for one or more deities.

Amongst these, a deity of oriental or of

orientalizing form, for example the god

Mithras, is a possibility. Even if the many
similarities with the Mithraic cult, the group
cult with the highest state of research, are

striking, elements allowing for a clear

identification are still missing - possibly due to

preservation

- The ritual reactivation:

Whether without any transitional period or

after a shorter or longer interruption, the

cave was reused possibly in the course the
5th century but at the end of the 6th century

at the latest. Initially probably still closed

by the wooden wall, the cave was equipped

with a new fireplace (phase 2), below which

the fragment of a cross made of bone was

found. The cross' carving could indicate a

primary use as an intarsia inlay or appliqué

(chap. 2.4.2). At the end of the 6th century,

a first burial took place in the southern part
of the cave (tomb 1).

If this cross was not pagan in nature, it
could be understood as a Christian symbol

and thus contribute to the considerations

that, in the early Middle Ages, the cave may

not have been simply a shelter and burial

place, but a site of special importance -
perhaps a cave hermitage or a memorial

(chap. 4.3.1). During the later 6th/early
7th century two more burials (phase 3: tomb
2 and tomb 3) were added and the wooden

wall was removed.

- The burial ground:

By the 8th century at the latest (phase 4),

the burial place was moved to the cave's

entrance area (chap. 2.5). The burial ground

was in use until the 10th century and it lost

its importance as a place of remembrance

of the dead in the early 13th century at the

latest, when it was covered by partly massive

gravel backfills (phase 5).

Andrew Lawrence

Basel


	Zusammenfassung = Resumaziun = Riassunto = Résumé = Summary

