
Zeitschrift: Archäologie Graubünden. Sonderheft

Herausgeber: Archäologischer Dienst Graubünden

Band: 10 (2021)

Artikel: Zillis : von der spätantiken Kulthöhle zum frühmittelalterlichen
Bestattungsplatz

Autor: Ebnöther, Christa / Flückiger, Anna / Peter, Markus

Kapitel: 4: Synthese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Synthese
Christa Ebnöther

Anna Flückiger

Die Neusichtung und -bearbeitung der

Befunde und Funde aus der Halbhöhle

(Balme) in Zillis erlaubten es, für die Zeit

zwischen dem 3. und 10. Jahrhundert vier

Phasen bzw. drei Hauptnutzungsphasen

herauszuarbeiten, während welcher die

Höhle durchwegs zu kultischen Zwecken,

allerdings unterschiedlicher Ausprägung,

aufgesucht worden war. Da die hochmittelalterliche

und neuzeitliche Aufschüttungen

umfassende jüngste Phase (Phase 5) nicht

mehr mit einer eigentlichen Nutzung der

Höhle und des Vorplatzes in Verbindung

zu bringen ist, wird sie im Folgenden nicht

weiter berücksichtigt.

Nach der Zusammenfassung der Befundabfolge

(vgl. Kap. 4.1) sollen in der Synthese

nun die Stränge der einzelnen Untersuchungen

und Interpretationen, wie sie in Kap. 2

und Kap. 3 vorgelegt wurden, zu einem

Gesamtbild zusammengefügt und die

verschiedenen Nutzungen der Höhle aus einer

interdisziplinären Perspektive beleuchtet

werden. Im Fokus stehen dabei Fragen zum

Charakter des paganen Kultortes und des

Kultgeschehens in der Zeit zwischen dem

3. und dem frühen 5. Jahrhundert (Phase 1,

vgl. Kap. 4.2). Für die nachfolgenden
frühmittelalterlichen Nutzungsphasen (Phase

2 bis Phase 4: Ende 6. bis 10. Jahrhundert),

die mit einer kultischen Neuaufladung der

Höhle verbunden werden können, lassen

sich vorerst nur einige punktuelle Ein- und

Ausblicke geben (vgl. Kap. 4.3).

4.1 Die Nutzung der Höhle zwischen dem

3. und 10. Jahrhundert

Den Gesamtfundbestand berücksichtigend -
die typochronologische Einordnung des

Geschirrinventars und die Münzreihe -
sowie aufgrund der 14C-Daten ist der Beginn

der Nutzung der Höhle (Phase 1.0)

frühestens im mittleren 3. Jahrhundert anzu¬

setzen Abb. 120. Zu dieser Zeit wurde die

8 m breite Höhlenöffnung mit einer auf

einem Mauersockel aufliegenden Holzwand

verschlossen und war nunmehr nur über

einen, über Felsstufen erreichbaren

Eingang im Südwesten zugänglich Abb. 121.

Dieser führte - wahrscheinlich über einen

Vorraum - in den im Nordteil gelegenen

Hauptraum. Über dessen Innenausbau sind

dem Befund nur wenig Informationen

abzugewinnen: Im Zentrum befand sich eine

Feuerstelle, vermutlich ein Kuppelofen. Bei

der in letzten Resten erfassten, entlang
der Nordwand angelegten halbkreisförmigen

Stirnmauer dürfte es sich weniger um
das Fundament einer aufgehenden Mauer
als um den Unterbau eines sockelartigen

Aufbaues, vielleicht eines (Kult-)Podiums,

gehandelt haben. Zahlreiche Nägel und

Beschlagteile weisen darüber hinaus auf nicht

erhaltenes Holzmobiliar und/oder einen

hölzernen Innenausbau; zweifellos wurden

auch die vielen kleineren und grösseren

Felsabsätze und Nischen in der Höhlenrückwand

als Ablageflächen genutzt.

Phase 1.0, der ersten Nutzung der Höhle als

paganes Kultlokal zuzuweisende Schichten

sind aus dem Innenraum nicht überliefert.

Letzte, auf den Vorplatz ausgeräumte, d. h.

umgelagerte Schichtreste liegen möglicherweise

aber mit Pos. 72 vor (Phase 1.0/1.1,
vgl. Kap. 2.3.4). Aufgrund der (typo-)chro-

nologischen Einordnung der Funde aus

dem unteren Bereich des ältesten Schichtpaketes

im Höhleninnern (Pos. 34, Phase

1.1, Abb. 66; Abb. 67), dazu gehört auch

eine Münze des Constantius II. für Cons-

tantius Gallus Caesar (351-354), ist

davon auszugehen, dass dessen Bildung und

somit die zweite Nutzung erst im Verlaufe

des 4. Jahrhunderts einsetzten; die älteren

Nutzungshorizonte (Phase 1.0) scheinen

vorgängig abgetragen und ausgeräumt worden

zu sein.

131



I
Synthese

In baulicher Hinsicht erfolgten während

Phase 1.1 keine wesentlichen Veränderungen:

Im Verlaufe der Nutzung wurde
entlang der rückseitigen Höhlenwand eine weitere

Steinreihe gesetzt, möglicherweise der

Unterbau einer Bank oder eines Gestelles.

Zudem scheint der Kuppelofen abgebrochen

worden zu sein. Die geringe Zahl der

Funde aus Schicht Pos. 34 lässt in Verbindung

mit den Resultaten der geoarchäologi-

schen Untersuchungen schliessen, dass der

Höhlenboden äusserst sauber gehalten und

die Abfälle regelmässig aus der Höhle getragen

wurden (vgl. Kap. 3.1.2).

Der Abschluss der Schichtbildung von
Pos. 34, die sich aus zahlreichen feinen

Aschestraten zusammensetzt (vgl. Kap.

2.3.4), lässt sich zeitlich nicht genauer

eingrenzen: Die jüngste, daraus stammende

Münze (367-375) liefert jedoch einen

terminus post quem für die Anlage der Grube

Pos. 39 und damit für den Beginn der Phase

1.2. Ob und allenfalls welche rituelle

Funktion dieser Grube zugekommen war,

ist nicht zu beurteilen. Ihre kompakte Ver-

füllung spricht jedenfalls für einen einmaligen

Verfüllungsvorgang u. a. mit
Mauerversturz. Dieser wiederum bezeugt einen

vorgängigen Abbruch einer Konstruktion,

vielleicht der halbkreisförmigen Nordmauer

bzw. des postulierten Podiums, der
gemäss der Schlussmünze aus der Verfüllung

von Grube Pos. 39 (Arcadius, 388-403) im

ausgehenden 4. oder frühen 5. Jahrhundert

erfolgt sein muss. Wie die nachfolgenden

Bautätigkeiten - Planierungsarbeiten im

Innen- und Aussenraum (Planien Phase 1.2

und Phase 1.3) - schliessen lassen, ist dieser

Abbruch aber nicht mit der Aufgabe der

Höhle als paganes Kultlokal gleichzusetzen.

Das Fundspektrum in diesen Planien sowie

Passscherben legen nahe, dass damit ein

Grossteil der während Phase 1.0 und Phase

1.1 anderswo deponierten bzw. aus der

Höhle entfernten Votiv-(Gaben) und Abfälle

wieder in respektive vor die Höhle einplaniert

worden waren.

Der Befund- und reiche Fundbestand, der

für die Phase 1.0 bis Phase 1.3 überliefert

ist, ermöglichte die Entzifferung und

Differenzierung des hier praktizierten
Kultgeschehens, das neben gemeinschaftlichen

Aktivitäten - rituellen Handlungen und

Banketten - auch individuelle Gesten ein-

schliesst, vornehmlich die Deponierung von

(Votiv-)Gaben (vgl. Kap. 4.2.2).

Die jüngste pagane Nutzung (Phase 1.4) ist

über den von numismatischer Seite gewonnenen

terminus post quem von 388-403
(Phase 1.1 bis Phase 1.3) respektive den

terminus ante quem, den die 14C-Datierun-

gen der Schicht Pos. 7a und Grab 1 (Phase

2: letztes Drittel 5./frühes 6. Jahrhundert)

liefern, ins mittlere 5. Jahrhundert zu

datieren (vgl. Abb. 51, ergänzend Kap. 2.5.2).

Im Befund manifestiert sich Phase 1.4 in

Schicht Pos. 7, einer mit Pos. 34 vergleichbaren,

aber durch die nachfolgenden (nach

Phase 2) Aktivitäten stark durchwühlten

und gestörten Schicht. Die Höhle scheint

weiterhin verschlossen gewesen zu sein,

was in Verbindung mit der während dieser

Phase erfolgten Erneuerung der Ter-

rassierungsmauer eine sowohl in zeitlicher

wie vielleicht auch funktionaler Hinsicht

kontinuierliche Nutzung postulieren lässt.

Im Fundensemble aus Schicht Pos. 7, das

zahlreiche Passscherben zu Gefässen aus

älteren Straten umfasste, Hessen sich

indes keine Funde identifizieren, welche die

oben erschlossene Datierung oder gar eine

kultische Nutzung der Höhle bestätigten.
Da auch die Nutzungsschichten der Phase

1.1 (Pos. 34) nur wenige Funde enthielten,
könnte gerade dies aber auf eine kontinuierliche

Nutzung der Höhle als Kultlokal,
jedoch mit anderem respektive reduziertem

132



Synthese

Phasen und Skizze Befunde Funde Datierungsgrundlagen

Phase 2

Kultische Neuaufladung
Schicht Pos. 7a mit
Feuerstelle Pos. 17, Grab 1;

Mauer/Wand anfänglich evtl.

noch bestehend.

Beinernes Kreuz (vgl. Abb. 57)
unter Feuerstelle Pos. 17.

"C-Daten Grab 1 (Ende 6./frühes 7.Jh.,
vgl. Abb. 51 und Kap. 2.5.2) als terminus ante

quem für den Beginn von Phase 2 (Feuerstelle
Pos. 17)?

<0
Phase 1.4 k Jüngste pagane Nutzung

Pos. 7, Erneuerung
der Terrassierungsmauer.
Kontinuierliche Nutzung mit
verändertem bzw. reduziertem

Kultgeschehen?

Keine jüngeren Funde, aber viele

Passscherben zu darunterliegenden

Schichten.

Uber terminus post quem von Phase 1.3 und

terminus ante quem von Phase 2 in die erste

Hälfte/mittleres 5. Jh. zu datieren.

Planie Phase 1.3 (Pos. 33)
im Nordteil der Höhle; aus

einer Konstruktion?

Sehr viele Münzen (Schlussmünze

388-403) und nur wenige weitere

Funde (Votivblech, Lampen, wenige

Kristalle und Gefässe).

Terminus post quem für das Einbringen der

Planie: Schlussmünzen aus Grube Pos. 39:

388-403.

Phase 1.2 Planien und Phase 1.3 Planie

Planien Phase 1.2 im

nördlichen Innen- und

Aussenraum.

Die Funde stammen aus der ersten

und zweiten Nutzungsphase

(Phase 1.0 und Phase 1.1).

Terminus post quem für das Einbringen der Planie:

Schlussmünze aus Grube Pos. 39:388-403;
Münzen aus UK Planie 1.2 im Aussenraum

367-375, Nordteil und 367-378, Südteil.

Phase 1.2 Grube

Verfüllung von Grube

Pos. 39 mit Mauerversturz

(Abbruch einer Konstruktion?).

Grube Pos. 39 wird an

OK Pos. 34 ausgehoben,
Funktion?

Schlussmünzen aus der Grubenverfüllung:
388-403.

Terminus post quem für die Anlage der Grube:

Schlussmünze aus Pos. 34:364-375.

L

Phase 1.1

r
Zweite Nutzung als paganes
Kultlokal Genese von
Schicht Pos. 34; Steinreihe

Pos. 11, Grube Pos. 46.

Die Abfälle werden ausserhalb der

Höhle entsorgt. Schicht Pos. 34

enthält nur wenige Funde; das

Schlangengefäss ging spätestens
zu Beginn dieser Phase zu Bruch.

Zweite Hälfte/späteres 4. Jh. "C-Daten und

Funde aus dem untersten Teil von Schicht
Pos. 34: Münze 351-354. Jüngste Münze aus
Schicht Pos. 34: 364-375.

L

Phase 1.0

j
Erste Nutzung als paganes
Kultlokal Geschlossene

Höhle mit Kuppelofen (?);
Terrassierungsmauer.

Schichtabtrag im Innenraum. Die

Abfälle werden aus der Höhle

gebracht; keine Funde in situ bzw.

aus geschlossenen Befundkontexten.

Nutzungsbeginn mittleres/spätes 3. Jh. über die

"C-Daten (vgl. Abb. 51), die Münzreihe sowie

über die typochronologische Einordnung weiterer
Funde erschlossen.

Abb. 120: Zillis, Höhle. Synoptische Darstellung der Befundabfolge und Nutzungen der Höhle während den Phasen 1 und 2.

133



I
Synthese

Kultgeschehen hinweisen - auf ein

Kultgeschehen ohne individuelle Gesten oder

vielmehr ohne fassbare Deponierungen

von (Votiv-)Gaben und ohne Bankette in der

Art, wie sie für die Phase 1.0 und Phase 1.1

überliefert sind.

Mit der Errichtung einer neuen Feuerstelle

(Phase 2) und der Anlage von Grab 1 kam es

spätestens im ausgehenden 6. Jahrhundert

(vgl. Kap. 2.5.2) zu einer Nutzungsänderung.

Im Befund waren zwischen Phase 1.4 und

dem Beginn von Phase 2 weder natürliche

Ablagerungen noch anthropogene Eingriffe

wie beispielsweise ein Abtrag oder Entfernen

von Schichten festzustellen, d. h. Indizien,

die auf einen längeren Nutzungsunterbruch

hingewiesen hätten. Spätestens mit

der Anlage der ersten Bestattung wurde die

Höhle kultisch neu aufgeladen. Sieht man

im Beinkreuz (vgl. Abb. 57), das sich unter
der neu angelegten Feuerstelle fand, ein

christliches Symbol, erfolgte diese kultische

Neuaufladung vielleicht bereits schon früher.

Obschon die Befundlage im Bereich der

Sockelmauer keine eindeutigen Aufschlüsse

lieferte, kann davon ausgegangen werden,
dass die Höhle während dieser Phase

weiterhin durch eine Holzwand verschlossen

war; auch die Terrassierungsmauer auf dem

Vorplatz scheint noch bestanden zu haben.

Für eine Kontinuität dieser neuen Nutzung

der Höhle mag die Lage der beiden während

Phase 3 hinzu gekommenen

Bestattungen sprechen: Sowohl mit dem im Südteil

der Höhle angelegten Grab 2 wie auch

mit Grab 3, das den Abbruch der Holzwand

voraussetzte oder bedingte, schien man

wie zuvor einen «Raum» um die Feuerstelle

respektiert zu haben. Ob man während

Phase 4 (7./8. bis 10. Jahrhundert) diesen

«Raum» weiterhin respektieren wollte oder

musste und aus diesem Grund die jüngeren

Bestattungen (Grab 4 bis Grab 10) ausser¬

halb der Höhle anlegte, bleibt unklar. Auch

wenn die 14C-Daten einen Hiatus von ein

bis zwei Generationen nahelegen, weist die

Verwandtschaft des in der Höhle in Grab 3

Bestatteten mit einigen der vor der Höhle

beigesetzten Personen (vgl. Kap. 2.5) auf

die anhaltende wichtige Bedeutung, die

dieser Platz für eine (ortsansässige?)

Gemeinschaft bis ins 10. Jahrhundert

eingenommen hatte. Wie die unter Phase 5

zusammengefassten, massiven Aufschüttungen

zu verstehen geben, wurde die Ne-

kropole, der Erinnerungsort an die Toten

dieser Gemeinschaft, aber spätestens zu

Beginn des 13. Jahrhunderts aufgelassen.

4.2 Die Höhle als paganer Kultort

Die kultische Konnotation der Höhle während

des 3. bis ins frühere 5. Jahrhundert

steht ausser Zweifel. Nun gilt es jedoch, diese

zu präzisieren, d. h. den Charakter des

Kultortes und des Kultgeschehens zu

entschlüsseln sowie Fragen nach der oder den

Gottheiten zu diskutieren, deren Kult hier

praktiziert wurde. Eng damit verbunden

sind Fragen nach dem Personenkreis,
welchem Zugang zu diesem Lokal und damit zu

diesem Kult gewährt war, und schliesslich

die Frage nach der Bedeutung des Kultortes

in seinem regionalen und überregionalen

Kontext.

Mangels epigraphischer Quellen und
zweifelsfrei zu interpretierender Bildzeugnisse

soll im Folgenden versucht werden, sich

den Antworten auf diese Fragen zum einen

über den Ort, die Höhle selbst, zum andern

über das Kultgeschehen, von welchem

sich einzelne Aspekte über die archäologischen

Quellen greifen lassen, anzunähern,

um schliesslich die Frage der Identifizierung
des Kultortes und der Kultgemeinschaft

anzugehen.

134



Synthese

«

4.2.1 Charakterisierung des Kultortes

4.2.1.1 Numinoser Ort oder Kultlokal einer

geschlossenen Gemeinschaft?

Eine Interpretation der Höhle als ein

numinoser Ort, d.h. ein allen und allgemein

zugänglicher, vom Menschen als «göttlich»

erachteter Naturort362, bietet sich auf den

ersten Blick geradezu an. Er mag von

regionaler Bedeutung oder, die gute Anbin-

dung an den transalpinen Verkehrsweg und

den einfachen Zugang berücksichtigend,

auch ein numinoser Ort gewesen sein, an

dem Händler und (Fern-)Reisende - vor

oder nach den schwierigen Passagen durch

die Via Mala oder die Rofflaschlucht - mit
einem Dank oder einer Bitte eine Gabe für
die Götter niederlegten.363

Als numinos erachtete Naturorte müssen

sich im archäologischen Befund nicht zwingend

auch baulich, etwa durch Sakralbauten,

manifestieren. Auf die besondere

kultische Bedeutung eines solchen Platzes weisen

oftmals nur das gehäufte Auftreten von

Münzen, allenfalls ein Münzdepot, oder das

Vorkommen kultisch konnotierter Objekte,

wie etwa Votivältäre und -bleche oder

Statuetten etc. hin364; von Funden also, wie sie

Abb. 121: Zillis, Höhle.

Rekonstruktion des paganen

Kultlokals.

135



I
Synthese

aus fast jedem Heiligtum und Kultgebäude -
so auch aus Zillis - vorliegen. Als Votive

und Gaben interpretiert, bezeugen diese

an markanten oder besonderen Naturorten,
aber oftmals in wenig spezifischen
Befundkontexten deponierten Objekte weniger

komplexe gemeinschaftliche Kultpraktiken

denn vielmehr eine Vielzahl von individuellen

Gesten.

Eine weitere Interpretation der Höhle, die

bereits kurz nach deren Entdeckung
diskutiert wurde und in die Literatur Eingang

gefunden hat, ist die Deutung als geschlossener

Kultort in konstruktivem wie auch im

übertragenen Sinn - als Versammlungsort

einer Kultgemeinschaft um eine spezifische,

wahrscheinlich orientalische Gottheit.365

Solche Gemeinschaften, die unter dem

Begriff «Gruppenkulte» zusammengefasst

werden,356 schlössen sich über das Prinzip

der Mitgliedschaft zusammen, die über

eine kultspezifische Einweihung erfolgte. Im

Zentrum des Kultes stand eine bestimmte

(Schutz-)Gottheit, ohne dass in der Regel

ein Exklusivitätsanspruch erhoben wurde -
weder in Bezug auf die verehrten Gottheiten

noch in Bezug auf ein Engagement der

Mitglieder in anderen Kulten und

Gemeinschaften.

Kultgemeinschaften waren in der Regel

private Zusammenschlüsse, die sich wie

auch alle anderen antiken Vereinigungen

(collegia, corpora) nach dem Vorbild des

städtischen Beamtenapparates organisierten,

eine Vereinskasse besassen und auch

administrative Aufgaben zu erledigen
hatten. Neben den Vereinsangelegenheiten

nahmen in all diesen Gemeinschaften

Kultfeiern und Bankette, aber auch die

Begräbnisfürsorge eine zentrale Rolle ein.367 Die

regelmässigen Zusammenkünfte konnten

bei einem öffentlichen Tempel oder in pri¬

vaten oder gemeinschaftseigenen Lokalen

oder Gebäuden, die zuweilen über einen

eigenen Sakralbau verfügten, durchgeführt
werden.368 In vielen Fällen waren die

Versammlungsräume privater Vereinigungen

aber einfach nur mit einem Kultraum oder

einer Kultapsis ausgestattet, wo neben den

Kultbildern auch der Opfertisch, der Altar,

stand. Solche Versammlungsbauten oder

-lokale waren entsprechend nicht sakrale,

sondern profane Räume. Gelegentlich waren

die für die Versammlungen und

Bankette notwendigen Sitz- oder Liegegelegenheiten

fest installiert (Podiensäle). Lokale

dieses Bautyps wurden von verschiedenen

religiösen Gruppen als Versammlungs- und

Kultgebäude aufgenommen, u. a. auch von

jenen um Mithras.369 In der Tradition der

primär im östlichen Mittelmeerraum
verbreiteten Bankettbauten verwurzelt, kommt

in diesen mit festen Liegepodien ausgestatteten

Versammlungslokalen die zentrale

Bedeutung des gemeinsamen Bankettes im

Kultraum auch baulich zum Ausdruck.

Versammlungsorte von geschlossenen

Gemeinschaften, deren Kultort als Podiums- oder

Umgangstempel ausgestaltet war, können -
wie dies in etwas anderer Form in

Sakralbezirken zu beobachten ist370 - auch eine

räumliche Trennung von Kult und Bankett

aufweisen (z. B. in Iseen, in Kultbezirken der

Magna Mater/des Attis und der Matronen

oder im Kultbezirk des luppiter Heliopoli-

tanus in Petronell (A)/Carnuntum371). In

einigen Fällen sind auch andere bauliche

Ausprägungen von Liege- oder Sitzgelegenheiten,

zum Beispiel in Form von umlaufenden

Bänken, zu beobachten.372 Das Fehlen

von gemauerten Liegepodien innerhalb

eines Kultraumes weist aber nicht zwingend

auf eine räumliche Trennung von

Kult und Bankett, da Liege- oder

Sitzgelegenheiten nicht zwangsläufig dauerhaft,

sondern auch temporär aufgestellt werden

konnten.

136



Den Bogen zurück zur Höhle in Zillis schlagend,

ist für deren Interpretation zweifellos

die Tatsache relevant, dass sie bereits zu

Beginn der Nutzung im 3. Jahrhundert mit

einer Holzwand verschlossen worden war.

In den Hauptraum gelangte man nur über

einen Vorraum, der von aussen durch einen

schmalen, wohl abschliessbaren Eingang

betreten werden konnte. Die Höhle scheint

somit weder allgemein noch direkt zugänglich

gewesen zu sein, was als erstes Indiz für

eine Interpretation als Versammlungslokal

einer geschlossenen Kultgemeinschaft

herangezogen werden kann. Diese Interpretation

kann durch die Resultate der

mikromorphologischen Untersuchungen insofern

untermauert werden (vgl. Kap. 2.3.4), als es

zumindest für Phase 1.1 nachzuweisen

gelang, dass die Höhle ausserordentlich sauber

gehalten wurde und die Bodenniveaus

nicht mit vom Aussenraum stammendem

Erdmaterial verschmutzt waren. Dies mag

darauf hinweisen, dass mit besonderen,

vielleicht sogar auch restriktiven

Zutrittsbestimmungen zu rechnen ist.

Vom Innenausbau des Kultraumes in Zillis

ist kaum etwas erhalten geblieben, das mit
den Ausstattungen bislang bekannter Kult-

und Versammlungslokale zu vergleichen

wäre. Während unklar bleibt, ob es sich bei

der Steinreihe entlang der rückseitigen
Höhlenwand tatsächlich um den Unterbau einer

Bank handelte, nahm vielleicht das an der

Nordwand (und unterhalb des Höhlenfensters?)

gelegene, postulierte Podium eine

besondere Bedeutung ein. Zentral positioniert

(und deshalb ebenfalls von zentraler

Bedeutung?) waren zweifelsohne der
mutmassliche Kuppelofen (Phase 1.0) respektive

in der Folge die darin eingetiefte,
lanzettförmige Grube Pos. 46 (Phase 1.1). Eine

Interpretation letzterer als Feuergrube ist

mangels Brandspuren nicht zu belegen. Als

offene Struktur am Standort des einstigen

Kuppelofens genutzt und schliesslich mit

umgelagertem Schichtmaterial (Pos. 34?)

verfüllt (vgl. Kap. 2.3.4), kam ihr aber
zweifellos eine wichtige Rolle zu.

4.2.1.2 Die Höhle als geschlossenes

Kult- und Versammlungslokal

Wenn der geführte und restriktive Zugang

zur Höhle in Zillis eine Interpretation als

Versammlungsort einer Kultgemeinschaft

nahelegt, drängt sich ein Vergleich mit Kult-

und Versammlungsorten mithräischer

Gemeinschaften, den Mithräen, geradezu auf:

In der Mithraslegende sind Felsen und Höhlen

als immer wiederkehrende und daher

auch für den Kult zentrale Handlungsräume

zu identifizieren, die auch in der baulichen

Gestaltung der Versammlungsräume
inszeniert wurden: Fensterlos und eingetieft,
einer Höhle nach- und als Banketträume

ausgebaut, waren sie gewissermassen dem

Lebenszyklus des Mithras entnommene

Orte der Erinnerung.373 Im Innenraum waren

nicht wie in einem Sakralbau oder in

vielen anderen Kultbauten eine oder mehrere

Statuen der (Schutz-)Gottheiten in

statischer Position aufgestellt, sondern ein

Relief oder eine Malerei mit der Schlüsselszene

aus der Mithraslegende, der heilbringenden

Tötung des heiligen Stieres in einer
Höhle.374 Eine szenische Darstellung also,

die keine eigentliche Opferhandlung zeigt,

sondern an eine im Mithraskult zentrale

Schöpfungshandlung erinnern soll.375 Einige

dieser Reliefs, so u. a. jenes aus

Frankfurt-Heddernheim (D)376, sind beidseitig

bearbeitet und konnten gedreht werden:

Während auf der einen Seite die Taurokto-

nie abgebildet ist, zeigen die Darstellungen

auf den Rückseiten oftmals Mithras und

Sol beim gemeinsamen Mahl in der Höhle

nach der Stiertötung. Sie sitzen dabei hinter

einem Tisch oder liegen auf einer Kline, die

in einigen Fällen mit der Stierhaut bedeckt



I
Synthese

Abb. 122: Mithräum bei

Duino Aurisina (I).

oder der getötete Stier selbst ist. Mit dem

Drehen des Bildes, das sicher aufwändig
und mit knirschenden Geräuschen verbunden

war, konnte also die «Handlungsbühne»

verändert werden. Das Mithräum, in seiner

baulichen Grundgestaltung ein Biklinium,

wurde, wenn das «Szenenbild» wechselte,

zu einem Triklinium, wobei Mithras und Sol

auf der mittleren Kline, auf den Ehrenplätzen,

lagerten. Wenn also auch die Mahldarstellung

als eine der Legende entnommene,
zentrale Erinnerungsszene zu deuten ist, so

konnten hierbei die Mithrasanhänger über

die Ausgestaltung des Kultraumes gleichsam

eine aktive Rolle einnehmen.377

Von den bekannten Mithräen sind nur

einige wenige - unter anderem auch die

beiden (frühen?), in einem vormaligen

Steinbruch eingerichteten Mithräen in

Doliche (TR)378 - in Höhlen oder Grotten

angelegt. Die Identifizierung als Kulträume für
Mithras erfolgten meist über die am Felsen

angebrachten Kultbilder (Tauroktonie) oder

Weiheinschriften, gelegentlich auch über

Altäre in oder in der unmittelbaren Nähe

der Höhle.379 An anderen Orten, z. B. in

Jajce (BIH),380 war das Kultbild an einen Felsen

angebracht, der einst wohl die stirnseitige

Mauer eines (nicht erhaltenen)
vorgebauten Mithräums bildete. In Mocici Kona-

vlje (HR)381 waren die Tauroktonie und

möglicherweise die Figur des Silvanus neben

dem Höhlen- oder Grotteneingang
angebracht. Der für Mithräen charakteristische

Innenausbau mit Liegepodien ist bislang

nur in der vermutlich künstlich erweiterten
Höhle in Hawarte (SYR)382 sowie in der
unterirdischen Grotte bei Duino Aurisina östlich

von Aquileia (I) Abb. 122383 überliefert.

138



I
Synthese

Neben diesen über bildliche und/oder
inschriftliche Quellen identifizierten Mithräen

in Grotten und Höhlen liegen insbesondere

im (Süd-)Ostalpenraum weitere Kultorte in

Grotten und Höhlen vor. Deren Interpretationen

als «Kultlokale» erfolgte ausschliesslich

aufgrund von Einzelfunden und/oder
der Fundspektren, ohne dass es auch hier

möglich gewesen wäre, eine Verbindung

zu einem bestimmten Kult herzustellen.

Es sind dies zwei Höhlen im Umland von

Ljubljana (SLO)/Emona: Die 8 m tiefe Höhle

Spodmol Pod gricoin in Godic bei Kam-

nik, die über einen Korridor zugänglich

war und in welcher eine Quelle entsprang
und die Höhle Zicica in Moste bei Zirovnica

Abb. 123.384 Weitere vergleichbare
Kultplätze, aus welchen zudem Fragmente von

Schlangengefässen bekannt sind, sind die

Höhlen in Gradisce-St. Egyden (A),385 die

etwa 4 m lang (inklusive Vorplatz etwa

10 m) und 3 m breit war, sowie die

Kugelstein-Tropfsteinhöhle (A),386 die über einen

7 m breiten und 2 m hohen Eingang zugänglich

war und 60 m in den Felsen hineinführte.

Ob oder wie diese Höhlen allenfalls

verschlossen waren, ist keinem der Berichte zu

diesen Fundorten zu entnehmen.

Ungeachtet des Ortes selbst wie auch des

Innenausbaus der Höhle in Zillis, die für
einen Gruppenkult geeignet scheinen und

anhand derer sich eine Interpretation als

Versammlungsraum einer Mithrasgemeinschaft

geradezu anbietet, ist festzuhalten, dass

auch andere Gottheiten in Höhlen verehrt

wurden. Aus dem südgallischen Raum wie

auch aus dem (Süd-)Ostalpengebiet liegen

einige sogenannte Höhlenkultplätze vor, die

oftmals seit der Eisenzeit oder bereits früher

aufgesucht wurden387 und wohl
mehrheitlich lokalen Gottheiten geweiht waren.

Soweit bekannt, unterscheiden sich deren

Inventare aber vor allem durch das Fehlen

von Geschirr und Tierknochen in grösserem

Umfang, d. h. von Bankettresten, von jenen
der oben aufgeführten Orte. Wie im Falle des

Abris in den Gorges de Covatanne, Sainte-

Croix VD, kam ihnen wohl weniger die Funktion

von (geschlossenen) Versammlungsorten,

sondern vielmehr die Bedeutung von

numinosen Orten zu.

Abb. 123: Kultgrotte bei

Moste Zirovnica (SLO) und

Auswahl von daraus

stammenden Funden.

139



Synthese

Abb. 124: Rückseite eines unter

Kaiser Hadrian (117-138)

geprägten Medaillons mit

der Darstellung des Silvanus.

Durchmesser 38,5 mm.

Von grösserem Interesse sind in diesem

Zusammenhang die Silvanus geweihten

Höhlen und Grotten, wie sie bisher vor
allem aus dem dalmatischen Raum

vorliegen.388 Silvanus war eine italische Gottheit

der Wälder, des Wildlebens und des Ackerbaus;

seine Attribute waren die Sichel und

ein Pinienzweig, sein Begleittier war ein

Hund. Wie dies die Verbreitung der Inschriften,

Reliefs und Statuen zu verstehen gibt,

wurde er ab dem 2. Jahrhundert in weiten

Teilen des Imperiums, vor allem in Italien,

Südgallien und in den Donauprovinzen, zu

einer äusserst populären Gottheit.389 Dieses

Bild gilt es jedoch durch den Filter der

Inschriftendichte generell bzw. der inschriftsetzenden

Bevölkerung und deren epigra-

phic habit in Zeit und Raum quellenkritisch

zu beurteilen.

Soweit bekannt, standen dem Silvanus

geweihte Votivältare teils in Heiligtümern
anderer Gottheiten, in Kultbauten und kleineren

Schreinen, in freier Natur (Abris, Grotten)

oder in häuslichen Kontexten. Obwohl

durchaus staatstragend, besass er auch in

Italien keine eigenen Sakralbauten und es

gab keinen offiziellen Kult; er wurde in der

Regel innerhalb von privaten Gemeinschaften

(collegia) verehrt.390 Über das

Kultgeschehen sind den inschriftlichen Quellen

keine Hinweise zu entnehmen, doch han¬

delte es sich dabei um religiöse Zusammenschlüsse

und nicht um Kultgemeinschaften,

für deren Mitgliedschaft Einweihungsrituale

erforderlich waren. Einige der Quellen

gewähren aber Einblick in die Vereinsorganisation,

wie beispielsweise die lexfamiliae
Silvani aus dem nördlich von Rom am Fusse

des Appenin gelegenen Trebula Mutuesca

bei Monteleone Sabini (I). Neben der 74

Namen - ausschliesslich Männer -
umfassenden Mitgliederliste werden Ausgaben

für die Opfer für Silvanus festgesetzt und

festgehalten, dass im Heiligtum (sacrum)

keine Streitereien und Raufereien erlaubt

seien, ebenso dürften keine Aussenstehen-

den mitgebracht werden. Ausserdem wird

die Finanzierung von Bestattungen sowie

die Regelung beim Austritt eines Mitgliedes

aus der familia geregelt.391 Aus weiteren
Inschriften geht klar hervor, dass Festmähler

auch in diesen Zusammenschlüssen eine

wichtige Rolle spielten. Sie wurden meist im

Freien durchgeführt. Einer Silvanusgemein-

schaft in Italien wurden sogar vier Ländereien

gespendet, damit die Durchführung
der Opferfeierlichkeiten und Festmähler

gewährleistet werden konnte; dabei war die

Teilnahme aller Mitglieder an den Banketten

vorgeschrieben (CIL 10, 444).392

Die Ikonographie des Silvanus, der bärtig
und nackt Abb. 124 oder mit einer Tunika

bekleidet dargestellt wird, bekam in

den Provinzen zunehmend eine regionale

Prägung. In Südgallien verband er sich mit

dem gallischen Hammergott393 und in

Dalmatien kam es ikonographisch zu einer

Verschmelzung mit Pan394. In diesem Gebiet

wird er auf den Reliefs oftmals nackt, mit

Chlamys oder Mantel dargestellt, zuweilen

mit Bocksfüssen und Hörnern und häufig

zusammen mit Diana, der Göttin der Jagd,

aber auch mit Merkur. Abgebildet sind diese

drei Gottheiten unter anderem auf dem

einzigartigen Votivrelief von Danilo Biranj

140



I
Synthese

Abb. 125: Votivrelief aus

Danilo Biranj (HR) für Diana,

Pan- Silvanus und Merkur.

Diana (links) kniet auf

einem liegenden Hirsch,

in der Mitte steht Pan-Sil-

vanus, der in der rechten

Hand eine Panflöte hält,

und rechts Merkur, dazwischen

sitzt ein Hund. Die

Weiheinschrift befindet sich

zwischen den Köpfen der

Figuren und am linken Rand.

(HR) Abb. 125, auf welchem Diana - im

Bildschema der Tauroktonie - einen Hirsch

tötet.395 In einigen Fällen, öfters aber in Da-

kien, trägt Silvanus eine phryigsche Mütze,

was als Zeichen einer Orientalisierung

interpretiert und mit der zunehmenden

Bedeutung der orientalischen Kulte in einen

Zusammenhang gebracht wurde.396

Der grossen Zahl von Schrift- und Bildquellen

stehen bislang nur sehr wenige
archäologische Nachweise, d. h. Baubefunde von

Kulträumen, gegenüber. Genannt seien

hier zum einen das «Sacello del Silvano»

in Ostia (I), das in einer schmalen, etwa

2 m breiten Gasse unmittelbar neben dem

Caseggiato dei Molini, einer Grossbäckerei,

lag397, und zum anderen die beiden Kulträume

in Petronell (A)/Carnuntum. Einer

davon befand sich ausserhalb der Stadt398, der

andere lag unmittelbar an der Hauptachse

im Zentrum der Stadt und enthielt etwa

50 mehrheitlich Silvanus domesticus

geweihte Altäre. Eine Verbindung mit dem

rückseitig angebauten dreischiffigen
Gebäude, einem möglichen Versammlungs¬

und Bankettlokal, ist nicht gesichert, aber

anzunehmen.399 Aus beiden genannten
Kulträumen sind keine weiteren Funde

bekannt. Diesbezüglich aufschlussreich wird

die noch ausstehende Auswertung des

kürzlich in Osijek (HR)/Colonia Aelia Mursa

(Pannonia Inferior) entdeckten Kultgebäudes

für Silvanus sein.400

Welche Bedeutung Silvanus im zentralen

Alpenraum eingenommen hatte, ist schwierig

zu beurteilen. Es ist vielleicht aber nicht

dem Zufall zuzuschreiben, dass sich an

der bis ins schweizerische Mittelland
führenden, zentralen Alpentransversale drei

Weiheschriften fanden, so in Sils i. E./Segl,

Baselgia (Heiligtum?)401, wo ein dem Silvanus

geweihter Altar zusammen mit Altären

für Diana, Merkur und für die Hirtengötter
zu Tage gekommen ist, in Zürich/Turicum

(Votivinschrift für Silvanus und Diana)402

und Brugg AG/ Vindonissa (Silvanus)403.

Die Affinitäten der Höhle in Zillis als

Versammlungsort einer - angesichts der
Platzverhältnisse - kleinen Kultgemeinschaft zu

141



I
Synthese

Kultorten des Mithras sind nicht von der

Hand zu weisen. Das Beispiel der Mithras-

höhle in Doliche (TR) mag illustrieren, dass

ein charakteristischer Innenausbau nicht

zwingend zu erwarten respektive überliefert

ist und sich eine restriktive Zugänglichkeit

nicht notwendigerweise auch baulich

manifestieren muss; vielleicht war ein erschwerter

Zugang ausreichend. Das Fehlen jeglicher

ikonographischer Zeugnisse mithräi-

schen Inhaltes sowie möglichweise die

beiden Trillerpfeilen (vgl. Abb. 87), die man als

Signalinstrumente gerne mit der Gottheit

der Wälder und des Wildlebens, Silvanus, in

Verbindung bringen möchte, könnten unseres

Erachtens auch - äusserst diskret zwar -
auf einen Kultort für Silvanus weisen. Er

spielte vielleicht in den zentralen Alpen

eine bedeutendere Rolle als bisher

angenommen.

4.2.2 Charakterisierung des

Kultgeschehens

In einem weiteren Schritt soll versucht werden,

über die im Befund und mit den Funden

fassbaren Aspekte des Kultgeschehens

weitere und präzisere Aufschlüsse zur

Kultgemeinschaft und der/den hier verehrten

Gottheit(-en) zu gewinnen. Dem Konzept

der Fundvorlage folgend, werden dabei

zunächst die Zeugnisse der individuellen Gesten,

sodann die Zeugnisse gemeinschaftlicher

Aktivitäten diskutiert.

4.2.2.1 Zeugnisse individueller Gesten

Zu den an vielen Kultorten archäologisch

am besten bezeugten individuellen

Handlungen gehört die Deponierung von

vergänglichen oder unvergänglichen Objekten

im Rahmen eines Gelübdes (votum), als

Geschenk (donum dare) oder als Münzgabe

(stipem iacere).WA Im Falle von
Sakralbauten traditioneller griechisch-römischer

Gottheiten werden die (Votiv-)Gaben der

Gottheit übergeben und damit dem profanen

Gebrauch entzogen. Sie werden in

der in göttlichem Eigentum befindlichen

und daher nicht allgemein zugänglichen

cella - bei gallo-römischen Umgangstempeln

auch im offenen Umgang - niedergelegt.

Die Geldgaben konnten hernach

gemäss Auftrag oder Wunsch des Spenders

einsetzt werden, die (geleerten) Behältnisse

der Speise- und Trankgaben entsorgte

man später innerhalb des temenos.

In der Höhle in Zillis befanden sich die (Vo-

tiv-)Gaben ursprünglich im allen Mitgliedern

der Gemeinschaft zugänglichen

Kultraum; sie gehörten zur Ausstattung des

Versammlungslokals. Die Raumnutzung und

damit der Umgang mit den (Votiv-)Gaben

und ihre Behandlung von deren Deponierung

bis zu deren Entsorgung war somit wie

in vergleichbaren Kultbauten anderen

Regeln unterworfen als in Sakralbauten

griechisch-römischer Gottheiten.

Chronologisch aufgeschlüsselt, bieten die

(Votiv-)Gaben auch die Möglichkeit, Fragen

von Kontinuitäten oder Veränderungen der

Votivpraxis im Verlaufe der Zeit zu

diskutieren, und - Provenienz und geschlechtsspezifische

Verwendungen der Objekte

berücksichtigend - mit den notwendigen
Vorbehalten Hinweise zur Herkunft und/oder
dem Geschlecht der Personen zu gewinnen,
die Zugang zur Höhle hatten.

Wenn Ausgangspunkt und Grundlage der

folgenden Diskussion die als (Votiv-)Gaben

interpretierten Funde bilden sollen, sind

vorgängig einige quellenkritische Bemerkungen

anzubringen. Zunächst soll an die

gut gestützte Hypothese erinnert werden,
nach der die Höhle bis zu ihrer Aufgabe als

paganer Kultraum regelmässig gereinigt,
die (Votiv-)Gaben also aus der Höhle ge-

142



bracht wurden. Wo sie hingebracht oder

deponiert wurden, bleibt offen. Die Tatsache

aber, dass sie im Zuge jüngerer Bautätigkeiten

(Phase 1.2 und Phase 1.3) wieder zur

bzw. in die Höhle gebracht wurden, spricht

immerhin dafür, dass sie nicht definitiv, zum

Beispiel im Hinterrhein, entsorgt worden

waren, sondern in der näheren Umgebung.

Vielleicht ist sogar mit weiteren, bisher

noch unentdeckten «Abfall»-Deponien in

der Umgebung zu rechnen. Denkbar ist

schliesslich auch eine bewusste Entnahme

und Aufbewahrung, allenfalls auch

Weiterverwendung von Kultgegenständen ausserhalb

der Höhle. Gerade für Objekte, denen

im Rahmen des kultischen Kontexts eine

besondere Bedeutung oder vielleicht Kraft

beigemessen wurde, ist diese Möglichkeit nicht

ausser Acht zu lassen. Die Mehrheit der

Funde respektive (Votiv-)Gaben von Zillis

lagen jedenfalls bei ihrer Auffindung nicht

in situ, sondern in umgelagerten
Pianieschichten; die räumliche Verteilung der

Funde kann somit nicht direkt interpretiert,

gar mit «Aktivitätszonen» in Verbindung

gebracht werden (vgl. unten).

Die als Votive und Gaben interpretierten
Funde, zu welchen die gefiederten Bleche,

die Münzen, wie wahrscheinlich die

Bergkristallfragmente und vielleicht auch einige

der Schmuck- und Kleidungsbestandteile zu

zählen sind, bezeugen wohl mehrheitlich

individuelle rituelle Gesten. Im Einzelfall ist

eine Interpretation der Objekte in diesem

Sinne sicherlich kritisch zu hinterfragen.

Neben Verlustfunden sind Deponierungen

beispielsweise von Einzelmünzen im Zuge

der Errichtung oder baulichen Veränderungen

von Räumen und Gebäuden in Betracht

zu ziehen, wie sie nicht nur aus profanen

häuslichen405, sondern auch aus kultischen

Befundkontexten bekannt sind.406 Rituelle

Gesten, die anlässlich solcher Gelegenheiten

ausgeführt wurden, erfolgten aber wohl

weniger in individuellem, sondern vielmehr

in einem gemeinschaftlichen Rahmen.

Während die gefiederten Bleche (vgl.

Abb. 72; Kap. 3.3.1) wenig Aussagepotential

in Bezug etwa auf die Frage nach der

Herkunft der Mitglieder der Gemeinschaft

besitzen, konnte in Zusammenhang

mit den Untersuchungen zu den Münzen

(vgl. Kap. 3.3.2) ein Vorherrschen italischer

Prägungen festgestellt werden, was jedoch
durchaus dem regionalen Geldumlauf

entspricht.

Eine südalpine Komponente ist auch mit den

20 Bergkristallen (von insgesamt 156

Fragmenten) nicht regionaler respektive südalpiner

Provenienz fassbar (vgl. Kap. 3.3.3),

die, vielleicht als Geschenke oder Handelswaren,

von Mitgliedern der Gemeinschaft

oder von Kaufleuten über die Alpen
transportiert wurden. Dass es in dieser Region

einen regen (Handels-)Austausch mit dem

Südalpenraum, Oberitalien und dem oberen

Adriaraum gab, spiegelt sich - und dies

nicht nur im Fundbestand von Zillis - auch

in anderen Fundgattungen, insbesondere

natürlich im Lavezgeschirr. Offen bleibt die

Frage, ob es sich bei den Bergkristallen um

primäre Ausstattungselemente der Höhle

handelte oder ob sie als individuelle (Vo-

tiv-)Gaben über eine längere Zeitspanne

hinweg von verschiedenen Personen,

Mitgliedern der Kultgemeinschaft, zur Höhle

gebracht wurden. In beiden Fällen lässt der

hohe Anteil an Kristallen aus dem Beverin-

gebiet auf eine ausgeprägt regionale Anbin-

dung schliessen.

Die Frage schliesslich, ob die Schmuck-

und Kleidungsbestandteile (vgl. Kap. 3.4)

sowie die weiteren Buntmetallgegenstände407

(Votiv-)Gaben oder Verlustgegenstände

repräsentieren, ist bei der geringen

Zahl und der Unterschiedlichkeit der



I
Synthese

Objekte sowie mit Rücksicht auf ihre

Kontexte jeweils individuell zu stellen. Stra-

tigraphisch und typochronologisch kommen

für eine Gabe als Weihegeschenk im

spätrömischen Kultkontext gesichert die Ringe

(vgl. Abb. 85.2; Abb. 85.3) sowie der Ohrring

(vgl. Abb. 85.1) in Frage; theoretisch

auch die Gürtelschnalle (vgl. Abb. 85.4),

allerdings als Altstück.

Die Gabe von Fibeln und Fingerringen in

römischen Fleiligtümern etwa ist ein durchaus

gängiges Phänomen.408 Im Heiligtum von

Great Walsingham in Norfolk (GB), das wohl

Merkur und einigen weiteren Gottheiten

gewidmet war, konnte aufgrund der Ring-

grössen der Fingerringe sogar auf die Gabe

durch Männer geschlossen werden.409

Aber auch weibliche Schmuckelemente

finden sich in römischen Tempeln als

Votive.410 Da Ohrringe kaum in Männergräbern

der späten Kaiserzeit und des Frühmittelalters

vorkommen und definitiv als

Frauenschmuck gelten dürfen411, ist es

unwahrscheinlich, dass der Ohrring (vgl. Abb. 85.1)

vor seinem Verlust oder seiner Deponierung

von einem Mann getragen wurde;

natürlich könnte er aber von einem Mann

geweiht worden sein.

Im Zusammenhang mit der Frage, ob in

der Höhle eine mithräische Gemeinschaft

zusammengekommen war, sei dies noch

angefügt: Durchaus können Fundspektren

von Mithräen weibliche Kleidungs- und

Schmuckattribute aufweisen412, doch ist

eine weitere Interpretation im Hinblick auf

eine Weihung/Deponierung oder einen

Verlust schwierig. Und auch wenn man

davon ausgeht, dass die mithräischen

Kultvorgänge in der ausschliesslichen

Präsenz von Männern stattfanden, so ist

doch nicht a priori auszuschliessen, dass

zu anderen Zeiten der Aufenthalt von

Frauen in mithräischen Räumen möglich

oder erlaubt war.413

Für die Frage der räumlichen Verteilung der

Gaben und Votive, konkret dazu, wie man

mit diesen Objekten umging und welche

Bedeutung sie im Kultraum eingenommen

hatten, soll die Fundverteilung in den

Benutzungshorizonten der Phase 1.1 (Schicht

Pos. 34) mit jener in den Planien der Phase

1.2 und Phase 1.3 verglichen werden. Wie

die geoarchäologischen Untersuchungen

gezeigt haben, wurde der Höhlenboden

über die gesamte Zeit hinweg sehr sauber

gehalten, was sich in der vergleichsweise

geringen Zahl der aus diesen Horizonten

stammenden (Votiv-)Gaben widerspiegelt

(vgl. Abb. 66: 36 Münzen, ein Ohrring sowie

neun Bergkristallfragmente); es scheinen

somit jeweils nur wenige Objekte auf dem

Boden gelegen zu haben. Dies bedeutet

jedoch nicht zwingend, dass sie mit den

Abfällen jeweils rasch und regelmässig aus

der Höhle entfernt worden waren; vielleicht

waren sie nicht auf dem Boden, sondern

an einem anderen Ort - in den Felsnischen

oder auf dem postulierten Podium - deponiert.

Indizien für solche Deponierungen im

Innenraum sind möglicherweise in der

Gesamtverteilung der Münzen zu erkennen:

Während die Planie der Phase 1.2 im Aus-

senraum generell viel Fundmaterial enthielt,

so auch zahlreiche Münzen, stammen aus

den Planien im Innenraum (Phase 1.2 und

Phase 1.3) nur wenig Funde (u. a. ein Votiv-

blech, zwei Bergkristallfragmente sowie

Fragmente von zwei Lampen), aber

überdurchschnittlich viele Münzen - knapp ein

Drittel des Gesamtbestandes. In Anbetracht

des Schichtmaterials der Planie der Phase

1.3 (Pos. 33: kiesige Schicht) darf davon

ausgegangen werden, dass das Erdmaterial

und damit die Funde von einem anderen

Ort stammen als jenes der Planien der

Phase 1.2 - vielleicht vom/aus dem postu-

144



Herten Podium oder einer weiteren, nicht

erhaltenen Konstruktion im Innenraum414,

vielleicht aber auch vom Aussenraum. Wie

auch immer, dieser Befund weist jedenfalls

auf einen letztlich zu erwartenden, besonderen

Umgang mit (Votiv-)Gaben hin.

Für die Frage nach einer allenfalls im

Verlaufe der Zeit erfolgten Veränderung

der Votivpraxis ist, wie oben erläutert, weder

die stratigraphische Lage noch die

horizontale Verteilung der entsprechenden

Funde aussagekräftig; es können dafür
alleine die (typochronologisch) datierbaren

Funde, d. h. vor allem die Münzvotive,

herangezogen werden. Diese zeigen klar, dass

die Sitte, Münzen zu deponieren, erst im

Verlaufe des (späteren) 3. Jahrhunderts

eingesetzt hatte. Der zu beobachtende Anstieg

der Münzfunde in der zweiten Hälfte des

4. Jahrhunderts ist dabei nicht zwingend

nur auf eine intensivere Votivpraxis,
sondern auch im Spiegel von Veränderungen

im Geldumlauf und der Kaufkraft der Münzen

kritisch zu betrachten. So hängt auch

das Fehlen von Fundmünzen des

fortgeschrittenen 5. Jahrhunderts mit dem Rückgang

der Kleingeldproduktion nach 403

zusammen (vgl. Kap. 3.3.2). Dass aber

individuelle Gesten des Deponierens von (Vo-

tiv-)Gaben nicht zwingend und konstant Teil

des Kultgeschehens innerhalb von (mithrä-

ischen) Kultgemeinschaften waren, magder
Umstand zeigen, dass aus Mithräen, die nur
bis ins 3. Jahrhundert aufgesucht wurden415,

viel weniger Münzen oder auch andere

Objekte bekannt sind.

Ob überhaupt und allenfalls wie kultspezifisch

das in Zillis überlieferte, letztlich enge

Spektrum der (Votiv-)gaben ist, lässt sich

nur schwer beurteilen. Vergleiche mit anderen

regionalen und/oder gleichzeitig
aufgesuchten Heiligtümern sind aufgrund des

Forschungsstandes kaum möglich. In mittelkai-

serzeitlichen Heiligtümern des Mittellandes

wie auch in Gallien und der linksrheinischen

Germania Superior, sind die Spektren der

(Votiv-)Gaben meist sehr breit und werden

von Münzen dominiert.416 Hinzu kommen

(Miniatur-)Gefässe aus Keramik und Glas, in

welchen Speisen, Tranksame oder Essenzen

deponiert wurden. Davon, dass viele dieser

Sakralorte oftmals bis in die späte Kaiserzeit

aufgesucht wurden, zeugen aber meist nur
die Münzfunde.417 Die (Votiv-)Gaben aus

Kultbauten geschlossener Gemeinschaften,

wiederum können nur Mithräen

herangezogen werden418, zeigen weitaus engere

Spektren und umfassen (zeitbedingt?)
neben vereinzelten Votivblechen419 vor
allem Münzen. Ob es sich bei den wenigen
Fibeln und Toilettgeräten (z.B. Ptuj (SLO)/

Poetovio: Ohrlöffel, Pinzette und

Haarnadeln420) und weiteren Gegenständen (z. B.

Güglingen (D): Spielstein421; Ptuj (SLO)/

Poetovio: Stili422) um Gaben, Verlustfunde

oder im Kultbetrieb verwendete Objekte

handelt, bleibt offen.

4.2.2.2 Zeugnisse gemeinschaftlicher
Handlungen

Die Befunde und ein grosser Teil des

kaiserzeitlichen Fundmaterials - vorab der Ge-

fässbestand und die Tierknochen - können

mit gemeinschaftlichen Aktivitäten in

Verbindung gebracht werden, wozu grundsätzlich

das gemeinschaftliche Opfer, die (kult-)

spezifischen Rituale - im Kontext von

Gruppenkulten sind Initiations- und allenfalls

Weiheriten zu erwarten - sowie die Bankette

zu zählen sind.

Das gemeinschaftliche Opfer, das sacrifici-

um, lässt sich im archäologischen Befund

weniger über Gesten und das dafür benötigte

instrumentum fassen, sondern, wenn

überhaupt, vor allem über das Vorhandensein

einer Opferstelle, einer ara, eines



I
Synthese

focus oder eines Räuchergefässes. In der

Regel begann die Opferzeremonie mit

einer Prozession zum Altar, wo zunächst das

unblutige (Rauch-) Opfer und eine Libation

erfolgten (praefatio); ein Bildnis der

Gottheiten), für welche das Opferritual

vollzogen wurde, war nicht zwingend notwendig.

War ein blutiges Opfer vorgesehen,

wurde das Opfertier geschmückt, vorbereitet

und getötet (immolatio). Nach der Opferschau

kam es zur Opferteilung, d. h. der den

Gottheiten zugedachte Teil wurde gekocht

oder gegrillt und sodann deponiert oder

auf der Opferstelle verbrannt. Erst dann

bereitete der Kultvorsteher den für die

Kultteilnehmenden bestimmten Anteil zu

und man konnte zum Kultmahl übergehen.423

Ob der Ablauf einer Opferzeremonie

innerhalb von Gruppenkulten im Detail

identisch verlief, bleibt offen. Je nach Grösse

des Opfertieres respektive des

Kultraumes war es beispielweise wohl nicht

immer möglich, das Opferritual am Altar,

der sich im Versammlungslokal befand,

durchzuführen.424 Diese Problematik stellt

sich gerade in Zusammenhang mit dem

Mithraskult, in dem der Stier eine zentrale

Rolle spielte. Hier ist aber insofern mit

einem anderen Sinnbezug zu rechnen, als

die Stiertötung kaum mit einem Stieropfer,

wie es im römischen Kult durchgeführt

wurde, zu vergleichen oder gleichzusetzen
ist.425 Aus den Tierknochenbeständen mith-

räischer Befundkontexte lässt sich jedenfalls

keine besondere Bedeutung des Stieres

respektive des Hausrindes für diesen

Kult erschliessen; es nimmt durchwegs

eine untergeordnete Rolle ein. Dies gilt
auch für den Tierknochenbestand aus der

Höhle in Zillis (Abb. 105; Abb. 106), wo das

Skelettteilspektrum ausserdem vermuten

lässt, dass nicht alle Rinder als Lebendvieh,

sondern teils auch in Form von konservierten

Fleischteilen zur Höhle gelangten

(vgl. Kap. 3.7).

Unabdinglich für das sacrificium, formal

aber nicht definiert, ist die Opferstelle, die

ara. Sie kann sich in einem fest installierten

oder mobilen monolithischen, vielleicht

mit einer Weiheinschrift versehenen Altar

oder auch in einer Feuerstelle (focus)

manifestieren. Dass monolithische Altäre mit

Opferschale und seitlichen pulvini durchaus

zur Ausstattung von Versammlungslokalen

von Kultgemeinschaften gehörten - und

auch für sacrificia verwendet wurden426 -
ist durch zahlreiche Beispiele wiederum vor
allem aus Mithräen nachweisbar.

Eine ara in dieser Ausführung ist in Zillis

nicht überliefert. Es bleibt daher zu fragen,

ob angesichts der zentralen Lage nicht
vielleicht der Feuerstelle respektive der Kuppelofen

Pos. 47 (Phase 1.0, vgl. Abb. 19), in

die später Grube Pos. 46 eingetieft wurde

(Phase 1.1, vgl. Abb. 22), eine vergleichbare,

wichtige Bedeutung für das Kultgeschehen

zugekommen war.

Feuerstellen finden sich in anderen

Kultlokalen, wenn überhaupt, sowohl in den

Kulträumen selbst427 wie auch in den

Vorräumen.428 Mit Ausnahme des Dolichenums

von Balaklawa auf der Halbinsel Krim (UA)429

können hier nur Mithräen herangezogen

werden. Als Licht- und Wärmequellen nutzbar,

ist insbesondere für die in Vorräumen

eingerichteten Herdstellen zweifelsohne

von einer Verwendung für die Zubereitung
bzw. das Wärmen von Speisen beispielsweise

für die Bankette auszugehen.

Von besonderem Interesse, da möglicherweise

in einen kultspezifischen Kontext zu

setzen, ist, dass in einigen Mithräen
Feuerstellen unmittelbar vor dem Altar bzw. dem

Kultbild platziert waren, was eine Nutzung
als (zusätzliche?) Opferstelle oder im Rahmen

anderer gemeinschaftlicher Aktivitäten

nahelegt. In mithräischem Kontext ist

146



dabei neben der «Feuerprobe»430 an das

Rauchopfer zu denken, das zu den

Aufgaben der leones gehörte.431 Keramische

Räucherkelche fanden sich in grösserer

Zahl nur in den Mithräen in Riegel (D) und

Tienen (B). Zahlen und Fundkontexte

lassen vermuten, dass sie an diesen Orten

Bestandteil regional geprägter Bankettservices

(vgl. Kap. 3.6.3) waren und weniger bei

spezifischen gemeinschaftlichen Ritualen

eingesetztwurden. Dagegen mögen Funde wie

beispielsweise der Altar von Frankfurt-Hed-

dernheim (D)/Nida mit der angeschwärzten

Seiten- und Trichteröffnung432 ebenso

wie die als Räuchergefässe ausgeformten

Schlangengefässe (vgl. Kap. 3.6.1) oder die

zu einem grossen Räuchergefäss umgearbeitete

Amphore aus Riegel (D), letztlich

auch die Ascheschaufel mit Resten von
verbrannten Pinienzapfen aus Carrawburgh

(GB), auf die Bedeutung des Räucherns und

des Rauchopfers im Rahmen kultspezifischer,

gemeinschaftlicher Rituale weisen.

Wie oben, allerdings nur in Bezug auf die

Flühnerknochen, festgehalten (vgl. Kap. 3.7),

sind Brandopfer innerhalb von Gruppenkulten

bisher nur im Kult für Isis und Magna

Mater, nicht aber im Mithraskult nachzuweisen.

Gerade aus diesem Grund ist der
äusserst diskrete Nachweis für die Durchführung

von blutigen Brandopfern in Zillis über

das Vorhandensein von kalzinierten
Knochen verschiedener Tierarten in den

Ascheschichten der Phase 1.1 (vgl. Kap. 2.3.4)

von besonderer Bedeutung. Der sehr

geringe Anteil an brandgezeichneten und

kalzinierten Tierknochen im übrigen osteo-

logischen Fundbestand hätte kaum auf

regelmässige Brandopfer schliessen lassen.

Ob als Licht- und Wärmequelle oder Kochstelle

genutzt oder als Opferplatz für
unblutige und blutige rituelle Handlugen - all

diese Verwendungen sind für die Feuerstel-

le(n) in Zillis sehr gut denkbar. Die besondere,

vielleicht kultspezifische Bedeutung des

Feuers für diese Gemeinschaft kommt hier

aber mit einem weiteren Befund, nämlich

mit den feinen Ascheschichten, weitaus

besser zum Ausdruck. Sie wurden im

Verlaufe von wohl mehr als 100 «Ereignissen»

über einen Zeitraum von 80 bis 100 Jahren

grossflächig auf dem Höhlenboden ausgestreut

und führten zur Bildung von einem bis

zu 30 cm mächtigen Schichtpaket (Pos. 34,

Phase 1.1). Aus stratigraphischen Gründen

können diese Aschen nicht oder zumindest

nicht ausschliesslich aus der Feuerstelle

Pos. 47 (Phase 1.0) stammen; sie müssen

in Grube Pos. 46, in einem (nicht überlieferten)

Kohlebecken entstanden oder von
ausserhalb eingebracht worden sein. Für ein

Entstehen vor Ort sprechen vielleicht die

(aus den Brandrückständen ausgelesenen?),

teils grösseren Holzkohlefragmente von

Lärchen-/Fichten- und Ahornhölzern, die sich

zusammen mit weiterem Schutt und Abfall

vor allem in den Planien der Phase 1.2 im

Aussenraum fanden.433

Ob es sich bei diesen «Ereignissen», dem

Ausstreuen von Aschen, mit welchem man

gerne die mutmassliche Ascheschaufel in

Verbindung bringen möchte (Kap. 3.5 mit

Abb. 88), und das gemäss der Hochrechnungen

(vgl. Kap. 2.3.4) mehrmals pro Jahr

erfolgt sein könnte, um kultspezifische
Rituale und/oder periodische (rituelle)
Reinigungen der Höhle handelte, ist aus dem

Befund nicht zu erschliessen.

Vergleichbare Befunde, gemeint sind

Abfolgen von feinsten und grossflächigen

Aschen-/Holzkohlestraten, Messen sich in

römischen Kultlokalen bisher in den Mithräen

in Kempraten SG fassen und in

Güglingen (D) vermuten.434 Das Fehlen von

weiteren, vergleichbaren Befunden mag
teils auf schlechte Erhaltungsbedingungen



I
Synthese

zurückzuführen sein, ist teils wohl aber

vielmehr dem Umstand geschuldet, dass

die Feinstratifizierung solcher, zuweilen als

«Brandschichten» angesprochenen Straten

nicht erkannt wurde. Die Akkumulation

oder das Einbringen von Schichten oder

Böden ist grundsätzlich kein spezifisch
«kultisches» Phänomen und regelmässig auch

in profanen Kontexten vor allem in

Zusammenhang mit Umbauten zu beobachten.

Das Beispiel des Mithräums in Biesheim

(F) zeigt aber, dass in kultischen Kontexten

möglicherweise auch andere Intentionen

dahinterstanden: Flier wurden im Verlaufe

der Benutzung, d. h. über eine Zeitspanne

von etwa 200 Jahren, elf Stampflehmböden

mit einer Mächtigkeit von insgesamt 21 cm

eingebracht. Die dazwischen liegenden

Nutzungsschichten enthielten nur einige

Holzkohleflitter, Keramiksplitter und verbrannte

Knochen. Da die Gründe für diese

Erneuerungen der Böden nicht primär auf eine

starke Abnutzung oder auf Bautätigkeiten

zurückgeführt werden konnten, wurde ein

Zusammenhang mit einer rituellen Handlung

postuliert.435

telgang des Mithräums II in Güglingen (D)

interpretiert.438 Vergleichbare Gesten konnten

in etwas anderem Kontext, nämlich

innerhalb des ummauerten temenos des

Isis und Magna Mater-Heiligtums in Mainz

(D / Mogontiacum identifiziert werden;

hier wurden die Brandrückstände mehrerer

kultischer Ereignisse jeweils sorgsam in

einem Schacht deponiert.439 Wie in Zillis mit
Schicht Pos. 34 respektive den zahlreichen

Ascheschichten widerspiegeln sich hier

weniger einmalige als vielmehr repetitive Gesten,

die in einen anderen Handlungszusammenhang

zu setzen sind. Bei der mächtigen

Schicht aus Asche-, Russ- und Holzkohlenlagen

schliesslich, die unmittelbar ausserhalb

des Mithräums in Linz (A) erfasst

wurde440, handelt es sich möglicherweise um

ein Depot (periodisch?) rituell entsorgter
Brandreste. Aus den genannten Befunden

ist durchwegs ein besonderer, allerdings

unterschiedlicher Umgang mit Brandresten

zu erschliessen. Dahinter standen zweifelsohne

auch unterschiedliche Motive und

Absichten respektive unterschiedliche Rituale

und Handlungen.

Zwar nicht ein grossflächiges Ausstreuen

von Aschen, aber ein anderer, besonderer

Umgang mit Brandresten, nämlich deren

rituelle Deponierung, Hess sich in verschiedenen

Kultbauten feststellen. Es waren

dies in einigen Fällen einmalige und

irreversible Deponierungen, wie sie zum

Beispiel aus einer mit Ziegeln ausgekleideten

und abgedeckten Grube im Mittelgang des

Mithräums in Tienen (B)436 und aus Carraw-

burgh (GB)437 vorliegen, wo im Mittelgang
eine mit zwei vertikal eingesetzten, nicht

brandgezeichneten Steinplatten ausgekleidete

Grube mit verbrannten Haselruten

und verkohlten Pinienzapfen verfüllt war.

Analog werden verschiedene Gruben, die

mit Holzkohle und Asche sowie vereinzelten

Tierknochen verfüllt waren, im Mit-

Wie die Befundkontexte vergleichbar
dekorierter Gefässe nahelegen, ist auch das

Schlangengefäss (vgl. Kap. 3.6.1) wenn nicht

in einen ritualspezifischen Kontext zu setzen,

so zumindest mit einem Gruppenkult in

einen Zusammenhang zu bringen. Es ging

spätestens während Phase 1.1, d. h. im Verlaufe

des 4. Jahrhunderts zu Bruch und scheint

nicht ersetzt worden zu sein, oder das neue

Gefäss wurde zumindest nicht im Kultlokal

aufbewahrt. Die sekundären Brandspuren

weisen darauf hin, dass beim oder nach

dem Zerscherben Feuer, wohl aber kein

Schadenfeuer, im Spiel war. Nachweise für
eine intentioneile Zerschlagung und

nachfolgende Deponierung einzelner Teile oder

Fragmente des Schlangengefässes Hessen

sich nicht erbringen. Dass Kultgefässe nach

148



(einmaliger?) Verwendung zerschlagen

und rituell deponiert wurden, zeigt der
Befund in Tienen (B), wo das mehrteilige
Kultservice zusammen mit den Bankettresten

gesamthaft «entsorgt» wurde (vgl. Kap. 3.6).

Teils, so beispielsweise in den Mithräen

in Mainz (D)/Mogontiacum oder Born-

heim-Sechten (D)441, scheinen nur einzelne

Fragmente deponiert worden zu sein. In

vergleichbarer Weise ging man offenbar

auch mit instrumenta um, die für mithrä-

ische Rituale verwendet wurden. So

beispielsweise mit Schwertern und Pfeilspitzen,

die bei Inititationsriten, bei welchen der

Einzuweihende einen symbolischen Tod

erfahren musste, um hernach wiedergeboren

werden zu können, eingesetzt wurden.442

Pfeil und Bogen erscheinen auch in der

auf dem Mainzer Schlangengefäss
dargestellten Szene (vgl. Abb. 94.24), die

möglicherweise ein Initiations- oder Weiheritual

wiedergibt.443 Den besonderen Umgang

mit diesen Waffen illustrieren die Befunde

im Mithräum II in Güglingen (D), wo eines

der beiden überlieferten Schwerter im

Fundament für den Altar und eine Pfeilspitze in

der Treppe, die zum Kultbild führte, verbaut

waren, oder in Tienen (B), wo ein

Schwertfragment zusammen mit Gefässfragmenten

und Tierknochen in einer Grube unter dem

Altarfundament deponiert war.444

Wie oben (vgl. Kap. 3.6.1) ausgeführt, liegt

mit dem Zilliser Schlangengefäss

wahrscheinlich weniger ein eigentliches
«Kultinstrument» als vielmehr ein «Trinkservice»

vor, das (auch) in einen Zusammenhang

mit den (Kult-)Banketten gebracht werden

könnte - eine jener gemeinschaftlichen

Aktivitäten, die mit dem umfangreichen
Geschirrbestand und den zahlreichen Tierknochen

den Fundbestand in Zillis dominieren.

Der Umstand, dass ein grosser Teil der Ge-

fässe ins mittlere/späte 3. Jahrhundert zu

datieren ist, lässt auf ein erstes Bankett

bereits zu Beginn der Nutzung der Höhle

schliessen. Das Vorhandensein von Trink-

und Kochgeschirr des 4. Jahrhunderts weist

darauf hin, dass weitere Bankette und

Festivitäten folgten (vgl. Kap. 3.6.3); deren

Anlässe sind indes nicht zu präzisieren.

Zweifellos wurden solche Bankette aber

jeweils im Anschluss an Opferzeremonien

ausgerichtet, die sicher auch anlässlich

von Zusammenkünften für Initiations- und

Weiherituale oder - wie dies für die Mithräen

in Tienen (B) und Güglingen (D) postuliert

wurde - in Zusammenhang mit dem

Bau oder der Einweihung eines neuen

Kultlokales durchgeführt wurden. Wie in

jeder anderen Vereinigung auch, boten

ausserdem der Jahrestag der Gründung

der Gemeinschaft, der Geburtstag, der Tod

oder die Memoria eines Mitgliedes weitere

und andere Gelegenheiten für Versammlungen

mit gemeinsamem Kult und

Festbanketten.445

Aufschlüsse über den Speisezettel der
Bankette liefern die archäo(bio)logischen Quellen

- Tierknochen und makrobotanische

Reste. Letzteresind oftmals-so auch in Zillis—

mangels entsprechender Untersuchungen

ungleich schlechter greifbar. Dass bei diesen

Banketten auch getrunken wurde, ist vor
allem über das reichlich vorhandene Trinkgeschirr,

nicht zuletzt über das Schlangengefäss,

zu erschliessen; (Wein-)Amphoren sind

aus Kultbauten bisher nur wenige bekannt;

zu erwarten wären Transportbehältnisse

(Amphoren oder meist nicht überlieferte

Holzfässer) mit südgallischem und

nordafrikanischem Wein.446

Wie oben die Mithräen betreffend ausgeführt

(vgl. Kap. 3.6.2), scheinen die Speisen

nicht durchwegs vor Ort zubereitet,
sondern bisweilen von den Teilnehmenden

mitgebracht worden zu sein. Bei den während



I
Synthese

der Festmähler verzehrten Fleischteilen -
den Tierknochenbeständen aus Kultlokalen

- handelte es sich also nicht zwingend

nur um eigentliche Opfertiere, die im Zuge

der entsprechenden Zeremonien im oder

beim Kultraum getötet wurden; auch ein

Zukauf war möglich.447 Für Zillis ist aufgrund

der Untersuchungen an den Tierknochen

anzunehmen, dass ein Grossteil der Lämmer,

Kälber und Ferkel als Lebendvieh zur

Höhle kam; wegen des fast vollständigen

Fehlens von Kopf- (und Fuss-)teilen traf
dies nicht auf die Hühner zu. Während die

Dominanz von Schaf-/Ziegenknochen in

Zillis - selbiges ist auch in der Höhle

Gradisce St. Egyden (A) zu beobachten448 -
als «alpine» Eigenheit zu interpretieren
sein mag, ist der verhältnismässig hohe

Anteil von Geflügelknochen mit jenem aus

mithräischen Befundkontexten vergleichbar

(vgl. Kap. 3.7), in welchen - meist bei

einer Dominanz von Schweineknochen - der

Geflügelanteil zwischen 30% und 40%

beträgt. Ausserordentlich hohe Anteile von

Geflügelresten (75-90%) liegen nur aus

den Mithräen von Tienen (B), Güglingen (D),

Mithräum II, und Septeuil (F) vor.449

Vergleiche mit Inventaren aus

Versammlungsbauten anderer Kultgemeinschaften

sind forschungsbedingt wiederum nur
vereinzelt möglich. Das Tierartenspektrum aus

dem Magna Mater/Kybele- und Attis-Kom-

plex in Arras (F) ist mit einem Anteil von 18 %

an (unverbrannten) Hühner- und der Dominanz

von Schweineknochen jenen aus den

Mithräen aber doch sehr ähnlich450. Dasselbe

gilt auch für die frühkaiserzeitlichen
Bankettreste aus dem unter dem Namen «Ky-

bele-Heiligtum» bekannten Gebäudekomplex

in Lyon (F)/Lugdunum, in welchem

Geflügel mit einem Anteil von 40%
vertreten ist.451 Die Tierknochenbestände aus

Dolichena dagegen zeigen anders gewichtete

Spektren452: So wird in Balaklava (UA)

das Tierartenspektrum von Schaf/Ziege

und Rind dominiert; Geflügelknochen

liegen nur vereinzelt vor. Damit vergleichbar

ist das Spektrum, das aus dem Dolichenum

in Vindolanda (GB) vorliegt453.

In Zusammenhang mit den Bankettresten

aus Mithräen bleibt zu fragen, ob oder wie

diese mit dem zuweilen auf den Kultbildern

dargestellten Mahl von Mithras und

Sol, das sie nach der Stiertötung einnehmen,

zu verbinden sind (vgl. oben).454 Darauf

werden ihnen meist Brote oder Trauben

gereicht und in der Hand halten sie einen

Trinkbecher. Schenken wir den schriftlichen

Quellen Glauben, so tranken sie daraus

Wasser.455 Fleischspeisen sind nur sehr

selten dargestellt456 und von den zur

Stiertötungsszene oder zu den zuweilen

dargestellten Jagdszenen gehörenden Tieren

abgesehen, erscheinen lebende Tiere -
interessanterweise auch Hähne - nur selten:

So befindet sich beispielsweise ein Hahn

auf dem Terra Sigillata-Teller aus Trier (D),

auf welchem eine Kultmahlszene

wiedergegeben ist.457 Hähne sind ausserdem auf

wenigen Malereien in italischen Mithräen

dargestellt: In der Prozession der Anwärter

auf den Weihegrad der leones im Mithräum

Santa Prisca in Rom (I) wird neben einem

Stier, einem Schaf und einem Schwein auch

ein Hahn mitgeführt458 und im Mithräum in

S. Maria Capua Vetere (I) steht Cautes mit

einem Hahn an seiner Seite bei einem
brennenden Altar.459

Die Stiertötung, die Heilstat, auf der einen

und das Mahl des Mithras und Sol auf der

anderen Seite des Kultbildes scheinen beide

eine zentrale Rolle im Mythos des Mithras

wie auch für die Kultgemeinschaft gespielt

zu haben; beide Ereignisse scheinen im Kult

inszeniert und nachvollzogen worden zu

sein.460 Es bleibt zu überlegen, ob vielleicht

dieses eher frugale (fleischlose) Mahl das

150



eigentliche und regelmässig durchgeführte
Kultmahl in mithräischen Gemeinschaften

war und die üppigen Bankette, wie wir sie

im archäologischen Fundbestand fassen,

nur bei besonderen Gelegenheiten
ausgerichtet wurden - als Festmahle in kultischen

Kontexten.

In vereinzelten Fällen ist festzustellen,

dass nicht nur das Kultservice nach

(einmaligem?) Gebrauch (vgl. oben), sondern

auch das Bankettservice zerschlagen und

gesamthaft oder partiell deponiert wurde.

So in den bereits mehrfach erwähnten

Mithräen in Tienen (B)461 und Güglingen

(D), wo sich in Mithräum II ein etwas diffe-

renzierteres Bild der rituellen «Entsorgung»

der Bankettreste zeichnen lässt: In die

Flinterfüllungen der seitlichen Liegepodien

wurden während des Umbaus für Phase

2 nicht nur zahlreiche Funde (wieder)
einplaniert462, sondern auch eigentliche

Deponierungen angelegt, die sich aus Gefässen

bzw. Gefässteilen und Tierknochen (Huhn,

Schwein, Schaf/Ziege) zusammensetzten

und als (Teil-?)Reste von (Kult-)Mahlzei-

ten interpretiert wurden.463 In einer dieser

Deponierungen (Befund 1310) sind sogar

zwei unterschiedliche Gesten zu erkennen:

So scheinen zunächst zwei Trinkbecher mit

vor dem Brand angebrachten Lochungen

und eine Lampe niedergelegt worden zu

sein (Libationsritus?), darüber deponierte

man die Bankettreste - Gefässfragmente

und Tierknochen.464 Vergleichbare Befunde

sind auch aus Befundkontexten anderer

Gruppenkulte bekannt465, so wiederum aus

dem frühkaiserzeitlichen sogenannten Magna

Mater/Kybele-Heiligtum in Lyon (F)/
Lugdunum456 und jenem für Isis und Magna

Mater in Mainz (D) /Mogontiacum.
Im Gegensatz zu den Brandresten, die

innerhalb des temenos deponiert wurden

(vgl. oben), legte man die Bankettreste

ausserhalb desselben in Gräben und Gruben

nieder und zerschlug sie dort intentioneil.467

Dieselben Rituale wurden schliesslich

auch im Dionysos/Liber Pater-Heiligtum

in Apulum (RU) in Dakien468 und im Heiligtum

für luppiter Heliopolitanus in Petronell

(A) /Carnuntum469 beobachtet.

Nicht alle Gefässe sind mit individuellen Gesten

(Behältnisse für Gaben) oder mit (Kult-)

Banketten in Verbindung zu bringen. Einige

sind auch in den Kontext weiterer und

anderer gemeinschaftlicher Handlungen, z. B.

von Gründungsritualen und Bauopfern, zu

setzen, die im archäologischen Befund als

Depots überliefert sein können. Auf ein

solches Ritual geht vielleicht der Inhalt einer

Grube unter dem Altar im Mithräum von

Carrawburgh (GB) zurück; sie enthielt ein

Zinngefäss und einen Becher mit verbrannten

Pinienzapfen; aus letzterem stammen

ausserdem Kopfteile eines Huhnes.470 Aus

Güglingen (D) liegen mehrere Deponierungen

von Einzelgefässen, unter anderem von

sekundär durchlochten Bechern und

manipulierten Krugteilen, vor. Sie wurden teils im

Zuge von Umbauarbeiten niedergelegt und

bezeugen wohl Libationen im Rahmen von

Gründungs- und Erneuerungsritualen.471

Zu Zillis zurückkommend bleibt zu fragen,

ob vielleicht auch das Lavezgefäss (vgl.

Abb. 99), in dem sich die Öllampe (vgl.

Abb. 71.1) befand, als - allerdings umgelagerte

- rituelle Deponierung zu interpretieren?

Die Befunderhaltung und Fundüberlieferung

in Zillis erlauben es kaum, weitere,
über die oben ausgeführten hinausgehende

gemeinschaftliche Handlungen zu identifizieren.

Ausschlussreich für das Kultgeschehen

mag hier aber die räumliche Verteilung
der Gefässfragmente und Tierknochen, d. h.

der Bankettreste sein (vgl. Abb. 68; Abb. 69).

Sie stammen mehrheitlich aus der Planie

der Phase 1.2 auf dem Vorplatzbereich und

zeigen somit ein ähnliches Verbreitungsbild



I
Synthese

wie die Fragmente des Schlangengefässes,

von welchem alle grossen Scherben bzw.

alle grösseren Gefässteile ebenfalls aus den

Planien der Phase 1.2 vor der Höhle

geborgen wurden. Ein fast komplementäres

Verbreitungsbild ergibt die Kartierung der

Ausstattungselemente (Lampen) und der

Zeugnisse individueller Gesten, insbesondere

der Münzen, was vor allem auf die hohe

Münzdichte in Pos. 33 (Phase 1.3) sowie in

der Planie der Phase 1.2 im Innenraum

zurückzuführen ist (vgl. oben).

Wie die Befundanalyse ergeben hat, ist

dieses Fundverbreitungsbild nicht mit
«Aktivitätszonen» in Verbindung zu bringen,

sondern spiegelt den zu erwartenden

unterschiedlichen Umgang mit den «Abfällen»

individueller und gemeinschaftlicher
Aktivitäten. Wenn nun das Schlangengefäss

gemeinsam mit den Bankettresten entsorgt

respektive planiert wurde, lässt dies auf

seine sehr enge Verbindung mit den

Festmählern schliessen - eine Verbindung, die

auch über die Gefässform geknüpft werden

konnte (vgl. Kap. 3.6.1).

4.2.3 Identifizierung des Kultes und der

Kultgemeinschaft

Die zwischen dem mittleren 3. und frühen

5.Jahrhundert, d.h. während gut 150 Jahren

respektive etwa 6 Generationen als

Kultlokal aufgesuchte Höhle in Zillis bot nur
einer kleinen Gemeinschaft Raum - auf

keinen Fall konnte sie mehr als 5 bis 8 Personen

umfassen Abb. 126. Neben den individuellen

Gesten, dem Niederlegen von (Votiv-)

gaben, gehörte das Ausstreuen von Aschen

zu den am regelmässigsten, d. h. mindestens

einmal jährlich, durchgeführten
rituellen Handlungen. Die Frage, ob dies nun

zwecks Reinigung oder als gemeinschaftliche

Geste vielleicht nach (Brand-)Opfer-

zeremonien und/oder während Weihe-

und/oder Initiationsritualen oder Kultbanketten

erfolgte, bleibt offen. Davon, dass

letztere stattgefunden hatten, zeugen das

Schlangengefäss sowie die Bankettreste

(Gefässbestand, Tierknochen), ohne dass

aber Anlässe, Rahmen und Rhythmen über

den Fundbestand zu erschliessen wären.

Desgleichen unklar bleibt die Frage, ob und

wie kultspezifisch und nicht etwa zeitspezifisch

- gemeint ist hier das vermehrte

Auftreten von Gruppenkulten im 3./4.
Jahrhundert - die fassbaren individuellen
Handlungen waren.

Von allen Gruppenkulten, die nicht, wie

beispielsweise jener um Isis oder Magna

Mater/Kybele, in die öffentliche Religion

integriert wurden, und deren

Versammlungslokale nicht an einen Sakralbau gebunden

waren, hat der Mithraskult am meisten

charakteristische und damit eindeutig
identifizierbare Spuren hinterlassen; er ist daher

auch am besten erforscht und erschliessbar.

Versammlungslokale anderer, vergleichbarer

Gemeinschaften, zum Beispiel von

Kultgemeinschaften um Gottheiten wie Bac-

chus/Dionysos/Liber Pater oder Sabazios

wie auch Dolichenus, wurden bisher im

archäologischen Befund weitaus seltener

identifiziert und damit auch analysiert.472

Wenn sogar im Kultgeschehen innerhalb

von mithräischen Kultgemeinschaften regionale

Eigenheiten fassbar sind473, darf selbiges

- wohl in grösserem Ausmass und auch

die Architektur der Versammlungsorte ein-

schliessend - für andere Kultgemeinschaften

angenommen werden bzw. ist bereits

in Tendenzen im bekannten Befundbestand

ersichtlich.

Letztlich kann es also nicht verwundern,
dass viele Indizien im archä(bio)logischen

Befund- und Fundbestand von Zillis auf den

Mithraskult hinweisen Abb. 126; Abb. 127.

Auch wenn zentrale Elemente fehlen oder

152



I
Synthese

Funde Befunde Bemerkungen

Kultort Kultlokal, Platzverhältnisse Mindestens 25 Trinkbecher Halbhöhle (Balme) mit Kultgemeinschaft (Mithras? Silvanus?

des 3./4. Jh. (Keramik, Glas) Holzwand verschlossen, Andere Gottheit?)

Während 150 Jahren restriktiver Zugang, <10

(6 Generationen) genutzt Personen

Kultgeschehen Individuelle Gesten

votum, donum, stips

Enges (zeittypisches?) Spektrum;

Münzreihe und Bergkristalle mit

gefiederte Bleche 3 Inventaren aus Mithräen vergleichbar;

Münzen 647 (vor allem 4. Jh.) Objekte der weiblichen Sphäre

(OhrKristalle 154 ringe, Haarnadeln) auch in

Inven(Schmuck- und Kleidungsbestandteile) 6, unter anderem auch der

weiblichen Sphäre

taren von Mithräen vorhanden wie in

Güglingen, Mainz (D) und Ptuj (SLO).

Gefässe als Behältnisse für (Votiv-)Gaben Verlustfunde?

Gemeinschaftliche Rituale Kalzinierte Tierknochen Feuerstelle/Ofen Pos. 46 Kalzinierte Knochen (Hühner):
Brandsacrificium (ara, focus) (in Ascheschichten): blutige

Brandopfer?

opfer sonst nur im Kult für Isis und

Magna Mater festzustellen

spezifische Rituale Ascheschaufel?

Trillerpfeifen

Schlangengefäss

Ausstreuung von Asche,

über 100 «Ereignisse»

Rauchopfer, besonderer Umgang mit

Brandresten, nicht kultspezifisch

Silvanus?

Nicht kultspezifisch

rituelle Deponierungen Lavezgefäss mit Lampe? Nicht kultspezifisch

Kultmahl/Bankett in kultischem Kontext Geschirrbestand: vor allem Gemeinsam mit SchlangenRituelle Deponierungen von

Gefässe des 3. Jh.; viele gefäss entsorgt: Bankette Bankettresten in Befundkontexten

Trinkbecher (Drag.52-54) (auch) in Zusammenhang

mit kultspezifischen

Ritualen?

verschiedener Gemeinschaften zu

beobachten, nicht kultspezifisch

Tierknochen: hoher Anteil Tierartenspektren in Mithräen werden

an Schaf-/Ziegenknochen (mit Ausnahmen) bei hohen Anteilen

(regions- oder kultspezian Geflügelknochen vom Schwein

fisch?), hoher Anteil an (regionsspezifisch?) dominiert

Geflügel

Ikonographie Merkur, Luna, Wildtiere

und Hund auf dem

Kultgefäss

In mithräischer Ikonographie, aber

nicht auf Kultgefässen präsent; Luna

auch im Kult des Dolichenus

Abb. 126: Zillis, Höhle. Indizien im Befund- und Fundbestand und ihre Aussagekraft in Bezug auf die Identifizierung des Kultes.

nicht überliefert sind, so das Kultbild und

das in vielen Mithräen präsente Wasser474,

das durch die Lage des Hinterrheins nur

wenige Meter unterhalb des Hanges

aufgewogen werden könnte, scheinen die

Berührungspunkte - die Höhle - und die

Gemeinsamkeiten, die sich allerdings auf den Nachweis

von indivuellen Gesten und von (Kult-)

banketten, d. h. auf wenig kultspezifische

Aktivitäten, beschränken, zu überwiegen.

Ob die Unterschiede, die zum einen im

Nachweis von blutigen Brandopfern und

dem besonderen Umgang mit den Brand¬

resten fassbar sind, zum anderen in der

Form und im Dekor des Schlangengefässes

und schliesslich in der möglichen Verwendung

von Trillerpfeifen im Kultgeschehen

auszumachen sind, eine regionale Ausprägung

des mithräischen Kultgeschehens
abbilden oder auf den Kult für eine andere

Gottheit weisen, ist nicht abschliessend zu

beurteilen.

Den Unterschieden mehr Gewicht

beimessend, mag die Höhle in Zillis somit als

Kult- und Versammlungslokal einer kleinen

Gemeinschaft um eine orientalische oder

153



I
Synthese

orientalisierende Gottheit, die eher «faute

de mieux» als mit guten Argumenten mit

Mithras identifiziert werden könnte, zu

interpretieren sein.

4.2.4 Die pagane Kulthöhle in ihrem

regionalen Siedlungsumfeld

Die überwiegende Mehrheit der bisher

bekannten Versammlungsorte von

Kultgemeinschaften im Gebiet der Nordwestprovinzen

liegt bei oder im näheren Umfeld

von städtischen und ländlichen wie auch

militärischen Siedlungen.475 In Zusammenhang

mit der Höhle in Zillis stellt sich daher

die Frage, ob und in welchen mittel- und

spätkaiserzeitlichen Siedlungskontext sie

eingebunden werden kann.

Von Einzelfunden abgesehen, liegen aus dem

Val Schons/Schams bisher nur aus Andeer

mittelkaiserzeitliche Siedlungsspuren vor
(vgl. Abb. 1). Auf der linken Talseite, in der

Flur Runes Sura, kamen hier in den 1930er

Jahren eine Steinsetzung (Trockenmauerwerk?),

die aufgrund von Reliefsigillaten

mittelgallischer Provenienz in das Z.Jahr¬

hundert zu datieren ist476 und eine

Feuerstelle zu Tage. Auf der rechten Talseite,

d. h. entlang der postulierten römischen

Strasse, fanden sich bisher drei Münzen des

1. und frühen 2. Jahrhunderts sowie mehrere

Körpergräber, die wahrscheinlich zu

einem spätkaiserzeitlich-frühmittelalterlichen
Gräberfeld gehören. Beigaben fanden sich

nur in einem Grab; es handelt sich dabei

um zwei Lavezgefässe wahrscheinlich des

4./5. Jahrhunderts.477

Dieser geringe mittelkaiserzeitliche
Befundbestand ist nicht aussergewöhnlich,
sondern entspricht in etwa dem bisher bekannten

Siedlungsbild in den bündnerischen

Alpentälern, wo bis anhin neben einigen

Siedlungen im Umfeld der Kleinstadt in

Chur478 und den mutmasslichen Raststationen

an der Julierroute479 zwar nicht

wenige Einzelfunde, aber kaum Baureste

mittelkaiserzeitlicher ländlicher Siedlungen

bekannt geworden sind. Ein Umstand,

der zweifellos auf den Forschungsstand

respektive darauf zurückzuführen ist, dass

die Gebäude mehrheitlich aus Holz erbaut

waren und nur diskrete Spuren hinterlassen

haben.480

Im archäologischen Befundbestand etwas

besser manifestieren sich (nicht nur) im Val

Schons/Schams Siedlungsspuren der späten

Kaiserzeit und des frühen Mittelalters.

In Zillis selbst Messen sich während der in

den Jahren 1980 und 1986 und damit noch

vor der Entdeckung der Höhle durchgeführten

Ausgrabungen auf dem Plateau über

der Höhle am Standort der erstmals im frühen

14. Jahrhundert schriftlich erwähnten

mittelalterlichen Burg Hasenstein die

Fundamente eines mehrräumigen Steingebäudes

fassen (vgl. Abb. 6.2).481 Die abschliessende

Auswertung dieser Untersuchungen

steht zwar noch aus, doch ist gemäss dem

Vorbericht und aufgrund der publizierten

Fundauswahl, die grünglasierte Reibschalen

ebenso wie Lavezgeschirr mit gekerbten

Leisten und getreppter Aussenwandung

umfasst, von einer spätkaiserzeitlichen

Datierung (4./5. Jahrhundert) auszugehen.

Diese Gebäude scheinen daher zumindest

teilweise gleichzeitig mit den spätkaiserzeitlichen

Siedlungsspuren zu sein, die in den

30er Jahren des 20. Jahrhunderts bei der

nur unweit davon gelegenen Kirche St. Martin

freigelegt werden konnten (vgl. Abb. 6.3).

Im damals von Christoph Simonett ausserhalb

der Kirche angelegten Sondierschnitt

von etwa 33 m Länge und 2 m Breite wurde

in einer Tiefe von nur 35 cm Mauerwerk

freigelegt.482 Dieses «stand» offenbar auf

einem Terrazzomörtelboden. Von besonde-

154



I
Synthese

rem Interesse ist hier die auf der gesamten

Länge des Sondierschnittes in etwa 1,5 m

Tiefe zu Tage gekommene Lehmschicht

von 30 cm Mächtigkeit, die ihrerseits eine

ca. 20 cm mächtige Asche-Holzkohleschicht

überlagerte. Aus dieser Holzkohleschicht

wurde neben Baukeramik ein kleines

Fundensemble mit mehreren Münzen, unter

anderem einer Prägung des Constantius' II.

(337-361), geborgen Abb. 128.483 Wenn

letztere zusammen mit der Argonnen-

sigillata Abb. 128.4, der glasierten
Reibschale Abb. 128.8 und dem Lavezgefäss

Abb. 128.12 eine Datierung des Ensembles

ins 4./frühe 5. Jahrhundert nahelegen,
liefert das Lavezgefäss mit kannelierter Aus-

senwandung Abb. 128.13 einen terminus

post quem für die Errichtung der darüber

liegenden gemauerten Raumeinheiten, die

vielleicht zum ältesten Kirchenbau gehören,

frühestens ab dem mittleren S.Jahrhun¬

dert.484

Eine wichtige Bedeutung nahm in dieser
Talschaft sicherlich der etwa 250 m über dem

Talgrund am südlichen Eingang zum Dom-

leschg liegende Felskopf ein, auf dem

heute die Ruinen der zwischen 1181 und

Abb. 127: Zillis, Höhle.

Rekonstruktion eines Inititations-

rituales in Anlehnung an die

Szenen, wie sie im Mithräum

Santa Maria Capua Vetere (I)

dargestellt sind.

155



Synthese



I
Synthese

1209 erbauten Burganlage Hohenrätien,
Sils i. D. sowie eine Kirche aus der ersten

Hälfte des 15. Jahrhunderts stehen (zur

Lage vgl. Abb. 1). Während mehrerer Aus-

grabungs- und Prospektionskampagnen

liessen sich hier auch ältere Kirchenbauten

erfassen. Die älteste ist über einen terminus

ante quem (14C-Daten) in die Zeit zwischen

der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts und

dem frühen 6. Jahrhundert zu datieren.485

Das publizierte, wenig zahlreiche Fundmaterial

stammt aus dem gesamten Areal der

nachmaligen Burganlage und weist neben

einer Nutzung/Begehung dieses Platzes im

2./3. Jahrhundert auf eine Besiedlung im

späteren 4. und 5. Jahrhundert, ohne dass

es jedoch möglich gewesen wäre, diese im

Befund zu identifizieren und interpretieren.
Am nördlichen Ausgang der Via Mala mit

freier Sicht über das südliche Domleschg

und ausserdem an der einfachsten

Umgehungsroute der Via Mala im Hochmittelalter

und wohl bereits auch in römischer Zeit und

früher gelegen, kam diesem Platz an der

Alpentransversalen zweifellos eine wichtige

verkehrsstrategische Bedeutung, eine

Kontroll- und Sperrfunktion, zu.

Im südlichen Domgleschg schliesslich, in Ca-

zis (zur Lage vgl. Abb. 1), sind bislang keine

römischen Siedlungsreste bekannt geworden,

doch weisen späteisenzeitliche sowie

früh- bis mittelkaiserzeitliche Einzelfunde

(Burg Niederrealta und Cazis, Cresta)

sowie ein mögliches spätkaiserzeitliches Grab

doch auf eine Nutzung, wenn nicht Besiedlung

dieses Areales am linken Talrand.486

Die bekannten Befunde und Funde,

einschliesslich der Gräber, lassen somit vermuten,

dass sich entlang der Alpentransversale
in regelmässigen Abständen kleinere

Siedlungen reihten. Die beträchtliche Tiefe, in

der die entsprechenden Reste lagen - bei

der Kirche St. Martin in Zillis waren es 1,5 m

unter der Grasnarbe, in Andeer 2,8 m - lässt

kaum daran zweifeln, dass vieles noch un-

entdeckt im Boden liegt und bisher nur ein

Bruchteil der einstigen kaiserzeitlichen und

frühmittelalterlichen Siedlungslandschaft

bekannt ist.

Soweit der bisherige Befundbestand zu

erkennen gibt, handelt es sich dabei
mehrheitlich um Holzbauten, die an Hängen und

Abb. 128 (linke Seite): Zillis. Kirche St. Martin. Fundmaterial der Ausgrabungen von 1938, Rätisches Museum Chur. Mst. 1:2.

1 1 RS Drag. 37. Helvetische Terra Sigillata? Graffito ]TILLO[. Inv. Nr. RM 161.2.

2 1 WS Drag. 37. Helvetische Terra Sigillata. Inv. Nr. RM 161.1.

3 1 BS wohl eines Bechers Drag. 54, der zu einem Spinnwirtel umgearbeitet wurde. Inv. Nr. RM 161.3.

4 1 WS einer Schale, wohl Argonnensigillata. Inv. Nr. RM 161.4.

5 Henkelfragment eines Kruges. Stark glimmerhaltiger, beiger Ton. Inv. Nr. RM 161.6.

6 Kragenfragment einer Reibschale mit Ausguss. Blassrötlicher Ton. Inv. Nr. RM 161.9.

7 RS einer Reibschaie. Sehr stark verbrannt (Fehlbrand?). Ton jetzt grauschwarz. Inv. Nr. RM 161.7.

8 1 RS einer Reibschale. Rötlicher Ton mit Spuren der ehemaligen Glasur auf der Innenseite. Ettlinger Gruppe A. Inv. Nr. RM 161.5.

9 1 RS Lavezgefäss. Gehauen. Senkrechte Riefen. Inv. Nr. RM 161.20.

10 1 RS Lavezgefäss. Gedreht. Russgeschwärzt. Inv. Nr. RM 161.19.

11 1 WS Lavezgefäss. Gedreht. Umlaufende horizontale Rillenbündel. Inv. Nr. RM 161.21.

12 2 RS Lavezgefäss mit gerilltem Horizontalrand. Gedreht. Umlaufende horizontale Rillenbündel. Inv. Nr. RM 161.17.

13 1 RS und 2 WS Lavezgefäss. Gedreht. Umlaufende horizontale Kanneluren. Inv. Nr. RM 161.18.

14 Spinnwirtel. Stein. Inv. Nr. RM 161.16.

15 Schleifstein? Sandstein. Inv. Nr. RM 161.15.

157



I
Synthese

Datierung Zillis Val Schons/Schams

südliches Domleschg

Ereignisse/
weitere Befunde

Höhle und Vorplatz Burg Hasenstein Dorfkern/Kirche St. Martin

14. Jh. Frühes 14. Jh.: schrift¬

liche Erwähnung des

«Gutze Hassenstain»

auf dem Plateau

Terminus ante

quem 13. Jh.

(7./)8.-10.Jh.

spätes 6./frühes

7. Jh.

Phase 5

Phase 4

Phase 3

Aufgabe der

Nekropole

Nekropole vor der

Höhle

Anlage der Gräber 2

und 3 (in Sockelmauer)

in der Höhle

Grab 1

12. Jh.: Ausstattung der

Kirche St. Martin mit der

Holzdecke

831 : Erste schriftliche

Überlieferung der Kirche

St. Martin

Gräber bei der Höhle

in Felsberg

5./6. Jh.?

4./frühes 5. Jh.

Phase 2 (geschlossene?) Höhle

mit Feuerstelle (Kreuz)

und Grab 1

2. Hälfte 5./frühes 6. Jh.:

Errichtung der ersten

Kirche, Gräber?

2. Hälfte 5./frühes

6. Jh.: Errichtung einer

Kirche auf Hohenrätien

451: Erste schriftliche

Erwähnung eines

Bischofs in Chur (Asinio)

390/91: Verbot

paganer Kulte

paganes Kultlokal Gebäudereste Gebäudereste 4. Jh.: Gräber Andeer 380 Christentum wird

Staatsreligion

Mitte 4. Jh.: Memoria

unter der Kirche

St. Luzi in Chur

3./frühes 4. Jh. Gebäudereste der

mittleren Kaiserzeit in

Andeer

313: Toleranzedikt

Mailand

Abb. 129: Zillis zwischen

Spätantike und Mittelalter

im regionalen Kontext.

auf Kuppen auf Terrassen erbaut wurden.

Dass mit einer dichteren Besiedlung auch in

Tallagen zu rechnen ist, legen die bisher

bekannten spätrömisch-frühmittelalterlichen
Gräberfelder bzw. Grabgruppen und

Einzelgräber nahe, deren zugehörige Siedlungen

noch nicht lokalisiert und untersucht werden

konnten.487 Gemörteltes Mauerwerk

wurde offenbar nur selten und wenn, dann

für den Bau von Kirchen und Memorien

sowie von Befestigungsanlagen, vereinzelt

auch von Wohnbauten besser gestellter
Persönlichkeiten verwendet.488 Beispiele

für letztere sind zweifellos die Bauten in

Sagogn, Schiedberg489 und Carschlingg bei

Castiel490. Gerade deshalb ist den spätkai-

serzeitlichen Baubefunden auf dem Plateau

über der Höhle im Areal der nachmaligen

Burg Hasenstein eine wichtige Bedeutung

beizumessen. Diese gilt es in Bezug auf

Fragen der Chronologie und Kontinuitäten

noch zu erschliessen und in den Gesamtkontext

der spätkaiserzeitlich-frühmittelal-
terlichen Besiedlung im Raum Zillis und des

Val Schons/Schams zu setzen.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die

Höhle als Versammlungslokal einer paganen

Kultgemeinschaft vorerst zwar noch nicht in

einen mittelkaiserzeitlichen, aber in einen

bisher nicht weiter zu charakterisierenden

spätkaiserzeitlichen Siedlungskontext

eingebunden werden kann. Eine Verbindung
zwischen der Höhle und den Gebäuden auf

dem Plateau über der Höhle ist dabei

anzunehmen, aber vorerst nicht zu belegen.

158



4.3 Ein- und Ausblicke zur Weiternutzung
der Höhle im regionalen Kontext

Ohne dass zu beurteilen wäre, ob mit
einem kürzeren oder längeren Nutzungsunterbruch

zu rechnen ist (vgl. Kap. 2.4),

lassen sich einige wenige Befunde aufgrund

stratigraphischer Kriterien und über 14C-Da-

tierungen mit einer veränderten Weiterund

Nachnutzung der Höhle zwischen dem

(5.)/späteren 6. und dem 10. Jahrhundert

in Verbindung bringen. Schriftzeugnisse

(vgl. unten) und verschiedene archäologische

Quellen dieser Zeitspanne im Val

Schons/Schams und in der weiteren Region

erlauben es zudem, diese in einen weiteren

historischen Rahmen und Siedlungskontext

einzubinden Abb. 129.

4.3.1 Vom Kultlokal zum Bestattungsplatz -
die kultische Neuaufladung

Aufgrund der Münzreihe aus der Höhle ist

mit einem Ende der Votivpraxis im Verlauf

der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts zu

rechnen. Für eine darüber hinausreichende

Nutzung der Höhle als paganes Kultlokal

liegen auch unter dem übrigen Fundmaterial

keine Nachweise vor. Vor allem die

^-Datierungen sprechen dafür, dass es vielleicht

noch im 5. Jahrhundert (Phase 2: Datierung

von Grab 1 als terminus ante quem, vgl. Kap.

2.5.2), spätestens aber gegen Ende des

6. oder im frühen 7. Jahrhundert (Phase

3) zu einer kultischen Neuaufladung kam:

Die zumindest anfänglich (Phase 2) weiterhin

verschlossene Höhle wurde mit einer

neuen Feuerstelle (Pos. 17) ausgestattet

(vgl. Abb. 52), unter welcher sich das

Beinkreuz Abb. 57 fand. Es erfolgte eine erste

Grablegung (Grab 1) im Südteil der Höhle,

mit der man einen «Raum» um die Feuerstelle

respektiert zu haben schien. Dasselbe

gilt auch für die Gräber 2 und 3 (Phase

3, vgl. Abb. 55), die im Südteil der Höhle

und in der Sockelmauer, letztlich gleichsam

auf der Schwelle zwischen Innen- und Aus-

senraum, angelegt wurden. Die Vermutung,
dass diesem «Raum» um die Feuerstelle

während Phase 2 und vielleicht auch Phase

3 eine nicht präzise zu fassende kultische

Bedeutung beigemessen wurde, drängt
sich geradezu auf. Wie lange der Höhle diese

Rolle zukam, ist ungewiss. Dass man die

Nekropole während Phase 4 auf die untere

Terrasse ausserhalb der Höhle ausweitete,

um hier verwandschaftlich verbundene

Personen bestatten zu können, mag - gemäss

der14C-Daten wahrscheinlich nicht auf eine

ungebrochene, aber längere Kontinuität

dieser Bedeutung der Höhle respektive des

Platzes hinweisen.

In Chur ist bereits ab dem späten 4.

Jahrhundert mit der Existenz einer christlichen

Gemeinde zu rechnen491, spätestens seit

dem mittleren 5. Jahrhundert war der Ort

auch Bischofssitz. Da ab dem späten 5./frü¬
hen 6. Jahrhundert nicht nur in Zillis,
sondern auch im nahen Hohenrätien/Sils i.D.

erste Kirchenbauten standen492, drängt sich

hier die Frage auf, ob die kultische Konnotation

der Höhle in dieser Zeit (Phase 2/3)
eine christliche war, dies nicht zuletzt wegen

des Beinkreuzes unter der Feuerstelle -
obgleich natürlich dessen Weg in die Höhle

nicht nachvollzogen werden kann.

In diesem Zusammenhang wurde bislang

noch nicht bemerkt, dass Zillis mehrere

wichtige, archäologisch überlieferte
Eigenschaften einer frühmittelalterlichen
Höhlen-Eremitage aufweist. Es ist durchaus

nicht selten, dass vorchristliche Kulthöhlen

später zu christlichen Stätten wurden.493

Zugleich sind viele Höhlen bekannt, gerade

im südalpin-oberitalischen Raum, in die sich

dann Eremiten zurückzogen.494 Könnte es

sich also auch um eine solche gehandelt
haben? Für den Bau einer Höhlen-Eremitage



I
Synthese

Abb. 130: Auszug aus den

Capitula Remedii- Erlass zu

den heidnischen Bräuchen

(Pfeil) (um 800).

AsccteY)**- xcçnczuhcc - «afc-rr»fcmpimr /Il fier»

ja»a_* ti-j3t?tv ir>oj3icc* CJd Yl f c£ttact<Clu/

u^-LrrVÄ.vsiT*''*tw Lö«Zo z;!L'W>
a J.- J ' /I

^oirn^Cp.arup#fN2 inopicc

•XT'- jsbr*' cptltvnja/isc
XXCsLle-

^CftnmUrw -rot/Yî.cr'Cj-vtcv Ctic-ojpo ortrtY*) -er'

J*»»r!rw» iVrvieolto fnnouaf^iu/ clto^vf cnnnr Jommtö»

~c*w*r" j'ptr äJrytm 9^ vr^Ccu^

^ yxA^|ef)cv - «Wj»«*«*
•

liW t»föj : mxffrf ^CLYW/Vh IO^öjiö-

Av UOA/ Je-cA*-ii">iur- tprf- <*•

«fccuice^ '• tusetwüA^: tiniC«-

I I *5»s.

e-. no^ivvyoY' b«v»taö?yS^

Utii lo'n*3'' c^üe-jOtV-'- LvUi,.niJA^ oci"'. Ort*

Ltüs. (JA4^W-.' jîvt^CA.Y'ç- • u«('V

u uv^ ^rHx.'Xpi|tOr)U •y-vvcrtf^
btrAi<»r»y

ii^'öe^co^Xe^TCTiS "uoX SAjC/to LcçïA;
*vnx?tl|tcv»^ lief "T.vor)

tT»|3vipil
li»

'tön*««./* j~ue*}-c -"TDAtt)« i(iiirtue>tr- mi<C"
1, i '

I 1 „ r ' t<« iiîjcr"
jOicC-

O**.
|.>1^ vHu/^jJ<J~n..vvt-- it-tp Aitryti tx

Jtùvit otVVt.c y tuOi.*/ $i{\$ci\ryd**
-Wo ^<r--et 1 r-» JTl »V>51l^V ÂAWA-I

T

160



genügte üblicherweise, «dass vor dem

Eingang einer kleinen, natürlichen Höhie eine

Schutzmauer hochgezogen worden ist.

Oft findet man in solchen Eremitagen noch

die Überreste einer kleinen Kapelle und die

Gräber der Eremiten»,495 In Zillis stand die

Wand eventuell noch während der Anlage

von Grab 1 und 2 (Phase 2); spätestens mit

der Anlage von Grab 3 muss sie aber

abgebrochen worden sein.

Zur Frage nach den Gräbern ist noch die

aktuelle anthropologische Analyse zu

berücksichtigen, nach der nicht alle der Bestatteten

in Zillis sicher Männer sind. Zudem besteht

teilweise eine matrilineare Verwandtschaft

(vgl. oben). So könnte es sich allerhöchstens

bei den Bestatteten in Grab 1 und Grab 2

um mögliche Einsiedler handeln. Vielleicht

wurde eine dieser Bestattungen später
verehrt und diese memoria mündete in die

Anlage eines kleinen Gräberfelds496 oder

die Niederlassung einer kleinen

Mönchsgemeinschaft497 - verbunden mit einem

kleinen «Siedlungs-»Gräberfeld? Bei beiden

dieser Interpretationsvarianten bewegen

wir uns auf stark hypothetischem Terrain.

Vergleichend heranzuziehen wären hier

jeweils die Bestattungen bei den Höhlen weiter

nördlich talabwärts, wo möglicherweise

auch eine Kinderbestattung zu Tage kam

(vgl. unten).

4.3.2 Die Nekropole ausserhalb der Höhle

Die Verlagerung des Bestattungsplatzes auf

den Höhlenvorplatz erfolgte spätestens im

8. Jahrhundert (Phase 4). Von diesem wurde

nur ein Ausschnitt ausgegraben (7

Bestattungen) respektive angeschnitten (Gräber

4, 5, 9,10). Sicherlich darf hier aber mit

mehreren weiteren Gräbern oder gar

einem grösseren Friedhof gerechnet werden.

Darauf weisen nicht zuletzt die Reste von

mindestens 6 weiteren, im 7. bis 9. Jahr¬

hundert bestatteten Individuen (Phase 5,

vgl. Abb. 60), die in neuerer Zeit während

Bautätigkeiten offenbar entdeckt und in der

Höhle deponiert wurden. Allein geophysikalische

Prospektionen könnten Aufschlüsse

zu Grösse und Ausdehnung, damit vielleicht
auch zur Bedeutung dieser Nekropole im

lokalen Kontext liefern.

Untypisch ist, dass keines der beigabenlosen

frühmittelalterlichen Gräber geostet

ist, wenngleich hier die Topographie (Hanglage)

eine Rolle gespielt haben mag. Ebenfalls

auffällig ist das Fehlen einer Kirche in

der unmittelbaren Nähe. Üblich war zur Zeit

der Anlage der jüngeren Gräber im 8. bis

10. Jahrhundert das Bestatten der Toten

bei einer Kirche, und zwar typischerweise
auch in der Siedlung.498 Eine Aufgabe, die in

der Umgebung der Zilliser Kirche zugefallen

wäre, wäre diese nicht mit einem eigenen

Friedhof ausgestattet. Wurde hier also doch

die Höhle gleichzeitig zum Bestattungsplatz
als christliche Kultstätte genutzt? Und ist für
diese Zeit Siedlungstätigkeit auf der Burg

Hasenstein nachweisbar - in welchem Fall

allenfalls zwei Siedlungs- und

Bestattungsgemeinschaften am Ort denkbar wären?

Sieht man weiter talabwärts ins

Alpenrheintal, so wird deutlich, dass Zillis nicht

die einzige Höhle ist, bei der im Frühmittelalter

bestattet wurde. So sind bei der

Unteren Tgilväderlishöhle bei Felsberg, keine

30 km rheinabwärts (ca. 20 km Luftlinie),

fünf Bestattungen belegt. Ganz ähnlich wie

die jüngeren Zilliser Bestattungen wurden

sie auf einem 10 m auf 4 m grossen
Vorplatz vor der Höhle angelegt. Die

Körperbestattungen sind SW-NO-gerichtet; in einem

Fall handelt es sich um ein Doppelgrab. Die

14C-Datierung eines Skelettes (erste Hälfte

7. Jahrhundert) verleitet die Autoren

zur Datierung der gesamten Gruppe ins

7. Jahrhundert.499 Für die 50 m davon ent-



I
Synthese

fernte Obere Tgilväderlishöhle wird die

Möglichkeit weiterer merowingerzeitlicher
Gräber insinuiert.500 Über einzelne Funde

ist bereits eine spätrömische Nutzung
zumindest der Oberen Tgilväderlishöhle
anzunehmen.501 Reste eines Steinplattengrabes

weisen auf eine Datierung in einen

vergleichbaren Zeitraum502; sowohl in Zillis als

auch Felsberg sind Steinsetzungen belegt.

Es ist also festzuhalten, dass die Gräber

aus Zillis keineswegs als Einzelfall, sondern

im Sinn einer (über-?)regionalen Praxis

betrachtet werden müssen. Ob sich dabei

wirklich eine Sonderbehandlung einzelner

Individuen aus jeweils einer Siedlungsgemeinschaft

mit einem weiteren «regulären»

Friedhof oder einer separaten
Glaubensgemeinschaft abzeichnet, wie Mirco Brunner

und Mathias Seifert vermuten503, oder

ob in den Bestatteten nach Mechthild

Schulze-Dörrlamm «Aussenseiter der

Gesellschaft, vielleicht auch nur durchreisende

Fremde von nachweislich anderer oder

unbekannter Religionszugehörigkeit»00" zu

sehen sind, bleibt offen. Dies ist im Rahmen

der Detailauswertung der Bestattungen
näher zu prüfen. Durchaus denkbar wäre auch,

dass es sich schlicht um die Mitglieder einer

einzelnen, kleinen Siedlungsgemeinschaft -
etwa von einem kleinen Gehöft - handelt.

Die schriftlichen Quellen lassen beide

Interpretationen - christlich und nicht-christlich -
für die Höhle und den Bestattungsplatz im

Frühmittelalter zu. Für das Bistum Chur hat

Bischof Remedius um 800 ein Verbot der

Ausübung heidnischer Bräuche verhängt

Abb. 130.505 Es erscheint damit zwar als

recht offensichtlich, dass sich dort entsprechende

Kulthandlungen abgespielt haben.

Doch muss es nicht notwendigerweise der

Fall gewesen sein, dass ausgerechnet die

Zilliser Bestatteten solche Angehörige
heidnischer Kulte waren, wie vermutet wurde.506

Die erste anthropologische Befundung, die

für diese ursprüngliche Argumentation ein

Stützbein bildet (es sei an den sog. gepfählten

heidnischen Priester507 erinnert), hat

sich als nicht haltbar erwiesen (vgl. oben).

War es tatsächlich so, dass die bei Remedius

genannten Kulte nur durch Nicht-Christen

ausgeübt wurden, oder waren es vielmehr

Getaufte, die zusätzlich noch - sozusagen

abergläubische - Rituale durchführten?

Oder bestand überhaupt ein konkreter An-

lass für die Aufnahme dieses Passus in die

Capitula Remedii? Dazu ein kurzer Exkurs

in den Originaltext508: Die verschiedenen

aufgelisteten Gesetzesgebote lassen sich

aufgrund der Art, wie sie formuliert sind,

mehreren Traditionslinien zuordnen. So

spiegeln unterschiedliche Beginnformeln,

vereinfacht gesagt, eine relative Chronologie

des Eingangs der entsprechenden Passagen

in die Gesetzestexte: Die ut/si-Formel
am Anfang des hier behandelten Erlasses

[de maleficiis vel sacrilegia, Abb. 130)

kommt in den Capitula Remedii allerdings

insgesamt nur einmal vor. Im Gegensatz zu

den sonst im Text vorherrschenden s/-For-

meln kennzeichnet das - nur viermal

vorkommende - einzelne ut jedoch herrscherliche

Verordnungen und weist auf eine

Tradierung dieses Gesetzesteils zurück.509

Dass die Bestimmung zu den sacrilegia und

maleficia auf ältere Kapitularien zurückgeht,

ist ohnehin bereits erwiesen.510 Zwar

besteht trotzdem die Möglichkeit, dass auf

reichsfränkischem und damit auch churräti-

schem Gebiet unerwünschte Bräuche

stattfanden511, doch ist es damit nicht notwendig,

dass mit dem Passus in den Capitula
Remedii -wie bisher durch die Archäologie

angenommen - konkret auf aktuelle

Geschehnisse in der Bevölkerung des Bistums

Chur Bezug genommen wurde. Er könnte

genauso gut ohne den Anlass konkreter

lokaler Vorkommnisse im Verbund mit wei-

162



I
Synthese

teren kaiserlichen Verordnungen in die

Capitula Remedii aufgenommen worden sein.

Letztlich lässt sich also die Frage nach dem

kultischen Charakter der Höhle von Zillis in

frühmittelalterlicher Zeit und der dort
angelegten Bestattungen bis auf weiteres noch

nicht klären; die genannten Möglichkeiten

sind aber bei künftigen Untersuchungen im

Auge zu behalten.

Zusammenfassend sind mehr Fragen als

Antworten vorhanden: War die Höhle

nach Aufgabe des vorchristlichen Kultlokals

doch zeitweise eine Kirche oder zumindest

ein christlich konnotierter Raum, etwa

eine Eremitage (mit oder ohne jüngerer

Memoria)? Oder spiegeln die späten Gräber

des 8. bis 10. Jahrhunderts allenfalls

den Bestattungsplatz eines separaten
Gehöfts oder Weilers? Kann dasselbe vielleicht

schon für die Gräber des späten 6. Jahrhunderts

vermutet werden?

163


	Synthese

