
Zeitschrift: Agrarwirtschaft und Agrarsoziologie = Économie et sociologie rurales
[1980-2007]

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Agrarwirtschaft und Agrarsoziologie

Band: - (1985)

Heft: 1

Artikel: Konflikte im Verhältnis von Mensch und Natur

Autor: Huber, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-966342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-966342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KONFLIKTE IM VERHAELTNIS VON MENSCH UND NATUR*)

Gerhard Huber

Landbau ist der Bereich, wo die Natur - verstanden als Inbegriff
des vom Menschen Vorgefundenen - und die Tätigkeit des Menschen

anfänglich ineinandergreifen. Im Gang der Geschichte beginnen die
höheren Kulturformen mit dem Sesshaftwerden menschlicher Gruppen im

Mesolithikum. Hier finden sich die Anfänge von Landwirtschaft und

Viehzucht und damit der Beginn einer intensiveren Interaktion
zwischen Mensch und Natur. Durch die technische Entwicklung ist dieser
Bereich nicht erst heute zum Ort des Konfliktes, also des Zusammen-

stosses von Mensch und Natur geworden - heute aber in einem Ausmass,

das die Fortexistenz beider von Grund aus in Frage stellt: Mensch

und Natur sind mit Vernichtung bedroht.

Ich möchte von der Philosphie her einige Aspekte dieses Konfliktes
von Mensch und Natur beleuchten und so den allgemeinen Hintergrund
zeichnen und zugleich einen begrifflichen Rahmen anbieten für die
Diskussion von Problemen, die sich im Landbau heute konkret stellen.

I. DAS VERHAELTNIS VON MENSCH UND NATUR

Die Natur in uns

Für unsere Ueberlegungen können wir davon ausgehen, dass der Mensch

- das Wesen, das wir selber sind - aus der Entwicklung der lebendigen

Natur auf dem Planeten Erde hervorgegangen ist. Der Mensch

ist selbst ein natürliches Wesen, aber er hebt sich zugleich aus

*) Nach einem Vortrag an der Abteilung für Landwirtschaft der ETH

Zürich im Rahmen einer Lehrveranstaltung "Verschiedene Formen

des Landbaus'!

5



dem Naturzusammenhang heraus. Sein Dasein geht nicht wie das der
Tiere auf im Mitleben mit der übrigen Natur, sondern er stellt die
Natur sich gegenüber, indem er ihrer und seiner selbst bewusst wird.
Dies geschieht, wo er die Natur zu bearbeiten und nach seinen eigenen

Bedürfnissen umzuformen beginnt. Der Landbau ist die primitivste
Gestalt dieses Vorgangs,

Dies bedeutet zugleich, dass im Menschen die Natur in gewisser Weise

über sich selbst hinausgeht. Dafür bildet den Ermöglichungsgrund,
was wir Vernunft oder Geist im Menschen nennen, das Bewusstsein, wie
es Tiere nicht haben, Im Menschen wird die Natur ihrer selbst
bewusst, kraft der Vernunft, die als Erkenntnisvermögen zugleich Sprache

(im Sinne des griechischen Logos) ist. Der Geist gehört zur Natur

des Menschen (homo sapiens) und befähigt ihn, sich erkenntnis-
mässig über den Naturzusammenhang zu erheben, dem er doch dauernd
verbunden bleibt.

Die Natur im Menschen bildet das grundlegende Element seiner
Wirklichkeit. Auf der einen Seite ist er ein Lebewesen wie andere: sein
Leib ein Organismus, in dem die biologischen Prozesse ablaufen und

dessen Verhalten durch Instinkte und Triebe gelenkt wird. Daraus

resultiert das komplexe Gefüge natürlicher Lebensabläufe, die von
der Befruchtung der Eizelle bis zum Tod des Individuums reichen.
Auf der anderen Seite aber ist dieses organische Geschehen wesentlich

dadurch verändert, dass es nicht nur geschieht, sondern wir
seiner innewerden: wir haben im Erleben mindestens teilweise ein
Bewusstsein davon und können von da aus auf die Lebensabläufe
zurückwirken, sie selber in die Hand nehmen. Sofern das Erleben im

Bewusstsein oder Geist zentriert ist, erfahren wir die Natur in uns

als ein Anderes, manchmal sogar Fremdes. Zugleich haben wir die
Möglichkeit, es nach bewussten Zielen umzuformen und so Umwege zur
Triebbefriedigung einzuschlagen. Daraus entwickeln sich neue Formen

der Lebensgestaltung, die wir insgesamt als Kultur bezeichnen: Formen

des sozialen Zusammenlebens, handwerkliche und technische
Verrichtungen, religiöse und philosophische Vorstellungen. Diesen

Inbegriff von Formen, Gebilden und Verhaltensweisen entwickelt der
Mensch vom Geistigen her und wirft ihn gleichsam den natürlichen
Lebensabläufen über.

6



Dergestalt erwächst im Verhältnis zur Natur in uns eine grundlegende
Dualität: auf der einen Seite steht das Leben mit der Mannigfaltigkeit

seiner Prozesse, auf der anderen Seite das Bewusstsein, das

wir davon haben. Dieses Bewusstsein vermag die Lebensvorgänge zu

fördern, indem es höhere kulturelle Stufen hervorbringt - es- wird
aber auch zur Quelle von Störungen in dem Masse, wie die Bewusst-
werdung der Lebensvorgänge Eingriffe in sie möglich macht, die ihr
Ziel auch verfehlen können und so anstatt Förderung Gefährdung des

Lebens bedeuten,

Die Natur ausser uns

Die Natur draussen steht von früh an im Licht des Bewusstseins:
Schon als Jäger und Sammler konzentriert der Mensch seine Aufmerksamkeit

auf das Naturgeschehen, von dem die (pflanzliche und

tierische) Ernährung abhängt. Wesentlich ist dabei, dass der Bezug zur
äussern Natur von Anfang an durch den Werkzeuggebrauch - die Technik

im weitesten Sinne - vermittelt wird. Der Jäger braucht Pfeil
und Bogen, die Sammlerin einen Korb zum Einholen der Früchte und

für die Vorratshaltung. Ueberhaupt ist der Mensch im Naturzusammenhang

nur lebensfähig, wenn er sich mit Hilfe von technischen Instrumenten

darin einrichten kann. Beim Uebergang zur Sesshaftigkeit, zu
Landbau und Viehzucht, verändert sich der Naturbezug tendenziell von

einer Weise passiver Abhängigkeit zu aktiver Bearbeitung des in der
Natur Vorgefundenen, und dies eben mit Hilfe der Technik. Der Mensch

beginnt in systematischer Weise die Natur gemäss seinen eigenen
Bedürfnissen umzugestalten, Bedürfnisse, die zunächst rein natürliche
sind, aber dann auch dem kulturellen Wandel unterliegen. Dabei bleibt
er von der Natur abhängig: er hat nur zu essen, wenn etwas wächst
und die Haustiere sich fortpflanzen. Aber zugleich versucht er mit
technischen Instrumenten die Natur immer wirksammer zu beherrschen
und so das sich zu unterwerfen, wovon er doch abhängig bleibt,

So ergibt sich auch im Verhältnis zur Natur ausser uns eine
grundlegende Dualität, nämlich die von Abhängigkeit und Herrschaft. Die
Technik entwickelt sich aus den geistigen Fähigkeiten des Menschen,

und sie wird immer weiter entwickelt als Mittel zur Beherrschung der
Natur, die dadurch immer mehr in den Dienst des menschlichen Lebens

tritt. Im Streben nach Naturbeherrschung ist der Wille wirksam, die

7



Abhängigkeit zu überwinden. Und je rasanter der technische
Fortschritt, umso leichter entsteht die Illusion, dass es am Ende

gelingen müsse, die Natur dem Menschen völlig zu unterwerfen. Aber
dies gelingt nicht - im Gegenteil. Denn der exzessive Beherrschungswille

kann zur Zerstörung dessen führen, wovon der Mensch unabhängig
werden möchte. Und eben darin kehrt die unüberwindbare Abhängigkeit
von der Natur sich hervor, dass der Mensch durch Zerstörung der
Naturbasis, auf der er samt seiner Technik steht, am Ende sich selber
zerstört.

Damit sind wir schon mitten im Konflikt von Mensch und Natur. Doch

bevor wir näher darauf eingehen, bedarf es der kritischen Reflexion
auf einige der bisher verwendeten Begriffe.

Unterschiedliche Arten der Naturauffassung

Den Begriff der Natur haben wir bisher naiv verwendet, als ob er
selbstverständlich und eindeutig wäre. Dies ist er jedoch keineswegs.

Was meinen wir eigentlich, wenn wir von "Natur" reden?

Das lateinische Wort natura leitet sich her vom Verbum nasci, das

'geboren werden', 'entstehen' bedeutet (analog griechisch physis:
wachsen, entstehen). Natur ist also das, was entsteht, ins Sein

tritt, wird - und zwar von sich selbst her, ohne menschliches
Zutun: Inbegriff und Grund des aus sich selber Entstehenden und
Entstandenen. Dies ergibt aber noch keinen eindeutigen Sinn. Wir müssen

uns vielmehr davon Rechenschaft geben, dass es im Lauf der
Geschichte verschiedene Naturauffassungen gegeben hat.

In der antiken Welt hat Natur einen kosmischen Sinn. Sie ist der
Inbegriff dessen, was ins Sein tritt (entsteht) und wieder vergeht
gemäss einer alles umfassenden Ordnung, die die Griechen Kosmos nennen,

und dann auch diese Ordnung selbst. Der Mensch gehört zum sinnhaft

geordneten Ganzen der Natur als jener Teil, der die Ordnung mit
seiner Vernunft zu erkennen vermag und ihr sich bewusst einfügen soll.
Es ist die Bestimmung des Menschen, sich durch Verwirklichung seiner
Vernunft der selbst vernünftigen Ordnung des Naturganzen einzugliedern.

Der Geist lässt ihn seinen Ort im Ganzen erkennen und befähigt
ihn, diesen einzunehmen. So besteht hier kein eigentlicher Gegensatz

von Geist und Natur. Beide kommen im Menschen zu Koinzidenz,

8



wenn er die Vernunft walten lässt.

Ganz anders unser heutiges Naturverständnis. Für dieses steht die
Natur dem Geist als das Andere, primär Fremde gegenüber (es sei
denn, das Geistige werde naturalistisch geleugnet und auf rein stoffliche

Natur reduziert). Die Fremdheit von Geist und Natur beruht
nicht zuletzt darauf, dass unser geistiges Verhältnis zur Natur
zunehmend und am Ende ganz auf die technische Beziehung zu ihr
eingeschränkt wird. Der Mensch kann, wie wir gesehen haben, schon aus
biologischen Gründen die Natur nicht einfach im vorgefundenen
Zustand belassen, sondern er muss sie mit seinen Werkzeugen bearbeiten

und in jene Formen bringen, die der Befriedigung seiner Bedürfnisse

dienlich sind. Solche Umformung der Natur ist der eigentliche
Sinn des technischen Werkzeuggebrauchs. Der Fortschritt der Technik
aber führt zu immer grösserer Komplexität des instrumenteilen Apparats.

Und dabei wird das Geistige zunehmend konzentriert und

eingeschränkt auf die Herstellung und sinnreiche Anwendung technischer
Instrumente, auf jene Gestalt der Vernunft, die als instrumentelle
bezeichnet und mit der technischen Rationalität gleichgesetzt werden

kann.

Dies verändert von Grund aus den Sinn dessen, was mit Natur gemeint
ist. Aus dem ursprünglich Ganzen eigenständiger Wirklichkeit wird
sie zunehmend zum blossen Bestände dessen, was der technischen
Bearbeitung vorgegeben ist. In bezug auf die Technik und durch sie
vermittelt, ist die Natur nur noch Stoff, den es zu bearbeiten,
auszubeuten und als Energiequelle zu nutzen gilt. Damit wird die Natur

als das Formlos-Stoffliche zum Gegenbegriff des Geistes, so wie
der Geist selbst auf technische Rationalität reduziert ist.

Diese technische Rationalität bestimmt in hohem Masse auch die
naturwissenschaftliche Auffassung der Natur. Die Physik betrachtet
die Natur unter dem Aspekt von Kraft und Energie, sei es mechanische

Energie oder Energie von Quantenfeldern verschiedener Form,

die es zu vereinheitlichen gilt. Dieser Aspekt zeigt die Natur
gerade von seifen ihrer technischen Nutzbarkeit, so wie sie in Maschinen

technisch einsetzbar und wirksam zu machen ist und wie sie sich
in maschinell realisierten Exoerimentalsituationen manifestiert. Die
Naturwirklichkeit ist damit abgeblendet auf den im Medium der
technischen Instrumente zugänglichen und reproduzierbaren Asoekt, und

9



das darin fassbare Sein wird mit der objektiven Naturwirklichkeit
gleichgesetzt. Während wir die Objektivität der Naturerscheinungen
wissenschaftlich beschreiben und auf die Gesetzmässigkeiten ihrer
Invarianz zu bringen versuchen, verschwinden alle andern Aspekte
der Natur aus dem Betrachtungshorizont: Was sich von der Natur im

menschlichen Erlebnis als ihre eigene Lebendigkeit zeigt, verschwindet.

Das Qualitative der sinnlichen und geistigen Gehalte, die nicht
mit quantifizierenden Methoden erfassbar sind, verschwindet. Die
Phänomene räumlicher, zeitlicher und geistiger Gestalthaftigkeit,
die nicht auf Elemente analytisch reduzierbar sind, verschwinden,
Und es verschwindet das allem Analysieren, Konstruieren und Machen

zuvor gegebene Sein, das nicht nur Stoff für unsere Betätigung,
sondern ein von sich selbst her bestehendes Wirkliches ist, das als
sich sinnvolles kosmisches Ganzes respektvolle Bewahrung verlangt.

Auf der Basis dieses szientifisch eingeschränkten Naturverständnisses

vollziehen wir unsere technischen Eingriffe und verstärken
so den anfänglich nur handwerksmässigen oder primitiv mechanischen

Zugriff auf die Natur ins Unermessliche. Und am Ende des Weges zeichnet

sich heute deutlich die Möglichkeit ab, dass durch die technische

Umformung, welche nur den szientifisch-rationalen Aspekt
berücksichtigt, die Natur selbst mit all dem, was sie ausserdem noch

ist, zerstört wird.

Damit sind wir an die Wurzel der Konflikte vorgedrungen, in die wir
heute verstrickt sind. Einige davon sollen kurz erörtert werden,
soweit sie für den Zusammenhang wichtig sind, in denen die konkreten
Probleme des Landbaus sich heute stellen.

II. KONFLIKTE

Der biologische Konflikt

Wohl am besten bekannt ist der Konflikt, in den der Mensch als
biologisches Wesen mit seiner biologischen Umwelt gerät. Der Mensch

kann nur leben, indem er sich von der Natur ernährt, und dies
Ernährungsbedürfnis wird zum Hebel der Naturzerstörung, sobald die
menschliche Population auf dem Planeten oder in Teil räumen eine

10



gewisse Grösse überschreitet. Dies ist längst der Fall zufolge der
Bevölkerungsvermehrung, die durch den Fortschritt der Technik möglich

geworden ist. Wir leben in der Situation eines radikalen
ökologischen Ungleichgewichts. Dieses kann zwar durch biologische
Massnahmen positiv beeinflusst werden, aber bei der erreichten Bevöl-
kerungsgrösse und der schon freigesetzten Dynamik ihrer weiteren
Vermehrung ist es wohl kaum durch solche Massnahmen allein wieder
in ein ökologisches Gleichgewicht zu überführen. Abgesehen von der
Geburtenbeschränkung sind biologische Einflussfaktoren, die zur
Verringerung des Ungleichgewichts beitragen könnten, die Methoden
des biologischen Landbaus (einschliesslich der Rezyklierung von
Abfällen), die biologische (anstatt chemische) Schädlingsbekämpfung,
der Ersatz von Fleisch durch vegetabile Nahrung, die geringere
Raffinierung von Nahrungsmitteln - insgesamt also eine Rückkehr zu
naturnäherer Lebensweise, die aber ohne Preisgabe der Technik erfolgen

muss. Dies allein genügt jedoch nicht zur Wiederherstellung
eines biologischen Gleichgewichts.

Der ökonomische Konflikt

Die Oekonomie beginnt auf der Jäger- und Sammlerstufe mit Tausch

und Vorratshaltung. Dadurch wird zum Zweck der Befriedigung natürlicher

Bedürfnisse ökonomische Rationalität ins Spiel gebracht, die,
wenn nicht auf Gerechtigkeit der Verteilung knapper Güter, so doch
auf die Gleichheit des Tauschwerts, auf Sparsamkeit des Verbrauchs
und rationelle Vorsorge für Zeiten des Mangels abzielt. Darin liegen
Prinzipien vernünftiger Nutzung des Naturgegebenen. Freilich wird
damit zugleich auch die Möglichkeit der Verfolgung des eigenen
Vorteils auf Kosten anderer ins Spiel gebracht. Durch den Uebergang

von blosser Verbrauchswirtschaft, die sich mit den Naturprodukten
zufrieden gibt, zu einer Produktionswirtschaft, die auf technischem
Wege Güter herstellt, primär in der Form von Land- und Viehwirtschaft,

wird jene Möglichkeit beträchtlich gesteigert. Es erfolgt
eine Ausweitung der Produktion über den Eigenbedarf hinaus zum

Zweck des Tausches oder - auf der Stufe der Geldwirtschaft - des

Verkaufs auf dem Markt. Damit sind die Mechanismen der Güterakkumulation

und der ungleichen Güterverteilung in Gang gesetzt. Gegenüber

dem Streben nach Bereicherung sichert der Markt zwar bei
hinreichendem Angebot einen gerechten Preis, aber nur zugunsten derer,

11



die über genügend Geld verfügen, Durch die Knappheit der Güter und

des Geldbesitzes ist ein Teil der Bevölkerung vom Markt ausgeschlossen,

und dadurch wird die Ungleichverteilung noch gesteigert,
Zugleich entwickeln die privilegierten Geld- und Grundbesitzer gesteigerte

Bedürfnisse, was auf der Stufe der Metallwirtschaft (Gold,
Kupfer, Bronze, Eisen) zu einer verstärkten Ausbeutung der Natur
und zu einem mehr oder weniger unbegrenzten Konsum der Herrscherschicht

führt. Auf der anderen Seite bedeutet die Ungleichheit des

Konsumniveaus verschiedener Klassen eine relative Schonung der
natürlichen Ressourcen gegenüber dem Zustand eines maximalen Konsums

für alle. Der Akkumulationsprozess bleibt auf die Wohlhabenden und

Reichen beschränkt.

Eine bedeutsame ökonomische Konfliktquelle ist der Zeithorizont
der ökonomischen Rationalität, Wenn der marktwirtschaftliche
Austausch das Streben nach Bereicherung und Güterakkumulation
freisetzt, so ist für das Individuum dieses Streben auf die eigene
Lebenszeit und allenfalls auf die der eigenen Kinder begrenzt und hat
darüber hinaus nur eine geringe Motivationskraft, Ein Zeithorizont
von zwei Generationen ist aber im Vergleich zum Zeithorizont von

globalen Naturprozessen eher kurzfristig, Wenn daher die Güterakkumulation

Uber längere Zeit zum Raubbau an den natürlichen Ressourcen

führt, so kümmert dies die Beteiligten wenig: das kurzfristige
Wohlstandsstreben bestimmt das Verhalten ungleich stärker als die
Sorge um den dauernden Fortbestand der Natur und den möglichen Wohlstand

späterer Generationen, So ergibt sich innerhalb der
ökonomischen Rationalität selbst ein Konflikt zwischen kurz- und

längerfristigen Vernunfterwägungen, und die Zukunftsblindheit ökonomischer
Rationalität zeigt sich als Wurzel einer spezifischen Verantwortungslosigkeit

im menschlichen Umgang mit der Natur. Von da aus wird der

vielfache Widerstand wirtschaftlicher Interessentengruppen gegen

eingreifende Umweltschutzmassnahmen verständlich, aber auch

Vorgänge wie der Technologietransfer in Entwicklungsländer unabhängig
davon, ob die kulturellen Voraussetzungen für eine sinnvolle
Anwendung gegeben sind: die kurzfristigen Interessen dominieren bei
Gebern und Empfängern, Einer Lösung näher kommen wir nur, wenn der
Zeithorizont, und das heisst der Verantworungsbereich, der
ökonomischen Rationalität ausgeweitet und der viel längeren Zeitskala
ökologisch relevanter Prozesse angeglichen wird. Dies würde bedeu-

12



ten, dass die Ausbeutung der Natur und die Verschwendung von
Rohstoffen, Energie und Gütern zurückgenommen wird auf das Mass einer
vernünftigen und nachhaltigen Nutzung. Man müsste einsehen, dass
dies auch ökonomisch langfristig sinnvoll und daher wirtschaftlich
einzig vernünftig ist, und entsprechend handeln.

Bei dem heute erreichten Niveau der industriellen Massenproduktion
und des Massenkonsums wächst der Druck auf die natürliche Umwelt

ins Unabsehbare. Von daher ist die individuelle und kollektive
Wachstumsideologie, die eine ständige Wohl Standszunahme durch
ökonomische Expansion fordert, längst in Frage gestellt. Das

gegenseitige Sichaufschaukeln von wachsenden Bedürfnissen und zunehmendem
Konsum muss zu katastrophalen Folgen für die natürliche und die
kulturelle Umwelt führen. Dazu kommt das Wohlstandsgefälle zwischen
den industrialisierten Ländern und den Entwicklungsländern der
Dritten Welt. Deren Angleichung an unser Verbrauchsniveau wäre ohne

globale Umweltzerstörung unmöglich. So dürfte denn offenkundig sein,
dass die unvernünftigen Auswirkungen ökonomischer Rationalität nur
zu bannen sind, wenn das Bedürfnis- und Anspruchsniveau in den

Industrieländern gesenkt und ein weltweiter Ausgleich zugunsten der
Entwicklungsländer gefunden werden kann. Das erfordert bei uns den

grundsätzlichen Verzicht auf die Maximierung des eigenen wirtschaftlichen

Nutzens.

Der technische Konflikt

Mit dem Oekonomischen aufs engste verknüpft ist, was nach dem bisher

Gesagten aus den technischen Gegebenheiten unmittelbar resultiert:

durch die Technik gerät der Mensch notwendig in Konflikt mit
der Natur. Der für das menschliche Leben und Ueberleben unabdingbare

Werkzeuggebrauch führt zu einem Zusammenstoss mit der Natur,
der umso schärfer ist, je höher die Technik sich entwickelt. Die
Entwicklungshöhe der Technik bemisst sich nicht nur nach Komplexität

und Raffinement der jeweils angewendeten Instrumente, sondern
auch nach der Intensität des Eingriffs in den Bestand der Natur,
insbesondere nach der Menge der Energie, die technisch umgesetzt
wird. Dieser Energieumsatz hat heute die Dimension von Naturprozessen

globalen Ausmasses erreicht, mit all den Folgen, die dies
haben muss: Eingriff in die Naturkreisläufe, klimatische Verände-

13



rungen, Einführung von Fremd- und Schadstoffen, die die natürliche
Stoffumsetzung mit destruktiven Wirkungen auf die Lebenszyklen von
Pflanzen, Tieren und Mikroorganismen verändern. Der technische
Apparat der industriellen Gesellschaft birgt ein gewaltiges Aggressions-

und Destruktionspotential gegenüber der Natur in sich, das

deren Fortbestand schon in der Normalität von Friedenszeiten
gefährdet. Dazu kommt die militärische Technik mit der ihr inhärenten

Möglichkeit einer globalen Katastrophe bei Ausbruch eines Krieges

zwischen den Supermächten: die zur Abschreckung dienenden
Waffensysteme enthalten ein unvorstellbares Vernichtungspotential, dessen

Einsatz die Selbstzerstörung der Menschheit herbeiführen kann.

So verstrickt uns die technische Entwicklung immer mehr in die
friedliche Zerstörung der Naturbasis menschlichen Daseins und bringt
die kriegerische Selbstzerstörung der Gattung homo sapiens immer

näher. Mit der technischen Intensivierung der biologischen und

ökonomischen Austauschprozesse zwischen Mensch und Natur vollzieht
sich zugleich ein radikaler Eingriff in den Evolutionsprozess der
Natur selber: die nichtmenschliche Artenvielfalt von Pflanzen und

Tieren wird fortschreitend reduziert, Und auch in die biologische
Selbstregulation der humanen Evolution wird immer tiefer
eingegriffen: die biologische Evolution des Menschen ist längst überholt

von jener zum Teil technisch pervertierten kulturellen
Entwicklung, die steuerlos den Irrationalitäten des Technisch-Wirt-
schaftlichen ausgeliefert bleibt.

Ein Ausweg aus dieser bedrohlichen Situation wäre wohl nur zu finden,

wenn die brutale Intensität unseres technischen Umgangs mit
der Natur abgebaut und das Gefährdungspotential des grosstechnischen
Apparates eingschränkt würde, Doch die Frage ist völlig offen, ob

dies angesichts der Dynamik, womit die technische Entwicklung
voranschreitet, überhaupt noch möglich sei. Wird es gelingen, die zur
Natur hin offenen technischen Prozesse - angefangen beim Feuer, über
die Dampfmaschinen, bis hin zu den Verbrennungsmotoren - in
technische Kreisläufe zu schliessen, so dass keine Fremd- und

Schadstoffe mehr an die Umwelt abgegeben und keine Energiefreisetzung
die natürlichen Energiekreisläufe mehr lebensbedrohend verändert?
Davon hängt die technische Zukunft wohl entscheidend ab.

M



Der ungeheure Zwiespalt, in dem wir dabei stehen, wird etwa an der
Atomenergie sichtbar. Indem sie die Physik der Sterne auf unserem
Planeten zur Wirksamkeit bringt, repräsentiert sie einerseits die
stille Brutalität hochenergetischer Prozesse gegenüber der Natur
im ganzen. Anderseits ist sie wohl zugleich eines der besten
Beispiele für technisch hochentwickelte Abläufe im geschlossenen Kreislauf.

Dem wahrscheinlichkeitstheoretisch geringen Risiko einer
Katastrophe von horrendem Ausmass steht gegenüber die extreme Sauberkeit

der technischen Prozesse, die, solange sie störungsfrei bleiben,

mit hoher technischer Sicherheit ablaufen. (Allerdings bleibt
das "Restproblem": die Entsorgung der nicht rezyklierbaren
radioaktiven Stoffe, das wegen der Langfristigkeit der technisch in
Gang gesetzter Zerfallsprozesse einen durchaus ernsthaften Charakter

hat.)

Der geistige Konflikt

Die verschiedenen Naturauffassungen, die oben als kosmische,
technische und szientifische andeutungsweise dargestellt worden sind,
haben sich geistesgeschichtlich erst entwickelt, nachdem die
konflikthaften biologischen, ökonomischen und technischen Prozesse

längst in Gang gesetzt waren. Von der heutigen Situation aus

betrachtet, rücken die technische und die naturwissenschaftliche
Perspektive zusammen, insofern sie die Grundlage unseres heutigen
Umgangs mit der Natur bilden, und stehen gemeinsam gegen jene
frühere kosmische, die die erste bewusste Deutung der Natur und des

menschlichen Verhältnisses zu ihr bildet. Die kosmische Naturauffassung

zeichnet sich aus durch ihren ganzheitlichen Charakter,
indem sie den Menschen in den Naturzusammenhang einbezieht und

zugleich die Natur im Ganzen einer umfassenden Geistigkeit spiegelt.
Natur und Geist durchdringen sich wechselseitig. Demgegenüber ist
die szientifisch-technische Naturauffassung analytisch zergliedernd:
sie begreift das grössere Ganze von den Teilen her, aus denen es

zu rekonstruieren ist und die sich manipulieren lassen. Während

für die kosmische Auffassung die Gesamtgestalt den Vorrang vor den

sie aufbauenden Elementen hat, sind für das technisch-szientifische
Verständnis die Elemente und einzelne Wirkfaktoren das Primäre und

die Gestalt das daraus Resultierende. Durch Beeinflussung einzelner
Elemente kann der Gesamtprozess in die erwünschte Richtung gelenkt

15



werden. Doch treten dabei oft sogenannte Nebenwirkungen auf, die
zunächst vernachlässigt wurden, Gerade darin manifestiert sich das
Ganze, das eben nicht auf die Einzelelemente reduzierbar ist,
sondern diesen voraus sie organisiert und zu Unrecht als Ganzes nicht
in Betracht gezogen wurde.

Diese beiden Arten der Naturauffassung stehen miteinander in
Konflikt. Die analytisch-teilhaft-synthetische beherrscht den technischen

Umgang mit der Natur, Sie lässt diese nicht als Ganzes in den

Blick treten, sondern zeigt nur die einzelnen Elemente, deren
Manipulation den ganzheitlichen Zusammenhang beeinflusst - oft aber
störend oder gar zerstörend. Dem gegenüber versucht die
ganzheitlich-kosmische Naturauffassung die Natur als Gestaltzusammenhang
wahrzunehmen - eine Gestalt, die mehr ist als die Summe ihrer Teile,
weshalb die Momente nur auf der Grundlage der Ganzheit, die sie
mitkonstituieren, angemessen verstanden werden können. Ganzes und

Teile setzen einander wechselseitig voraus. Die dieser Auffassung
entsprechende angemessene Haltung gegenüber der Natur ist nicht der
manipulierende Eingriff, sondern Respekt, Scheu, ja Ehrfurcht vor
etwas, das sich nicht herstellen lässt, vielmehr von sich her
besteht, Statt durch Machen, Herstellen, Eingreifen, Manipulieren,
Beherrschen ist diese Haltung bestimmt durch Seinlassen, Betrachten,

Wirkenlassen, Sichhingeben an einen grundsätzlich überlegenen
Wirkungs- und Wirklichkeitszusammenhang, dessen der Mensch nicht
Herr ist, dem er sich vielmehr einzufügen hat. Die Natur wird dem

Menschen erfahrbar im Licht der einen wie der anderen Auffassung.
In diesem Konflikt wird aber auch die Forderung deutlich: die
Natur zurückzuholen in den Zusammenhang ihrer ganzheitlichen Erfahrung.

Wir müssen in unserer primär analytisch-technisch-szientifi-
schen Haltung uns wieder jenem umfassenderen Zusammenhang ganzheitlicher

Naturerfahrung öffnen,

Ansätze dazu sind auch im Bereich von Wissenschaft und Technik heute

wahrnehmbar. So versucht etwa die Systemtheorie auf dem Boden

analytischen Denkens dessen Einseitigkeit zu überwinden, indem sie
von Systemzusammenhängen ausgeht und die Vernetzung der analytischen

Elemente in übergreifenden Beziehungen aufweist. Vielleicht
zeigt sich hier eine vermittelnde Tendenz, die zur Oeffnung des

Denkens beitragen kann. Doch genügt dies keineswegs, Von der Wurzel

16



her ist der geistige Konflikt im Verhältnis von Mensch und Natur
nur dadurch einer Lösung näherzubringen, dass das Denken sich von
der einseitigen Dominanz des Analytisch-Szientifisch-Technischen
löst und sich dem Ganzheitlich-Gestalthaften wieder öffnet,

Im Bereich der Landwirtschaft scheint der sogenannte biologische
Landbau einer solchen Oeffnung zu entsprechen. Insofern kann man

ein verheissungsvolles Zeichen darin erblicken, dass auch die
hochschulwissenschaftliche Agronomie nach dieser Seite hin eine kritische

Oeffnung vollzieht. Man kann nur wünschen, es sei ihr damit
ernst, und es handle sich dabei nicht nur um äussere Anpassung auf
Widerruf gegenüber einer modischen Zeitstimmung.

Der ökologische Konflikt als ethisch-politische Aufgabe

Die bisher erörterten wesentlichen Konflikte im Verhältnis von
Mensch und Natur - biologisch, ökonomisch, technisch, geistig -
sind nur verschiedene Aspekte eines einzigen Grundkonflikts, nämlich

des ökologischen Konfliktes. Der Mensch steht von seiner
Artung her und im Gang der geschichtlichen Entwicklung zunehmend im

Konflikt mit seiner natürlichen und kulturell geschaffenen Umwelt.

Er vermag offenbar nicht konfliktfrei in der Welt zu wohnen, in die
er hineingeboren wird. Und er hat es noch nicht gelernt, seine
Ansprüche an die Umwelt und die Eingriffe in sie so zu bemessen, dass

sie für die Natur tragbar sind. Ist dieser Konflikt grundsätzlich
lösbar? Wir wissen es nicht. Vielleicht sind wir schon zu tief
verstrickt, als dass noch ein Ausweg gefunden und begangen werden könnte,

Aber obwohl wir das nicht wissen, bildet der ökologische
Konflikt die entscheidende Aufgabe, vor der wir heute stehen. Wenn der
Mensch in einer weiteren Zukunft auf diesem Planeten noch
Lebensmöglichkeiten haben soll, muss er seine Haltung gegenüber der Natur

ändern,

Der Konflikt von Mensch und Natur ist heute in das entscheidende
Stadium getreten. Die ökologische Krise, deren Ausmass allmählich
erkennbar wird, stellt uns vor eine Aufgabe, die in ihrem Kern

einen ethischen und politischen Charakter hat. In ethischer Hinsicht
gilt es neu zu bestimmen, was für die menschliche Lebensführung das

wahrhaft Gute ist. Wir bedürfen im besonderen einer neuen Ethik
unseres Umgangs mit der Natur. Das politische Moment aber liegt darin,

17



dass die ethische Bestimmtheit unseres Verhaltens sich im Zusammenleben

der Menschen - und das heisst heute weltweit - durchsetzen
muss. In diesem Sinne ist die Bewältigung der ökologischen Krise
die entscheidende ethisch-politische Aufgabe, vor die wir heute

gestellt sind. Von ihrer Lösung hängt das Schicksal der Menschheit

für eine unabsehbare Zukunft ab. Dass wir einer Lösung näherkommen,

dazu bedarf es eines höchsten Einsatzes jedes einzelnen.

Anschrift des Verfassers: Prof. Gerhard Huber
Professur für Philosophie
und Pädagogik
ETH

8092 Zürich

18


	Konflikte im Verhältnis von Mensch und Natur

