
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 80 (2018)

Artikel: À la jonction de deux sensibilités

Autor: Reyff, Simone de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANÇOIS PIERRE DE REYNOLD FACE À LA MORT

À LA JONCTION DE DEUX
SENSIBILITÉS

SIMONE DE REYFF
Ancienne Prof, titulaire en Littérature française à l'Université de Fribourg

Dans la mesure où il se fait miroir d'une vie, le Copie-lettres soigneusement établi par François

Pierre de Reynold entre 1732 et 1754 est nécessairement habité par la présence de la

mort1. Mais quel est l'intérêt d'interroger sur ce thème un individu parfaitement conforme
à l'esprit de son temps, et dont le témoignage ne peut que confirmer les tendances
idéologiques enregistrées de longue date par l'histoire des mentalités2? C'est sans surprise que
l'on découvrira, au fil d'une correspondance inscrite dans le commun des jours, l'empreinte
d'un face-à-face avec les visages multiples d'une mort omniprésente, explicitement assumée

comme telle: inévitable décès d'enfants en bas âge, avertissement larvé inscrit au

cœur de la moindre maladie, fin plus ou moins glorieuse sur le champ de bataille,
administration de la peine capitale. À ces circonstances fréquemment relevées dans les écrits
personnels de la modernité naissante, on pourrait adjoindre la version administrative de la

mort telle qu'a dû l'envisager l'épistolier, à travers les épineuses questions d'héritage que
sa charge de Directeur des Orphelins lui imposait de débrouiller.

Il n'y a positivement rien de nouveau à découvrir dans le Copie-lettres de Reynold, si ce
n'est les inflexions particulières que projette sur un matériau familier l'inscription de ce
document dans un espace et dans un temps donnés. Par ses attaches fribourgeoises, notre
homme appartient à une tradition catholique encore largement imprégnée par la pastorale

post-tridentine: la mort y est essentiellement pensée comme l'épreuve décisive dont
dépend la vie éternelle. D'où le recours aux diverses assurances susceptibles de désamorcer
l'angoisse de la dernière heure, la multiplication des rituels paraissant à cet égard au moins
aussi significative que la nature sacramentelle de l'Extrême-onction. Or si une approche de
la mort dominée par le discours clérical est clairement attestée dans la prose de Reynold,
elle y apparaît sous une forme mitigée. Il suffit de juxtaposer les réflexions que suscite en

65



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

lui la perspective de la mort avec quelques échantillons, pris au hasard, de l'immense
production pieuse engendrée par la Réforme catholique pour détecter, nonobstant la constance
du propos, une tonalité plus apaisée, ou du moins nettement moins crispée. Évoquera-t-on
à cet égard l'influence des Lumières? Mais l'épistolier ne songe pas un instant à récuser les

vérités de foi qui lui ont été transmises, pas plus qu'il ne met en doute l'opportunité des

repères institutionnalisés propres à en manifester publiquement l'autorité. C'est cependant
avec une évidente souplesse, teintée parfois d'un curieux détachement, qu'il s'approprie
ce lourd héritage. À l'écart de toute tentation libertine, sa «démangeaison de moraliser»3

sur la vie et sur la mort pourrait incarner l'émergence d'une sagesse prudente qui, sans

opposer de résistance fondamentale aux vérités de foi, se détourne du climat dramatique
lié à l'évocation des fins dernières. Dans la mesure où la perception de la mort se greffe
sur une vision du monde, cette manière de compromis dans la réception des austérités de

la doctrine n'a rien d'anodin. À travers les propos occasionnels que lui suggère la mort
des autres, l'auteur du Copie-lettres pourrait bien inviter l'historien de l'Ancien Régime

fribourgeois à prendre la mesure des variations discrètes qui annoncent, dès la première
partie du XVIIIe siècle, l'avènement d'une sensibilité nouvelle. Il est temps de vérifier à la

lumière des textes une telle hypothèse de lecture.

SOUS LE SIGNE DE LA SPIRITUALITÉ ASCÉTIQUE

Quelles furent les réponses du Fribourgeois aux diverses interpellations de la mort? La

collection épistolaire dont nous disposons n'autorise à cet égard qu'une lecture partielle,
dans la mesure où la majorité des missives ne relèvent pas du registre de l'intime, tel que
nous le concevons aujourd'hui. Ce qui nous est donné à lire traduit avant tout les réactions
spontanées que François Pierre doit davantage à son environnement culturel qu'à une prise
de conscience autonome. En bien des occasions, ses réflexions ou ses réactions s'alignent sur
les présupposés entretenus par la spiritualité catholique de son temps. Nous en relèverons
trois manifestations singulières: la permanence du memento mori, la mise en scène de la

mort exemplaire, le lien établi, enfin, entre la mort et la satisfaction des péchés.

L'histoire des mentalités a relevé sous de multiples éclairages la prégnance de la mort
dans la vie du chrétien, telle que l'envisage le programme catéchétique issu du Concile de

Trente. L'iconographie contemporaine reflète bien cette obsession, en particulier à travers
l'émergence des «vanités» dont la mise en scène place chaque activité humaine, de la plus
triviale comme les plaisirs de la table, à la plus noble comme la recherche intellectuelle ou

artistique, sous le signe de l'irrévocable anéantissement. Il n'est que d'entrouvrir un des

innombrables témoins d'une foisonnante littérature de dévotion pour retrouver, ressassés

de chapitre en chapitre, les mêmes avertissements: «Nous naissons avec la certitude que

66



Simone de Reyff I À la jonction de deux sensibilités

nous mourrons. [...] On est sûr qu'on doit mourir: et l'on vit comme si la mort était
incertaine!»4. L'insistance sur les périls liés à l'insouciance des mondains, mais aussi sur l'absence
de logique que trahit leur désinvolture, constitue l'argument majeur d'une prédication
soucieuse d'aligner le comportement des fidèles sur un modèle rigoriste.

L'une des manifestations les plus symptomatiques de l'omniprésence

de la mort dans la pastorale post-tridentine est l'essor
des confréries dites «de la bonne mort», instaurées à Rome en
1648 par le général des Jésuites, Vincenzo Caraffa. Cette forme
de piété, qui se maintiendra très au-delà de l'Ancien Régime,
essaime dans l'Europe entière, et jusqu'au Nouveau Monde. Les

confrères sont invités à prier chaque jour de leur vie pour obtenir

la grâce d'une mort, sinon paisible, du moins édifiante. Ils

Fig. 1 Page de titre des Règlements

pour la Congrégation

de la bonne mort, Fribourg:

Piller, 1764 (ici 1776, 3e éd.).
BCU Fribourg.

REGLEMENS
E T

PRATIQUES dePIÉTÏÏ
POUR

LES A SSOClES
DE L A

CONGRÉGATION
DE LA BONNE MORT,

Erigée fitis le Titre & font la Protection de
Jésus Agonisant, 6? de fa Très- dou-
loureufe Mère, clant l'Eglife de là Compagnie

de Jésus à Fribourg en Suisse
l'An 17Ä4.

TROISIEME

Arne rEKMissioN.

Che« B. L, Piller, Imprim.it la Ville,
1776-

But. 4fJÉ, 4

67



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

sont encouragés dans cette discipline par l'édition de petits livrets où le texte des offices
et des prières associées à l'obtention d'indulgences est introduit par un avertissement sans

complaisance: «la principale occupation de la vie chrétienne doit être une préparation
continuelle à la mort» lit-on à la première page du manuel imprimé à Fribourg par Béat-
Louis Piller, dont la première édition confirme, en 1764, le dynamisme d'une congrégation
dont l'activité remonte à 16945 (fig. 1).

On aurait donc tort de limiter à la mouvance janséniste l'état d'esprit qu'engendre une
telle obsession. Il apparaît comme un trait constant d'une pédagogie chrétienne qui ne
craint guère l'excès, ainsi qu'en témoigne, parmi beaucoup d'injonctions de semblable
farine, telle recommandation de Louis-Marie Grignion de Montfort: «Manger à chaque repas
un morceau de pain pour nourrir les vers qui mangeront le corps»6. La version du memento
mori qui affleure régulièrement dans les lettres de Reynold rend certes un son nettement
moins rugueux. Si elle évite régulièrement le pathos, elle n'en procède pas moins d'une
inspiration analogue: la mort prochaine est l'aune à laquelle doit se mesurer un bon usage
de la vie présente. À commencer par le temps de la prière, auquel il convient de soumettre
une vie domestique bien ordonnée, ainsi que François Pierre le rappelle à sa sœur ainée, à

partir d'une comparaison familière aux auteurs dévots:

Loin de se faire une peine, c'est avec grand plaisir, qu'on se trouve regulierement deux fois
par jour ensemble pour repaître ce miserable corp, qui en peu de tems deviendra lui-même la

pâture des vers, et il nous fache d'en faire autant pour une ame immortelle, qui a si besoin de

cette nourriture [...]. La dépendance de notre etre, l'indigence et la stérilité de notre fond, la

multiplicité des dangers, la misere de notre condition, notre grande foiblesse, tout demande ce

puissant secours, tout prouve l'indispensable nécessité de ce devoir par lequel Dieu nous donne
le moyen de suppléer à notre extreme indigence et de subvenir à tous nos besoins.7

En ligne de mire s'esquisse la perspective du Jugement, qui légitime non seulement les

précautions morales, mais le sacrifice d'une vie précaire que les plus sages vouent
exclusivement à la pénitence. C'est par exemple le cas du jeune chartreux que notre épistolier
donne en exemple à son frère Ignace, quand ce dernier se plaint à lui de la maigre chère
qu'on lui offre au séminaire Saint-lrénée de Lyon:

Il veut sans doute châtier son corp comme l'Apotre, de peur qu 'il ne soit du nombre des reprouvez.

Il veut se rendre semblable à Jesus chrît, pour être du nombre de ses prédestinez. Il veut
combattre ce corp, qui fait toujours la guerre à l'ame: Il veut /'atténuer pour lui oter la force
de se révolter. Il veut mortifier ses sens pour vivre la vie de l'esprit et mourir avec Jesus pour
ressussiter avec lui.8

68



Simone de Reyff I À la jonction de deux sensibilités

Une fois de plus, on ne s'étonnera pas trop de relever dans les propos d'un élève des Jésuites
le vocabulaire de la prédestination associé à un mépris prononcé de la chair. Cette terminologie

caractérise un état d'esprit dérivé du courant ascétique qui imprègne durablement le
discours chrétien à partir du Moyen Âge finissant, toutes options théologiques confondues.
François Pierre ne fait ici que répéter ce qu'il entend de partout.

L'avantage majeur d'une vie de macération est de garantir la «bonne mort». De morte
repentina, libera nos Domine: cette supplique, régulièrement récitée à la suite de la litanie

des saints, résume une crainte universelle, celle de devoir affronter sans préparation
l'heure fatidique. En guise d'antidote aux affres de la mort subite se met en place ce que
les historiens ont désigné comme le «grand cérémonial de la mort», modèle qui connaît
son apogée vers la fin du XVIIe siècle, mais dont le Copie-lettres de Reynold laisse entendre
qu'il est encore très présent à Fribourg, au milieu du siècle suivant. Nous en retiendrons
une première manifestation dans le récit des derniers instants du Conseiller de Forel, dont
l'épistolier avoue qu'il «ne [lui] a jamais paru plus grand qu'au lit de mort». En filigrane de

cette notation se devine le tableau conventionnel des derniers adieux où l'agonisant prend
publiquement congé de ceux avec lesquels il a partagé sa vie. Les membres de sa famille,
mais aussi ses amis et ses obligés forment l'assemblée composite qui, de l'affliction, passe
à l'admiration. À l'intention du Capitaine de Reynold, ami intime avec lequel il aime à

philosopher, François Pierre résume la teneur des ultima verba, «toutes les belles choses»

professées par «cet Illustre mort» dont «l'héroïsme sur un grabat» lui semble, bien plus

que la témérité d'un «libertin [courant] étourdiment à la mort», un signe de vrai courage.

La ritualisation de l'agonie, telle qu'elle est pratiquée dans la société ancienne, se vit
comme la confirmation d'une éthique religieuse où l'échéance du trépas reste le repère
fondamental des choix de vie: la grandeur d'âme dont fait preuve le Conseiller de Forel
dans ses derniers instants «ne [se] peut soutenir que par un grand fond d'une religion qui
est, indépendamment de ce qu'elle a de divin, la plus judicieuse Philosophie de l'univers»9.

La mort qui édifie n'est du reste pas l'apanage des hommes vertueux. Au cérémonial
domestique répond un autre spectacle ritualisé, celui de la mort sur l'échafaud. Parmi les

nouvelles locales qu'adresse occasionnellement François Pierre à son frère Emmanuel, alors
au service de France, figure un fait divers scabreux. Deux jeunes paysans de «Zeverllie»
(Chevrilles), le frère et la sœur, ont été soumis à la peine capitale pour des vols répétés.
Sans s'arrêter aux détails de la procédure, l'épistolier concentre son récit sur le discours
des coupables qui avouent leur crime de manière spontanée, estimant «avoir justement
mérité la mort qu'ils subiront en expiation de leur fautes». La parole est principalement
donnée au frère:

69



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

Après avoir entendu en plein Sénat avec un visage riant la lecture de son procès, et l'arrêt de

sa mort, [il] remercia son Souverain avec un ton de voix assuré, de ce qu'on l'avoit jugé à mort,
laquelle il étoit obligé de souhaiter, de crainte, que s'il vivoit plus long-tems, il ne fît encor
pir, ne pouvant s'empecher de voler pour s'entretenir au jeu, auquel il perdoit toujour et ne

pouvoit neamoins renoncer. Il demanda ensuite pardon à son Dieu et à son Souverain, qu'il etoit
fâché d'avoir offencés, aussi bien que son prochain, lequel il prioit, puisqu'il n'étoit pas en état
de lui rembourser, ce qu'il lui avoit volé, d'agréer sa mort en satisfaction.10

On pourrait être tenté de comprendre ce discours rapporté comme une projection de la bonne
conscience des nantis, prompte à sous-évaluer la violence d'une justice expéditive. Divers
indices du récit suggèrent toutefois une autre clef de lecture. On relèvera en particulier deux

remarques assez inattendues dans la relation de ce qui se donne comme un châtiment
exemplaire. D'une part, l'attention portée à la personne des coupables, «tous deux bien faits, et
d'un courage digne d'un meilleur Sort»; de l'autre, l'éclairage de la scène finale: «il courût au

Supplice avec une joye, qui n'etoit pas si extraordinaire chez les Saints Martirs des premiers
Siècles». À la faveur de ces inflexions euphoriques, le brève narration apparaît calquée sur

un genre littéraire précis, celui de la nouvelle tragique, qui fleurit entre les dernières décennies

du XVIe siècle et la fin du règne d'Henri IV, et dont la diffusion se prolonge très au-delà
de cette période. La portée de la nouvelle tragique se situe moins dans la relation d'un acte
transgressif, qui constitue son objet propre, que dans l'insistance sur la punition nécessaire

au rétablissement de l'ordre. Les événements sinistres dont il est régulièrement question dans

ces brefs récits conduisent systématiquement à une mise à mort publique, assaisonnée d'un
discours de repentance. Si détestables que soient ses forfaits, le héros ou l'héroïne - apparaît
toujours comme l'agent d'une purification collective. La mort lui confère une aura propre
à exalter ses vertus naturelles, au point de l'amener à une forme de sainteté. Le châtiment
consenti réconcilie définitivement le transgresseur avec les magistrats qui le condamnent et
avec la foule qui le voit mourir, au bénéfice d'une célébration de l'ordre et de l'équilibre
social ainsi garanti11. En configurant la relation d'une peine capitale ordinaire aux valeurs
véhiculées par une littérature à vocation édifiante, François Pierre de Reynold manifeste une
fois de plus son allégeance aux valeurs de l'ordre ancien.

DOUBLE LANGAGE?

Les réflexions qu'inspirent à l'auteur du Copie-lettres ses diverses rencontres avec la mort
ne se réduisent cependant pas à la reproduction d'un consensus doctrinal. Tout en adoptant
le discours ambiant, l'épistolier l'assortit de nuances qui, sans se donner comme originales,
ni même novatrices, en modifient de manière indiscutable la teneur.

70



Simone de Reyff I À la jonction de deux sensibilités

Ainsi, tout en évoquant volontiers le spectre des fins dernières propre à révoquer en doute
les prétendus attraits d'un monde méprisable, François Pierre n'en tire pas la moindre
conséquence lorsqu'il se voit confronté au décès d'un être aimé. La disparition inopinée de son

jeune frère Ignace donne une bonne illustration de cette dichotomie. L'affection toute
particulière qu'il voue au benjamin de la fratrie, dont il suit avec attention la vocation
ecclésiastique incertaine, explique la tonalité grondeuse de maintes lettres. Ignace est pour son
aîné une source de préoccupations constantes, en raison de sa frivolité et de son goût pour
les bibelots et les parures, qui vident régulièrement son escarcelle. C'est principalement à

son adresse que l'épistolier multiplie les considérations sur la vanité des biens périssables et
la nécessité de renoncer aux attraits du monde pour fléchir la colère divine. Mais lorsqu'il
évoque, au lendemain de son décès, le destinataire de tant de réprimandes teintées d'amertume,

il ne voit plus en lui qu'une âme pieuse et innocente, que la grâce divine a arrachée

aux épreuves et aux souffrances de la vie pour l'accueillir dans la gloire céleste:

En un mot, il avoit deja poussé des racines si profondes dans la pieté et la vie spirituelle, que
le Toutpuissant en voyant un fruit déjà mûr pour l'eternité jugea à propos de recompenser
son innocence d'une gloire immortelle, et de le transferer dans sa tendre jeunesse, comme un

autre Louïs de Gonzague, des biens périssables de la terre aux eternels.12

La comparaison d'Ignace avec une des figures les plus attachantes de la Réforme catholique,
souvent proposée en exemple à la jeunesse, ne laisse pas le moindre doute quant au sort
éternel de «celui qui rendit l'ame à son Créateur avec une resignation aussi pure que l'avoit
été sa vie». Comme le veut l'usage, François Pierre fera célébrer quelques messes votives

pour «le repos de l'ame du pauvre Bernardin», mais il assortit cette démarche d'une réserve

significative: «en cas qu'il puisse rester quelque chose à expier dans l'autre monde, malgré
toutes les marques de prédestination, qu'ont porté avec soi sa vocation, l'innocence de ses

moeurs et son application à remplir jusqu'au dernier moment tous les devoirs de l'état où

Dieu paroit l'avoir appellé d'une maniéré non équivoque». On aura noté que, s'il est question

de prédestination, c'est dans un sens positif. Le Juge terrible qui préside à la dernière
heure n'a pas la moindre part dans un témoignage dont la douce mélancolie reste pénétrée
d'espérance. S'il faut implorer la miséricorde divine, c'est principalement pour ceux qui
restent. Reynold reprend à son compte la conclusion d'un condisciple d'Ignace qui lui a

adressé la relation des derniers instants de son cadet: que l'intercession du défunt procure
à ceux qui l'ont aimé «la grace de mener une aussi sainte vie que la sienne, pour pouvoir
un jour le suivre dans l'eternité bienheureuse».

Ce retournement n'a en soi rien d'exceptionnel: l'expérience du deuil favorise, on le sait,
une sélection du regard qui tend à s'arrêter exclusivement sur les vertus de celui que l'on

71



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

pleure. Est-ce cependant pour des raisons purement affectives que François Pierre tourne
ainsi le dos aux avertissements restrictifs de la piété traditionnelle On chercherait en vain,
dans les propos qu'il réserve au souvenir d'amis ou de parents défunts, la moindre trace des

terreurs entretenues par le registre du Dies irae. Toutefois, cette représentation euphorisée
des fins dernières ne s'oppose pas de manière frontale au pessimisme latent de la dévotion
post-tridentine. En cela, l'attitude de l'épistolier se démarque de la protestation des
Lumières naissantes. Sa prise de distance demeure de l'ordre de l'implicite. Tout en adoptant
une attitude nouvelle, il ne semble pas prendre conscience de ce qu'elle a d'incompatible
avec le discours rigoriste qu'il continue de proférer in abstracto.

Cette modification insensible des perspectives est plus palpable encore dans une seconde
version du «grand cérémonial», liée à ce que chacun croit être les derniers instants de
Simon de Boccard13. Le récit ne songe pas à éluder les composantes traditionnelles de la

prise de congé du mourant: celui-ci édifie comme il se doit l'assistance par la résignation
lucide qui l'invite à réclamer lui-même que l'on sonne son agonie, tandis qu'il reçoit les

derniers sacrements. Toutefois, si admirable qu'apparaisse le spectacle, il se donne à voir
comme spectacle au moins autant que comme source d'instruction morale. Ce déplacement
des priorités apparaît dès la mention de l'épouse éplorée dont la constance égale celle de

son mari. À la source de leur commune abnégation, François Pierre n'invoque ni la foi, ni

l'espérance chrétienne, mais la nécessité de paraître: «Ils [...] auraient perdu du coté de la
belle reputation sans cette rude epreuve, parce que ils y ont fait paroitre des sentimens de

beaucoup plus elevés, qu'on aurait pû attendre des plus honnetes gens». Ailleurs, Mme de

Boccard, dont l'épistolier précise à toutes fins utiles qu'elle est enceinte de sept mois, est
désignée comme «l'Héroïne» ou, plus significativement encore, comme la «belle affligée»:
la projection d'un modèle romanesque sur une scène traditionnellement prise en charge par
le discours clérical a pour conséquence une confusion des ordres tout à fait caractéristique
d'une idéologie en mutation. Focalisée sur la personne de l'épouse, cette relecture du rituel
funèbre introduit une composante pathétique qui altère non seulement l'ordonnance, mais

l'esprit même du «cérémonial de la mort»:

Elle prit la resolution de dire le dernier adieu à son Mari d'une maniéré solemnelle. Il lui fal-
loit pour cette démarche des forces surnaturelles. Où les trouver mieux qu'à la Sainte Table?

Elle s'en approcha pour faire en même tems ses paques le jour qu'on administra son Mari, et
elle en fût si bien fortifiée, qu'elle eut le courage de se presenter en la meilleure contenance
devant son mari moribond, et de lui tenir un discours aussi sensé et pathétique que l'auroit pû
arranger un missionnaire; conservant de plus un oeil sec tandis que tous les assistants fondoient
en larmes. On dit que c'etoit la scène la plus touchante du monde.14

72



Simone de Reyff I À la jonction de deux sensibilités

La dimension sacramentelle indispensable à la relation d'une «bonne mort» est certes bien

présente dans le récit de l'épistolier. Mais elle y est associée à des composantes propres à

en relativiser la portée. Les «forces surnaturelles» puisées dans l'eucharistie sont exclusivement

dirigées vers la «contenance» sublime de l'épouse, qui sera dès lors en mesure de

remplir au chevet du mourant le rôle traditionnellement dévolu au prêtre. Cela moins pour
l'édification religieuse de l'assistance que pour satisfaire à ses attentes émotionnelles. D'où
la dimension à la fois démonstrative et pathétique de cette «scène touchante» reconstituée

par Reynold à la faveur du récit qu'on lui en a fait. Il avoue lui-même son regret d'être
arrivé trop tard pour participer à l'émotion collective, ce qui ne laisse guère de doute sur
la visée de son regard. Tout est désormais en place pour une version «laïque» de la mort.

Le glissement d'un discours à l'autre s'effectue une nouvelle fois en fonction de critères
d'ordre affectif. Les relations distancées de Reynold avec le Conseiller de Forel favorisent
le recours au cadre d'un rituel perçu comme immuable, véhicule d'une approche didactique

de la mort. L'étroite amitié qui l'unit à Simon de Boccard plaide en revanche pour
une perception intériorisée du décès considéré comme imminent. L'épistolier ne songe pas
à interroger cette juxtaposition de deux langages contradictoires. Une fois encore, il est

peu probable qu'il perçoive lui-même une incompatibilité entre la vision austère de la mort
qu'on lui a inculquée et la récupération euphorique que lui dicte sa sensibilité. La substitution

d'un registre à l'autre s'effectue spontanément dans un esprit que n'effleure sans

doute pas la moindre tentation de duplicité.

La coexistence de deux visions antinomiques de la mort, tour à tour source d'inquiétude et
occasion d'effusions gratifiantes, est à mettre au compte d'une époque plutôt que d'une
conscience individuelle. Au cœur de la petite ville qu'on aurait décidément tort d'enfermer

dans l'image réductrice d'une citadelle catholique, François Pierre de Reynold se fait
l'interprète d'un «monde moral»15 en mutation. Point n'est besoin de rappeler la part des

Lumières dans une telle évolution, considérée à large échelle. Néanmoins, notre épistolier
se situe encore en marge d'interrogations philosophiques dont ses écrits ne présentent pas
la moindre trace. Son témoignage inviterait-il à relativiser la portée des «idées», au sens
étroit de ce terme, dans l'émergence d'une conscience collective progressivement libérée
du poids que lui ont imposé les sombres appréhensions de ce que Jean Delumeau appelle
la «pastorale de la peur»16? Une telle question outrepasse largement les limites du présent
exposé. Ce que suggère notre analyse, c'est la présence de métamorphoses souterraines
au sein même de représentations en apparence inchangées. L'avènement de l'âge philosophique,

à Fribourg comme ailleurs, bénéficiera d'un terrain bien préparé.

73



Annales fri bourgeoises, vol. 80, 2018

NOTES

1 Nous renvoyons à l'édition récente de ce document: «Auprès de mon écritoire». Le Copie-lettres (1732-1754)

de François Pierre de Reynold, éd. Rita Binz-Wohlauser, Simone de Reyff, Alexandre Dafflon et Walter Haas, Neu-

châtel: Alphil, 2018.
2 Au nombre des principales études consacrées à la perception de la mort sous l'Ancien Régime, on retiendra:

VOVELLE Michel, Mourir autrefois. Attitudes collectives devant la mort aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris: Gallimard/

Julliard, 1974; ARIÈS Philippe, L'Homme devant la mort, Paris: Seuil, 1977; DELUMEAU Jean, Le Péché et la peur.

La culpabilisation en Occident (Xllle-XVIllle siècles), Paris: Fayard, 1983; LEBRUN François, Croyances et cultures

dans la France d'Ancien Régime, Paris: Seuil, 2001.
3 L. 235 (15.02.1744).
4 CROISET Jean, Exercices de piété pour tous les dimanches et les fêtes mobiles de l'année, Lyon: Bruyset, 1764,

1.1, p. 366. Dans une lettre de 1744 (L. 249), Reynold charge un correspondant parisien de lui procurer un ouvrage
du P. Croiset à l'intention d'une religieuse de sa connaissance. Les écrits du jésuite semblent bien représentés

dans les bibliothèques fribourgeoises. (L'édition tardive dont nous tirons notre citation a appartenu à Claudine

Ratzé, née Pettolaz.) D'une manière générale, une incursion dans la catalogue du fonds ancien de la BCU donne

une bonne idée de la pénétration dans les familles de cette inépuisable veine dévote.
5 Ces informations sont tirées de la préface du petit volume, régulièrement réédité jusqu'au XIXe siècle, et dont

la BCU de Fribourg possède d'innombrables exemplaires attestant sa vaste diffusion.
6 Dispositions pour bien mourir, in Œuvres complètes, éd. Marcel Gendrot, Paris: Seuil, 1966, p. 1775.
7 L. 118 (20.09.1736).
8 L. 158 (Pâques 1741).
9 Toutes les citations de ce paragraphe renvoient à la L. 235 (15.02.1744).
10 Toutes les citations de ce développement renvoient à la L. 020 (06.10.1733).
11 On trouvera un choix de nouvelles tragiques, assorti d'un commentaire éclairant, dans: POLI Sergio, Histoires

tragiques: anthologie-typologie d'un genre littéraire, Paris: Nizet, 1992.

12 L. 245 (20.05.1744). Voir également L. 243, 244 et 248, où nous puisons les autres citations. L'idée que Dieu

reprend au monde un être jeune en raison de ses vertus précoces est un lieu commun du discours de condoléance.

Reynold en fait usage dès 1734 dans la lettre qu'il adresse au père de son ami Antoine d'Alt, mort sur le champ

de bataille (L. 070).
13 L. 250 (11.07.1744). Le fait que le malade échappe en dernière instance à la mort annoncée ne change absolument

rien à la nature du récit. Voir également L. 242 (05.05.1744).
14 L. 242 (05.05.1744).
15 Nous reprenons à dessein le titre d'une somme romanesque de l'abbé Prévost, exact contemporain de notre

épistolier: Le Monde moral ou Mémoires pour servir à l'histoire du cœur humain (1760).
16 DELUMEAU, Le Péché et la peur (voir n. 2).

74


	À la jonction de deux sensibilités

