Zeitschrift: Annales fribourgeoises
Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 80 (2018)

Artikel: A la jonction de deux sensibilités
Autor: Reyff, Simone de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCOIS PIERRE DE REYNOLD FACE A LA MORT

A LA JONCTION DE DEUX
SENSIBILITES

SIMONE DE REYFF

Ancienne Prof. titulaire en Littérature francaise a l’Université de Fribourg

Dans la mesure ou il se fait miroir d’une vie, le Copie-lettres soigneusement établi par Fran-
cois Pierre de Reynold entre 1732 et 1754 est nécessairement habité par la présence de la
mort'. Mais quel est 'intérét d’interroger sur ce theme un individu parfaitement conforme
a U'esprit de son temps, et dont le témoignage ne peut que confirmer les tendances idéo-
logiques enregistrées de longue date par !’histoire des mentalités?? C’est sans surprise que
[’on découvrira, au fil d’une correspondance inscrite dans le commun des jours, ’empreinte
d’un face-a-face avec les visages multiples d’une mort omniprésente, explicitement assu-
mée comme telle: inévitable décés d’enfants en bas age, avertissement larvé inscrit au
cceur de la moindre maladie, fin plus ou moins glorieuse sur le champ de bataille, admi-
nistration de la peine capitale. A ces circonstances fréquemment relevées dans les écrits
personnels de la modernité naissante, on pourrait adjoindre la version administrative de la
mort telle qu’a di Uenvisager |’épistolier, a travers les épineuses questions d’héritage que
sa charge de Directeur des Orphelins lui imposait de débrouiller.

Il n’y a positivement rien de nouveau a découvrir dans le Copie-lettres de Reynold, si ce
n’est les inflexions particuliéres que projette sur un matériau familier U’inscription de ce
document dans un espace et dans un temps donnés. Par ses attaches fribourgeoises, notre
homme appartient a une tradition catholique encore largement imprégnée par la pasto-
rale post-tridentine: la mort y est essentiellement pensée comme |’épreuve décisive dont
dépend la vie éternelle. D’ou le recours aux diverses assurances susceptibles de désamorcer
[’angoisse de la derniére heure, la multiplication des rituels paraissant a cet égard au moins
aussi significative que la nature sacramentelle de ’Extréme-onction. Or si une approche de
la mort dominée par le discours clérical est clairement attestée dans la prose de Reynold,
elle y apparait sous une forme mitigée. Il suffit de juxtaposer les réflexions que suscite en

65



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

lui la perspective de la mort avec quelques échantillons, pris au hasard, de |’immense pro-
duction pieuse engendrée par la Réforme catholique pour détecter, nonobstant la constance
du propos, une tonalité plus apaisée, ou du moins nettement moins crispée. Evoquera-t-on
a cet égard Uinfluence des Lumieres? Mais |’épistolier ne songe pas un instant a récuser les
vérités de foi qui lui ont été transmises, pas plus qu’il ne met en doute U"opportunité des
repéres institutionnalisés propres a en manifester publiquement [’autorité. C’est cependant
avec une évidente souplesse, teintée parfois d’un curieux détachement, qu’il s’approprie
ce lourd héritage. A ’écart de toute tentation libertine, sa «démangeaison de moraliser->
sur la vie et sur la mort pourrait incarner l’émergence d’une sagesse prudente qui, sans
opposer de résistance fondamentale aux vérités de foi, se détourne du climat dramatique
lié a ’évocation des fins derniéres. Dans la mesure ou la perception de la mort se greffe
sur une vision du monde, cette maniére de compromis dans la réception des austérités de
la doctrine n’a rien d’anodin. A travers les propos occasionnels que lui suggére la mort
des autres, l"auteur du Copie-lettres pourrait bien inviter I’historien de I’Ancien Régime
fribourgeois a prendre la mesure des variations discrétes qui annoncent, des la premiere
partie du XVl siécle, ’avénement d’une sensibilité nouvelle. Il est temps de vérifier a la
lumiére des textes une telle hypothese de lecture.

SOUS LE SIGNE DE LA SPIRITUALITE ASCETIQUE

Quelles furent les réponses du Fribourgeois aux diverses interpellations de la mort? La
collection épistolaire dont nous disposons n’autorise a cet égard qu’une lecture partielle,
dans la mesure ou la majorité des missives ne relévent pas du registre de l’intime, tel que
nous le concevons aujourd’hui. Ce qui nous est donné a lire traduit avant tout les réactions
spontanées que Francois Pierre doit davantage a son environnement culturel qu’a une prise
de conscience autonome. En bien des occasions, ses réflexions ou ses réactions s’alignent sur
les présupposés entretenus par la spiritualité catholique de son temps. Nous en reléverons
trois manifestations singuliéres: la permanence du memento mori, la mise en scéne de la
mort exemplaire, le lien établi, enfin, entre la mort et la satisfaction des péchés.

L’histoire des mentalités a relevé sous de multiples éclairages la prégnance de la mort
dans la vie du chrétien, telle que l’envisage le programme catéchétique issu du Concile de
Trente. L’iconographie contemporaine reflete bien cette obsession, en particulier a travers
I’émergence des «vanités» dont la mise en scéne place chaque activité humaine, de la plus
triviale comme les plaisirs de la table, a la plus noble comme la recherche intellectuelle ou
artistique, sous le signe de l’irrévocable anéantissement. Il n’est que d’entrouvrir un des
innombrables témoins d’une foisonnante littérature de dévotion pour retrouver, ressassés
de chapitre en chapitre, les mémes avertissements: «Nous naissons avec la certitude que

66



Simone de Reyff | A la jonction de deux sensibilités

nous mourrons. [...] On est str qu’on doit mourir: et ’on vit comme si la mort était incer-
taine!»*. L’insistance sur les périls liés a l’insouciance des mondains, mais aussi sur l’absence
de logique que trahit leur désinvolture, constitue ’argument majeur d’une prédication
soucieuse d’aligner le comportement des fideles sur un modéle rigoriste.

L'une des manifestations les plus symptomatiques de l’omnipré-

sence de la mort dans la pastorale post-tridentine est [’essor

des confréries dites «de la bonne mort~», instaurées a Rome en

1648 par le général des Jésuites, Vincenzo Caraffa. Cette forme  Fig. 1 Page de titre des Regle-
de piété, qui se maintiendra trés au-dela de ’Ancien Régime, ments pour la Congrégation
essaime dans ’Europe entiére, et jusqu’au Nouveau Monde. Les  de la bonne mort, Fribourg:
confréres sont invités a prier chaque jour de leur vie pour obte-  Piller, 1764 (ici 1776, 3¢ éd.).
nir la grace d’une mort, sinon paisible, du moins édifiante. Ils  BCU Fribourg.

i_c Deus ilt Mundum .

Diena ainfi aime’le Monde .

REGLEMENS
PRATIQUE-; pe PIETE

LES ASSOCIES
DE LA

CONGREGATION
 DE L4 BONNE MORT,

Erigée fous le Titre €5 fons la Protetion de
JESUS AGONISANT, €5 defa Ties - dou- S
loureufe Mére , dass £ Eglife de la Compa- '-
guie de JEsus a FRIBOURG EN SUISSE [ ]
PAn 1764.

MAVEC PERMISSION.

Chez B. L, PiLLER, Tnprims. de la Ville,
1776.

Fallr, 4116, 1

67



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

sont encouragés dans cette discipline par ’édition de petits livrets ou le texte des offices
et des prieres associées a I’obtention d’indulgences est introduit par un avertissement sans
complaisance: «la principale occupation de la vie chrétienne doit étre une préparation
continuelle a la mort~ lit-on a la premiére page du manuel imprimeé a Fribourg par Béat-
Louis Piller, dont la premiere édition confirme, en 1764, le dynamisme d’une congrégation
dont l’activité remonte a 1694° (fig. 1).

On aurait donc tort de limiter a la mouvance janséniste ’état d’esprit qu’engendre une
telle obsession. Il apparait comme un trait constant d’une pédagogie chrétienne qui ne
craint guere U’exces, ainsi qu’en témoigne, parmi beaucoup d’injonctions de semblable
farine, telle recommandation de Louis-Marie Grignion de Montfort: «Manger a chaque repas
un morceau de pain pour nourrir les vers qui mangeront le corps»¢. La version du memento
mori qui affleure régulierement dans les lettres de Reynold rend certes un son nettement
moins rugueux. Si elle évite régulierement le pathos, elle n’en procede pas moins d’une
inspiration analogue: la mort prochaine est l’aune a laquelle doit se mesurer un bon usage
de la vie présente. A commencer par le temps de la priére, auquel il convient de soumettre
une vie domestique bien ordonnée, ainsi que Francois Pierre le rappelle a sa sceur ainée, a
partir d’une comparaison familiére aux auteurs dévots:

Loin de se faire une peine, c’est avec grand plaisir, qu’on se trouve regulierement deux fois
par jour ensemble pour repaitre ce miserable corp, qui en peu de tems deviendra lui-méme la
pature des vers, et il nous fache d’en faire autant pour une ame immortelle, qui a si besoin de
cette nourriture [...]. La dependance de notre etre, l’indigence et la sterilité de notre fond, la
multiplicité des dangers, la misere de notre condition, notre grande foiblesse, tout demande ce
puissant secours, tout prouve [’indispensable necessité de ce devoir par lequel Dieu nous donne
le moyen de suppléer a notre extreme indigence et de subvenir a tous nos besoins.’

En ligne de mire s’esquisse la perspective du Jugement, qui légitime non seulement les
précautions morales, mais le sacrifice d’une vie précaire que les plus sages vouent exclu-
sivement a la pénitence. C’est par exemple le cas du jeune chartreux que notre épistolier
donne en exemple a son frere Ignace, quand ce dernier se plaint a lui de la maigre chére
qu’on lui offre au séminaire Saint-lrénée de Lyon:

Il veut sans doute chatier son corp comme [’Apotre, de peur qu’il ne soit du nombre des reprou-
vez. Il veut se rendre semblable a Jesus chrit, pour étre du nombre de ses prédestinez. Il veut
combattre ce corp, qui fait toujours la guerre a [’ame: Il veut [’attenuer pour lui oter la force
de se revolter. Il veut mortifier ses sens pour vivre la vie de [’esprit et mourir avec Jesus pour
ressussiter avec (ui.®

68



Simone de Reyff | A la jonction de deux sensibilités

Une fois de plus, on ne s’étonnera pas trop de relever dans les propos d’un éléve des Jésuites
le vocabulaire de la prédestination associé a un mépris prononcé de la chair. Cette termino-
logie caractérise un état d’esprit dérivé du courant ascétique qui imprégne durablement le
discours chrétien a partir du Moyen Age finissant, toutes options théologiques confondues.
Francois Pierre ne fait ici que répéter ce qu’il entend de partout.

L’avantage majeur d’une vie de macération est de garantir la <bonne mort». De morte
repentina, libera nos Domine: cette supplique, régulierement récitée a la suite de la lita-
nie des saints, résume une crainte universelle, celle de devoir affronter sans préparation
’heure fatidique. En guise d’antidote aux affres de la mort subite se met en place ce que
les historiens ont désigné comme le «grand cérémonial de la mort», modele qui connait
son apogée vers la fin du XVII¢ siecle, mais dont le Copie-lettres de Reynold laisse entendre
qu’il est encore tres présent a Fribourg, au milieu du siecle suivant. Nous en retiendrons
une premiere manifestation dans le récit des derniers instants du Conseiller de Forel, dont
I’épistolier avoue qu’il «ne [lui] a jamais paru plus grand qu’au lit de mort». En filigrane de
cette notation se devine le tableau conventionnel des derniers adieux ou ’agonisant prend
publiqguement congé de ceux avec lesquels il a partagé sa vie. Les membres de sa famille,
mais aussi ses amis et ses obligés forment [’assemblée composite qui, de ’affliction, passe
a ’admiration. A U'intention du Capitaine de Reynold, ami intime avec lequel il aime a
philosopher, Francois Pierre résume la teneur des ultima verba, «toutes les belles choses»
professées par «cet Illustre mort» dont «l’héroisme sur un grabat» lui semble, bien plus
que la témérité d’un «libertin [courant] étourdiment a la mort~», un signe de vrai courage.

La ritualisation de l’agonie, telle qu’elle est pratiquée dans la société ancienne, se vit
comme la confirmation d’une éthique religieuse ou |’échéance du trépas reste le repére
fondamental des choix de vie: la grandeur d’ame dont fait preuve le Conseiller de Forel
dans ses derniers instants «ne [se] peut soutenir que par un grand fond d’une religion qui
est, indépendamment de ce qu’elle a de divin, la plus judicieuse Philosophie de [’univers»°.

La mort qui édifie n’est du reste pas l’apanage des hommes vertueux. Au cérémonial
domestique répond un autre spectacle ritualise, celui de la mort sur I’échafaud. Parmi les
nouvelles locales qu’adresse occasionnellement Francois Pierre a son fréere Emmanuel, alors
au service de France, figure un fait divers scabreux. Deux jeunes paysans de «Zeverllie»
(Chevrilles), le frere et la sceur, ont été soumis a la peine capitale pour des vols répétés.
Sans s’arréter aux détails de la procédure, ’épistolier concentre son récit sur le discours
des coupables qui avouent leur crime de maniére spontanée, estimant «avoir justement
mérité la mort qu’ils subiront en expiation de leur fautes». La parole est principalement
donnée au frere:

69



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

Apres avoir entend( en plein Sénat avec un visage riant la lecture de son proces, et l'arrét de
sa mort, [il] remercia son Souverain avec un ton de voix assuré, de ce qu’on [’avoit jugé a mort,
laquelle il étoit obligé de souhaiter, de crainte, que s’il vivoit plus long-tems, il ne fit encor
pir, ne pouvant s’empecher de voler pour s’entretenir au jeu, auquel il perdoit toujour et ne
pouvoit neamoins renoncer. Il demanda ensuite pardon a son Dieu et a son Souverain, qu’il etoit
faché d’avoir offencés, aussi bien que son prochain, lequel il prioit, puisqu’il n’étoit pas en état
de lui rembourser, ce qu’il lui avoit volé, d’agréer sa mort en satisfaction.™

On pourrait étre tenté de comprendre ce discours rapporté comme une projection de la bonne
conscience des nantis, prompte a sous-évaluer la violence d’une justice expéditive. Divers
indices du récit suggérent toutefois une autre clef de lecture. On relévera en particulier deux
remarques assez inattendues dans la relation de ce qui se donne comme un chatiment exem-
plaire. D’une part, [’attention portée a la personne des coupables, «tous deux bien faits, et
d’un courage digne d’un meilleur Sort»; de [’autre, |’éclairage de la scéne finale: «il cour(it au
Supplice avec une joye, qui n’etoit pas si extraordinaire chez les Saints Martirs des premiers
Siecles». A la faveur de ces inflexions euphoriques, le bréve narration apparait calquée sur
un genre littéraire précis, celui de la nouvelle tragique, qui fleurit entre les dernieres décen-
nies du XVI¢ siecle et la fin du regne d’Henri IV, et dont la diffusion se prolonge tres au-dela
de cette période. La portée de la nouvelle tragique se situe moins dans la relation d’un acte
transgressif, qui constitue son objet propre, que dans l’insistance sur la punition nécessaire
au rétablissement de l’ordre. Les événements sinistres dont il est régulierement question dans
ces brefs récits conduisent systématiquement a une mise a mort publique, assaisonnée d’un
discours de repentance. Si détestables que soient ses forfaits, le héros - ou [’héroine - apparait
toujours comme [’agent d’une purification collective. La mort lui confére une aura propre
a exalter ses vertus naturelles, au point de ’amener a une forme de sainteté. Le chatiment
consenti réconcilie définitivement le transgresseur avec les magistrats qui le condamnent et
avec la foule qui le voit mourir, au bénéfice d’une célébration de 'ordre et de ’équilibre
social ainsi garanti''. En configurant la relation d’une peine capitale ordinaire aux valeurs
véhiculées par une littérature a vocation édifiante, Francois Pierre de Reynold manifeste une
fois de plus son allégeance aux valeurs de [’ordre ancien.

DOUBLE LANGAGE?

Les réflexions qu’inspirent a l’auteur du Copie-lettres ses diverses rencontres avec la mort
ne se réduisent cependant pas a la reproduction d’un consensus doctrinal. Tout en adoptant
le discours ambiant, I’épistolier l’assortit de nuances qui, sans se donner comme originales,
ni méme novatrices, en modifient de maniére indiscutable la teneur.

70



Simone de Reyff | A la jonction de deux sensibilités

Ainsi, tout en évoquant volontiers le spectre des fins dernieres propre a révoquer en doute
les prétendus attraits d’un monde méprisable, Francois Pierre n’en tire pas la moindre consé-
quence lorsqu’il se voit confronté au déces d’un étre aimé. La disparition inopinée de son
jeune frere Ignace donne une bonne illustration de cette dichotomie. L’affection toute par-
ticuliere qu’il voue au benjamin de la fratrie, dont il suit avec attention la vocation ecclé-
siastique incertaine, explique la tonalité grondeuse de maintes lettres. Ignace est pour son
ainé une source de préoccupations constantes, en raison de sa frivolité et de son golit pour
les bibelots et les parures, qui vident régulierement son escarcelle. C’est principalement a
son adresse que |’épistolier multiplie les considérations sur la vanité des biens périssables et
la nécessité de renoncer aux attraits du monde pour fléchir la colere divine. Mais lorsqu’il
évoque, au lendemain de son déces, le destinataire de tant de réprimandes teintées d’amer-
tume, il ne voit plus en lui qu’une ame pieuse et innocente, que la grace divine a arrachée
aux eépreuves et aux souffrances de la vie pour ’accueillir dans la gloire céleste:

En un mot, il avoit deja poussé des racines si profondes dans la pieté et la vie spirituelle, que
le Toutpuissant en voyant un fruit déja mar pour [’eternité jugea a propos de recompenser
son innocence d’une gloire immortelle, et de le transferer dans sa tendre jeunesse, comme un
autre Louis de Gonzague, des biens perissables de la terre aux eternels.'

La comparaison d’Ignace avec une des figures les plus attachantes de la Réforme catholique,
souvent proposée en exemple a la jeunesse, ne laisse pas le moindre doute quant au sort
éternel de «celui qui rendit ’ame a son Createur avec une resignation aussi pure que |’avoit
eté sa vie». Comme le veut ['usage, Francois Pierre fera célébrer quelques messes votives
pour «le repos de |’ame du pauvre Bernardin», mais il assortit cette démarche d’une réserve
significative: «en cas qu’il puisse rester quelque chose a expier dans [’autre monde, malgré
toutes les marques de prédestination, qu’ont porté avec soi sa vocation, |’innocence de ses
moeurs et son application a remplir jusqu’au dernier moment tous les devoirs de [’etat ou
Dieu paroit l’avoir appellé d’une maniere non équivoque>. On aura noté que, s’il est ques-
tion de prédestination, c’est dans un sens positif. Le Juge terrible qui préside a la derniere
heure n’a pas la moindre part dans un témoignage dont la douce mélancolie reste pénétrée
d’espérance. S’il faut implorer la miséricorde divine, c’est principalement pour ceux qui
restent. Reynold reprend a son compte la conclusion d’un condisciple d’lgnace qui lui a
adressé la relation des derniers instants de son cadet: que l'intercession du défunt procure
a ceux qui 'ont aimé «la grace de mener une aussi sainte vie que la sienne, pour pouvoir
un jour le suivre dans l’eternité bienheureuse».

Ce retournement n’a en soi rien d’exceptionnel: Uexpérience du deuil favorise, on le sait,
une sélection du regard qui tend a s’arréter exclusivement sur les vertus de celui que l’on

71



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

pleure. Est-ce cependant pour des raisons purement affectives que Francois Pierre tourne
ainsi le dos aux avertissements restrictifs de la piété traditionnelle ? On chercherait en vain,
dans les propos qu’il réserve au souvenir d’amis ou de parents défunts, la moindre trace des
terreurs entretenues par le registre du Dies irae. Toutefois, cette représentation euphorisée
des fins derniéres ne s’oppose pas de maniere frontale au pessimisme latent de la dévotion
post-tridentine. En cela, l'attitude de U’épistolier se démarque de la protestation des Lu-
miéres naissantes. Sa prise de distance demeure de ['ordre de 'implicite. Tout en adoptant
une attitude nouvelle, il ne semble pas prendre conscience de ce qu’elle a d’incompatible
avec le discours rigoriste qu’il continue de proférer in abstracto.

Cette modification insensible des perspectives est plus palpable encore dans une seconde
version du «grand cérémonial~», liée a ce que chacun croit étre les derniers instants de
Simon de Boccard'. Le récit ne songe pas a éluder les composantes traditionnelles de la
prise de congé du mourant: celui-ci édifie comme il se doit ’assistance par la résignation
lucide qui l’invite a réclamer lui-méme que ’on sonne son agonie, tandis qu’il recoit les
derniers sacrements. Toutefois, si admirable qu’apparaisse le spectacle, il se donne a voir
comme spectacle au moins autant que comme source d’instruction morale. Ce déplacement
des priorités apparait dés la mention de l’épouse éplorée dont la constance égale celle de
son mari. A la source de leur commune abnégation, Francois Pierre n’invoque ni la foi, ni
l’espérance chrétienne, mais la nécessité de paraitre: «Ils [...] auroient perdu du coté de la
belle reputation sans cette rude epreuve, parce que ils y ont fait paroitre des sentimens de
beaucoup plus elevés, qu’on auroit pl attendre des plus honnetes gens~. Ailleurs, Mme de
Boccard, dont U’épistolier précise a toutes fins utiles qu’elle est enceinte de sept mois, est
désignée comme «|’Héroine~» ou, plus significativement encore, comme la «belle affligée~:
la projection d’un modéle romanesque sur une scene traditionnellement prise en charge par
le discours clérical a pour conséquence une confusion des ordres tout a fait caractéristique
d’une idéologie en mutation. Focalisée sur la personne de l’épouse, cette relecture du rituel
funébre introduit une composante pathétique qui altere non seulement |’ordonnance, mais
[’esprit méme du «cérémonial de la mort»:

Elle prit la resolution de dire le dernier adieu a son Mari d’une maniere solemnelle. Il lui fal-
loit pour cette démarche des forces surnaturelles. Ou les trouver mieux qu’a la Sainte Table?
Elle s’en approcha pour faire en méme tems ses paques le jour qu’on administra son Mari, et
elle en fat si bien fortifiée, qu’elle eut le courage de se presenter en la meilleure contenance
devant son mari moribond, et de lui tenir un discours aussi sensé et pathetique que [’auroit pd
arranger un missionnaire; conservant de plus un oeil sec tandis que tous les assistants fondoient
en larmes. On dit que c’etoit la scéne la plus touchante du monde.™

s



Simone de Reyff | A la jonction de deux sensibilités

La dimension sacramentelle indispensable a la relation d’une «bonne mort» est certes bien
présente dans le récit de l’épistolier. Mais elle y est associée a des composantes propres a
en relativiser la portée. Les «forces surnaturelles» puisées dans |’eucharistie sont exclusi-
vement dirigées vers la «contenance» sublime de |’épouse, qui sera dés lors en mesure de
remplir au chevet du mourant le role traditionnellement dévolu au prétre. Cela moins pour
|’ édification religieuse de |’assistance que pour satisfaire a ses attentes émotionnelles. D’ou
la dimension a la fois démonstrative et pathétique de cette «scéne touchante» reconstituée
par Reynold a la faveur du récit qu’on lui en a fait. Il avoue lui-méme son regret d’étre
arrivé trop tard pour participer a ’émotion collective, ce qui ne laisse guere de doute sur
la visée de son regard. Tout est désormais en place pour une version «laique» de la mort.

Le glissement d’un discours a l’autre s’effectue une nouvelle fois en fonction de critéres
d’ordre affectif. Les relations distancées de Reynold avec le Conseiller de Forel favorisent
le recours au cadre d’un rituel percu comme immuable, véhicule d’une approche didac-
tique de la mort. L’étroite amitié qui l'unit a Simon de Boccard plaide en revanche pour
une perception intériorisée du déces considéré comme imminent. L’ épistolier ne songe pas
a interroger cette juxtaposition de deux langages contradictoires. Une fois encore, il est
peu probable qu’il percoive lui-méme une incompatibilité entre la vision austere de la mort
qu’on lui a inculquée et la récupération euphorique que lui dicte sa sensibilité. La substi-
tution d’un registre a l'autre s’effectue spontanément dans un esprit que n’effleure sans
doute pas la moindre tentation de duplicité.

Kk

La coexistence de deux visions antinomiques de la mort, tour a tour source d’inquiétude et
occasion d’effusions gratifiantes, est a mettre au compte d’une époque plutét que d’une
conscience individuelle. Au cceur de la petite ville qu’on aurait décidément tort d’enfer-
mer dans ’image réductrice d’une citadelle catholique, Francois Pierre de Reynold se fait
'interpréte d’un «monde moral>»'> en mutation. Point n’est besoin de rappeler la part des
Lumieres dans une telle évolution, considérée a large échelle. Néanmoins, notre épistolier
se situe encore en marge d’interrogations philosophiques dont ses écrits ne présentent pas
la moindre trace. Son témoignage inviterait-il a relativiser la portée des «idées~, au sens
étroit de ce terme, dans l’émergence d’une conscience collective progressivement libérée
du poids que lui ont imposé les sombres appréhensions de ce que Jean Delumeau appelle
la «pastorale de la peur~»'¢? Une telle question outrepasse largement les limites du présent
exposé. Ce que suggere notre analyse, c’est la présence de métamorphoses souterraines
au sein méme de représentations en apparence inchangées. L’avenement de |’age philoso-
phique, a Fribourg comme ailleurs, bénéficiera d’un terrain bien préparé.

73



Annales fribourgeoises, vol. 80, 2018

NOTES

' Nous renvoyons a |’édition récente de ce document: «Auprées de mon écritoire». Le Copie-lettres (1732-1754)
de Francois Pierre de Reynold, éd. Rita Binz-Wohlauser, Simone de Reyff, Alexandre Dafflon et Walter Haas, Neu-
chatel: Alphil, 2018.

2 Au nombre des principales études consacrées a la perception de la mort sous |’Ancien Régime, on retiendra:
VOVELLE Michel, Mourir autrefois. Attitudes collectives devant la mort aux XVII¢ et XVIII¢ siecles, Paris: Gallimard/
Julliard, 1974; ARIES Philippe, L’Homme devant la mort, Paris: Seuil, 1977; DELUMEAU Jean, Le Péché et la peur.
La culpabilisation en Occident (XIlIe-XVIllI siecles), Paris: Fayard, 1983; LEBRUN Francois, Croyances et cultures
dans la France d’Ancien Régime, Paris: Seuil, 2001.

3 L. 235 (15.02.1744).

4 CROISET Jean, Exercices de piété pour tous les dimanches et les fétes mobiles de [’année, Lyon: Bruyset, 1764,
t.1, p. 366. Dans une lettre de 1744 (L. 249), Reynold charge un correspondant parisien de lui procurer un ouvrage
du P. Croiset a U'intention d’une religieuse de sa connaissance. Les écrits du jésuite semblent bien représentés
dans les bibliothéques fribourgeoises. (L’édition tardive dont nous tirons notre citation a appartenu a Claudine
Ratzé, née Pettolaz.) D’une maniére générale, une incursion dans la catalogue du fonds ancien de la BCU donne
une bonne idée de la pénétration dans les familles de cette inépuisable veine dévote.

5> Ces informations sont tirées de la préface du petit volume, régulierement réédité jusqu’au XIXe siécle, et dont
la BCU de Fribourg possede d’innombrables exemplaires attestant sa vaste diffusion.

¢ Dispositions pour bien mourir, in CEuvres completes, éd. Marcel Gendrot, Paris: Seuil, 1966, p. 1775.

7 L. 118 (20.09.1736).

8 |. 158 (Paques 1741).

° Toutes les citations de ce paragraphe renvoient a la L. 235 (15.02.1744).

10 Toutes les citations de ce développement renvoient a la L. 020 (06.10.1733).

" On trouvera un choix de nouvelles tragiques, assorti d’'un commentaire éclairant, dans: POLI Sergio, Histoires
tragiques: anthologie-typologie d’un genre littéraire, Paris: Nizet, 1992.

12|, 245 (20.05.1744). Voir également L. 243, 244 et 248, ol nous puisons les autres citations. L’idée que Dieu
reprend au monde un étre jeune en raison de ses vertus précoces est un lieu commun du discours de condoléance.
Reynold en fait usage dés 1734 dans la lettre qu’il adresse au pere de son ami Antoine d’Alt, mort sur le champ
de bataille (L. 070).

3 L. 250 (11.07.1744). Le fait que le malade échappe en derniere instance a la mort annoncée ne change absolu-
ment rien a la nature du récit. Voir également L. 242 (05.05.1744).

4 1. 242 (05.05.1744).

> Nous reprenons a dessein le titre d’une somme romanesque de ’abbé Prévost, exact contemporain de notre
épistolier: Le Monde moral ou Mémoires pour servir a ’histoire du coeur humain (1760).

16 DELUMEAU, Le Péché et la peur (voir n. 2).

74



	À la jonction de deux sensibilités

