
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 61-62 (1994-1997)

Artikel: La citadelle catholique : l'emprise du curé de Campagne

Autor: Genoud, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


235

LA CITADELLE CATHOLIQUE:
L'EMPRISE DU CURÉ DE CAMPAGNE

François Genoud

I. La «Petite Église» en tant que source

Ni le travail du temps, ni moins encore la volonté des hommes n'ont fait, bien

évidemment, de la «Petite Église» un lieu de mémoire. Cependant, l'analyse de la
correspondance du second avatar de cette association secrète de prêtres du diocèse permet de

mettre en évidence des spécificités qui ont contribué à forger de Fribourg l'image d'une
citadelle catholique.

La Grande Association compta jusqu'à 75 membres. A cette époque (1833-1839),
le nombre des membres du clergé séculier devait s'élever à environ 200 dans le canton

et 250 dans le diocèse1. En plus de membres de Fribourg et de Neuchâtel, la «Petite

Église» comptait également des prêtres du canton de Vaud, mais aucun de Genève,

région pourtant rattachée au diocèse de Lausanne en 1819. Ainsi, cette source ne permet

pas d'obtenir un reflet absolument fidèle du clergé puisqu'il s'agit là d'un échantillon

bien particulier. Cependant, la variété des sujets abordés ainsi que la liberté de ton

que permettait le couvert du secret confèrent à cette correspondance une richesse que
l'on peut qualifier d'unique.

II. L'inventaire des menaces

La stratégie ecclésiastique de la première moitié du XIXe siècle peut se définir par
deux grands principes: défense et attaque. Dans cette optique, l'inventaire des menaces

pesant sur la citadelle fribourgeoise constituait un préalable obligé à toute manoeuvre
offensive ou défensive.

1 Francis PYTHON: Mgr Etienne Marilley et son clergé à Fribourg au temps du Sonderbund 1846
1856, Fribourg 1987, pp. 42-43.



236

H.a. Les périls intérieurs

Les prêtres de la «Petite Église» s'envisageaient volontiers comme le rempart de

la citadelle fribourgeoise. On comprend dès lors leurs craintes lorsqu'apparaissaient

quelques lézardes à l'intérieur même de leur corporation. Ainsi, c'était d'abord le

manque de cohésion de la communauté sacerdotale qui inquiétait les prêtres: pas de

force sans union déclarait le correspondant du district de Romont. Or il constatait que

bien souvent ses collègues étaient «décousus, isolés», sans «aucune force morale»2.

Leur isolement et leur manque de confiance les uns pour les autres les rendaient, selon

le même observateur, incapables de «s'opposer au Torrent du mal»3.

Outre le manque de conviction et l'absence de conscience des dangers courus par
la religion, deux autres menaces guettaient le prêtre: le laxisme et l'excès de zèle; les

membres de l'association stigmatisaient le relâchement moral de certains:

«il y a des cures où l'on vend du vin, et où les jeunes gens de deux sexes se donnent

rendez-vous»4.

Mais ils condamnaient également ceux qui, comme le curé d'Estavayer-le-

Gibloux, traitaient leurs paroissiens avec trop de rigueur, allant même jusqu'à les frapper,

ce qui navrait le Doyen Aebischer, président et animateur de la «Petite Église»:

«Cet exploit de Mr le + [curé], et tant d'autres du même genre lui ont mérité

jusque dans Fribourg, le surnom de «brigand»! Nos ennemis en triomphent, la religion
en souffre, les gens sensés en gémissent»5.

Il convient également de signaler d'autres moutons noirs, ceux qui constituaient

une véritable cinquième colonne: certains cherchaient presque par effraction à entrer

dans le clergé pour y inoculer les mauvais principes, comme ce moine de la Valsainte

officiant à Charmey et cité par le correspondant du district de Bulle:

«le Moine...qui yfaitfonction de chapelain est un libéral enragé, capable de résister

à A [l'Évêque] et même au St-Siège. Ce serait pour le clergé une triste acquisition,

s'il venait à obtenir sa sécularisation, après laquelle il soupire»6.

2 Archives de l'Évêché, Fribourg. Association ecclésiastique, p. 138, circulaire du 8 juillet 1834.

3 Idem, p. 111, circulaire du 10 mai 1834.

4 Idem, p. 115, circulaire du 10 mai 1834.

5 Idem, p. 156, circulaire du 8 décembre 1834.

6 Idem, p. 138, circulaire du 8 juillet 1834.



237

D'autres prêtres, dans le même registre, avaient déjà en charge une paroisse, ce qui
ne les empêchait pas de soutenir les nouvelles autorités, de promouvoir les idées
libérales ou de s'opposer, comme ceux de Vaulruz ou de La Tour-de-Trême, au développement

de l'Association catholique7.

Il.b. Les dangers extérieurs

Le protestantisme et les mauvaises doctrines
Le premier péril, de type strictement religieux, s'expliquait par la géographie:

l'encerclement du canton par des terres protestantes constituait pour le clergé une source

constante de préoccupation: le danger de contamination ne venait pas seulement des

feuilles hostiles au catholicisme répandues par les «mômiers» de Vaud ou de Neuchâtel
mais aussi de l'attraction exercée par les terres protestantes sur les sujets catholiques,

comme le relevait le correspondant du district de Surpierre:

«Le voisinage du canton de Vaud, où l'on professe d'autres principes religieux, où

l'on danse souvent, où l'on s'amuse beaucoup, est nuisible à nos catholiques qu'on ne

peut pas empêcher d'aller souvent chez les voisins»8.

Cependant, le plus inquiétant était à n'en pas douter la volonté de certains d'établir

au sein même de la citadelle catholique fribourgeoise des écoles protestantes ainsi

que des temples.

Toutefois, la propagation des mauvaises doctrines ne concernait pas que la

religion. Pour les membres de l'Association ecclésiastique, le danger venait également des

idéologies de tendances libérales, toutes issues, selon le Doyen Aebischer, de la franc-

maçonnerie:

«Sous l'influence des loges maçonniques dont le grand orient, pour la Suisse, a

longtemps été à Zurich, et où il est encore à ce que je crois. Ces sociétés se sont modifiées

de différentes manières, et plusieurs ont pris aujourd'hui le nom de «club». Ces

clubs, ou Sociétés patriotiques, sont composés de trois classes d'Individus: d'abord de

Maçons, de carbonaris, de radicaux, hommes foncièrementpervers, qui ont le secret du

club directeur, ennemi juré de toute autorité légitime ou protectrice»9.

1 Idem, p. 89, circulaire du 11 février 1834.

8 Idem, p. 93, circulaire du 11 février 1834.

9 Idem, p. 102, circulaire du 1er mars 1834.



238

La prolifération de telles associations inquiétait d'autant plus les prêtres qu'il
venait de s'en créer une à Fribourg sous le nom de «Société patriotique». Les animateurs

de ces groupements étaient d'autant plus redoutés que selon les membres de

l'Association, il s'agissait d '«hommes haut placés, instruits, rusés, puissants»10.

Indépendamment de cette présence, les mauvaises doctrines pouvaient compter
sur des vecteurs efficaces: les journaux, qui venaient d'autres cantons et que
l'Association condamnait de façon catégorique:

«On crée et répand avec profusion des journaux infâmes: l'helvétie, le jurassien,
le patriote, la jeune suisse, l'ami du peuple, l'observateur, la bibliothèque populaire &

On ne saurait évidemment dissocier la lecture de ces «mauvais» journaux du

développement de l'instruction; ces prêtres voyaient là aussi un danger potentiel face auquel

ils faisaient front: les mauvaises doctrines pouvaient être propagées par les instituteurs

qui avaient suivi les cours de l'École normale ou qui étaient issus de l'École moyenne
ou par tous ceux qui de près ou de loin pouvaient être suspectés de libéralisme.

Cependant, même gérée par des gens dont l'orthodoxie n'était pas sujette à caution,

l'école apparaissait comme un danger: trop d'instruction, même bien orientée, ne pouvait

que nuire à la stabilité de la société, comme le relevait le recteur de l'association en

parlant de la faible fréquentation de la cérémonie de distribution de livres comme prix
à Châtel-Saint-Denis à la fin de l'année scolaire:

«Le peuple a parfois du bon sens: il comprend, par une espèce d'instinct, que dans

un pays essentiellement agricole une instruction si soignée lui est plus nuisible

qu 'utile»12.

La morale
Les rapports des prêtres étaient unanimes à déplorer les graves dangers de

déstabilisation de la société fribourgeoise liés au relâchement des mœurs et à la perte du

respect envers les différentes autorités: on stigmatisait tout d'abord certains fléaux

endémiques comme l'alcoolisme, les courses nocturnes, la passion pour la danse et le jeu.
Mais à ces maux traditionnels s'en ajoutaient d'autres, apparemment nouveaux, et dus,

selon le correspondant du district allemand, au régime issu de la révolution de 1830:

10 Idem, p. 84, circulaire de janvier 1834.

11 Idem, p. 260, circulaire du 28 avril 1836.

12 Idem, p. 190, circulaire du 13 mars 1835.



239

«Il y a moins de soumission à l'autorité paternelle de la part des enfants, de

déférence pour les maîtres de la part des domestiques et moins de respect en général pour
l'Église et pour l'État: ce sont là des conséquences de la souveraineté du peuple»13.

Ainsi, c'était aux nouvelles autorités et à leur manque de fermeté que l'on imputait

le recul de la moralité publique. Le correspondant de Romont n'évoquait-il pas:

«la négligence et la lâcheté des autorités dans la répression des désordres publics
et le dévergondage de la jeunesse»14

Les relations avec les autorités
La question de la jeunesse, on l'a vu, était essentielle, et constituait, par l'entremise

de l'école, un lieu central d'affrontement avec les autorités civiles, si l'on songe aux
conflits homériques qui opposèrent le clergé et le gouvernement dans d'interminables

querelles au sujet du placet des instituteurs, de la Grammaire Chappuis, de l'École

moyenne ou de l'inspection des écoles.

Cependant, l'enseignement ne constituait pas le seul terrain sur lequel se disputaient

clergé et autorités civiles: les prétentions joséphistes de quelques patriciens
libéraux, l'intervention des laïques dans la gestion de certains fonds, ainsi que les vastes

débats autour des articles de Baden, faisaient craindre le pire quant à l'avenir des

prêtres et des institutions ecclésiastiques comme l'illustrait une réflexion du Doyen
Aebischer qui redoutait qu'on n'ait bientôt plus:

«qu'un clergé salarié, qui serait sous l'entière dépendance des gouvernements
temporels, qui deviendraient par le fait gouvernements spirituels»15.

Ces craintes paraissaient d'autant plus fondées que des hommes politiques très en

vue n'hésitaient pas à ironiser sur l'Eglise et à manifester un désir évident de substituer
la science à la religion, tel l'Avoyer Schaller, qui, à l'occasion de l'inauguration du

«Grand Pont en fil de fer» avait fait éditer une feuille où l'on pouvait lire cette phrase

rapportée dans la Correspondance ecclésiastique:

«La foi transporte les montagnes, dit-on; le génie les aplanit»16.

13 Idem, p. 91, circulaire du 11 février 1834.

14 Idem, p. 133, circulaire du 15 mai 1834.

15 Idem, p. 85, circulaire de janvier 1834.

16 Idem, p. 154, circulaire du 8 décembre 1834.



240

III. Attaque et défense

Face à une telle multiplicité de menaces, les prêtres de la «Petite Église» mirent au

point des stratégies adaptées à chacune ainsi que des plans d'action visant à assurer au

clergé son ascendant sur la société ou du moins à restaurer sa prépondérance.

III.a. Le statut du prêtre et ses relations avec l'autorité ecclésiastique

Pour aider le prêtre à triompher des multiples difficultés qu'il était appelé à

rencontrer dans l'exercice du sacerdoce, l'Association ecclésiastique recommandait, selon

les principes mêmes de son fonctionnement, tout d'abord une amélioration de sa

formation, un perfectionnement permanent ainsi que la pratique d'une foi soumise, forte

et active, une vraie amitié entre les prêtres ainsi que l'amour et le respect pour les

supérieurs, mais «sans flatterie»11. Elle prônait également une certaine imitation de l'ordre
des Jésuites, étant donné que cette congrégation bénéficiait d'un prestige social certain

et représentait une grande concurrence pour le clergé séculier dans la mesure où ceux

qui désiraient entrer en religion préféraient l'ordre de Saint Ignace de Loyola à l'état de

curé de campagne18. Il convenait donc de revaloriser la profession: la «Petite Église»

devait y contribuer, mais là aussi, par analogie, elle devait être dans le diocèse, selon le

Doyen Aebischer, ce que les Jésuites étaient dans l'Église. Ainsi, si l'Association
prospérait, c'est le diocèse qui allait lui aussi prospérer19. Cependant, selon le Recteur,

l'ambition d'une quasi-domination de la société exigeait des sacrifices comparables à

ceux consentis par les Jésuites:

«Chaque Jésuite vit, travaille, acquiert, se dévoue pour la gloire de son ordre,

auquel il sacrifie, au besoin, parents, amis, patrie, amour de la vie et du repos, santé et

plaisir, intérêt, gloire personnelle, individualité: tout en un mot.

Je crois que l'esprit de corps naît d'un noble sentiment, qui nousfait ambitionner
la première place pour nous et nos associés dans l'opinion publique, et cela afin
d'exercer une plus grande influence sur les hommes pourparvenir à un but que l'on se

20
propose».

17 Idem, p. 84, circulaire de janvier 1834.

18 Idem, p. 425, circulaire du 20 juillet 1839.

19 Idem, p. 230, circulaire du 26 novembre 1835.

20 Idem, p. 184, circulaire du 13 mars 1835.



241

Ce rôle de phare auquel prétendait ce groupement n'allait pas sans des exigences
très poussées à l'égard de la hiérarchie catholique et s'accompagnait même quelquefois
de critiques assez osées. Ainsi on s'opposait parfois à l'Évêque et on lui conseillait de

prendre des positions claires et sans ambiguïté21. On fustigeait aussi un certain attentisme

et un manque d'initiative ou de combativité, comme l'illustre cette remarque du

Doyen Aebischer au sujet d'un catéchisme qui était censé être rédigé par le Père Girard:

«Il paraîtra sans doute plus tôt que celui qui nous est promis de l'Évêché depuis

tant d'années, et dont on ne parle plus»22.

Cependant, une telle attitude n'allait pas manquer de provoquer des réactions chez

les autres prêtres, tout d'abord, qui se sentaient quelque peu méprisés par cette frange
élitaire du clergé et qui voyaient dans son action une atteinte aux prérogatives de la

hiérarchie, comme le relevait le chapelain du Châtelard dont les propos étaient rapportés

par le correspondant du district de Romont. Selon lui, ceux qui faisaient partie de la
«Petite Église»:

«étaient des presbytériens qui cherchaient à entraver l'administration épiscopa-
le»23.

Le curé de Vaulruz quant à lui qualifiait l'Association ecclésiastique d'«inquisition

secrète» et de «franc-maçonnerie sacrée»24. Mais plus dangereuses encore pour la
«Petite Église» étaient les récriminations de Mgr Yenni, qui, lors d'un synode, s'était

plaint:

«de ce que bien des Prêtres étaient toujours disposés à critiquer l'administration
de l'Évêché et qu'un grand nombre d'entre eux se montraient ennemis des Jésuites au
scandale même des fidèles»25.

De telles remontrances ne laissaient pas de doutes sur les intentions de l'Évêque
au sujet de cette association et préfiguraient l'interdiction dont elle allait peu après être

21 Ibid.

22 Ibid.

23 Idem, pp. 417,3-417,4, circulaire du 10 juin 1839.

24 Idem, p. 417,9, circulaire du 10 juin 1839.

25 Idem, p. 417,6, circulaire du 10 juin 1839.



242

l'objet. Ainsi, le bras de fer entre l'Évêque et les prêtres de la «Petite Église» allait-il se

terminer par la soumission de ces derniers.

IlI.b. Les relations avec l'autorité civile

Les relations avec les autorités civiles eurent la plupart du temps un caractère

orageux, et ce, pour des motifs variés: on reprochait au Conseil d'État d'être un destructeur

de la mémoire en abolissant la procession qui rappelait la victoire de 1656 sur les

protestants26; dans d'autres circonstances, le clergé s'inquiétait de la suppression des

couvents que les associés envisageaient comme les «forteresses religieuses d'un pays
chrétien»21 ; cependant, cela ne constituait pas les seuls motifs de tension: les prêtres

luttaient également pour la défense des prérogatives de l'Église, domaine dans lequel le

Recteur invitait les associés à «ne pas céder un iota»2&, qu'il soit question de l'établissement

d'une nouvelle paroisse ou du contrôle de l'instruction. Toutefois, tant que les

libéraux furent au pouvoir, le clergé essuya de multiples revers, ce qui le portait souvent

à une grande réserve si bien que le recteur n'incitait les associés à l'action que dans la

mesure où une bonne chance de succès se présentait29.

Un affrontement direct étant souvent jugé périlleux, les Associés avaient envisagé
de contrecarrer les menées gouvernementales et de défendre la citadelle catholique par
l'établissement d'un journal, mais là aussi cette initiative semblait prématurée au

Doyen Aebischer:

«Je partage pleinement cette opinion, mais je dis que pour le moment il nous

manque Trois choses que la Rédaction du Véridique n'a plus pu trouver. 1° De

l'argent. 2° De bons Rédacteurs. 3° Quelqu'un qui voulût être éditeur responsable et

passer sa vie en prison»30.

III.c. Le curé dans sa paroisse

Si les perspectives de succès paraissaient sombres, il restait cependant à l'échelon
local quelques possibilités d'infléchir le cours de l'histoire et de défendre la citadelle

26 Idem, p. 176, circulaire du 13 mars 1835.

27 Idem, p. 228, circulaire du 20 novembre 1835.

28 Idem, p. 158, circulaire du 8 décembre 1834.

29 Ibid.

30 Idem, p. 93, circulaire du 11 février 1834.



243

catholique: tout d'abord en soutenant l'Association catholique puis en se montrant très

actif dans la préparation des élections. Ainsi, les prêtres de l'Association luttèrent
d'abord contre l'abstentionnisme, puis ils conseillèrent énergiquement les électeurs, ce

qui se traduisit par un succès d'envergure, comme le relevait le recteur:

«C'est à la plume spirituelle de Mr V. 43. 1. 1.19.5.9.10.11.12 [= Bourqui] notre
zélé @ [=membre] que nous sommes redevables de la publication de l'excellent

Dialogue entre «Léon» et «Victor», qui a exercé une si heureuse influence sur les
élections»31.

S'il était souvent difficile de faire fléchir les autorités, en revanche le pouvoir du

prêtre sur ses ouailles semblait n'avoir subi qu'une faible érosion: le contrôle moral

s'exerçait avec constance et une lutte systématique visait à éradiquer les vices les plus
courants. Cependant, à l'échelon local, l'instituteur se révélait souvent le principal
obstacle au maintien du pouvoir du prêtre; ainsi convenait-il de lutter contre toute velléité

d'indépendance des enseignants et d'entraver toute mesure d'affranchissement de

l'instituteur par rapport au clergé.
Si les méthodes fortes étaient des pratiques courantes, l'Association recommandait

cependant d'user de moyens plus subtils, mais non moins méprisants, comme le

montre cette réaction à la suite de l'intention des instituteurs de créer une caisse de pension

lors d'une assemblée où il avait beaucoup été question des curés:

«Il paraît que la fièvre pédagogique est générale. Nous devons sans doute en

observer les accès, mais tellement adroitement que nous n'ayons pas même l'air de

nous en occuper. Faisons comprendre à toute la pédagogie qu'un prêtre, un curé est

trop haut placé pour s'alarmer des projets de quelques cuistres dont le pédantisme fait
souvent tout le mérite. S'inquiéter d'eux, ce serait leur donner de l'importance, et en

conséquence de la force»32.

IV. Essai de conclusion

S'il paraissait avoir une emprise limitée sur les autorités laïque et ecclésiastique,
le curé «éclairé» de l'Association ecclésiastique — puisqu'il serait hasardeux de se

prononcer sur les autres prêtres — semblait bien avoir à l'échelon local un ascendant quasi

exclusif sur la population. Des actions bien ciblées, de la cohérence et de la constance

31 Idem, p. 336, circulaire du 16 avril 1837.

32 Idem, p. 141, circulaire du 8 juillet 1834.



244

dans la stratégie et la tactique semblaient garantir une défense presque sans failles des

bases de la citadelle catholique sur la nature de laquelle il convient cependant de

s'interroger: s'agissait-il véritablement de sauvegarder la citadelle ou de garantir la
souveraineté voire la toute-puissance de ses gardiens? Les recommandations du

Recteur de l'Association relatives au statut du clergé autorisent, semble-t-il, cette

seconde interprétation si l'on songe qu'il préconisait souvent un abandon de la lutte

plutôt qu'une dévalorisation de la position du prêtre:

«Il vaut mieux tolérer les désordres que nous ne pouvons pas empêcher par les

moyens que notre ministère nous fournit que de s'exposer à de tels désagréments»33.

Mais la vérité se situait peut-être ailleurs encore. Les membres de la Grande

Association ne se considéraient-ils pas en définitive à la fois comme le contenu et le

contenant de ce précieux écrin qu'était pour eux la citadelle catholique ffibourgeoise?
Dans ce sens, on peut donc bien dire que le curé de campagne a considérablement

contribué à forger de Fribourg, dans la mémoire collective, l'image d'une citadelle

catholique.

33 Idem, p. 89, circulaire du 11 février 1834.


	La citadelle catholique : l'emprise du curé de Campagne

