
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 61-62 (1994-1997)

Artikel: Freiburg, katholische Hochburg schon vor der Reformation?

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


207

FREIBURG, KATHOLISCHE HOCHBURG
SCHON VOR DER REFORMATION?

Kathrin Utz Tremp

Von einer katholischen Hochburg schon vor der Reformation zu sprechen, ist
zunächst einmal widersinnig; vor der Reformation waren alle (oder zumindest fast alle)
katholisch. Doch als die Freiburger im Jahr 1399 den Inquisitor von Lausanne holen
Hessen, um die Häresie in ihrer Stadt zu bekämpfen, betonten sie ausdrücklich ihre
«Katholizität»; der Bischof von Lausanne schreibt dem Inquisitor: «Von seiten von
Schultheiss, Rat und der ganzen Gemeinde von Freiburg wurde uns dargelegt, dass

einige ihrer Mitbürger von ihren Nachbarn des Verbrechens der Häresie beschuldigt
worden seien. Und da sie, die Freiburger, zu allen Zeiten treue Katholiken und den

Geboten der Kirche immer gehorsam waren und sind Hessen sie eben den

Inquisitor kommen. «Katholisch» heisst hier, vor dem Hintergrund der Häresie, natürlich

«orthodox», und nicht «katholisch» im nachreformatorischen, konfessionellen
Sinn, und doch glauben wir heute erstmals eine Linie aufzeigen zu können, welche von
dieser vorreformatorischen «Katholizität» der Freiburger zur nachreformatorischen
führt.

Der 1399 in Gang gesetzte Inquisitionsprozess endete mit einem kollektiven
Freispruch. Wir können hier nicht erläutern, wie es zu diesem Freispruch kam2, wir
können lediglich vermuten, dass es 1430 zu einem zweiten Prozess gekommen ist, weil
der erste mit einem Freispruch geendet hatte. Im Jahr 1430 musste der Inquisitor nämlich

erneut nach Freiburg kommen, weil es hier offensichtlich immer noch Häretiker
gab. Dabei handelte es sich sowohl 1399 als auch 1430 um Waldenser, eine Ende des

12. Jahrhunderts von einem reichen Kaufmann namens Waldes in Lyon gegründete

Bewegung, welche erst in Auseinandersetzung mit dem Papsttum häretisch geworden

1 Recueil diplomatique du canton de Fribourg, Bd. 5, S. 145f. Nr. 337 (1399): «Sane pro parte dilec-
torum sculteti, consulum et totius communitatis Friburgi nobis extitit expositum, aliquos ipsorum combur-
gensium de crimine heresis per nonnullos eorum vicinos alegatos esse inculpatos, et cum ipsi sint etfuerint
omnibus temporibus retroactis fideles catholici et mandatis ecclesie semper obedientes

2 Kathrin UTZ TREMP: «Der Freiburger Waldenserprozess von 1399 und seine bernische
Vorgeschichte», in Freiburger Geschichtsblätter, LXVIII, 1991, S. 57-85, insbes. S. 70f., und DIESELBE:
«Richard von Maggenberg und die Freiburger Waldenser (1399-1439). Ein Werkstattbericht», in Deutsches
Archivfiir Erforschung des Mittelalters, XLVII, 1991, S. 509-558, S. 523f.



208

war3. Im Unterschied zum Prozess von 1399 führte derjenige von 1430 zu zahlreichen

Verurteilungen, darunter einem Scheiterhaufen4. Das übrige tat die Abschreckung, so

dass in Freiburg nie mehr ein Waldenser aufgespürt worden ist, obwohl die Sekte in

den Alpen bis in die frühe Neuzeit überlebt hat.

Im Vorfeld des Freiburger Waldenserprozesses von 1430 sind in Freiburg

merkwürdige Gespräche geführt worden. Im Sommer 1429 sassen offenbar Katharina

Jota, Witwe des Nicklinus Gambach, und Perrissona, Frau des Georg Bindo, zusammen,

als an einem Sonntagabend die Glocken für die Seelen im Fegefeuer geläutet wurden.

Als fromme Frau war Katharina Jota sich und ihrer Umwelt einen Kommentar

schuldig, und sie sagte deshalb: «Gott sei gelobtfür dieses heilige und gute begonnene

Werk, es kann vielen Seelen im Fegefeuer nützlich werden. » Darauf fragte Perrissona

Bindo: «Glaubt Ihr, dass es ein Fegefeuer gibt?» Katharina antwortete: «Aber sicher

glaube ich das!» Darauf wandte Perrissona ein, dass sie gehört habe, dass Gott nur drei

Häuser oder Wohnungen geschaffen habe, nämlich das Paradies, diese Welt und die

Hölle. Katharina war entrüstet und fragte: «Glaubt Ihr also, dass Ihr so gut seid, dass

Ihr sogleich ins Paradies kommt, und wenn Ihr nicht so gut seid, dann müsst Ihr in die

Hölle gehen? Was mich betrifft, so weiss ich wohl, dass ich nicht so gut bin, dass meine

Seele sogleich, wenn ich gestorben bin, ins Paradies kommt; aber ich vertraue in die

Barmherzigkeit Gottes, dass sie ins Fegefeuer gehen und dort die Bussen vollenden

wird, welche ich hier nicht vollendet habe.» Perrissona liess sich jedoch nicht umstimmen,

so dass Katharina sich gemüssigt sah, die ganze Geschichte nicht ganz ein Jahr

später dem Inquisitor zu erzählen5. Perrissona Bindo wurde für diese und andere

läppischen Geschichten hart bestraft; sie wurde zum Tragen von gelben Tuchkreuzen,
welche sie als Ketzerin bezeichneten (ähnlich wie später der gelbe Judenstern die

Juden!), sowie zur Konfiskation ihrer Güter verurteilt6.

Auf die Diskussionen über das Fegefeuer, die mehrheitlich von Frauen geführt
wurden, bin ich bereits vor ein paar Jahren in einem Aufsatz über «Das Fegfeuer in

Freiburg» eingegangen7. Damals war mir aber noch nicht klar, vor welchem ortho-

3 Gabriel AUDISIO: Les «vaudois». Naissance, vie et mort d'une dissidence (XIIe-XVIe siècle), Turin
1989.

4 UTZ TREMP: «Richard von Maggenberg» (wie Anm. 2), S. 515ff.

5 Staatsarchiv Freiburg, Geistliche Sachen 26, Nr. 21 (30. 3. 1430), siehe auch Nr. 40-43 (5. 5. 1430).
Nummern der Erstedition, die wir vorbereiten und die in Monumenta Germaniae Historica, Quellen zur
Geistesgeschichte des Mittelalters, erscheinen wird.

6 Staatsarchiv Freiburg, Geistliche Sachen 26, Nr. 54 (undat.; 9. 5. 1430).

7 Kathrin UTZ TREMP: «Das Fegfeuer in Freiburg. Erste Annäherung an die Akten des Freiburger
Waldenserprozesses von 1430», in Freiburger Geschichtsblätter, LXVII, 1990, S. 7-30, insbes. S. 8-10, 12,
14, 26-28.



209

doxen Hintergrund diese Diskussionen stattgefunden haben. Diesen Hintergrund habe

ich erst jetzt, bei der Lektüre von Testamenten aus den ersten Jahrzehnten des 15.

Jahrhunderts entdeckt. Ich denke dabei insbesondere an das umfangreiche Testament

der Schwestern Perrissona und Anna, Witwen des Wilhelm Gambach bzw. des Hugo
de la Schüra, aus dem Jahr 14178. Dieses ist mit seinen zahlreichen Messestiftungen
und Legaten, auch zugunsten von Marienbruderschaften, als eigentliches Monument

spätmittelalterlicher Frauenfrömmigkeit anzusprechen. Dass Testamente allgemein
«lieux de mémoire» par excellence sind, kann ich hier leider nicht vorführen; ich muss

mich auf das eine monumentale Beispiel beschränken.

Die beiden Schwestern wählten ihr Grab nicht am gleichen Ort, sondern
Perrissona Gambach in der Kirche des Zisterzienserinnenklosters Magerau, und Anna de

la Schüra im Friedhof des Franziskanerkonvents. Entsprechend stifteten sie eine

tägliche Messe sowohl in der Magerau (auf dem Johannesaltar) als auch bei den

Franziskanern (auf dem Michaelsaltar). Diese beiden täglichen Messen schienen ihnen

jedoch für ihre sündigen Seelen (oder vielleicht die sündigen Seelen ihrer verstorbenen

Ehemänner) nicht zu genügen; sie stifteten weiter, ebenfalls in der Magerau und bei den

Franziskanern, Jahrzeiten, die nicht nur einmal, sondern zweimal im Jahr (an den

Montagen vor Mariä Magdalenä und vor Martini) zu begehen waren, in der Magerau
ausdrücklich mit je fünf Priestern. In der Pfarrkirche St. Nikiaus, in Liebfrauen und bei

den Augustinern Hessen sie es bei je einer Jahrzeit bewenden; in St. Nikiaus wurde
zusätzlich die Messe auf dem Hilariusaltar unterstützt. Dazu kamen weitere grosse und

kleine Legate, grosse für die Nonnen der Magerau, die ohnedies zu Universalerbinnen

eingesetzt wurden, und für die Franziskaner, kleinere für die Kapläne von St. Nikiaus
und Liebfrauen sowie für die Augustinereremiten. Mit kleinen Legaten wurden ausserdem

die Johanniter, die Spitäler, die Martinsbruderschaft sowie die Bruderschaften

Mariä Himmelfahrt und Empfängnis bedacht. Fehlt noch die Armenseelenbruderschaft,

die Bruderschaft für die Seelen im Fegefeuer, welche erst etwa zehn Jahre später,

im Zusammenhang mit den Auseinandersetzungen um das Fegefeuer gegründet
wurde, das «löbliche Werk», mit welchem Katharina Jota ihre Gesprächspartnerin
Perrissona Bindo provozierte9.

Das Testament der Schwestern Perrissona Gambach und Anna de la Schüra hört
sich, so zusammengefasst, ziemlich harmlos an, aber ich habe mehrere Tage gebraucht,
um dieses Monument zu entziffern und mir und Ihnen einen Überblick zu verschaffen.

8 Staatsarchiv Freiburg, Notariatsregister 32, f. 85r-80v(!) (23. 3. 1416/1417, 16. 9. 1418).

9 UTZ TREMP: «Das Fegfeuer in Freiburg» (wie Anm. 7), S. 27 mit Anm. 70. Dem dort als erster Beleg
für die «confratria animarum existentium in purgatorio» aufgeführten Datum vom 31. März 1428 ist ein noch
etwas früherer vom 29. September 1427 (Staatsarchiv Freiburg, Notariatsregister 32, f. 62v) anzufügen.



210

Die Hauptschwierigkeit besteht darin, dass die einzelnen Legate nicht nach ihren

Empfängern angeordnet sind (und also beieinander stehen würden), sondern nach den

Besitzungen (Häusern, Lehen, Wäldern, Zinsen, Zehnten, Alpen, Grangien,
Weinbergen, Gärten), welche als Kapitalien für die Legate in der Form von Zinsen eingesetzt
wurden. Aussergewöhnlich mag sein und mit der zu vermutenden Kinderlosigkeit der

beiden Frauen zusammenhängen, dass wir wahrscheinlich praktisch ihren gesamten
Besitz aufgezählt bekommen und das Erbe nicht einfach, abgesehen von ein paar
Legaten, «en gros» an einen Universalerben ging.

Vor diesem geradezu schon barock anmutenden Hintergrund lässt sich nun der

Widerspruch der Freiburger Waldenser besser verstehen. Er stand nicht nur in der

Tradition der Sekte der Waldenser, welche das Fegefeuer seit jeher abgelehnt hatten

(selbst als die orthodoxe Kirche es noch gar nicht propagierte!)10, sondern versteht sich

auch als Reaktion auf eine zeitgenössische «katholische» Frömmigkeit, welche immer
«barockere» Formen annahm11. Die ganz konsequenten Waldenser — es waren
bezeichnenderweise wiederum die Frauen — haben denn auch keine Seelmessen

gestiftet, selbst nach ihrer Verurteilung nicht12. Wir sehen hier, wie Häresie und Orthodoxie

sich nicht unabhängig voneinander entwickeln, sondern vielmehr gegenseitig

bedingen und beeinflussen.

Wir haben ausserdem eine direkte personelle Verbindung von dem monumentalen

Testament von 1417 zu den Fegefeuerdiskussionen des Jahres 1429: die eine unserer
frommen Schwestern, Perrissona Gambach, war über ihren verstorbenen Mann

Wilhelm wahrscheinlich verwandt mit Katharina Jota, Witwe des Nicklinus
Gambach13, welche die arme Perrissona Bindo — mit Erfolg — aufs Glatteis geführt hat. Es

könnte also sein, dass Katharina Jota mit ihren Angriffen auf Perrissona Bindo implizit
zugleich das Testament ihrer inzwischen verstorbenen angeheirateten Tante Perrissona

Gambach mit all seinen Messstiftungen in Schutz genommen hätte!

Um keine Missverständnisse aufkommen zu lassen: die hier angesprochene
«barocke» Frömmigkeit, die auch schon als «flamboyante» bezeichnet worden ist14,

10 Kathrin UTZ TREMP: «Waldenser und Wiedergänger. Das Fegefeuer im Inquisitionsregister des
Bischofs Jacques Fournier von Pamiers (1317-1326)», in Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im
Mittelalter, Ausstellungskatalog Zürich 1994, S. 125-134, insbes. S. 132f.

11 Jacques CHIFFOLEAU: La comptabilité de l'au-delà. Les hommes, la mort et la religion dans la
région d'Avignon à la fin du Moyen Age (vers 1320 — vers 1480), Rome 1980 (Collection de l'École française

de Rome 47).

12 Wir verweisen hier auf die prosopographische Studie über die Freiburger Waldenser, welche wir in
Arbeit haben.

13 Siehe das in Anm. 8 zitierte Testament.

14 Jacques CHIFFOLEAU: «La religion flamboyante (v. 1320 — v. 1520)», in Histoire de la France
religieuse, vol. 2, Paris 1988, S. 11-183.



211

war in Freiburg keine andere als anderswo. Sie ist, aber das gilt für das Gebiet der

nachmaligen Schweiz allgemein, in ihren Ausmassen bescheidener als in der von Jacques

Chiffoleau untersuchten Region von Avignon, wo die gestifteten Messen in die
Hunderte und Tausende gingen15. Der Unterschied war indessen nur ein quantitativer,
nicht ein qualitativer16, die Sorge um das Seelenheit hat im Spätmittelalter überall fast

pathologische Formen angenommen. So paradox es klingt: es war auch die Sorge um
das eigene Seelenheil, welche die Leute den häretischen Wanderpredigern zuführte

Spezifisch ist für Freiburg höchstens die Frage, inwieweit hier in der heftigen
Auseinandersetzung mit den Waldensern in den ersten Jahrzehnten des 15.

Jahrhunderts gewissermassen die Reformation vorausgenommen worden ist. Es fällt
nämlich auf, dass diese hier in ihren allerersten Anfängen geradezu systematisch
unterdrückt wurde17. Man kann sich fragen, ob damals Erinnerungen an die Auseinandersetzung

mit den Waldensern, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts nicht selten zusammen

mit den Lutheranern in einen häretischen Topf geworfen wurden18, wach und
wirksam geworden sind. In Bezug auf das Fegefeuer nahmen Waldenser und

Lutheraner jedenfalls die gleiche ablehnende Haltung ein.

Wir brauchen also einen Hinweis darauf, dass man sich in Freiburg in den ersten
Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts an den hundert Jahre zuvor gegen die Waldenser

geführten Kampf erinnert hat, und wir glauben ihn gefunden zu haben in der Einleitung
zu einem der zahlreichen «Glaubensbekenntnisse» (professions de foi), mit welchen
die Freiburger von ihrer Regierung während des ganzen 16. Jahrhunderts wiederholt
auf den katholischen Glauben eingeschworen wurden. Es heisst hier nämlich:

«Au nom de la saincte individue Trinité, Amen. Nous l'advoyer, conseil, soixante

et deux cens, dit le grand conseil de la ville de Frybourg, scavoir fesons à tous, que
nous avons très bien consyderé, comme par le vertueux regime et constante diligence
de noz ancestres, ceste nostre ville et terres appendantes, moyenant l'ayde du Très haut

15 CHIFFOLEAU: La comptabilité de l'au-delà (wie Anm. 11), insbes. S. 323ff.

16 Ich glaube aufgrund der Lektüre von Testamenten der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts eigentlich
nicht, dass die freiburgische spätmittelalterliche Frömmigkeit, im Unterschied zu der von Jacques Chiffoleau
beschriebenen, mehr auf Werke der Nächstenliebe ausgerichtet gewesen sein soll als auf Messstiftungen, wie
Nicolas MORARD: «Une charitée bien ordonnée: la confrérie du Saint-Esprit a Fribourg à la fin du Moyen
Age (XIVe-XVe siècles)», in Le mouvement confraternel au Moyen Age (France, Italie, Suisse). Actes de la
table ronde organisée par l'Université de Lausanne Lausanne 9-11 mai 1985, Rome 1987 (Collection de
l'École française de Rome 97), S. 275-296, insbes. S. 280f., postuliert.

17 Gaston CASTELLA: Histoire du canton de Fribourg, depuis les origines jusqu 'en 1857, Fribourg
1922, S. 232ff.; Geschichte des Kantons Freiburg, Bd. 1, Freiburg 1981, S. 318ff.

18 Gabriel AUDISIO: Les vaudois du Luberon. Une minorité en Provence (1460-1560), Mérindol
1984, S. 87ff.



212

a esté conservée et augmentée, singulièrement par la manutention de la vraye foy
catholique, en laquelle ilz se sont tenus si fermes, quilz n 'ont embrassé aulcune
nouvelle doctrine, ny interpretation faulcee des escritures saintes ,..»19

Der Chorherr Aloys Fontaine hat das vorliegende undatierte Glaubensbekenntnis
ins Jahr 1528 datieren wollen. Charles Holder hat sich gegen diese frühe Datierung
gewandt mit der Begründung: «Il est dit dans la préface, que nos ancêtres ont sauvé
l'anciennefoi à Frïbourg et qu'ils ont défendu la doctrine catholique contre lesfausses

interprétations de la sainte Ecriture. Ces mots ne peuvent se rapporter qu 'au temps de

la réforme, car à une autre époque, la foi catholique ne fut jamais en danger à ce

point»20. Mit den «ancêtres» könnten indessen auch die Freiburger Räte von 1399

gemeint sein, welche, wie wir gesehen haben, damals ebenso ihre «Katholizität»
beteuerten wie hier ihre Nachfolger. Der Kampf gegen die vorreformatorische Häresie
könnte Freiburg nachhaltiger geprägt haben, als man gemeinhin weiss.

19 Charles HOLDER: «Les professions de foi à Fribourg au XVIe siècle. Étude sur l'histoire de la réforme

et de la restauration religieuse», in Archives de la société d'histoire du canton de Fribourg, VI, 1899, S.

169-261, S. 189.

20 HOLDER (wie Anm. 19), S. 187f. Siehe auch Geschichte des Kantons Freiburg, Bd. 1 (wie Anm.
17), S. 339 Anm. 19.


	Freiburg, katholische Hochburg schon vor der Reformation?

