
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 47 (1965-1966)

Artikel: Le chanoine Fontaine et son temps (1754-1834)

Autor: Uldry, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-818010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-818010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ill
LE CHANOINE FONTAINE ET SON TEMPS (1754-18341)

par Jean-Pierre Uldry

En abordant l'histoire fribourgeoise et le chanoine Fontaine
en particulier, j'ai découvert un homme énigmatique pour beaucoup,

méconnu par ses contemporains et fort peu compris de ses

successeurs. Le radicalisme de 1848 et les émules du Dr Berchtold
ne virent en lui, et pour des fins politiques momentanées, que
l'esprit libéral et frondeur d'un ecclésiastique en désaccord avec
ses supérieurs hiérarchiques : le mordant chanoine fut un excellent
prêtre qui, à la manière du Père Girard, a œuvré dans la perspective

d'un monde nouveau en gestation. En rupture avec les concepts
traditionnels d'une société dont il dénonce l'esprit conservateur
rigide et dogmatique, Fontaine heurta chez ses contemporains des
sentiments contraires aux siens, des opinions routinières, des

esprits timorés et parfois des adversaires encore tout-puissants.
A la charnière de l'Ancien Régime et de l'époque moderne, la
Révolution suscita une élite intellectuelle trop précoce, vite étouffée par
l'emprise collective d'une société difficile à ébranler; sur les traces
de Montaigne, le chanoine a persisté à croire que «c'est dans la
demi-connaissance des choses que naissent les erreurs qui troublent
le monde». A l'approche de la Révolution, on sent dans la société
une profonde soif de connaissances nouvelles, des aspirations
multiples que les cadres vieillis des institutions n'arrivent plus à satisfaire.

Dans un réflexe d'autodéfense, l'Ancien Régime se mit à

suspecter sans nuance et sous prétexte d'irréligion tout homme
cultivé qui se considérait homme de lettres, se souciait d'instruction,

se piquait de philosophie, appréciait l'histoire, souscrivait à

l'émulation générale et abordait avec des vues neuves l'étude des
sciences: botanique, géologie, mathématiques, médecine.

1 Cette étude résume un mémoire de licence portant sur le même sujet,
présenté en 1965 à la Faculté des lettres après avoir été préparé sous la
direction de M. le professeur R. Ruffieux, mémoire qui est déposé aux AEF.



112

La Révolution crée un avant et un après: fort peu de Fribour-
geois ont saisi l'ampleur du phénomène et sa complexité. Une
petite minorité groupée autour du Père Girard, du chanoine
Fontaine, de Julien-François d'Appenthel et de l'énigmatique Monte-
nach, le restaurateur du Congrès de Vienne en 1815, eut tôt fait
de passer pour révolutionnaire, cellule destructrice de l'ordre social
immuable qui existait. C'est à l'ombre du Père Girard, qu'il est
intéressant d'étudier les véritables précurseurs de notre célèbre
fondateur des écoles fribourgeoises ; c'est là que Charles-Aloyse
Fontaine prend toute sa valeur. A l'égal de son cousin, le chanoine
appartient à cette catégorie d'hommes qui tout en dominant leur
époque, son formalisme et ses préjugés, ont pleinement vécu les

changements apportés par la Révolution. En avance sur leur temps,
et pour cela mal compris de leur vivant, ils ont été sensibles aux
bouleversements de la société, ils ont été marqués par l'agitation
des esprits, ils ont espéré et souhaité la transformation religieuse,
morale et intellectuelle de leur patrie. Homme qui s'adapte aux
circonstances, Fontaine a vraiment été de son temps: le sens précis
qu'il donna à toute son activité religieuse, pédagogique, littéraire
et scientifique détermina une attitude personnelle tournée vers le

progrès que nul échec ne parvint à ébranler. Sorti de son pays pour
aller étudier en Allemagne et en France, le chanoine en garda une
ouverture sur le monde qui contrastait avec le repliement sur soi
de l'élite fribourgeoise : il aime profondément son pays et se met,
à son retour, en devoir de le réveiller. S'il juge parfois durement
sa terre natale, il souffre profondément en constatant le retard
tant intellectuel que social de sa patrie. Aussi multiplie-t-il les

avertissements et dénonce-t-il sans relâche les abus qui, maintenus,
finiront par rendre la Révolution inévitable et destructrice. Rien
avant 1798, le chanoine avait montré qu'il n'appréciait pas
spécialement les gouvernements de type aristocratique; la Révolution
lui permet d'agir: ses initiatives pédagogiques ne se comptent pas;
son penchant pour une nouvelle réorganisation des diocèses
ecclésiastiques n'est plus un mystère ; imprégné par l'idée égalitaire de

la Révolution, il propose la suppression des dîmes et la redistribution

des charges féodales dans un sens plus conforme à l'équité; il
admet enfin implicitement la nécessité de séparer le temporel de ce



113

qui est vraiment spirituel; il prône surtout l'éducation populaire
permettant à chacun d'obtenir la place qu'il mérite selon son talent
qui ne dépend pas d'une illustre naissance... En œuvrant dans ce

sens, Fontaine comme le Père Girard a subi le reproche d'hérétique,

de destructeur de la religion, d'illuminé franc-maçon.
Le chanoine avait une grande passion: la vérité, que ce soit

en religion, en pédagogie, en philosophie, en histoire et en sciences.
Il n'ignore pas que la vérité est multiple dans ses formes d'expression;

mais l'homme sera, selon lui, coupable de refuser de s'en
approcher. Il n'accordera par exemple que peu de crédit à une
légende qui ne se vérifie pas, ira jusqu'à dénoncer l'usage religieux
qui tourne à la superstition, fera rechercher en France sous l'épis-
copat de Monseigneur de Lenzbourg l'historicité de certains saints
qui seront insérés dans le Bréviaire lausannois qu'il veut remettre
en honneur. De fait, le chanoine souhaite une religion qui se mette
en accord avec la réalité des faits et la marche du progrès.

Esprit critique, polémiste parfois, Fontaine s'est toujours
efforcé, à contre-courant de l'opinion traditionnelle dominante, de
redresser les erreurs de certains principes devenus pour lui incompatibles

avec l'évolution de la société et de ses institutions. Ecclésiastique

libéral, favorable à une évolution plus qu'à une révolution,
le chanoine défend avec passion ses nombreuses idées : en religion,
il refuse tout formalisme et abhorre tout ce qui a couleur de superstition;

il admet davantage l'importance de la morale dans la vie
de l'homme; il accorde un certain crédit philosophique à Kant; en
littérature, il s'inspire de l'Allemagne et de la France; sa très riche
bibliothèque où les nombreuses notes personnelles fourmillent
pourrait à elle seule nous livrer bien des secrets; on découvre un
autodidacte qui possède parfaitement le latin, l'allemand et le

français et même de bonnes notions d'hébreu afin d'être à même
de remonter aux sources de l'Ecriture sainte; érudit assoiffé de

connaissances, le chanoine estime qu'il n'y a aucun livre parfait;
il n'y en a toutefois aucun dont on ne puisse à la lecture tirer
quelque profit. Qu'importe la croyance de l'auteur: catholique,
protestant ou juif, républicain ou royaliste, cela ne doit pas empêcher

le lecteur d'y trouver quelques satisfactions, pour autant que
son esprit soit exercé à la saine critique! En pédagogie, le chanoine

8



114

souhaite un enseignement selon le cœur, et par là il s'oppose
directement à l'école scholastique traditionnelle. Fontaine est également
ouvert à la science et l'histoire le passionne. Il nous a laissé une
immense compilation qui aujourd'hui encore atteste son sens
critique et la valeur de ses sources. Le Musée d'histoire naturelle doit
le compter parmi ses fondateurs ; il possédait une très riche collection

minéralogique et un magnifique herbier. Il fut d'ailleurs le

premier Fribourgeois à faire partie de la Société helvétique des

sciences naturelles, qui le reçut comme membre de la section de

botanique à Genève en 1815.
En définitive, Fontaine fut soucieux de tempérer les effets de

la Révolution. Tout en voulant se faire le champion du juste milieu,
le médiateur entre le passé et le futur, le chanoine s'est prononcé
pour l'avenir: il a désiré et suscité de nombreux enthousiasmes

pour une éducation nouvelle ; il a prêché la tolérance dans un pays
divisé sur le plan confessionnel; il a voulu amener ses concitoyens
à mieux connaître un monde que lui-même sent en pleine
transformation. Il ne suffisait plus au chanoine d'apprendre de mémoire,
il fallait également juger les choses et les hommes, au besoin avoir
le courage de rectifier les habitudes, les coutumes et les usages d'une
société en décadence. Ces aspirations nouvelles n'ont pas été
comprises si l'on en croit le témoignage du chanoine lui-même : « Il est
très singulier que par quarante-trois ans de travaux consécutifs
dans la même ville, je n'aie pas encore pu fixer l'opinion publique
sur mon compte. Il est des gens qui m'habillent en demi-saint et
ils se trompent. D'autres au contraire m'habillent en diable et ils
se trompent encore, car je n'irai point sans doute accuser leur
erreur d'être volontaire. Cependant, à moins que mon miroir ne
soit un menteur, il me semble que le dernier de ces costumes me
va encore plus mal que le premier.»1

Fontaine ne pensait certainement pas provoquer seize ans

après sa mort ce jugement du Dr Berchtold: «Toute la vie de

M. Fontaine est un antagonisme perpétuel entre une raison éclairée
et un caractère timide, entre l'éducation qui pervertit et la réflexion

1 Fontaine. Catalogue des Scholarques, p. 26.



115

qui ravise, entre l'esprit de libre examen et une conscience timorée;

en un mot entre la foi et le doute, l'instinct et la doctrine,
l'autorité de la parole et celle de la pensée... Mais le plus souvent,
on voit le chanoine Fontaine viser à une conciliation entre le progrès
et l'intégrité des doctrines catholiques. Le développement de
l'instruction publique dans le canton de Fribourg est en quelque sorte
l'axe fixe autour duquel sa noble carrière a erré.»1

Que fut en réalité le chanoine Fontaine? Nulle biographie ne
permet pour l'instant de le dire avec exactitude. Parmi les études
intéressantes, il convient de citer l'article d'Auguste Schorderet
dans les Annales de 19202 et les thèses sur l'école fribourgeoise de

Mgr Dévaud3 et de Louis Sudan4. Ces deux ouvrages débouchent
malheureusement presque essentiellement sur la personne du Père
Girard, sommet d'une évolution qui lentement se manifestait et
dont il a récolté les fruits. Le Père Girard est l'aboutissement de

tout un courant préparatoire : la Révolution vint balayer l'Ancien
Régime avec d'autant plus de facilité que les tendances nouvelles
et l'esprit libéral avaient déjà pénétré chez nous. Sa diffusion, bien

que fortement freinée dans la citadelle conservatrice de Fribourg,
progressait: la découverte de la loge maçonnique de Gottrau-
Trefaye, la révolution de Nicolas Chenaux, l'activité du club helvétique

à Paris, l'intense travail de réaction déployé par l'émigration
française à Fribourg suffisent à démontrer que derrière un pays
en apparence calme l'agitation se préparait.

Charles-Aloyse Fontaine est né au cœur de la cité en 1754; sa
famille en possédait la bourgeoisie depuis 1693. De son ascendance,
il gardera une profonde marque : il se placera du côté de la
bourgeoisie montante contre l'oligarchie aristocratique du gouvernement

des Secrets, souhaitant la réforme de nos institutions aux

1 Berchtold. Notice biographique sur M. le chanoine Fontaine, Fribourg
1850, p. 25.

2 Schorderet. Notes sur le chanoine Fontaine, Annales fribourgeoises,
1920.

3 Eugène Dévaud. L'école primaire fribourgeoise sous la République
helvétique (1798-1803), Fribourg 1903. Thèse.

4 Louis Sudan. L'école primaire fribourgeoise sous la Restauration
(1815-1830), Paris 1934. Thèse.



116

structures étroites et restrictives. Sa première formation, le
chanoine la doit à sa famille, à son oncle Gady1, aux Jésuites enfin.
Au Collège, il apprend les rudiments classiques et trouve sa vocation.

Il est bon de remarquer le retour de l'influence française au
détriment de l'allemand, puisque de nouvelles classes françaises
sont créées. Cependant c'est en Allemagne que Fontaine poursuit
ses études et fait son noviciat. Il passe à Landsberg, Munich et
Ingolstadt. Ce temps passé hors de son pays fut, je crois, décisif
dans l'orientation spirituelle et intellectuelle du jeune ecclésiastique

: on peut citer entre autres l'influence profonde qu'exerça
sur Charles-Aloyse l'enseignement du Père Benoît Stattler2 qui,
selon de récents biographes, a réveillé, dans l'Allemagne catholique,

la réflexion et la pensée personnelle qui étaient endormies.
Fontaine ne termine pas ses études en Allemagne : la bulle de
Clément XIV, Redemptor noster, supprimant en 1773 la Compagnie
de Jésus, oblige le jeune ecclésiastique à rentrer au pays. A Fri-
bourg, l'enseignement au Collège se trouve désorganisé, quand bien
même de nombreux Jésuites ont pris l'habit séculier et continuent
d'exercer leurs fonctions. Dès son retour, le chanoine se voit offrir
la classe des rudiments. Sans avoir la prêtrise, il prodiguera au
Collège un enseignement de six ans (1773-1779). Ordonné prêtre,
Fontaine décide de partir pour la France. Pendant deux ans, il
suivra des cours au Collège du Chardonnet à Paris: nous n'avons
pas plus de renseignements sur son enseignement au Collège que
de son passage en France. Le chanoine ne participa pas aux
événements de Nicolas Chenaux, mais précipita son retour en apprenant

sa nomination à la Collégiale de Saint-Nicolas, grâce, pense-

1 François-Marc-Ignace Gady (1711-1793). Oncle du chanoine. Avoyer
de Fribourg (1752-1792), il joua un certain rôle dans la lutte entre le patri-
ciat et la noblesse. Son fils Ignace fut, avec Fontaine et Girard, un des
créateurs de la Bibliothèque cantonale actuelle, DHBS, art. Gady.

2 Benoît Stattler S.J. (1728-1797). Théologien allemand et professeur
de philosophie, il fut un des maîtres influents du chanoine. Travailleur
acharné, dépourvu d'habileté politique, il publia de nombreux ouvrages
dont certains furent mis à l'Index. Polémiste, il donna son avis sur tous
les problèmes de son temps et se créa ainsi des amis et des adversaires
passionnés. (DTC Dictionnaire de théologie catholique.)



117

t-on, à l'influence de son oncle Gady. Charles-Aloyse est désormais
en place : âgé de 28 ans, il est solennellement installé le 27 juin 1782;
son poste est relativement important, car à l'époque le Chapitre
de la Collégiale était encore assez indépendant de la hiérarchie et
les conflits avec l'Evêché étaient fréquents. Dès ce moment, les

qualités du chanoine peuvent pleinement s'exprimer, mais il faudra
attendre la grande tourmente de la Révolution pour le voir réaliser
pleinement une œuvre de pionnier, attestant par là les diverses
influences reçues au cours de sa formation. Toutefois, Fontaine
n'aurait pas passé en 1798 pour révolutionnaire si son attitude
antérieure ne l'avait point rendu suspect et déjà suscité d'acerbes
critiques.

Sous l'épiscopat de Monseigneur de Lenzbourg que le chanoine
apprécie beaucoup, Charles-Aloyse a l'occasion de donner toute
sa mesure; ce prélat peut d'ailleurs être considéré comme le
dernier évêque fribourgeois se rattachant à la ligne d'un Tiers
Parti catholique; sans avoir conscience de former une troisième
force dans l'Eglise, cette tendance modérée s'orienta vers un humanisme

ouvert. Elle accepte la réorganisation interne de l'Eglise,
la réforme liturgique et prêche un juste milieu qui évita toujours
de prendre parti dans la querelle qui opposa si longtemps les
extrêmes de l'école jésuitique et janséniste1.

De 1782 à 1798, l'activité du chanoine sera remarquable.
Archiviste et secrétaire, il rédige en latin le nécrologe et une
nouvelle Constitution plus libérale pour le Chapitre de la Collégiale ;

doué pour le chant, le Grand Conseil fribourgeois le nomme Grand-
Chantre en dignité et, quelques années plus tard, Archidiacre (1787).
Bibliothécaire du Chapitre, il se passionne pour les livres et
l'histoire. En 1783, Monseigneur de Lenzbourg, qui possède une grande
confiance dans le talent du nouveau chanoine, l'invite à rédiger
un nouveau Bréviaire lausannois destiné à remplacer une édition
vieillie qui de plus se faisait rare; Fontaine en profite pour glisser
quelques nouvelles formules utilisées dans le modèle parisien qu'il
a dû consulter lors de son séjour en France. Imprimé en 1787, en

1 Voir à ce propos: Emile Appolis, Entre Jansénistes et Zelanti, le
Tiers-Parti catholique, Paris 1960.



118

partie aux frais du chanoine après de multiples difficultés, le
Bréviaire lausannois fut définitivement interdit en 1857 par
Monseigneur Marilley et Pie IX1.

En 1783 encore, Fontaine succède au futur Monseigneur Odet
comme membre de la Chambre des Scholarques qui, aujourd'hui
encore, porte ce nom. Là aussi, il fait preuve de modernisme,
proposant en 1804 un nouveau statut à l'approbation des membres
de cette institution chargée de promouvoir «l'émulation scolaire».
La Chambre n'eut jamais sur le rapport de l'enseignement une
influence prépondérante et encore moins exécutive, l'autorité réelle
revenant exclusivement à l'Eglise et au chef du diocèse.

Toujours en 1783, le chanoine reçoit des félicitations pour son
étude tendant à fixer la date de la dédicace de la Cathédrale de

Lausanne, événement qui fut marqué par la rencontre du pape
Grégoire X et de l'empereur Rodolphe de Habsbourg. Les années
suivantes, le chanoine commence ses vastes compilations qui
comprennent essentiellement les Comptes des Trésoriers de la ville de

Fribourg en trente-quatre volumes et sa collection diplomatique
en vingt-quatre volumes. En 1786, il écrit le texte accompagnant
les dessins d'après nature du peintre Curty relatant les découvertes
antiques faites à Avenches.

L'œuvre la plus remarquable avant 1798, la réalisation du
Bréviaire lausannois mise à part, demeure sans conteste son plan
de réforme pour l'enseignement et la construction d'un séminaire2.
De ce texte encore trop méconnu, on peut faire ressortir toutes les
idées que le Père Girard exprima dans son plan d'éducation qu'il
proposera vers 1800 à Philippe-Albert Stapfer3, ministre des Arts
et des Sciences de la République helvétique. Il faut reconnaître
que le célèbre Cordelier saura mettre davantage à profit les idées

1 Breviarium Lausannense 1787. Annoté par Fontaine. BCU.
2 Fontaine. Réflexions impartiales sur la nécessité de rétablissement

d'un séminaire et d'une réforme dans l'enseignement public, suivies d'un plan
raisonné et des moyens d'exécuter l'un et l'autre, rédigées en 1789, 179 p. Ms.

3 Philippe-Albert Stapfer (1766-1827). Ministre des Arts et des Sciences
de la République helvétique (1798-1800), il montra une fébrile activité et
mit en projet une vaste réorganisation de l'instruction publique en Suisse,
DHBS, art. Stapfer.



119

nouvelles; avec plus de bonheur pédagogique, le Cordelier fera
fructifier des principes dont l'invention revient pour une grande
part à Fontaine lui-même; par l'entremise du chanoine qui a su

préparer l'éclosion de l'école nouvelle, l'enseignement fribourgeois
atteindra sous la baguette du Père Girard un éclat international
que longtemps sa propre patrie lui refusera.

Si nous ajoutons au dynamique chanoine des qualités de poète
en son temps de jeunesse, une vaste culture générale, si l'on en juge
par la bibliothèque de trois mille volumes au moins qu'il s'est
constituée, et une grande capacité de travail, si l'on considère ses recueils
de sermons, ses exercices de piété, sa théologie pastorale, sa méthode
de catéchisation, il faut admettre que le chanoine fait partie de

l'élite fribourgeoise et que ce privilège n'est pas donné à tout le

monde.
La vraie valeur de notre savant fribourgeois prend tout son

sens, si l'on pense qu'il fut parmi les rares citoyens de la ville à

avoir senti le besoin de réforme avec la volonté de préparer l'avenir
qui mènera au Père Girard et à la fondation de l'école fribourgeoise
moderne. Pour le chanoine, la nécessité d'une évolution s'imposait
en religion d'abord, après la stagnation du XVIIIe siècle et les

débordements de l'école scholastique et casuiste; en pédagogie
ensuite, afin de préparer les hommes aux tâches nouvelles d'une
société en pleine transformation. Fontaine avait compris ces deux
éléments — religion et éducation — dans un sens plus large et
surtout plus libéral: il souhaitait mettre la religion — sans pour
autant abandonner la vérité fondamentale du dogme révélé —
en accord avec la transformation des mœurs, des idées et des usages
d'une société aristocratique en déclin. En admettant l'évolution de

son temps, le chanoine se décidait à préparer une jeunesse qui
devait rester foncièrement chrétienne et fidèle à ses engagements;
il ajoutait toutefois un élément supplémentaire essentiel: la
jeunesse doit être capable d'affronter avec plus d'énergie et de

clairvoyance les réalités d'un pouvoir terrestre. Les préoccupations
sociales et matérielles ne sont pas exemptes de son programme :

la religion ne doit plus couvrir les manquements aux réalisations
terrestres, ni servir d'oreiller de paresse ou d'excuses à l'introduction

de toute nouveauté ou encore au maintien des privilèges de



120

classes. On voit combien le chanoine se situe en avance sur son
temps et pourquoi il eut des ennemis acharnés à le perdre, non par
mauvaise foi, mais simplement parce que la Révolution était pour
eux un phénomène passager qui ne devait avoir aucun lendemain.

Il a fallu en effet l'invasion de 1798 pour permettre au
chanoine d'imposer momentanément dans les faits des idées et des

pratiques nouvelles qui, pour de très nombreux concitoyens, parurent

hérétiques et anarchiques. Dès que les armées françaises eurent
en janvier 1798 envahi la Suisse et renversé les régimes aristocratiques

du pays, Fontaine s'associe à l'ordre nouveau qui partout
tente de s'installer1. En 1798, il est connu pour ses sympathies
françaises et se fait l'interprète de l'autorité ecclésiastique auprès
du général Pijon qui vient de prendre la ville. Le 9 avril, Fontaine
prononce l'allocution de circonstance au cours de la cérémonie
religieuse et officielle qui consacre la mise en place des nouvelles
autorités: il invite chacun à oublier les malheurs présents afin de

faire taire les dissensions nuisibles à «la régénération civile qui doit
être également la régénération du christianisme parmi nous, par
le règne universel de la charité»2. Dans le courant de l'année,
Fontaine défend avec le Père Girard et Jean de Montenach le projet
de serment civique qu'ils feront accepter dès le mois d'aût à

Monseigneur Odet. En automne, les autorités de la République helvétique

font parvenir au chanoine une lettre qui l'introduit comme
membre du Conseil d'éducation : cette nomination d'un ecclésiastique

par une autorité civile dans un domaine où jusqu'alors
l'Eglise se réservait tous les droits ouvre la porte à toutes les

sources de conflits qui opposeront l'Eglise et l'Etat durant le

XIXe siècle. Les ennuis commencent rapidement pour le chanoine:
on peut dire que jusqu'à sa mort, il ira désormais d'échec en échec.

Toujours sur la brèche, il ne cessera pourtant pas un instant de

défendre la cause pour laquelle il consacre tout son idéal; sans

1 Fontaine. Voir en particulier: Discours prononcé dans Véglise collégiale

el paroissiale de la commune de Fribourg en Helvélie... 9 avril 1798.
Proclamation du Conseil d'éducation. Janvier 1799 (Mélanges fribourgeois).

2 Fontaine. Discours. 9 avril 1798. Op. cit.



121

trêve, il soutiendra l'école nouvelle dirigée dès 1804 par le Père
Girard, son cousin et son meilleur ami. A la tête du Conseil
d'éducation, Fontaine multiplie, dès 1799, proclamations au peuple et
encouragements aux responsables locaux, ecclésiastiques et civils,
dans l'unique intérêt de sortir l'école fribourgeoise du marasme où
l'avait maintenue l'Ancien Régime à son déclin. En vain! Le
Conseil d'éducation sera lui aussi une victime de la haine qui finit
par englober le Régime helvétique et ses institutions trop centralisatrices

heurtant de front une psychologie populaire encore peu
en état de recevoir et d'accepter de profondes réformes de structure.

En parcourant la correspondance du chanoine et du Ministère
des arts et des sciences, on découvre de très nombreux passages où
le chanoine souligne les difficultés insurmontables auxquelles il se

heurte : en religion comme en pédagogie ; par le manque de zèle et
la peur de ses collaborateurs ; enfin à cause de l'étroitesse d'esprit
avec laquelle ses adversaires s'adonnent sur lui.

Une des premières résistances vient du clergé alarmé par des

mesures centralisatrices, la perte d'un nombre important de privilèges,

du revenu des dîmes et autres émoluments. La méfiance,
puis l'hostilité, est encouragée par le mutisme de l'évêque,
Monseigneur Odet. Celui-ci, après avoir fortement attendu, se targuera
d'avoir le clergé entier à sa disposition pour condamner l'institution

scolaire nouvelle. Il est vrai, et cela fut probablement
déterminant, que le Régime helvétique fut incapable d'asseoir son autorité

dans le peuple ; dès lors toute collaboration avec les institutions
ecclésiastiques était vouée à l'échec, car l'Eglise se sentait
certainement la plus dépouillée par la Révolution. Le Collège Saint-
Michel, forteresse du catholicisme à l'égal du Collège d'Augsbourg,
nous raconte le Père Girard, fit preuve d'une intransigeance
dogmatique telle que toute incitation à la réforme n'eut pour résultat
que d'ancrer plus profondément cet institut dans sa vocation
conservatrice. La tentative de transférer cet établissement aux
Cordeliers en 1799, en accordant à ces Pères la desservance de «la

paroisse du Haut», souleva une tempête de protestations, brouillant

momentanément Fontaine et Girard.
Le 30 mars 1799, dans les environs de Zurich, les troupes

françaises de Masséna sont sérieusement accrochées par les armées



122

de l'archiduc Charles1 d'Autriche. Ce dernier inonde la Suisse de

proclamations promettant le retour à la liberté et aux anciennes
institutions fédérales. Voilà qui est trop pour le bouillant chanoine,
momentanément aveuglé par ses passions républicaines et le sentiment

pénible que tout retour au passé équivaut à la destruction
de toute l'œuvre réformatrice permise par la Révolution dont il
faut toutefois tempérer les effets extrêmes. En juin 1799, Fontaine
prend une initiative qui lui sera longuement reprochée, même par
ses meilleurs amis. Dans un pamphlet anonyme, il répond à l'archiduc

en qui il reconnaît «l'aigle d'Autriche»2 qui n'a pas encore
abandonné ses prétentions sur notre pays. Un abandon aux
promesses fallacieuses des Habsbourgs équivaut dans les circonstances
présentes à choisir un remède pire que le mal. Tous les contemporains

ont reconnu le chanoine «à la pureté de son style et à la sublimité

de ses idées»3. Cette adhésion républicaine enflammée n'eut
pas l'heur de plaire à Jean de Montenach, au Père Marchand,
Cordelier, et même au Père Girard. Dès la fin juin, ils publièrent une
seconde lettre anonyme à l'archiduc, pamphlet violent et pastiche
virulent des attitudes et options de Fontaine: celui-ci y fait acte
d'humilité, rétractant entièrement son opinion précédente, confessant

publiquement ses fautes4.
Au cours de l'année 1800, Charles-Aloyse fait encore parler de

lui à la tête d'un Conseil d'éducation en perte de vitesse. Il stimule
en vain les bonnes volontés et ne parvient pas à enrayer les démissions

dont le rythme ne fait que s'accentuer. Le président du
Conseil ne pourra satisfaire Stapfer dont l'enquête sur l'état de

nos écoles ne lui sera jamais remise, les papiers ayant été égarés

1 Prince de Habsbourg (1771-1847). L'archiduc Charles fut un des
meilleurs généraux autrichiens. Présent à de nombreuses grandes batailles
contre Napoléon, il tint en particulier Masséna en échec dans la région de
Zurich. Ce dernier, duc de Rivoli et maréchal de France, avait été surnommé
par Bonaparte « l'enfant chéri de la victoire », cf. Larousse.

2 Réponse d'un citoyen helvétique au prince Charles d'Autriche. Fribourg
15 juin 1799, p. 5. Ce pamphlet est l'œuvre de Fontaine.

3 Seconde lettre d'un citoyen helvétique au prince Charles d'Autriche.
24 juin 1799, p. 2. Pamphlet de Montenach, Marchand et Girard.

4 Ibidem.



123

dans les bureaux de la Chambre administrative. Fontaine, payant
de sa personne, lui fera parvenir des renseignements fragmentaires,
parfaitement inutiles, car depuis 1798, avoue-t-il, les responsables
ne font que changer et aucune organisation scolaire n'a pu
s'imposer dans le canton.

En août 1800, le chanoine devient un nouvel objet de querelle,
lorsqu'il fait paraître un petit ouvrage sur «la Tolérance religieuse
d'après les lumières de la raison», dédié aux autorités helvétiques
afin de les aider à maintenir la paix confessionnelle au milieu du
bouillonnement des passions. Le curé Fracheboud de Villaz-Saint-
Pierre ouvre la querelle en réfutant les allégations monstrueuses
du chanoine, illuminé et hérétique, «qui doit nous donner de justes
alarmes et de grandes craintes pour la foi, les mœurs et la religion
dans notre diocèse»1.

En fait, deux tendances s'affrontent: la tendance libérale du
chanoine, tentée par la nouveauté et le progrès vers une évolution
nécessaire, et la ligne conservatrice, tenant d'un ordre d'Ancien
Régime. D'un côté, il y a la conscience du problème et des dangers
d'identifier toutes les activités humaines et les affaires civiles à la

religion immuable ; tout le conflit latent des relations de l'Eglise et
de l'Etat est déjà en cause. De l'autre côté, il y a l'esprit de la
tradition vénérable, qu'il faut maintenir, où se mêle une hantise
de l'erreur que l'on pourrait laisser passer et par là une hostilité
à tout ce qui est nouveauté et incertitude.

Suspect à l'orthodoxie fribourgeoise qui, peu à peu, parvient
à faire partager ses craintes à Rome, le chanoine, devenu vice-
président du Conseil d'éducation et président de fait, lutte contre
la désagrégation de son œuvre et le découragement qui s'empare
de ses amis. Les appels au patriotisme ne parviennent pas à

compenser les départs, et surtout pas le passage déclaré dans l'opposition

de Monseigneur Odet, allant finalement jusqu'à demander le

départ implicite des ecclésiastiques Fontaine, Marchand et Zill-
weger, «qui tiennent leur pouvoir des autorités civiles seules» sans
le consentement de l'Evêché lésé dans son droit le plus essentiel:

1 Arch. Evêché Frib., Fonds Villaz-St-Pierre (Fracheboud à Mgr Odet,
22.1.1801).



124

le contrôle de l'éducation et de l'instruction du peuple. Contrairement

à Mgr Dévaud, je pense que le mandement Constitutio Reve-
rendissimi... du 15 mai 1801 vise directement les trois ecclésiastiques

du Conseil qui finissent par envoyer une lettre de démission
en date du 27 mai. En protestant vigoureusement contre les menées
de Monseigneur Odet, Fontaine ira jusqu'à écrire au ministre des

Arts et des Sciences que ce prélat est «sa principale pierre d'acchop-
pement»1.

De mai à août 1801, la querelle s'envenime encore. Le
chanoine est soutenu par les autorités helvétiques, alors que l'évêque,
par le truchement de circonstances favorables, reprend peu à peu
ce qu'il a dû abandonner à la Révolution. La Constitution de la
Malmaison accordant davantage au fédéralisme que le Directoire
helvétique, Monseigneur Odet essaie d'obtenir des autorités cantonales

la suppression du Conseil d'éducation. La manœuvre échoue
en août 1801 et le prélat ne fera paraître son mémoire que l'année
suivante. Malgré cette victoire à laquelle Fontaine a pris une
grande part pour emporter la décision de la Diète cantonale, les
circonstances ne travaillent pas en sa faveur. Dès la fin de l'année,
l'existence du Conseil est précaire, car la plupart des membres ont
renoncé à leur mandat pour des motifs spécieux. Si le 1er avril 1802,
on peut lire la dernière mention du Conseil laissée au protocole,
son activité durera jusqu'à la chute finale de l'Helvétique. Le
chanoine est pratiquement tout seul, faisant remarquer à la Chambre
administrative que «pour être Président, il faut avoir des présidés»2.

L'Acte de Médiation maintient toutefois le Conseil d'éducation

qui disparaîtra officieusement et pratiquement en 1804 à la
demande de Monseigneur Guisolan, successeur de Monseigneur
Odet, pour renaître en 1816 seulement. Fontaine est exclu de ce
Conseil: de 1803 à 1806, il vouera tous ses soins à la réorganisation
de la Chambre des Scholarques avant de reprendre une place en
vue à la «Schulherrn», Chambre des écoles de la ville seulement,
en activité jusqu'en 1816.

1AF Berne, RH (Rép. helvétique) 1437, 111 (Fontaine à Füssli,
2.6.1802).

2 AEF, Man. ch. adm. 1802 N°354. Démission de Fontaine, le 18 juin 1802.



125

Le revers le plus grave subi par le chanoine réside dans l'élection

de Monseigneur Guisolan, le confesseur du landammann Louis
d'Affry, qui, sur l'ordre de Napoléon, avait reçu pour tâche la
pacification des partis et des esprits. Le chanoine avait espéré le
succès du Père Girard dont les larges vues concouraient si bien
aux siennes. «Si le Père Girard avait été élu, écrit-il à Mgr Wessen-
berg1 de Constance, que les affaires tourneraient autrement...»

La période de bouillante activité du chanoine, dont certains
aspects confinent à l'acceptation de la Révolution, prend fin avec
la Médiation dans ce qu'elle a de plus hardi: sans soutien fédéral
aussi marqué, le chanoine est obligé de renoncer à ses conceptions
pédagogiques nationales et unitaires pour se vouer désormais au
développement de l'école primaire de sa ville, reprise par le Père
Girard dont il a reconnu les immenses qualités, l'ayant présenté
à Stapfer comme «Notre homme universel»2.

A partir de 1803, il devient difficile de suivre les étapes du
chanoine. Autant les années révolutionnaires furent prolixes en

proclamations de toutes sortes, autant la Restauration devient
muette et les documents fragmentaires. On perçoit la trace du
chanoine dans son activité de Scholarque, puis à la Chambre des
écoles de la ville dont il sera le président de 1806 à 1816; il ramène
ainsi son activité au plan municipal — foyer du libéralisme —
après avoir échoué à l'échelon cantonal.

En 1812, le chanoine se retrouve parmi les fondateurs de la
Société économique, noyau de notre Bibliothèque cantonale
actuelle, et réalise un rêve datant de 1789 au moins. De mars à

avril 1816, il exposera aux membres de la société les fruits de ses

patientes recherches; son récit des écoles fribourgeoises apporte
vraiment quelque chose de neuf et de valable à l'histoire de notre

1 Théologien allemand (1774-1860). Wessenberg fut le grand
correspondant de Fontaine. Elève de Sailer, Wessenberg devint vicaire général
de Constance. Son élection comme coadjuteur fut cassée par Rome avec
qui il eut de nombreux démêlés. Il fut le grand vaincu du Congrès de Vienne
et sévèrement jugé en tant que théoricien du libéralisme antiromain et
dernier tenant du fébronianisme militant. DTC.

2 AF Berne, RH 1437, 8 (Fontaine à Stapfer, 11.1.1799).



1-26

canton: une critique sociale et un enseignement, que Berchtold,
Daguet et Mgr Dévaud sauront utiliser avec profit.

Dans ce cadre favorable, il faut pourtant insérer des événements

qui peu à peu deviendront douloureux pour le chanoine et
son idéal. Le Congrès de Vienne semble consacrer en 1815 la défaite
complète du libéralisme. L'élection de Monseigneur Yenni, décidée
dans les coulisses du Congrès et après de nombreuses et obscures
tractations, se fit contre le chanoine Fontaine d'abord, le Père
Girard ensuite, curieusement présentés par Jean de Montenach;
l'énigmatique délégué fribourgeois avouait alors ouvertement ses

tendances conservatrices et ne cachait pas son admiration au patri-
ciat bernois, le plus notoirement Ancien Régime de Suisse. La
désignation de Monseigneur Yenni, aux attaches ultramontaines,
survenant après le rétablissement des Jésuites en 1814, ne devait pas
manquer d'avoir de profondes répercussions sur le plan fribourgeois

et renforcer l'emprise de la Restauration dans le pays. La
collusion des intérêts de l'Etat redevenu patricien et de l'Eglise,
l'action spécifique des ultramontains du Collège, des membres de
la Correspondance ecclésiastique (société secrète), de J.-J. Dey en
particulier et du mystérieux chanoine Wully1 ne tardèrent pas à

rendre l'opposition aux principes libéraux et pédagogiques du
Père Girard de plus en plus rigoureuse. L'école du Père Girard,
déjà menacée, était condamnée dès 1818. Sans suspecter un seul

1 Jean-Joseph Dey. Curé d'Onnens, professeur au Collège puis curé de

Lausanne, il fut un initiateur des études historiques dans notre canton.
Personnage mal étudié ; il appartient vraisemblablement à l'aile très conservatrice

et ultramontaine du catholicisme fribourgeois au XIXe siècle,
DHBS, arl. Dey.

Le chanoine Wully (1778-1833). Secrétaire à la Nonciature de Lucerne,
puis chancelier de l'Evêché de Lausanne. Il fut un très ardent partisan du
rappel des Jésuites, mettant tout en œuvre pour la cause de la Restauration,
DHBS, arl. Wully.

La Correspondance ecclésiastique est un groupement ecclésiastique
secret avec un code basé sur le nom des tribus juives et une société réunissait

les ecclésiastiques à tendance ultramontaine et conservatrice. Le but
avoué était de parler religion, mais pour mieux préparer une restauration
politique. Wully et Dey en sont les principaux animateurs.



127

instant la sincérité de Monseigneur Yenni, ni son attitude souvent
proche de la sainteté, il faut reconnaître que le vote du retour des
Jésuites en septembre 1818, pleinement recommandé et approuvé
par le prélat, pèsera lourdement sur l'avenir du Père Girard et de

son école. L'attitude profonde de Fontaine en face de ces événements

ne peut être déterminée à coup sûr. S'est-il opposé au retour
des Jésuites? Les a-t-il approuvés dans certains domaines? Les
a-t-il suivis dans leurs options politiques indirectes? En 1850, seize

ans après sa mort, la personnalité du chanoine a servi la défense
et des conservateurs et des radicaux. Il y a une énigme qui repose,
je crois, sur l'incompréhension que les Fribourgeois des deux camps
ont manifestée à l'homme et à l'œuvre. Selon Daguet, le discours
antijésuite de l'archiviste Stutz contre les Jésuites auraient été
directement inspiré par le chanoine. Le document est malheureusement

introuvable.
De 1818 à 1823, Fontaine continue inlassablement à s'occuper

des écoles fribourgeoises : il fait partie comme commissaire
d'instruction de l'arrondissement de Fribourg de la délégation chargée
de veiller au développement intellectuel de la ville ; il rédige en

particulier le rapport de 1821 sur l'état de l'instruction avec des

louanges particulières sur l'enseignement mutuel partout où cette
méthode a été introduite. En 1823, les représentations de
Monseigneur Yenni contre la méthode du Père Girard aboutissent à

la suppression de l'école du Cordelier. Fontaine donne alors une
dernière fois sa démission: l'idéal de sa vie, ses luttes, ses espoirs
ont été anéantis. C'est un chanoine accablé qui se retire de la vie
publique fribourgeoise. «Ma conscience ne me permet pas, écrit-il,
de prendre part à cette œuvre de destruction. Tout ce que la charité

chrétienne me prescrit ici, c'est de faire des vœux pour que
les auteurs de cette mesure soient moins criminels aux yeux de

Dieu qu'ils ne le sont aux miens..»1 Ce grand malheur ne fut pas
le seul à ternir les vieux jours du chanoine. En 1822 déjà, et
toujours pour des raisons politiques, il se voit préférer le chanoine
Fivaz, ultramontain notoire, au titre de prévôt auquel il aurait

1 Musée péd., Coll. Girard. BCU. Mémoire Fontaine à Mgr Yenni, 1827.



128

normalement droit. En 1829, Fontaine refusera une réparation
tardive et le titre honorifique de doyen, pour raison de santé et
peut-être par amertume.

Malgré ses déboires, il sut montrer une grandeur d'âme digne
d'éloge. Il lègue en 1824 aux Jésuites son magnifique cabinet d'histoire

naturelle et minéralogique —- noyau de notre Musée de
Pérolles —; une partie de sa vaste bibliothèque (4000 volumes environ)

fut déposée chez les Jésuites et se trouve à la Bibliothèque
cantonale, l'autre partie (900 volumes) est actuellement propriété
des Pères Cordeliers. Fontaine reconnaît donc implicitement la
valeur et la force intellectuelle de l'Ordre des Jésuites. Ce don fut
apprécié de la façon la plus mitigée par l'annaliste de YHisloria
Collegii, ce qui renforce encore l'incertitude de l'appartenance du
chanoine à un camp politique déterminé.

Après quatre années de silence, Fontaine se décide à une
dernière intervention en faveur du Père Girard en exil à Lucerne.
Secrètement, il envoie en 1827 un mémoire confidentiel à

Monseigneur Yenni dont le Père Girard n'aura jamais connaissance;
il sera publié par le Dr Berchtold qui le découvrit par hasard et
s'en servit pour défendre les thèses radicales en 1850. Avec un
courage et une fougue qui n'ont rien perdu de leur jeunesse, le
chanoine demande à Monseigneur Yenni de reconsidérer la question
de l'enseignement mutuel injustement condamné et surtout de

réintégrer le Père Girard à la tête des écoles fribourgeoises en le

dédommageant des torts qu'on lui a fait subir. Cette démarche
resta lettre morte à l'Evêché; Monseigneur Yenni répondit simplement

qu'il était inutile de vouloir apporter des arguments qui ne
convaincraient pas le chanoine et que l'affaire ne serait pas remise
en discussion.

De 1827 à sa mort, le chanoine ne fait pratiquement pas parler
de lui: il a échoué dans sa dernière tentative. Il ne devait plus
revoir le Père Girard. Désormais il se prépare à mourir saintement,
réconcilié semble-t-il avec les Jésuites dont il recevait les visites
avec assiduité. Malade et probablement paralysé, Fontaine meurt
le 12 mai 1834, âgé de quatre-vingts ans, après une vie bien remplie,
tout entière consacrée à sa ville natale, à son développement
intellectuel, moral et religieux.



129

Fontaine ne fut apprécié à sa juste valeur ni par ses contemporains,

ni par la postérité. Si le Père Girard est, à l'heure actuelle,
unanimement considéré et tenu en haute estime par ses plus récents
biographes, il est juste d'y associer Charles-Aloyse Fontaine, digne
précurseur de l'illustre Cordelier. Dans l'optique directe du Père
Girard et dans la ligne de nos quelques grands fribourgeois qui ont
devancé leur temps, Auguste Schorderet a raison de rappeler que
Fontaine fut un témoin attentif de son temps, passionné, exprimant

son opinion avec vigueur ou restant silencieux, mais toujours
intéressé. Il sut sinon accepter... du moins s'adapter et se conformer
aux circonstances. Le caractère du chanoine où le dynamisme se

mêle à la violence de l'expression est relevé par Mgr Dévaud. Il
avait, écrit-il, «une nature bien trop fougueuse, indépendante,
susceptible et irritable pour ne pas se cabrer à la moindre observation;
la vaillance farouche et la paradoxale véhémence de ce partisan
passionné de la Démocratie et de la Révolution, que la moindre
contradiction indignait et mettait en ébullition, firent tort plus
d'une fois au régime helvétique et surtout à la réorganisation de

l'instruction primaire»1. La situation actuelle de l'enseignement,
les besoins qui se font jour à l'échelon national rendent ce jugement
quelque peu sévère. Mgr Dévaud a cependant le sens des nuances
et tempère ailleurs une appréciation qui devient flatteuse. Il reconnaît

qu'en 1798 tout était à créer sur le plan de l'instruction et que
le Conseil d'éducation issu de la Révolution n'avait, dans des
circonstances dramatiques, «d'autre guide que la science pédagogique
de ses membres et du chanoine Fontaine en particulier. Berchtold
et Daguet, écrit-il encore, qui, en 1848, se réclamaient du Père

Girard, auraient pu tout aussi bien, et avec plus de raison même,
se réclamer de Fontaine et de ses collaborateurs Il est probable
que le chanoine Fontaine n'a pas soupçonné toutes les conséquences
de son œuvre et tout le retentissement qu'elle devait avoir au
cours du XIXe siècle. L'influence profonde qu'exerça le Père Girard
sur l'école fribourgeoise, c'est Fontaine qui l'a rendue possible»2.

1 Mgr Dévaud. op. cit., p. 126.
2 Ibidem, p. 164.

9



130

Monsieur Ruffieux citant dans son article «Fribourg et les

Fribourgeois»1 le bon chanoine Fontaine, «familier des Comptes
des Tésoriers qu'il compulsa avec une patience de Bénédictin»,
rejoint l'appréciation favorable de Mgr Waeber qui loue dans cet
ecclésiastique le travail scientifique et désintéressé d'un Fribourgeois

prompt à saisir les défauts et les travers de ses contemporains,
habile à dénoncer scrupuleusement les erreurs du passé, documents
à l'appui. Il y a chez Fontaine, précise Mgr Waeber, «une préoccupation

des détails courants et de la vérité historique, afin de
permettre au lecteur de porter une appréciation; puis des protestations

que le chanoine manque rarement de renouveler contre tout
formalisme en matière religieuse; enfin une haute estime qu'il avait
de la valeur de l'instruction dans laquelle il voyait, comme il l'a
dit souvent, le remède aux divers maux, même aux écarts d'ordre
moral»2. Cette vision est confirmée dans la thèse de M. Sudan sur
l'école fribourgeoise de la Restauration: l'éducation était considérée

par le chanoine et le Père Girard comme une mission sociale
de première importance dont ils attendaient une vraie renaissance
de la dignité humaine avec les moyens de procurer à l'humanité
le bien-être moral et matériel. Aussi Daguet a-t-il pu dire avec
raison que le chanoine a été, après le Père Girard, «le prêtre le plus
libéral et le plus éminent du diocèse, le plus illustre aussi et le père
de l'histoire de notre canton». Si Fontaine posa quelques difficultés
d'interprétation à sa postérité, il divisa sur son compte la société
de son temps, provoquant les critiques les plus diverses. L'Ancien
Régime qui s'écroulait sans comprendre a regardé comme
révolutionnaires et hérétiques les pionniers de l'instruction primaire de

notre canton: on trouve les noms du chanoine, du Père Girard, de

Jean de Montenach, de Julien-François d'Appenthel.
Tobie de Raemy semble partager dans son livre sur l'émigration

française à Fribourg l'idée du jabobinisme du chanoine, prompt
à tout critiquer et n'usant de sa plume que pour relever les torts

1 R. Ruffieux, Fribourg et les Fribourgeois (Revue de Psychologie des

Peuples 1964, pp. 53-72).
2 Mgr Waeber. Un épisode du Bréviaire lausannois (Revue d'histoire

ecclésiastique suisse 1944).



131

de l'Ancien Régime. Il est en effet rare de découvrir le chanoine
favorable à une forme de société qu'il sent inadaptée au monde à

venir; on ne peut lui donner entièrement tort.
Sous la République helvétique, le chanoine Fontaine eut

quelques partisans de marque. Stapfer le présente au Directoire
comme un homme qui a «des connaissances étendues, un esprit
appréciateur des hommes et des choses, profond et sage»1. L'on
sait que toutes les qualités personnelles des hommes d'Etat furent,
entre 1798 et 1803, incapables de contrebalancer la haine populaire
qui englobait la République helvétique et ses institutions. Le
chanoine fit lui aussi les frais de l'aventure, se voyant attaqué de
toutes parts. Il avait le tort aux yeux de l'orthodoxie de se piquer
de philosophie. C'était une faute plus grave encore pour un
ecclésiastique que de parler tolérance, d'être en relation avec des

protestants, de discuter avec un pouvoir civil issu de la Révolution
coupable de tous les maux présents. Sur son propre ouvrage, le

chanoine a laissé une note manuscrite: «J'ai pris occasion en

parlant de tolérance de faire sentir ce que c'était la liberté. Peut-
être y avait-il quelque mérite d'oser en parler en ces temps d'exaltation

révolutionnaire.»2 Le journal de François de Diesbach fait
allusion à ce petit ouvrage paru en 1800, spécifiant que Fontaine
fut l'objet d'une réfutation écrite du Jésuite Matzel, professeur au
Collège, bien capable de contrebalancer l'opuscule du chanoine. Il
faut bien saisir cette attitude d'avant-garde de Fontaine qui fut
fort incomprise: jusqu'à sa mort, il s'est heurté au poids de la
tradition qui voulait tout garder et tout conserver, souvent en se

repliant sur elle-même. A Stapfer, le chanoine avait envoyé ces

quelques lignes significatives: «Sous notre ancien gouvernement,
les sciences n'étaient pas en honneur: surtout point de nouveauté,
c'était le grand système»3.

Pour l'exemple, je pense à l'affaire du Bréviaire lausannois.
En 1787, le chanoine est contraint de se déplacer à Lucerne devant

1 AF Berne, RH 1437, 11 (Stapfer au Directoire, 17.1.1799).
2 Fontaine. Un mol sur la tolérance d'après les lumières de la raison.

Piller, Fribourg 1800, 31 p. Exemplaire Hf 506 annoté par Fontaine.
3 AF Berne, RH 1437, 24 (Fontaine à Stapfer, 12.3.1799).



132

le nonce apostolique pour défendre son œuvre, appuyé par
Monseigneur de Lenzbourg et le Chapitre de Saint-Nicolas. Ce nouveau
Bréviaire avait mis la Curie romaine en émoi à cause de l'expression

présentant l'ouvrage comme «Romano perfectius». Aux dires
du chanoine, «Rome fit tapage et sur-le-champ notre diocèse fut
menacé d'interdit»1. L'orthodoxie avait découvert dans ce
Bréviaire les mêmes tendances qui, quelques années auparavant,
s'étaient fait jour à Ems où Fébronius proclamait une Eglise
nationale plus indépendante de Rome; c'était aussi l'esprit du
Synode de Pistoie qui, en Italie, faisait éclater des tendances
jansénistes et gallicanes ouvrant la porte au joséphisme. Le chanoine
s'efforça d'apaiser les appréhensions du nonce, citant en particulier
le retard considérable dans lequel se tenait notre canton, «où les

nouveautés littéraires ne perçaient qu'avec beaucoup de peine».
En 1791, la nouveauté liturgique est loin d'être acceptée; le

chanoine avait proposé de nouveaux chants qui dérangèrent les

habitudes populaires. La Fête-Dieu de 1791 avait été supprimée
pour cause de pluie. Le chapelain Gobet en déduit que Dieu n'a
pas permis au luxe français de se faire voir; après les Vêpres, on
chanta selon le nouveau goût français, «introduit par le perturbateur

du chœur», le chanoine Fontaine!
De toutes les appréciations que l'histoire nous a laissées du

chanoine, aucune n'égale le pamphlet rédigé par ses amis en 1799

en réponse à sa brochure républicaine apostrophant l'archiduc
Charles d'Autriche. Relevons au passage quelques éléments de la
carrière du chanoine pastiché par Marchand, Jean de Montenach
et le Père Girard: «Je commençai par être enfant de boutique;
j'appris ensuite un peu de latin; ce latin me procura l'entrée dans
l'Ordre des Jésuites, que je trompai par mon hypocrisie jusqu'au
moment de leur extinction. Dès lors mon mérite fut longtemps
étouffé sous la poussière des écoles. J'essayai huit fois de m'élancer
à de plus hautes destinées, mais ce ne fut qu'au neuvième élan que
je parvins à me couvrir de l'aumusse. Je me vis donc enfin transformé

en chanoine, mais en chanoine ordinaire, et cette égalité ne
pouvait suffire à mes sentiments d'honneur. Il fallut cependant

1 Bréviaire lausannois, op. cit.



133

avoir patience. Notre prévôt n'avait pas envie de mourir pour me
faire plaisir ; le doyen se portait bien ; il ne me restait que la dignité
de chantre à briguer et je m'en contentai, dans le doux espoir
qu'un poste plus relevé viendrait bientôt couronner un mérite que
personne ne voulait apercevoir. Je voulus être savant. Je
ramassai des livres de tous formats et de toutes langues, et sans
les lire, je m'imaginai les avoir dans la tête. Un cabinet d'histoire
naturelle augmenta ma collection scientifique, sans étendre beaucoup

mes connaissances. Cependant je crus en savoir assez pour
prétendre à la mitre. J'avais déjà conçu cette idée à Paris, dans un
délire de six semaines, et je ne la quittai plus. La Révolution
faisait des progrès rapides en France. Dès lors je commençai à

développer les grands principes dans la maison d'un oncle respectable

que j'affligeai bien sensiblement dans ses vieux jours, par
mon goût dépravé pour le sans-culotisme. On se trompa cette fois
comme en beaucoup d'autres occasions. On me crut épris de l'égalité,

et je ne l'étais que de ma personne. Fidèle à mes nobles

principes, je voulus m'associer de quelque manière aux nouvelles
autorités. Je rampai et m'élevai à propos; je montrai de la chaleur
ou de la modération, suivant les circonstances, et je puis me flatter
que j'obtins quelques succès. Mais en attendant quelque chose
de plus saillant, je dus me contenter pour le moment d'être membre
du Conseil d'éducation. Il est vrai qu'ayant assez intrigué, je fis

nommer un vice-président, et j'étais le seul capable de remplir
cette place. ,..»1

On peut penser à la lecture de ces quelques extraits que le
chanoine a été un partisan des plus ardents de la Révolution et

qu'il fut jugé en conséquence. On peut aussi penser que les attaques
se répétant, il fut incompris dans ce que pouvaient avoir de valable
ses initiatives courageuses. Fontaine se savait jugé; c'est avec
persévérance qu'il affronte consciemment le verdict de ses concitoyens.
Il se sait attaqué, il entend autour de lui la société le taxer de

révolutionnaire; certains l'apprécient, d'autres le dénigrent avec une
grande ardeur. «La malveillance, écrit-il à Stapfer, a tellement
travaillé contre moi qu'elle est venue à bout de faire sérieusement

1 Seconde lettre au prince Charles, op. cit., p. 11.



134

suspecter mon orthodoxie et mes principes religieux dans une bonne
partie de notre canton1.» Il avoue tout aussi crânement au ministre
que son ordinaire n'est pas de perdre facilement courage. «Vanté

par les uns au-delà de mon faible mérite, et calomnié par les autres
à toute outrance, je vais toujours mon petit train, et j'en ai
toujours fait de même»2. C'est là une constante du chanoine: il n'a
jamais voulu pactiser avec ce qui sentait le passé; homme d'action,
il est resté jusque dans les échecs qui se sont accumulés, fidèle à

son idéal de foi dans la dignité humaine, persuadé que le progrès
de la société ne peut se faire que si l'éducation s'adapte «aux
besoins et aux génies du temps». «Ceux qui connaissent ma pensée,
confie-t-il à sa nièce Pauline de Week, savent qu'elle n'est point
à la merci des vents quelque destructeur que pensent être leurs
sifflements. Quand on a la conscience entièrement tranquille, l'on
sait braver les orages, lors même qu'on est atteint»3.

Si l'on veut connaître Fontaine, il ne suffit pas de découvrir
un homme qui divisa l'opinion sur son compte: la personnalité
cachée du chanoine réside dans le savant, l'érudit humaniste,
ouvert au monde, aussi libre de préjugés qu'il était possible de

l'être à cette époque. Il fut un ecclésiastique dévoré par la passion
de connaître, qui ne pouvait souffrir aucune demi-mesure dans la
recherche de la vérité. Pour être savant, il fallait se piquer de
philosophie, ce qui n'était pas sans risque. Il apprit à se faire accuser
de kantisme, ce qui aux yeux des conservateurs vous rangeait dans
le camp des hérétiques. Kant est un boulet, explique le chanoine,
dont «les imbécilles se servent pour se faire respecter. Tel est Kant
dans la bouche des sots qui cherchent à se donner de l'importance.
Je connais certains faiseurs d'esprit qui crient amèrement contre
Kant et les kantistes dans leurs sermons et jusque dans leurs
catéchismes: sans doute avec beaucoup de fruits, car leurs bons paroissiens

croient entendre parler de l'Antéchrist, et les parleurs ne
savent pas mieux que les auditeurs de qui et de quoi ils parlent»4.

1 AF Berne, RII 1413, 40 (Fontaine à Stapfer, 1.10.1799).
2 AF Berne, RH 1437, 24 (Fontaine à Stapfer, 12.3.1799).
3 AEF, Fonds de Week (Fontaine à Pauline de Week, 10.1.1812).
4 AEF, Fonds Fontaine (Lettre à un ecclésiastique, 8.1.1808).



135

Cet état d'esprit d'une société qui n'avait pas encore saisi

l'ampleur du bouleversement révolutionnaire, ni son irréversibilité,
Fontaine s'en moque à sa façon. «Malgré les clameurs de ceux qui
aiment à calomnier la Philosophie qu'ils ne connaissent pas, malgré
ou plutôt à cause des écarts que se permettent ceux qui en abusent,
j'aime à cultiver cette science et lui consacre quelques-uns de mes
loisirs1.» La vraie philosophie débouche toutefois pour Charles-
Aloyse sur le chemin de la tolérance par le dialogue: si passionné
qu'il fût, il n'a jamais rejeté totalement l'opinion adverse. Les très
nombreuses annotations de ses ouvrages prouvent une volonté de

prendre chez autrui ce qu'il y a de meilleur pour son propre
perfectionnement. Il ne faut pas voir dans cette conception du chanoine
une réalité pratique dans les faits: entre la pensée et l'action, il y
a souvent une profonde distance. Une illustration de ce bouillonnement

intérieur est à relever lors de sa querelle qui le mit aux
prises avec le curé Fracheboud condamnant sa tolérance qui conduit
à «un Christianisme affreux et arbitraire, composé de vrais et de
faux dogmes, érigé par force et loi civile en religion constitutionnelle

et nationale»2. Si Montenach et le Père Marchand se sont
montrés virulents à l'égard du chanoine, ce dernier ne manque pas
de l'être à son tour. «Courant à votre magasin d'anathèmes, vous
osez condamner ma doctrine qui ne fut pas condamnée par l'Evê-
ché. Il paraît que vous avez pensé, ce qui arrive à peu de gens;
mais manquant de principes et n'ayant pas de guide dans vos
études, vos idées se croisent et s'embrouillent: vous n'en pouvez
plus sortir... Puisse au moins l'énorme faux pas que vous venez de

faire, vous apprendre à ne plus vous mêler de vouloir faire des

hérétiques par des censures qui sont au-dessus de votre portée»3.
Derrière le chanoine emporté jusqu'à la passion, ouvert au

dialogue œcuménique, le chercheur découvre un homme favorable
aux réformes ; abandonnées, elles précipitent les événements et
favorisent les révolutions. Dans ce climat, Fontaine suit une voie

1 Fontaine. Un mot sur la tolérance, op. cit., p. 3.
2 Arch. Evêché Frib., Fonds Villaz-St-Pierre (Fontaine à Fracheboud,

19.12.1800, p. 7).
3 Ibidem, p. 20.



136

médiane et personnelle, ne cédant pas aux pressions conservatrices
de l'Ancien Régime, mais n'accordant pas tout au libéralisme
naissant. Sur le plan religieux, il refuse tout «dogmatisme» et tout
formalisme; mais jamais il ne souhaite d'exclusive. La plupart de

nos théologiens, estime le chanoine, ont le grave défaut de ne
connaître que la philosophie scholastique ; cette manière de procéder
n'est plus utile à nos temps «où la philosophie a complètement
changé. D'où il est évident que si la Religion souffre, c'est en
grande partie de l'entêtement et de la paresse de nos théologiens
qui, confondant la Foi avec la Théologie et se couvrant du prétexte
de leur invariabilité, ne veulent pas se donner la peine d'adapter
leurs explications à la philosophie du temps»1. Réformateur qui
s'efforce de parvenir à la modération, cet aspect du chanoine est
mal connu. Il explique pourtant que son modèle est Monseigneur
Sailer, le Fénelon de l'Allemagne, «qui sait se plier à tous les temps,
à toutes les circonstances, suit pas à pas tous les progrès des

lumières, sans jamais s'enthousiasmer des nouveautés, ni les rejeter
parce qu'elles offrent de nouvelles idées qui exigent de nouvelles
études et une application sans cesse soutenue»2.

Fontaine ne s'est donc pas contenté d'être un savant détaché
de la réalité du monde; sa vie entière fut consacrée à la jeunesse
avec un souci de mieux instruire sans cesse renouvelé, pour le bien
du peuple. «Si j'étais professeur de philosophie ou de théologie, je
me ferais un devoir indispensable de les approfondir, de les

pondérer, et tâcherais de me mettre en état de les juger»3. En se lamen-

1 Antidote de Vathéisme. Imprimeries des Instructions décadaires sur
l'enregistrement. Paris 1800. Annoté par Fontaine. Bibl. des Cordeliers.

2 J. M. Sailer. Vertraute Reden zunächst an Junglinge, die Universitäten

oder andere Lehranstalten besuchen. J. Lemtner, München 1803. Annoté
par Fontaine. BCU.

Sailer fut nommé tardivement évêque de Ratisbonne. Longtemps
suspect à Rome, il fut un ami de Wessenberg et marqua profondément de

son influence le chanoine Fontaine. Pédagogue libéral, déjà proche du
romantisme, partisan d'un « Aufklärung » modéré, il empêcha Wessenberg
de tourner entièrement au rationalisme. Il se situe comme précurseur de
Görres, Möhler, Döllinger et même de Droste-Vischering, promoteur de la
démocratie chrétienne allemande.

3 AEF, Fonds Fontaine (Lettre à Dom Gremaud de Riaz, 8.1.1808).



137

tant sur l'état misérable de l'instruction fribourgeoise, il souligne
dans les causes notre propre négligence guidée par notre intérêt
personnel. Comment ne pas voir dans cette réflexion du chanoine
le futur Père Girard «L'on se donne bien plus de peines pour
revendiquer ou ne pas laisser perdre des droitures, des prérogatives, des
immunités éphémères que pour étudier le génie de son siècle et
chercher les moyens les plus propres à réformer les cœurs et amener
les hommes à leur vraie destination. On crie contre le vice, mais
on n'a pas soin de faire aimer la vertu. On prêche le devoir, mais
on n'y attache pas les cœurs. On se sert des moyens de terreur et
néglige ceux de la persuasion. On se contente de pratiques
extérieures et pharisaïques, on laisse le peuple dans ses erreurs et ses

préjugés, de crainte de nuire à ses propres intérêts et de voir diminuer

les offrandes et les rétributions de messes»1.

Fontaine a donc avant le Père Girard senti les transformations
profondes du monde et ne s'y dérobera pas. Il demande à ses

concitoyens de reconnaître que nos études théologiques ont besoin de
réformes pour atteindre leurs buts «qui n'est pas l'acquisition frivole
de connaissances purement spéculatives et hypothétiques, mais
l'utilité publique et le salut éternel des fidèles. Ni Monschein, ni
aucun des anciens théologiens ne sont en mesure contre les incrédules

modernes, ni même contre les hérétiques. Tout est changé
dans l'attaque, il faut donc changer la défense»2.

Aux réformes religieuses et pédagogiques débouchant sur une
conception plus humaine de la place de l'homme dans la société,
le chanoine ajoute des préoccupations politiques plus prononcées
que le Père Girard. La forme importait peu au Cordelier, pourvu
que les moyens mis à disposition permettent de faire œuvre utile.
Fontaine au contraire déteste profondément la structure politique
et la forme aristocratique de l'Ancien Régime. Il se pose dans son
Catalogue des Scholarques la question suivante : quelle est l'institution

humaine, si vénérable soit-elle, qui n'ait besoin de temps à

autre d'une sérieuse réforme afin de se maintenir en accord avec

1 Ignace-Henri Wessenberg Der Geisl des Zeitalters. Orell-Füssli,
Zurich 1801. Annoté par Fontaine. BCU.

2 Fontaine. Plan de réforme des études, op. cit., p. 54.



138

les aspirations et les besoins de ses membres? Lorsque la Révolution

survient, le chanoine fut parmi ceux qui l'ont senti approcher.
Dans l'immense trouble provoqué par la vague révolutionnaire, il
a un programme qu'il ne put appliquer jusqu'au bout, la réaction
et les attaches à l'ancien ordre étant encore plus fortes que le
pressentiment des changements futurs de quelques novateurs : modérés
ou extrémistes, ils furent condamnés sans nuance. Pourtant, et
malgré ses nombreuses attaches à la Révolution, il y a un accent
de sincérité dans l'œuvre écrite du chanoine qui nous empêche de
le considérer comme tel. «Je me fais un devoir, explique-t-il aux
autorités helvétiques, de servir de truchement pour rassurer les

consciences timorées qui n'entendent rien à la politique et ayant
de la peine de quitter des habitudes qui pour eux étaient devenues
une seconde nature, se trouvent entièrement désorientés1.» Ou

encore commentant l'histoire de Pie VI, Fontaine écrit en note:
«Le grand et saint Pie VI était digne d'un meilleur historien que
n'est M. Blanchard. S'il est des Jacobins démagogues, il est aussi
des Jacobins royalistes. M. Blanchard est du nombre de ces derniers;
et à coup sûr, les uns comme les autres méritent tous nos mépris»2.

On arrive ainsi à saisir le souci profond que le chanoine a eu
de se tenir à l'écart des extrêmes; certes Fontaine est un esprit
véritablement libéral, par opposition au radicalisme intransigeant
et au conservatisme étroit. Une des multiples annotations découvertes

en marge d'ouvrages de sa bibliothèque en fournit la preuve.
«En traitant de l'infaillibilité pontificale et de la hiérarchie
ecclésiastique, M. Brandmeyer, peut-on lire, n'est sans doute pas ultra-
montain, mais il est loin de donner dans le système opposé. Medium
tenuere beati;» La Révolution renforçant l'ultramontanisme et
Fontaine appuyant avec passion l'œuvre pédagogique et libérale
du Père Girard, une ambiguïté devait fatalement peser sur sa vie,
ses tendances, son opinion profonde lorsque se posa la question des

Jésuites à l'avènement du régime radical.

1 AF Berne, RH 1715, 275 (Fontaine à Meyer, 9.11.1798).
2 Blanchard. Précis historique de la vie et du pontifical de Pie VI.

Londres 1800. Annoté par Fontaine. Bibl. des Cordeliers.



139

Pour le Dr Berchtold et Daguet, il est manifestement un radical

avant la lettre, un ecclésiastique qui ne pouvait logiquement
pas accepter la politique suivie par les Jésuites. Ils en tenaient la
démonstration dans le mémoire du chanoine adressé en 1827 à

Monseigneur Yenni et soutenant avec vigueur l'enseignement
mutuel du Père Girard que justement les Jésuites ne pouvaient
admettre. Il y a impossibilité dans les faits. La famille et en particulier

Pauline de Week, dont l'éducation fut suivie de très près
par le chanoine, prétendent sur la base de son testament qu'il a

toujours été l'ami fidèle des Jésuites, qu'il ne les a jamais reniés.
Cette appréciation divergente n'est en fait qu'un faux problème
dû aux circonstances politiques particulières. Les radicaux avaient
intérêt, pour asseoir leur régime à Fribourg, à maintenir une
présence ecclésiastique de leur côté. Ils ont fait de même avec Girard;
en plaçant Fontaine comme ennemi des Jésuites mais partisan de

leur politique radicale, ils pensaient créer un flottement à l'intérieur

de l'organisation conservatrice tant laïque que religieuse. Le
catholicisme fortement attaqué et suivant de plus en plus les directives

sans faiblesse de Rome ne pouvait évidemment souscrire à

l'idée de voir le chanoine servir de tremplin à une politique
foncièrement anticléricale. Dans ces conditions, personne n'était à même
de voir en lui un homme à l'écart des extrêmes: politiquement, il
fallait prouver mieux que l'adversaire l'appartenance à un camp
déterminé de Charles-Aloyse Fontaine. Le Confédéré radical estima
qu'il avait pour apprécier le chanoine mieux que des faits isolés,
extérieurs ou apparents. Toute sa carrière n'est qu'une preuve de

son opposition aux Jésuites. Berchtold n'accorde aucun crédit au
testament produit par la famille, quand bien même il proclame:
«Ce sont tous les principes que j'ai puisés auprès des Jésuites qui
ont fait le bonheur de ma vie»1.

Que penser de cette querelle et de cette tentative visant à

incorporer à une tendance précise un homme dont toute la vie et
l'activité furent justement orientées vers la recherche d'une voie
médiane que les circonstances ont rendu impraticable? La
Révolution, c'est une terrible crise, une transformation imposée et trop

1 AEF, Reg. not. 4986 et 3539.



140

rapide, une confusion grandissante dans l'esprit des gens où la
nouveauté se confond encore avec l'irréligion. A l'intérieur de ce cadre
qui évolue irrémédiablement vers d'autres rapports entre l'Eglise
et l'Etat, le chanoine choisit la route de l'évolution. Il condamne
non pas l'institution de la Compagnie de Jésus, mais les abus
certains qui se sont glissés dans l'esprit, les méthodes et les moyens
utilisés. «On apprend l'art de la chicane, raconte le chanoine; mais
on n'apprend ni à instruire les peuples, encore moins à les conduire.
Il y a longtemps que l'on crie aux abus, mais jusqu'à présent l'esprit
de parti l'a toujours emporté, au point qu'il s'est même emparé de
la polémique dont l'unique but est de combattre les ennemis de
l'Eglise1.» En soutenant le Père Girard et l'enseignement mutuel,
Fontaine admettait la nécessité de méthodes nouvelles contre le
style scholastique dont les Jésuites étaient les champions. En 1804,
âgé de cinquante ans, il refuse d'envisager le retour des Jésuites
comme possible sans une profonde transformation de la Compagnie.

«Ayant déjà des Capucins pour nous gouverner et des
Trappistes pour nous enseigner, il ne nous manquerait plus que d'avoir
des Jésuites russes pour nous prêcher. Si l'ancien esprit des
Jésuites était mauvais, pourquoi donc rétablir les Jésuites? Ou
bien sous le nom de Jésuites ne prétend-on que donner plus de
consistance à la secte des obscurantistes»2?

Le chanoine se distance d'une institution dont les règles et les
tendances demeurent rigides et étroites. On le comprend encore
dans cette amère remontrance à Monseigneur Yenni de 1827: ce
n'est pas l'Ordre des Jésuites mais les hommes et l'esprit qui les
animent que le chanoine condamne avec véhémence. «Que je mourrais

content si, avant de quitter ce monde où j'ai fait de si tristes
expériences, je pouvais contribuer à faire revivre et rétablir cette
union chrétienne que quelques-uns des anciens professeurs du
Collège ont si malheureusement troublée et en partie détruite3.»
Est-ce à dire que Fontaine a professé «des doctrines antijésuitiques»,

telles que semble le penser le Dr Berchtold et ses émules

1 Fontaine, Etablissement d'un séminaire, op. cit., p. 112.
3 Musée péd., Coll. Girard. BCU (Fontaine à Wassenberg, 3.1.1804).
3 Ibidem, Mémoire Fontaine à Mgr Yenni, 1827.



141

radicaux? Non! Il y a simplement une distance entre une institution

qui ne s'est pas encore complètement adaptée aux besoins
révélés par la Révolution, et la compréhension de l'évolution
inhérente à toute transformation sociale, morale et religieuse d'un pays :

le chanoine n'est pas resté étranger à la marche de son siècle ; il ne
rejettera pas la Compagnie de Jésus comme telle, mais la
philosophie dépassée de certains principes d'Ancien Régime. Il a été
Jésuite et je crois qu'au fond de l'âme il est demeuré fidèle à l'Ordre
de saint Ignace. Dans la Compagnie, il a compté de nombreux
amis, précisément ceux qui furent à la recherche d'un nouvel équilibre

à procurer à la société en évolution : le Père Stattler condamné

par une Curie romaine pointilleuse et dont on reconnaît aujourd'hui

les grands mérites, le professeur Reebmann de Fribourg qui
dut s'exiler en Souabe, le Père Farine réfugié à Soleure.

Si l'on parcourt l'Historia Collegii, on peut souscrire en partie
à la remarque suivante de son annaliste; les dernières lignes sont
toutefois plus que sujettes à caution: c'est à mon avis bien mal
connaître le chanoine Fontaine et ses mérites, accorder peu de
crédit à son travail acharné, à sa compétence scientifique. On
refuse par là la vision d'un homme qui a mieux compris les besoins
intimes d'une époque, ses aspirations morales, intellectuelles et
techniques. «Fontaine appelait la Société de Jésus sa nourrice, son
institutrice et sa mère, rapporte VHistoria. Jamais il ne la perdit
ni de cœur, ni de vue. Il n'en pouvait parler qu'avec la plus douce

émotion; il ne tarissait pas sur son éloge et ne pouvait se consoler
de sa suppression Séduit tant soit peu par les idées corrompues

du jour, il donna — ce qui est vrai — quelques applaudissements

aux nouveautés introduites, non par perversité, mais plutôt,
à ce qu'il paraît, par faiblesse d'esprit..^?)1»

Je pourrais apporter encore d'autres éléments permettant
d'approcher la vérité. Mais pour conclure, il est évident que l'on
ne peut faire de Fontaine à la fois un radical avant la lettre et un
Jésuite orthodoxe. L'on ne peut négliger le témoignage favorable
de son testament, mais l'on ne peut ignorer les convictions de toute
une vie. Jésuite, le chanoine ne le fut jamais selon la conception

1 Historia Collegii, II, 1834, p. 289.



142

radicale. Jésuite, il le fut certainement, mais dans l'esprit de saint
Ignace. Homme de science et de culture, il n'a jamais pactisé avec
la routine : il a horreur des esprits étroits et timorés, enfermés dans
des doctrines strictes et sans âme. Il a eu cependant assez de
confiance dans les nouveaux Jésuites pour leur reconnaître une
profonde valeur intellectuelle et scientifique. C'était le seul organe
solide à Fribourg capable de prendre soin de ses innombrables
travaux et collections, afin de les conserver à la postérité. Sans
renier son passé, Fontaine a gardé suffisamment d'estime pour la
Compagnie de Jésus; lui-même a jugé les Jésuites autrement que
sur les seules accusations d'obscurantisme et de fanatisme religieux.

Le fait qu'il y ait eu un parti jésuite puissant, aux thèses
conservatrices, et des esprits éclairés généralement appelés
libéraux qui s'affrontèrent avec passion au début du XIXe siècle, a

rendu longtemps impossible la connaissance de tout un milieu fri-
bourgeois modéré. Trop longtemps le partage s'est fait entre ceux
qui étaient pour et ceux qui étaient contre. Entre l'Ancien Régime
et les progressistes extrêmes, il y avait un fossé que les modérés
ne purent jamais combler. Pris entre deux conceptions du monde,
rattachés malgré eux à des principes qu'ils n'ont jamais épousés
dans leur totalité, ces modérés sont en définitive des hommes
méconnus. Aussi faire du chanoine Fontaine un symbole précurseur
du radicalisme ou un Jésuite à part entière ne peut se soutenir.
Chaque parti crut pouvoir avancer des arguments péremptoires à

l'appui de sa thèse et de sa politique, afin de considérer Fontaine
et son œuvre comme leur appartenant. Il a su cependant rester à

l'écart, tout simplement, écrit Auguste Schorderet, parce que le
chanoine Fontaine eut cette supériorité de juger les choses
objectivement, avec un réalisme qui dépasse son époque, enfin d'étayer
ses idées et ses opinions sur son propre raisonnement et sa propre
conscience, sans jamais s'astreindre à suivre aveuglément les

sinueux sentiers que tracent les partis.


	Le chanoine Fontaine et son temps (1754-1834)

