
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 33 (1945)

Heft: 5

Artikel: Us et coutumes de la Broye fribourgeoise [suite]

Autor: Bise, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Us et Coutumes de la Broyé
FRIBOURGEOISE

par Gabriel BISE, prof.

(Suile)

II. Les jêles de l'année (suite et fin).

L'été est la saison du travail pénible pour le campagnard.
Aussi, rares sont pour lui les occasions de se divertir ou de prendre
part aux grandes manifestations et fêtes publiques. Disons cependant

quelques mots de la préparation à la Fête-Dieu qui réclame la

coopération de toute la communauté. Les jours qui précèdent la

fête, les enfants reçoivent par groupe une mission bien déterminée:
ceux-ci s'en iront cueillir par les prairies toutes sortes de fleurs
dont ils rempliront des corbeilles ; ceux-là se rendront à la forêt en

quête d'une fraîche mousse ou au bord des ruisseaux pour y couper
des gerbes de laiche. Les plus âgés équiperont des chars et, sous la

direction du forestier, iront abattre le « mai » dont ils orneront les

demeures, de jeunes hêtres ou même des sapins (Estavayer). La
veille du grand jour, tous les balayeurs du village sont mobilisés

pour la toilette des chemins par lesquels passera la blanche procession.

Puis, de bonne heure le lendemain matin, ces mêmes chemins
sont recouverts d'un tapis continu de fleurs, de mousse et de laiche
et transformés ainsi en une féerie estivale incomparable.

Le dimanche qui suit la fête de Sainte Marie-Madeleine (22 juillet)

voit se dérouler à Surpierre une cérémonie au cachet bien
local : la mise du bâton de la Madeleine. En effet, si cette coutume s'est
conservée parallèlement dans les paroisses catholiques du district
d'Echallens, elle a disparu partout ailleurs 1. Ce dimanche-là, toute

1 On misait autrefois à Font un cierge entre jeunes filles et celle qui
l'avait obtenu le portait à toutes les processions. A Treytorrens (Vaud) on
misait avant la Réformation un bâton de St-Nicolas. Les vieillards de Cour-
tion parlaient naguère de la mise du bâton de St-Marcel, patron de la
paroisse. L'origine de cette coutume doit remonter jusqu'aux premiers temps
de la domination savoyarde sur le pays de Vaud.



1Ö4

la population (Surpierre, Villeneuve, Chapelle, Coumin, Praratoud,
Cheiry) se trouve réunie pour les vêpres solennelles à l'église paroissiale.

Le chant de ces dernières terminé, un prédicateur monte en
chaire pour prononcer l'allocution de circonstance et procéder à la

mise du bâton. Voici tout d'abord comment se présente celui-ci:
une hampe de bois d'environ deux mètres, cravatée de soie, supporte
une statue à double face représentant l'une la Sainte Vierge, l'autre

Sainte' Marie-Madeleine ; la statue est encadrée de fleurs
artificielles dues aux Sœurs de la Fille-Dieu (Romont) et fixées à quatre

flamberges. Pendant l'allocution, celui qui l'a misé l'année
précédente vient le présenter à l'assemblée, à l'entrée du Chœur.

Il élève immédiatement la mise à 50 florins 1. Sur les invitations
du prédicateur, le montant atteint rapidement 100, 150 et même

parfois jusqu'à 400 florins. Enfin, le même prédicateur l'adjuge en
bonne et due forme à celui qui en offre le plus grand prix. L'heureux
miseur (qui n'est ^pas forcément un riche propriétaire), reçoit le

trophée symbolique des mains de son prédécesseur et prend place
à la tête de la procession durant laquelle on chante l'hymne à

Ste-Madeleine. Le remplaçant qu'il pourra désigner, ou lui-même, le

porte ainsi jusqu'à la prochaine fête de Sainte Marie Madeleine
à toutes les processions de la Sainte-Vierge et du Très Saint Sacrement.

D'autre part, à l'élévation de la grand-messe et lors des

Bénédictions, les quatre flamberges du bâton sont allumés et le

porteur l'élève, à genoux, devant le maître-autel. Il le repose ensuite
à sa place d'honneur, à l'extrémité d'une des stalles du chœur2.

La célébration de notre fête nationale n'offre pas de caractère

qui puisse la faire figurer au rang des coutumes spécifiquement
broyardes: cortèges, discours, feux, danses autour des feux se

retrouvent dans toutes les régions de la Suisse. Il en est de même de la
bien connue bénichon3 fribourgeoise fêtée dans la Broyé le di-

1 La mise se fait en florins de Moudon valant chacun 60 et. de la monnaie
actuelle. La somme obtenue par la mise sert à l'entretien annuel du luminaire

de l'église.
2 Ce cérémonial a été approuvé par S. G. Mgr Besson en 1920.
3 Celle-ci était à l'origine une fête religieuse. N'était-elle pas au XVe

siècle la fête de la dédicace paroissiale, c'est-à-dire l'anniversaire de sa « bé-



105

manche et le lundi de la deuxième semaine de septembre dans les

villages et les derniers dimanche et lundi d'août dans le chef lieu
(depuis quelques années seulement). Reportons-nous cependant
une centaine d'années en arrière et à Saint-Aubin, par exemple.
Les jours qui précédaient la fête, tout le village se mettait à l'œuvre

pour le montage et l'ornementation du pont sous la direction du
comité de la jeunesse. Au coup de midi, le dimanche, ce même comité,

en grande tenue et bouquet au chapeau, allait offrir le verre de

la bénichon au curé de la paroisse, lequel, par tradition, lui remettait
un don de 10 fr. Après le dîner, les jeunes gens se retrouvaient à

l'auberge pour tirer au sort les filles. Ainsi, chaque membre recevait

une danseuse qui lui restait attitrée jusqu'au banquet des

Carabiniers de l'année suivante qui se célébrait 15 jours après Pâques h
Les jeunes filles assistaient aux vêpres en robes de bénichon. A la
sortie de la cérémonie, les cavaliers, conduits par la musique de

circonstance, venaient les chercher en cortège. On buvait le verre
de l'amitié sur la place et le cortège formé par couples, on-repartait
pour le pont de danse. Quelle féerie que cette suite de jeunes filles
rieuses en robes longues et chatoyantes, de jeunes gens en bottes,
pantalon blanc, « asaqua » (queue d'hirondelle) et gibus, costume
strictement obligatoire. La première danse était jouée pour le pont
rutilant de fleurs artificielles. La deuxième, pour le comité dont
chaque membre devait ôter sa coiffure en passant devant la musique
des cuivres. La troisième enfin marquait officiellement l'ouverture
de la fête L

nédiction ». Ce mot, corrompu au cours des siècles par le patois, ne sert plus
aujourd'hui qu'à désigner la grande réjouissance profane qui met un point
final aux lourds travaux de l'été.

1 La société des Carabiniers de Saint-Aubin fut fondée en 1839 par douze
anciens soldats rentrés de l'étranger. Ils avaient décidé entre autre, de verser

une cotisation de 4 batzes par mois et d'amodier l'auberge où se tenaient
leurs réunions. La nouvelle société prit un rapide essor et au bout de quelques

années se trouva assez riche pour acheter l'auberge, dès lors desservie
par un détaillant. Elle affrétait elle-même des chars pour aller chercher le
vin vaudois. C'est de cette époque prospère que datent son stand de tir,
sa ciblerie et le banquet annuel avec son jeton de présence valant un demi
litre de vin.

2 Qu'il nous soit permis de rendre un hommage, hélas posthume à ce



106

Il est temps cependant de revenir à l'époque actuelle. Est-ce
à dire que ce cérémonial se soit entièrement perdu Non pas,
heureusement. Durant la semaine qui précède la bénichon, les femmes
font cuire au four communal, d'après une liste tirée au sort, les

succulentes cuchôles. Dans leur cuisine, elles font frire les délicats
beugnets (beignets) et préparent, en secret, les « cuquettes »

(croquettes) et les pains d'anis. Les jeunes filles vont à la mousse dans
les bois et confectionnent les roses artificielles. Les jeunes gens vont
abattre les « sapelots » dont ils garniront le pourtour du pont. Ils
se réunissent en société pour choisir un orchestre qui, souvent de

nos jours, n'est plus la traditionnelle musique aux cuivres bien
astiqués. Le dimanche matin, après la grand-messe, ils s'en vont,
musique en tête, faire le tour de la localité et offrir le « verre de la
bénichon » aux autorités locales. A trois heures de l'après-midi
précises, on « lève les danses ». La jeunesse, en colonnes par couples,
prend possession du pont et en fait trois fois le tour au son d'une
marche entraînante. La première danse, habituellement une valse,
est ouverte par le président et sa compagne qui exécutent seuls un
tour de pont. Les autres couples ne peuvent entrer dans la danse

qu'au moment où le président commence son deuxième tour. Cette
première danse terminée, le cérémonial se reproduit deux fois. Dans
la suite, les danses sont publiques. Seules sont réservées les danses
« criées », en l'honneur d'une notabilité de l'endroit ou du dehors

que l'on sait généreuse. La fête se poursuit jusqu'au souper auquel
le cavalier invite sa danseuse. Elle reprend vers les huit heures du
soir pour durer jusqu'aux premières heures du lundi. Les danses
sont à nouveau « levées » à trois heures de l'après-midi, le lundi,
par le vice-président et continuent jusqu'au repas du soir, auquel
cette fois, la jeune fille invite son cavalier. Elle profitera généralement

de cette occasion pour lui remettre un modeste souvenir: soit
une cravate, soit une chemise ou une boîte de mouchoirs1. Le soir,
la fête reprend comme le dimanche mais se termine à minuit. Rares

fidèle témoin du passé de Saint-Aubin que fut pour nous M. Albin Collaud,
ancien syndic.

1 Autrefois, la jeune fille offrait un gilet de laine (St-Aubin) ou de soie

(Autavaux) à la Saint-Nicolas; une chemise ou une cravate au Nouvel-An
(Murist, Seiry).



107

sont encore les villages qui « bénichonnent » le mardi. En effet, le

plaisir lasse à la longue et la musique souvent criarde finit par
rendre nerveuse l'atmosphère du village. Mais, que l'on se garde
d'aspirer trop vite au repos Quinze jours plus tard, l'orchestre est
de nouveau à sa place pour conduire les danses du « recrotzon » de

ses inlassables rengaines.
Novembre vient étendre sur ces airs de liesse son voile chargé

de pluie et de deuil. La prière, pure et forte, passe sur les massifs
de chrysanthèmes et s'élève vers le ciel. Puis, c'est la Saint-Martin
avec son faux été x, la Sainte-Catherine. Le 25 novembre, au soir,
les rues d'Estavayer sont parcourues par un groupe de jeunes filles
à l'aspect étrange. Celles-ci, vêtues d'amples pèlerines noires à

capuchon, vont chanter la complainte de Sainte-Catherine
d'Alexandrie sous les fenêtres de leurs compagnes qui, ayant atteint
l'âge de vingt-cinq ans, n'ont pas encore trouvé de mari.

« Sainte Catherine, était fdle de roi.
Ave Maria, Sancta Catharina... »

Accompagnées de quelques compagnons musiciens (clarinettistes,

flûtistes) elles parcourent chaque rue et ruelle, recevant là

une volée de dragées, là une réconfortante boisson, là, aussi, un
baquet d'eau en témoignage d'une saute de mauvaise humeur. La
ronde terminée, les chanteuses se retrouvent autour d'une table
familiale où les souvenirs pittoresques et la gaîté ne font pas défaut.

La ronde de la Sainte-Catherine s'est à peine estompée dans
les souvenirs que déjà une nouvelle apparaît dans les rues qui viennent

de s'endormir: celle de Saint-Nicolas et de son inséparable
Père Fouettard encapuchonné A Estavayer, ils vont de maison
en maison récompenser les enfants sages et punir les désobéissants.
Dans les villages, on ne personnifie pas le saint. Les enfants, avant
d'aller se coucher, déposent sur le bord d'une fenêtre basse une
poignée de foin, une assiette de pain coupé, de sel et de son pour
l'âne et ajoutent parfois un verre de vin ou de « goutte » pour le

bon saint qui leur apporte des friandises. Puis les jours passent et
c'est déjà Noël

1 On conserve encore le souvenir de la grande foire des domestiques qui
se rendaient avec leurs promises à Yverdon, c& jour-là.



108

La veille, les campagnards procèdent à une toilette
minutieuse de la ferme: la grange et l'écurie sont l'objet d'un soin tout
particulier. D'autre part, l'autorité communale désigne les

citoyens (généralement au nombre de quatre) qui devront monter la
garde dans le village pendant la messe 1. Avant de partir pour l'église
on prend le thé avec une bonne tranche de cuchôle ou de tresse.

Puis, cette collation terminée, on coupe sur la table de la cuisine
six beaux oignons en deux. On dispose les douze tranches sur une
ligne et on les saupoudre de sel. Au retour de la messe, on connaîtra
ainsi, à l'humidité des tranches, les mois de l'an à venir qui seront
pluvieux ou secs. (Font, St.-Aubin). Arrivée à l'église paroissiale,
chaque famille aisée vient déposer une miche de pain blanc sur
l'autel de Sainte-Thérèse (Font) ou sur les fonds baptismaux.
Le prêtre bénit ces miches et le sacristain les coupe en gros
morceaux. A la fin de la cérémonie, on les distribue à chaque chef de

famille, à la table sainte. S'il en reste, on le coupe en morceaux
plus petits pour le pain bénit de la messe du jour. Le pain bénit de

la messe de minuit est distribué au bétail et même à tous les

animaux de la ferme (Font, Dompierre, Seiry).
Le lendemain de Noël est surtout fêté dans nos campagnes

par les domestiques. La tradition veut en effet qu'ils changent de

patron ce jour-là (rinmôion) et touchent leurs arrhes. Le fait de

toucher son revenu s'exprime chez eux par cette expression « la
vache a fait le veau » si le veau est gros, le patron a bien payé ; si

le veau est maigre, c'est le contraire. Cette expression patoise « la
vatza la fè lou vi » perd évidemment de sa saveur à être traduite en
français.

Les derniers jours de l'année se passent dans l'atmosphère
ouatée de la campagne enneigée, dans la chaude ambiance des veillées

au long desquelles on se presse autour ou sur le fourneau de
molasse alimenté de « bronde » (déchets de branches de sapin) ou de

fagots.

1 Avant la messe de minuit, les enfants allaient autrefois dans chaque
famille chanter «nobi» (corruption de NOBIS natus est) pour rappeler à

chacun la venue du Sauveur (Font).


	Us et coutumes de la Broye fribourgeoise [suite]

