
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 32 (1944)

Heft: 2

Artikel: Us et coutumes de la Broye fribourgeoise [suite]

Autor: Bise, Gabriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-818094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-818094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


57

Les nouveaux inculpés se présentèrent le vendredi 23 février
devant la Commission de Bouleyres 1. Je ne reviendrai pas sur ces

dépositions, dont j'ai déjà tiré tout ce qui était susceptible de nous
éclairer, et je m'attacherai uniquement à l'interrogatoire de Pierre-
Nicolas Chenaux, qui vaut que l'on s'y arrête. (a suivre.)

Us et Coutumes de la Broyé
FRIBOURGEOISE

par Gabriel BISE, prof.

(Suite)

1. —- Les grandes circonstances de la vie.

II. MARIAGE

L'enfant a grandi. Le garçon est devenu jeune homme et la

fillette jeune fdle. L'un et l'autre se cherchent un compagnon ou
une compagne. En pleine adolescence, vers les seize ou dix-sept
ans, on ne recherchera pas en premier lieu une personne. Ce qui
importe est un nom 2. Il y a quelques années par exemple, à Pré-
vondavaux, pour connaître le nom de leur futur, quelques jeunes
filles s'asseyaient autour d'une table truquée et l'interrogeaient.

lieher Arrest in Jacquemar », pour les autres «in einem particular
Hausarrest ».

1 A.E.F., A.C., Gr. n° 570. Procès-verbal de la Commission de Bouleyres
du 23 II 1776.

2 Les traditions se rapportant au choix du nom sont nombreuses en
Suisse romande, en particulier dans la vallée de Joux, à Délémont. Dans
cette dernière ville, on connaît même une prière à saint André à dire le
soir du 30 novembre.



58

A l'appel de chacune, celle-ci levait un pied et frappait force coups
de ce dernier. Le nombre de coups comptés sur les lettres de

l'alphabet donnait l'initiale du prénom du futur. A côté de ce moyen
enchanteur qui passait pour être infaillible dans la région, on en
trouve d'autres de nos jours qui font appel au sentiment religieux.
Les jeunes .filles de Font font un pèlerinage à Notre-Dame de

Lorette, à Fribourg; celles de Cheyres se rendent à la chapelle
de St-Joseph située auprès de l'oratoire de Bonne-Fontaine. La
tradition n'a pas conservé de formule de ces prières devant inspirer
le choix du nom mais il est certain que saint André y tient la place
de grand intercesseur.

Avec le temps, le souci de trouver un nom disparaît pour
laisser la place à celui de découvrir la personne. La tradition dit
par exemple à Estavayer, qu'il faut compter neuf soirs de suite
neuf étoiles et que le matin suivant le dernier soir, la première
personne rencontrée de sexe différent est l'élue désignée par le sort.
Peut-être est-il fort heureux pour les jeunes Staviacoises qu'il y
ait souvent du brouillard le soir sur leur petite ville A la campagne
le jeune homme éprouve beaucoup plus qu'en ville le souci de se

choisir une compagne experte .en travaux d'intérieur. Il exerce
un sérieux contrôle de son aimée tout au long de la « fréquentation ».

Il la regarde par exemple couper un morceau de fromage : si elle
enlève la « couenne », elle sera une prodigue; si elle la mange, elle

manquera de délicatesse ; si elle la « racle » soigneusement, elle
sera économe (Cugy, Seiry, Font). Le même contrôle se fera lors
de la réception d'un paquet où il ne faut jamais couper la ficelle.
A Seiry d'autre part, pour voir si la jeune fille possède suffisamment
de patience, on lui remet à démêler soit une échevette de coton
brouillée, soit un écheveau de lin ou de laine de mouton. Le jeune
homme lui-même n'est pas exempt de cette sorte d'examens dictés

par le bon sens. La future belle-mère couche par exemple un
balais sur le seuil de la porte d'entrée ; malheur au prétendant s'il
entre sans le relever Une autre fois, on observera le siège qu'il
prend à la veillée familiale et toutes ses avances seront repoussées
s'il lui prend la fantaisie d'occuper le plus confortable. D'autres
épreuves enfin, collectives, attendent les deux fiancés. Pour savoir
s'ils pourront s'épouser durant l'année, ils devront grimper en se



Tj9

donnant la main au sommet de la Pierre du mariage (Estavayer) L
Celle-ci étant un bloc erratique de plusieurs mètres de hauteur, à

formes arrondies, l'entreprise n'est pas sans montrer de sérieuses
difficultés. Cette coutume, malheureusement, se perd de plus en plus.

Autrefois, et encore de nos jours dans certains villages,
l'occasion de se choisir un conjoint était fournie par la veillée. Très
souvent l'on dansait soit sur l'aire de la grange, soit dans la grande
chambre familiale au son de la musique à bouche ou mieux d'un
accordéon, s'il se trouvait dans les environs un domestique de

campagne suisse-allemand. De nos jours, quelques danses sont encore
organisées le dimanche après-midi, après les vêpres, entre jeunes-

gens et jeunes filles d'un même village, dans le secret d'une ferme
retirée. Mais revenons à la veillée. Les jeunes gens de nos villages ont
encore l'habitude d'aller «aux filles » et ceci principalement le soirr
alors que tous les travaux sont terminés. Organisés en bande, ils se

rendent aux veillées des villages voisins. On leur sert à boire et à manger

quelques biscuits, spécialités de la niaman, mais un « sans moustache

» se trouve-t-il au milieu d'eux, on s'empresse de lui démontrer
que sa présence est inopportune en lui offrant le classique «papet
aux cendres » (Haute et Basse Broyé), un infâme brouet composé de
cendres du foyer assaisonnées de sel et trempées dans l'eau. D'autre
part, si une jeune fille se montre un peu trop enfant, on lui offre
également un breuvage laiteux assaisonné de vinaigre et de poivre
(Dompierre, Domdidier). Ces différentes marques de mépris montrent

que l'expression française « faire la cour » n'est pas toujours
aisément comprise chez nous et qu'une certaine délicatesse de
manière fait défaut aux longues veillées de l'arrière automne et de

l'hiver. Au reste, qu'y fait-on dans ces soirées En automne, on
passe le fil au tabac qui sera pendu sous l'avant-toit de la ferme ;

en hiver, on casse les noix et les noisettes et si la soirée est assez

avancée, la maîtresse de maison sert une tasse de thé additionnée
de vin. Si le travail ne se fait pas trop pressant, quelques tours

1 Cette pierre se trouve à mi-distance entre Estavayer et Font sur les
bords du lac. Au bord de la route de Mens au col de Méné (Dauphiné), se

trouve également une « Pierre qui danse » qui fait l'objet de la même
tradition.



60

de danse sont les bienvenus. Est-ce à dire que ces dernières heures
se passent dans la sérénité et la saine joie que la tradition veut y
voir Nous ne saurions trop l'assurer. Le fait « d'aller aux filles »

confondu parfois avec celui de la veillée manifeste ce désir humain
de la recherche intersexuelle. Les jeunes gens se glissent, dès la nuit
tombée, un à un, qui dans un verger, qui sous des persiennes, qui
dans une grange à la recherche d'une promise. On pourrait
indéfiniment multiplier les anecdotes sur ces soirées tant cette tradition
est encore vivante dans nos campagnes mais nous préférons laisser
chacun avec ses souvenirs. Pourtant, ces aventures nocturnes ne
sont pas toujours sans laisser d'heureux résultats et voici qu'un
dimanche soir se déclarent un « luron » et une promise (Haute-
Broye), une mie et un « marchand » (Basse-Broye). La « fréquentation

» s'ébauche sous la surveillance attentive des deux familles
jusqu'au mariage. Les fiançailles passent inaperçues dans nos

campagnes catholiques. L'offrande de l'anneau de fiançailles n'est pas
connue et deux jeunes se disent fiancés lorsque leurs espoirs ont
été approuvés par les parents et le curé de la paroisse. Ce dernier
du reste bénit les fiançailles, après le mariage civil, sous la déclaration

que les futurs époux remplissent les conditions requises pour
recevoir le sacrement de mariage. Le cas d'un amour entaché
d'incidents de caractère sexuel et aboutissant à une grossesse
prématrimoniale est jugé durement et il n'est pas rare d'entendre dire
d'une jeune fille avec un certain mépris quelle porte « quelque chose

sous le tablier »L
Cette manifestation de l'esprit critique populaire n'est du

reste pas unique. Il n'est pas rare de voir pendus au pilier public
•où sont annoncés les futurs mariages force fruits d'églantiers
{gratte-à-cul), carottes, oignons ou autres symboles du terroir
apposés en quelque nuit bien noire.

Lorsque le jeune homme se trouve en mesure d'assurer l'exis-

1 Remarquons à ce propos, que dans l'habillement féminin, le tablier
a quelque chose de symbolique et que M. van Gennep signale dans l'Isère
(France) le fait qu'une jeune fille accepte un jeune homme comme époux
lorsqu'elle lui permet de soulever son tablier. Qu'on se souvienne également
du tablier de velours que porte Anna Maguern dans le « Magnificat » de
Hené Bazin pour montrer son amour à Gildas.



61

tence de son ménage, il fait officiellement sa demande en mariage
à son beau-père, et verbalement. A la campagne, cette demande-

présente plus de problèmes qu'en ville, la nouvelle épouse étant
appelée bien souvent à vivre sous le même toit que ses beaux-
parents. En général, le mariage est célébré dans le mois qui suit la
demande. Lorsque le futur est d'un autre village que sa promise,,
les jeunes gens du village de cette dernière envoyent une délégation

auprès du jeune homme et lui font payer « la bouna endalôille »

(le bon départ) tout en lui apportant eux-mêmes un modeste
cadeau, une bouteille de vin par exemple. A ce propos, voici une
anecdote staviacoise. Un jeune homme du chef-lieu ayant épousé
une jeune fdle de Montbrelloz et n'ayant pas voulu donner « la
bouna endalôille» à la jeunesse de ce dernier village fut l'objet d'un
charivari nocturne qui dura trois semaines. Ce charivari était une
fanfare déconcertante composée de couvercles de casseroles, grelots

de cheval, clochettes, bidons frappés à tour de bras, etc. II
fallut finalement l'intervention de la police pour y mettre fin.

Le montant de cette sorte de prime matrimoniale varie suivant
les villages entre 20 et 50 francs. Il fait les frais d'une soirée passée

au cabaret où l'on boit, mange et chante jusqu'au petit jour. Les-

préparatifs en vue du mariage étant terminés, la cérémonie est
fixée au lundi suivant, à moins que ce jour soit du mois de mai,
surtout autrefois. La croyance populaire voulait que les mariages
célébrés au mois de mai fussent malheureux et l'on renvoyait
toujours leur célébration au premier lundi de juin, jour des plus
favorables aux unions. D'autre part, les mariages se célèbrent pour la

plupart le lundi de Carnaval, de Ouasimodo, de la bénichon
(septembre) ou encore à la sainte Catherine.

Dans la nuit qui précède le grand jour attendu, les jeunes gens
n'ont pas oublié de semer du gypse ou de la sciure sur les chemins

qui mènent aux maisons des jeunes filles que le nouvel époux a

« fréquentées » au cours des dernières années. Ils ont évidemment
pris le soin de mouiller le gypse afin que celui-ci adhère fortement
au sol, si bien que plusieurs jours encore après les noces, une traînée
blanchâtre dévoile d'anciennes escapades amoureuses (Estavayer).
D'autre part, si la nouvelle épousée a eu plusieurs « marchands »,

ceux-ci sont gratifiés d'un manequin posé sur le toit de leur maison



ou attaché à un arbre qui se trouve aux alentours. Ce manequin,
bourré de paille, est habillé de vieux vêtements et si le jeune homme
exerce un métier, on y ajoute les attributs de son métier: une paire
de ciseaux de bois pour un tailleur, un balais d'écurie ou une fourche

pour un paysan. (Font, Dompierre, Domdidier). Enfin, si la
mariée est une veuve, on gratifie la noce d'un charivari monté dans
toutes les règles de l'art, ceci afin de chasser l'ombre du précédent
mari. (Cette coutume est perdue maintenant par suite d'une
interdiction officielle.)

Le matin de la cérémonie, aux premières heures du jour, quelques

jeunes gens mettent en batterie des vieux mortiers et réveillent
le village pour lui rappeler l'événement. Les tirs se répéteront au
moment où le cortège entrera à l'église et au moment où il en sortira.
Quelques instants avant l'heure fixée, le cortège se forme sur le seuil
de la maison de la jeune fille. La mariée, drapée dans la robe que
lui a offerte son futur, ouvre la marche au bras de son père. Le
.marié après avoir placé les invités par paires sur les rangs donne
le signal de départ et se place en dernier au bras de sa mère. Les
cloches ne sonnent pas à l'entrée à l'église, ni à la sortie. Dans
quelques villages cependant, une sonnerie de cloches annonce la
.messe de mariage, en particulier à St-Aubin. Au pied de l'autel
l'épouse est à gauche et l'époux à droite. La cérémonie terminée,
Je cortège se reforme, mené par le nouveau couple, la mariée à

droite de son mari. Au milieu des coups de mortiers et des cris de

joie de la communauté assemblée, les invités distribuent à la volée
des poignées de dragées et de caramels. Dans certains villages, on
répond aux mariés en jetant sur leur tête des grains de riz. C'est

sur l'affirmation de certaines personnes âgées que nous indiquons
cette coutume que nous n'avons pas pu contrôler nous-mêmes.
M. le professeur Gauchat l'indique pour la Gruyère (La Trilogie de.

la vie, p. 41). A peine le cortège a-t-il fait une centaine de mètres

qu'il se trouve en face d'un obstacle qui barre le chemin, une perche

ou une grosse corde tendue au travers. Derrière l'obstacle se

trouve à nouveau la jeunesse du village, présentant aux époux le

verre de vin de l'amitié avec ses vœux de bonheur. Chaque invité
ensuite déguste le verre traditionnel et les messieurs déposent sur
le plateau le tribut de passage. Les bourses étant bien pleines ce



jour-là, la formalité est vite remplie et les jeunes s'empressent de

lever l'obstacle qui « barrait les mariés ».

Après l'inévitable photographie de mariage qui occupera la

place d'honneur sur la commode de la grande chambre, la noce
s'empresse autour de tables richement chargées pour le repas. Nous
ne saurions faire ici l'histoire d'un repas de noces si répandu dans
notre pays encore de nos jours. Nous nous en voudrions cependant
de ne pas évoquer l'épisode marqué par la remise du « gousignon ».

Tout le monde étant à table, on offre au maître de céans la miche
de pain qu'il coupera en tranches. Le premier morceau étant détaché

de la miche, le « gousignon » autrement dit, on l'enveloppe dans

une serviette, on le dépose sur une assiette décorée de fleurs et on
l'offre à celle des invitées qui se mariera dans le plus proche délai
(Seiry, Murist, Dompierre). Vers la fin du repas,, les nouveaux
mariés prennent congé de leurs invités et se retirent afin de mettre
au point les derniers préparatifs pour le voyage de noce. La noce
n'accompagne pas les voyageurs à la station de départ. Lorsque le

village a retrouvé sa tranquillité habituelle, que les dernières chansons

se sont éteintes au fond des gosiers fatigués, la mère de la
jeune épousée invite à sa maison toutes les dames du voisinage
pour << le café des femmes », sorte de club féminin où seules sont
admises les femmes mariées, conscientes de leur expérience d'épouse
et où elles vont peser les chances de bonheur du jeune couple.
{Seiry, Font, autrefois Murist.) Pendant la lune de miel de ce
dernier, on aménage la chambre qui leur sera réservée et l'on prépare
le grand souper qui fêtera leur retour. A ce repas seront à nouveau
conviés les invités de la noce si les familles sont aisées ; sinon, Seuls

les parents y prendront part, mettant ainsi un terme aux différents
épisodes de ce mariage broyard. (A suivre.)


	Us et coutumes de la Broye fribourgeoise [suite]

