
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 22 (1934)

Heft: 6

Artikel: L'ordre de citeaux : les moniales cisterciennes

Autor: Pittet, Romain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annales Fribourgeoises
ORGANE OFFICIEL DE LA SOCIÉTÉ D'HISTOIRE

DU CANTON DE FRIBOURG

XXIIme Année N° 6 Novembre-Décembre 1934

ODaaaDBaoaDDDDDDDDDDaa oaaaaaoaoaoDaooooaaoo

l'Ordre de Citeaux1
LES MONIALES CISTERCIENNES

par l'abbé Romain PITTET,

Professeur d'histoire au Grand Séminaire.

A côté des couvents cisterciens d'hommes naquirent
bientôt des abbayes cisterciennes de femmes. Il existait
déjà des monastères bénédictins de femmes; ils servirent
de refuge, en particulier, aux épouses des gentilshommes
mariés que Bernard entraîna avec lui à Cîteaux. Humbeline,
sœur de saint Bernard, entra à Jully, qui dépendait de
Molesmes. On lui a quelquefois attribué, mais à tort, la
fondation des moniales cisterciennes. Personne ne défend
plus aujourd'hui l'opinion qui faisait de Jully le premier
monastère cistercien de femmes. Cependant, Jully n'est
pas sans attache avec les cisterciennes, car c'est de là que
sortirent les quelques religieuses qui formèrent le noyau
féminin de la nouvelle observance. Au couvent de Jully,
vivait Elisabeth, la fille de Savaric de Donzy, comte de

Chalon-sur-Saône, qui avait été mariée à Humbert de Mailly
seigneur de Favernay; devenue veuve, elle avait pris
l'habit des bénédictines. C'est elle qui, avec quelques
compagnes, devait être la fondatrice des moniales cisterciennes.
Il n'est pas impossible qu'au moment de son entrée à Jully
elle ait déjà conçu, au moins dans ses grandes lignes, le

projet de créer une nouvelle communauté. Il semble bien,
en tout cas, que la réputation d'austérité et de sainteté



178

dont jouissait l'Ordre fondé par Robert de Molesmes n'ait
pas été étrangère à la détermination qu'elle prit de quitter
Jully pour observer plus strictement la Règle de saint
Benoît. L'endroit choisi pour la fondation est un indice
de l'influence de Cîteaux sur cette femme; Tart, en effet,
est situé dans le diocèse de Langres, à 12 kilomètres au
nord-est de Cîteaux.

A quelle date l'abbaye de Tart vit-elle le jour Le
récit de la fondation1 nous apprend qu'au temps où
Guilencus était évêque de Langres et Hugues duc de

Bourgogne, des moniales se rassemblèrent à Tart; le Chapitre
de Langres leur donna une Abbesse, Elisabeth et une
prieure du nom de Marie. Avec le consentement du duc
lui-même et de son épouse Mathilde, Arnulf Cornut,
chevalier, et son épouse Emeline, qui plus tard fut ensevelie
à Tart, donnèrent, par l'entremise d'Etienne, Abbé de

Cîteaux, le terrain sur lequel s'éleva le monastère. L'évê-
que de Langres, Joceran donna son appui à l'édification
de cette maison comme aussi le duc de Bourgogne Hugues.
La concession d'Arnulf fut approuvée par ceux qui tenaient
de lui cette terre en fief. Le même Arnulf céda encore,
pour parfaire son aumône, des dîmes qui appartenaient
à sa femme et des pêcheurs du voisinage cédèrent aux
religieuses le droit de pêche. Ce dernier don fut fait à la mère
Elisabeth et à la prieure Marie en présence de l'évêque
Joceran, du duc Hugues et de son fils et d'autres
gentilshommes encore. Gauthier, le prêtre de Tart, céda aussi les

dîmes de son église, avec l'approbation de l'évêque Guilencus.

Enfin, Hugues duc de Bourgogne, confirma le don

qu'il avait fait à Dieu, à la Sainte Vierge et aux religieuses
de Tart. La tradition veut qu'Elisabeth ait travaillé douze
ans à l'érection de ce monastère ; dans ce cas, il aurait été
achevé vers 1120. Ce qui est absolument certain, c'est que
ce couvent fut fondé au plus tard au début de l'année 1125

car l'évêque de Langres, Joceran, qui a joué un rôle très
actif dans cette fondation, résigna la dignité épiscopale à

1 Migne, P. L. 185, col. 1409-1411.



179

la fête de Pâques 1125 et mourut l'année suivante. Il eut
pour successeur Guilencus, dont le nom figure dans la
notice que nous avons résumée plus haut. La construction
du couvent et de l'église paraît avoir exigé un temps assez

long. On ignore à quel moment exact quelques bénédictines
de Jully vinrent s'installer à Tart. On donne généralement
la date de 1132. Mais cette date paraît peu vraisemblable.
Il est plus probable qu'en 1132, la nouvelle communauté
commença sa vie régulière, une vie conforme aux statuts
et aux usages de l'Ordre de Cîteaux. Mais il est remarquable
que les premières cisterciennes, comme les fondateurs de

Cîteaux, vinrent de Molesmes, car l'abbaye de femmes
de Jully dépendait de Molesmes.

Quel rôle joua Cîteaux dans la fondation de Tart
Les documents nous apprennent que le troisième Abbé
de Cîteaux, Etienne Harding, fut mêlé à cette création.
Nous avons vu que c'est par son entremise qu'Arnulf Cor-
nut remit aux religieuses le terrain nécessaire à l'édification
du monastère. La participation du saint Abbé à cette œuvre
est confirmée en outre par un acte de l'Abbé Guido II de

Cîteaux, probablement, qui rappelle la fondation de Tart L
Mais Etienne s'occupa de l'affaire à titre purement
personnel et non pas comme Abbé de Cîteaux. Il a aidé Elisabeth

de ses conseils ; il lui a fait connaître les usages et les

statuts de l'Ordre cistercien. Ce faisant, il ne remplissait
pas une charge imposée par l'Ordre, car nous savons que
jusqu'à la fin du XIIe siècle, le Chapitre général de Cîteaux
fut toujours opposé, en principe, à l'incorporation des

monastères de femmes. C'est pourquoi, en 1147, lors de la
réception des couvents de Saint-Etienne d'Obazine, les
Pères du Chapitre général s'opposèrent à l'existence et
au maintien du couvent de femmes qui se trouvait à cet
endroit, « quod eorum ordo non sustinebat », car l'Ordre
n'admettait pas cela. II est vrai que dans une relation 2

de la fondation de Tart, laissée par un Abbé de Cîteaux

1 Migne, P. L. 185, col. 1413-1414.
2 Migne, P. L., 185, col. 1413-1414.



180

appelé Guido, probablement le deuxième de ce nom, et
qui fut Abbé de 1193 à 1199, cette maison de femmes est
appelée « propria filia domus cisterciensis » propre fille de

Cîteaux. L'auteur rapporte comment, sur le terrain concédé

par Arnulf Cornut et sa femme, avec le consentement du
duc Hugues de Bourgogne, l'Abbé de Cîteaux Etienne
établit un couvent de moniales vivant selon les statuts
de son Ordre et installa une Abbesse selon la manière de
Cîteaux. C'est pourquoi ce monastère est appelé la propre
fille de Cîteaux, de sorte que l'Abbé de Cîteaux a plein
pouvoir pour corriger et ordonner ce qui est à corriger et
à ordonner dans cette maison, comme aussi pour y installer
et déposer l'Abbesse. Il faut remarquer que cet Abbé Guido
vivait à la fin du XIIe siècle et qu'à ce moment l'attitude
de l'Ordre à l'égard des couvents de femmes avait changé.
Il est certain qu'Etienne Harding favorisa la fondation
de Tart et prit une part très active à sa réalisation ; il n'est
pas impossible que lui-même en ait pris la direction ; on
ne peut pas nier non plus que d'autres Abbés, à l'exemple
d'Etienne, aient accepté de. s'occuper des maisons de

moniales de leur voisinage. Mais à ce moment-là l'Ordre,
comme tel, refusa toujours de s'adjoindre des religieuses.
Il est probable que les premières religieuses de Tart
formaient encore une communauté bénédictine qui suivait
la Règle et les usages de Cîteaux, sans être officiellement
considérée comme une maison de l'Ordre nouveau ou plutôt

renouvelé. En dépit de cela, Tart reste la première
abbaye cistercienne de femmes. Elisabeth de Donzy fut
la première cistercienne comme aussi la première Abbesse
de Tart. La jeune fondation trouva sans doute des recrues
parmi les femmes du monde. C'est ainsi qu'en 1142,
Mathieu, duc de Lotharingie, notifie que sa mère Athéleïde
est rentrée au couvent de Tart; en mémoire d'elle il fait
une donation à l'Abbesse Elisabeth et aux moniales 1.

Toutefois, il semble que l'extension des cisterciennes
ait été d'abord assez lente. La sévérité de la vie monastique,

1 Migne, P. L., 185, col. 1411-1412.



181

les exigences d'une Règle très austère devaient inspirer aux
femmes quelque frayeur. La plupart des religieuses à cette
époque, avaient d'abord été mariées ; veuves, elles
entraient en religion. Nous savons aussi que plusieurs
compagnons de saint Bernard étaient mariés et qu'après leur
entrée à Cîteaux, leurs épouses durent chercher un asile
dans une communauté religieuse. Au dire de saint
Bernard, la vocation religieuse était rare de son temps parmi
les jeunes filles de la noblesse. On peut conclure de cette
affirmation que l'expansion postérieure des couvents de
femmes est due en grande partie à l'influence du saint.
Les documents ne fournissent que de rares renseignements
sur les premières abbayes-filles de Tart. Le Chapitre général

de Cîteaux paraît s'être désintéressé presque complètement

des cisterciennes. La preuve en est que les statuts
des Chapitres généraux, pour autant que nous les connaissons

exactement, ne parlent des moniales que deux ou
trois fois. Encore s'agit-il simplement d'une mention
occasionnelle comme la réponse faite au roi de Castille en
1191 à propos du Chapitre général des cisterciennes d'Espagne

Vet non pas de dispositions spéciales édictées pour elles

par l'autorité suprême de l'Ordre... Ce silence à peu près
complet est conforme à l'esprit de discipline de l'Ordre
nouveau qui ne voulait pas exercer d'activité extérieure
de peur de s'anémier par des contacts trop fréquents avec
le monde, et qui refusait de ce fait la direction des monastères

de femmes.
Tart, vers l'année 1200, était cependant l'abbaye-mère

de plusieurs couvents énumérés dans la bulle d'Innocent III
de l'an 1200: « Abbatiam de Bellomonte, abbatiam de

Estanchia, abbatiam de Ulnis, abbatiam de Polungies,
abbatiam de Benfaes, abbatiam de Colunges, abbatiam
de Mustraloz, abbatiam de Cambenoit, abbatiam de Drei-
taval, abbatiam de Lüde, abbatiam de Moleise, abbatiam
de Lascleche, abbatiam de Monaster, abbatiam de Boise-
rotes, abbatiam de Renoth, abbatiam sanctae Mariae

1 Statuta I, 139.



182

deBurgil1». La même énumération, à peu près, figure dans
la notice de l'Abbé Guido (1193-1199) que nous avons citée
plus haut2. Mais dès 1150, nous rencontrons des cisterciennes

installées au pied des Pyrénées, au nord, à Faba ou
Favaz (Lumen Dei). C'est de là qu'elles partirent pour
l'Espagne. L'année même où la vie cistercienne débutait
à Tart, les cisterciens avaient franchi les Pyrénées; leur
présence en Espagne dut pousser les cisterciennes à émi-

grer. Vers 1157 probablement, un groupe de moniales
quitta Faba pour aller fonder dans le royaume de Navarre
le couvent de Tulebras. Tulebras était fille de Faba comme
cela ressort d'une lettre de l'Abbesse de Tulebras, Urraca,
à l'Abbé de Cîteaux et datée de 1199 3. Tulebras (Sancta
Maria de Caritate) fut à l'origine de nombreuses fondations

en Espagne. Il créa des monastères nouveaux ou
reprit simplement des monastères existants qui acceptèrent
de se conformer aux us et coutumes de Cîteaux. Le plus
célèbre d'entre eux fut celui de Las Huelgas ou de Sainte-
Marie-la-Royale, près de Burgos. C'était une création du
roi de Castille, Alphonse VIII. La charte de fondation est
datée du 20 mai 1187. Le roi ne se contenta pas de doter
richement le monastère dans lequel il choisit d'ailleurs
sa sépulture ; il voulut l'enrichir de tous les privilèges
possibles. Il fut poussé à accomplir ce geste sans doute par
sa charité, mais aussi par un certain sentiment d'orgueil.
Il désirait que ce monastère, qui était sa fondation, fût
le premier couvent cistercien de femmes dans son royaume.
Il rêvait pour cette abbaye une prééminence non seulement
honorifique mais réelle. Dans son esprit, il la voyait à la
tête des couvents d'Espagne. Pour atteindre ce but, il imagina

d'instaurer des réunions annuelles de toutes les
Abbesses d'Espagne à Las Huelgas. L'Abbesse de Las Huelgas
en prendrait la direction. Il s'agissait donc de tenir une
sorte de Chapitre général des cisterciennes d'Espagne au

1 Migne, P. L., 185, col. 1413, note 64.
2 Migne, P. L., 185, col. 1413-1414.
3 Manrique A., Annal. III, 339.



183

moins. Le secours de Cîteaux était indispensable à la
réalisation de ce plan. C'est pourquoi Alphonse VIII se servit
pour faire part de son projet à l'Abbé de Cîteaux et au
Chapitre général, de Martin, autrefois Abbé de Huerta,
alors évêque de Siguenza. On ignore si Martin se rendit
personnellement, comme cistercien, au Chapitre général et
fut chargé par le roi des propositions touchant Las Huelgas,
ou bien s'il fut député tout exprès par Alphonse VIII. A
Cîteaux, on fut évidemment surpris et surtout embarrassé

par une pareille demande. Etant donné l'attitude de l'Ordre

vis-à-vis des couvents de femmes, la sollicitation était
au moins importune ; on ne pouvait cependant pas refuser
d'examiner l'affaire sans risquer de déplaire au roi dont il
fallait conserver les bonnes grâces à cause des nombreuses
fondations d'Espagne. Le Chapitre général répondit donc
à cette demande, qui avait été formulée non seulement

par le roi, mais aussi parles Abbés et les Abbesses d'Espagne,
comme il ressort de la réponse. Il consentait à ce qu'une
fois par an les Abbesses d'Espagne se réunissent à Las
Huelgas de Burgos comme à l'église-mère « tanquam ad
matrem ecclesiam » pour s'entretenir de la meilleure
manière de promouvoir le bien de l'Ordre et d'extirper les

vices. La décision fut prise au Chapitre général de 1188 1.

Mais, le Chapitre général s'était prononcé, à propos des

cisterciennes d'Espagne, sur une affaire douteuse et contestable.

Il s'était peut-être trop engagé. C'est la conclusion
qu'il paraît légitime de tirer d'une décision du Chapitre
général de 1191. « Domino régi Castellae scribatur, quia non
possumus cogéré abbatissas ire ad capitulum de quo
scripsit, et si vellent ire, sicut eis jam oonsuluimus, multum
nobis placeret: qu'on écrive au roi de Castille que nous
ne pouvons pas forcer les abbesses à assister au Chapitre
à propos duquel il nous a écrit, et que si elles veulent y
aller, comme nous le leur avons conseillé déjà, elles nous

1 Manrique A., Annal. III, 218.



184

feraient grand plaisir1. » Cette dernière réponse est fort
significative Le Chapitre général ne se croit pas autorisé
à imposer aux Abbesses d'Espagne l'obligation de se rendre
au Chapitre de Las Huelgas ; il n'exerce donc pas sur elles

une véritable juridiction; ces couvents de femmes ne sont
pas encore incorporés à l'Ordre.

Cependant, ces moniales sont considérées comme des

cisterciennes: cela ressort de la bulle de confirmation de
Las Huelgas accordée par le pape Clément III, reproduite
par l'historien de ce monastère 2. En outre, si ces moniales
n'avaient eu aucune relation avec Cîteaux, le Chapitre général

se serait complètement désintéressé de leur demande, ou
ce qui est plus vraisemblable, les Abbesses d'Espagne ne
se seraient pas adressées à Cîteaux. Un passage d'une lettre
du Chapitre général, datée de 1187, indique, me semble-t-il,
la situation des couvents de femmes d'Espagne par
rapport à Cîteaux: « ...Et nos sanctum collegium vestrum in
fraterna societate recipimus in omnium beneficiorum Ordi-
nis nostri plena vobis communione concessimus3 ». On
accorde donc à Las Huelgas la participation aux prières et
aux bonnes œuvres de l'Ordre, ce qui n'aurait aucun sens
si elles n'étaient déjà incorporées à cet Ordre.

Le fait que le roi de Castille prie le Chapitre général
d'obliger les Abbesses d'Espagne à se réunir à Las Huelgas
laisse entendre que l'exécution de son projet de Chapitres
des cisterciennes d'Espagne rencontre de l'opposition. Ne

pouvant pas la briser, il recourait à Cîteaux. Cette fois,
le Chapitre général, sous peine de méconnaître l'esprit de

l'Ordre, avait dû répondre par la négative. L'opposition
contre Las Huelgas partit naturellement du couvent de

Tulebras, le premier en date des couvents d'Espagne.
L'Abbesse de ce dernier avait peine à accepter une subordi-

1 Statuta I, 139.
2 El real monasterio de Las Huelgas de Burgos y el hospital del

Rey, par D. Amancio Rodriguez Lopez. Burgos 1907. T. 2, vol. I,
323.

3 Lopez, op. cit. I, 329.



185

nation de l'abbaye-mère à l'abbaye-fille, de Tulebras à

Las Huelgas. Les religieuses qui réclamaient maintenant
le premier rang venaient à peine de quitter Tulebras. Leurs
prétentions étaient d'autant plus exaspérantes qu'ils ne
s'agissait pas seulement de choisir Las Huelgas comme
lieu de réunion annuelle des Abbesses d'Espagne, mais de

reconnaître la suprématie de l'Abbesse de l'abbaye royale
qui serait, de ce fait, instaurée comme supérieure générale ;

l'opposition gagna évidemment les autres couvents de femmes

; les Abbesses profitèrent de l'exemple de Tulebras,
sinon pour refuser de fréquenter le Chapitre annuel, du
moins pour repousser la prétention de-l'Abbesse de Las
Huelgas à la domination sur les couvents d'Espagne. Mais
la situation n'était pas la même pour tous. Tulebras,
l'abbaye-mère, était située dans le royaume de Navarre, donc
soustraite à l'autorité du roi de Castille, le promoteur et
le défenseur de la supériorité de Las Huelgas. Les autres
couvents, au contraire, se trouvaient dans le royaume de
Castille ou dans des régions soumises à son influence. C'était

risquer beaucoup de s'opposer indéfiniment à leur
suzerain temporel ; aussi, après une courte lutte, les
couvents se soumirent, peut-être sur le conseil du Chapitre
général. D'ailleurs Cîteaux, nous l'avons vu précédemment,
avait conseillé aux Abbesses de se rendre à Las Huelgas.
Mais l'affaire traînait en longueur ; le roi n'arrivait pas
pleinement à son but ; des querelles éclatèrent souvent.
Enfin, en 1199, la question fut définitivement réglée.
L'Abbesse Urraca de Tulebras déclara devant l'Abbé de

Cîteaux, Guido, que l'Abbesse Toda Ramirez, à qui elle
succédait à la tête du monastère, avait dispensé de l'obéissance

les Abbesses de Perales, de Gradefes et de Canna
et leur avait permis de se soumettre à l'autorité de Las
Huelgas. Ces Abbesses obtinrent de l'Abbé de Cîteaux,
Guillaume, la permission de se rendre au Chapitre général
annuel de l'abbaye de Sainte-Marie-la-Royale de Burgos, x

qu'elles considéraient comme leur maison-mère. Aussi
Urraca ratifie le fait que ces couvents dépendront désormais



186

de Las Huelgas 1. D'après Manrique, l'abbé Guido de Cî-
teaux entreprit un voyage en Espagne en 1199 2. Il s'entretint

avec les Abbesses d'Espagne et les engagea à assister
au chapitre de Las Huelgas ; il mit fin ainsi à la querelle qui
avait trop duré entre Tulebras et Las Huelgas. Son voyage
eut d'ailleurs un autre résultat plus important que le
précédant: l'admission définitive des cisterciennes espagnoles
dans l'Ordre de Cîteaux et leur soumission à la juridiction
du Chapitre général3.

C'est donc en 1187 ou 1188 que le Chapitre général
accorda aux Abbesses d'Espagne la permission de se réunir
chaque année en Chapitre à Las Huelgas. La première
assemblée de ce genre eut lieu au printemps 1189. L'acte qui
le mentionne porte la date du 27 avril 4. Pour lui donner
un cachet solennel et en souligner l'importance, on y invita
un grand nombre de dignitaires ecclésiastiques : Alderich,
évèque de Palenzia, Martin, évêque de Burgos, Martin,
évêque de Siguenza, les Abbés Guillaume de l'Escal-Dieu,
Raymond de Sagramenia, Nuno de Valbuena, Pierre de

Fitero, Sanche de Bonaval, Jean de Sandoval et Fegrino
prieur de Bugedo. L'Abbé Guillaume de l'Escal-Dieu, qui
était le couvent français le plus proche de l'Espagne, paraît
avoir été le délégué de l'Abbé de Cîteaux et avoir présidé
la réunion s. A ce premier Chapitre furent présentes les

Abbesses suivantes: Maria de Perales, Maria de Gradefes,
Toda de Canas, Maria de Torquemada, Urraca de Fuente-
caliente, Mencia de San Andres de Arrojo et Maria de Car-
rizo. L'Abbesse de Las Huelgas, Misol ou Michol, tenait
évidemment la première place. La question la plus
épineuse mise en discussion fut sans doute celle de la
reconnaissance de Las Huelgas comme maison-mère, comme aussi
la sujétion des autres couvents à celui-là et la promesse

1 Manrique III, 339.
2 Manrique III, 339-340.
3 Manrique III, 340.
4 Manrique III, 244; Lopez I, 330.
5 Manrique III, 224; Lopez I, 61.



187

d'obéissance que devaient faire, par conséquent, les autres
Abbesses, à celle de Las Huelgas. C'est dans le sens
d'une suprématie de ce dernier couvent sur les autres que
fut interprété le mot « tanquam ad matrem » contenu dans
la lettre de l'Abbé de Cîteaux. Le roi de Castille paraissait
toucher au but désiré. Mais nous savons déjà, par la déclaration

du Chapitre général de 1191, que des difficultés
nombreuses surgirent toujours et que l'autorité de l'Ordre ne
consentit pas à intervenir avec autant de fermeté que ne
le souhaitait Alphonse VIII. Ce Chapitre se tenait chaque
année, à Las Huelgas, à la fête de saint Martin.

Les Abbesses s'y rendaient à cheval et pouvaient se

faire accompagner par six personnes, hommes et femmes.
Des Abbés cisterciens participaient également à ces
réunions. Ils rencontraient parfois, en chemin, les Abbesses
et faisaient route ensemble... C'est probablement à ce fait
que se rapporte une disposition du Chapitre général de

Cîteaux de 1192: une punition est infligée aux Abbés
d'Espagne qui ont voyagé à cheval, un jour ou plus, avec
des Abbesses et des religieuses ; si cette chose se renouvelle,
les coupables seront gravement punis1. D'ailleurs une
interdiction générale de voyager avec des Abbesses et des

religieuses avait été portée pour les Abbés et les religieux
en 1191 déjà. On voulait surtout éviter que les uns et les

autres passassent la nuit dans le même monastère2. A
l'ouverture du Chapitre, les Abbesses renouvelaient leur
promesse d'obéissance à la mère-Abbesse. On ignore presque

tout de l'activité de ces Chapitres de cisterciennes
d'Espagne. Il n'est pas impossible que certaines décisions
prisespar eux aient été contraires aux usages et coutumes des

Cisterciens et ne purent pas recevoir, dès lors, l'approbation
du Chapitre général de Cîteaux. En effet, lorsque l'Abbé
de Cîteaux voulut soumettre Las Huelgas et ses abbayes-
filles à une visite canonique, l'Abbesse Elvira s'y opposa
formellement si bien que le Chapitre général de 1261 fut

1 Statuta I, 147.
2 Statuta I, 146.



188

obligé de l'excommunier1. Plus tard, les relations politiques
entre la France et l'Espagne s'étant gâtées, la guerre ayant
éclaté, le roi d'Espagne interdit à l'Abbé de Cîteaux
de mettre le pied sur le territoire espagnol. C'est ainsi que
Las Huelgas fut pratiquement séparé de l'Ordre. D'ailleurs
les Abbesses de Las Huelgas paraissent ne s'être jamais
souciées beaucoup des directives émises par l'autorité
suprême de l'Ordre.

L'exemple des religieuses espagnoles semble avoir
poussé les religieuses de Tart à instituer aussi des Chapitres
généraux pour les couvents dépendants de l'abbaye-mère.
C'est vraisemblablement l'Abbé Guillaume II, mort en
1193, qui donna son approbation à cette demande. En
1193, en tout cas, des réunions d'Abbesses avaient été
tenues déjà à Tart. La notice laissée par l'Abbé Guido
(1193-1199) sur l'érection de Tart fait mention des

Chapitres généraux de femmes. En effet, Guido énumèreles
abbayes soumises à Tart: Biaulmont (Belmont-aux-Nonnains,
diocèse de Langres), Estanchia (L'Etanche, Vosges, diocèse

deToul), Polongies(Poulangy, diocèse de Langres), Beaufaes

(Beaufay, diocèse de Langres), Collonges (diocèse de Besançon),

Valbaions (Laval-Bénite diocèse de Vienne, Dau-
phiné), Corceles (Corcelles, diocèse de Besançon), Mosterlet
(Montarlot, diocèse de Besançon), Cambenoit (impossible
à identifier), Dreiteval (Droiteval, diocèse de Toul),
Moleise (Molèze, diocèse de Chalon-sur-Saône), Lescleche

(L'Eclache, diocèse de Clermont), Monaster (Monasterium,
Montreuil-les-Dames diocèse de Laon Boiserotes
(Bussières diocèse de Bourges), Reynoth (Rieunette,
diocèse de Carcassonne), Lumen Dei (Fabas ou Favas, diocèse
de Cominges), de Lude (Locus Dei, Lieu-Dieu diocèse?)
de Ulnis (Ounans, diocèse de Besançon). Il ajoute que
les Abbesses de ces monastères se rendaient chaque année,
à la fête de saint Michel, au Chapitre général qui se tenait
à Tart. Ce Chapitre était présidé par l'Abbé de Cîteaux ou

1 Martène IV, 1419.



189

par son représentant. La participation à cette réunion était
obligatoire et l'Abbé de Cîteaux pouvait seul dispenser
les Abbesses d'y assister L L'Abbé Boniface, mort en 1256,
décréta que les Abbesses qui ne pourraient pas se rendre
à Tart devaient y envoyer leur prieure ou d'autres religieuses

dignes de confiance avec une lettre d'excuse2. Une

preuve de l'importance que l'on attachait à cette réunion
c'est la punition infligée à l'Abbesse de Montarlot, en 1268,

parce qu'elle s'était abstenue d'y participer sans se faire
excuser... Elle devait quitter sa place au chœur jusqu'à
ce qu'elle se soit présentée personnellement à Tart. En
attendant, elle était tenue de jeûner chaque vendredi au pain
et à l'eau. Au prochain Chapitre général, si elle ne pouvait
pas faire valoir des raisons sérieuses pour motiver ses

absences, elle serait déposée comme rebelle et désobéissante3.
Les participantes faisaient rapport sur leur couvent
respectif et l'Abbé de Cîteaux était ensuite en mesure de

prendre les décisions opportunes au Chapitre général des

cisterciens. On ignore à quel moment tombèrent les Chapitre

généraux de Tart.
Mais presqu'à l'époque où furent introduits les Chapitres

généraux des cisterciennes, un changement important
se produisit dans l'attitude de l'Ordre vis-à-vis des moniales.
Les cisterciens commencèrent à accepter la direction des

couvents de femmes. Parmi ces derniers, ceux qui le

désiraient, furent incorporés à l'Ordre. En effet, petit à petit,
l'idée prévalut à Cîteaux, que puisqu'il existait des

religieuses portant le nom de cisterciennes il valait mieux
que l'Ordre en eût la surveillance et exerçât sur elle sa
juridiction. Il n'est pas possible de fixer exactement l'époque
à laquelle cette incorporation commença. Ce dut être à

la fin du XIIe siècle. Dès lors, il sera souvent question des

couvents de femmes dans les statuts des Chapitres généraux

de Cîteaux. Dans les réunions de Tart, on devait

1 Migne, P. L. 185, col. 1413-1414.
2 Migne, P. L. 185, 1413.
3 Migne, P. L. 185, 1413.



190

sans doute présenter et discuter les décrets venus de
Cîteaux. C'est ce qui explique que le Chapitre général de

Tart s'ouvrait à la saint Michel, c'est-à-dire peu après celui
de Cîteaux qui se tenait à l'Exaltation de la Sainte-Croix
(14 septembre). En 1209, le Chapitre général interdit à

l'Abbé de Savigny de recevoir des novices dans les

couvents de femmes pendant une année1. A Cîteaux, la réception

des couvents de femmes ne se fit pas sans conditions.
D'abord, on devait observer une certaine distance entre
les abbayes d'hommes et les monastères de femmes : le

Chapitre général de 1218 la fixa à six lieues. Les abbayes
de femmes devaient être distantes entre elles d'au moins
dix lieues 2.

En 1212 déjà, l'Abbé de Savigny fut chargé de

s'occuper des moniales de Brailla ou Braela probablement,
qui étaient installées trop près des maisons des moines 3.

La condition la plus dure, et aussi la plus importante
pour assurer le maintien de la discipline, ce fut la clôture.
On dit généralement que l'obligation de la clôture fut
imposée en 1218. En réalité, il en est fait mention déjà en
1213. A cette date, le Chapitre général décide que les

moniales qui sont déjà incorporées à l'Ordre ne peuvent
pas sortir comme elles l'entendent, mais seulement avec
une permission de l'Abbé du monastère auquel elles sont
soumises, car cette liberté de quitter le couvent est
préjudiciable au bien des âmes. En outre, dorénavant, lorsque
des moniales formuleront le désir d'être incorporées à

l'Ordre, on ne les recevra qu'à la condition qu'elles acceptent

la clôture complète 4. C'est cette condition qui fut
posée la même année au monastère de femmes d'Amboise

pour lequel l'archevêque de Tours sollicitait la faveur
de l'incorporation à Cîteaux5. En 1218, le Chapitre

1 Statuta I, 359.
2 Statuta I, 485.
3 Statuta I, 403.
4 Statuta I, 405-502.
5 Statuta, I, 416.



191

général reprend cette défense: interdiction absolue de sortir

du couvent. Seule, l'Abbesse accompagnée de deux
religieuses pourra le faire avec la permission du Père Immédiat,

en cas de nécessité ; mais ces occasions devront être
aussi rares que possible 1. Aussi voit-on, en 1219, l'autorité
de l'Ordre différer l'admission d'un couvent de femmes

parce qu'il n'est pas absolument sûr que ces religieuses
acceptent la clôture 2. En 1225, on demande aux couvents
incorporés depuis quatre ans de choisir entre la sortie de

l'Ordre ou la soumission à la prescription du Chapitre
général de 12183. A plusieurs reprises, le Chapitre général
dut revenir sur cette décision ; il avait de la peine à la faire
respecter. En 1268, à cause des abus commis dans les
communautés de moniales4, en 1437®, en 14406, en 14577,
en 1546 8 des recommandations sont faites aux couvents
et aux Pères visiteurs à ce sujet. Personne, le visiteur
excepté, ne peut entrer dans le cloître ; les conversations
se feront par une fenêtre ad hoc ainsi que les confessions 9.

Il est évident que l'introduction de la clôture posait un
grand problème, celui des moyens d'existence de la
communauté. Aussi était-il défendu aux moniales d'envoyer
des membres de la communauté pour procéder à une
nouvelle fondation, sans la permission du Chapitre général10.
Ce dernier voulait d'abord assurer l'existence matérielle
de toute fondation. C'est en 1225, que la défense est faite
d'incorporer à l'Ordre des abbayes qui ne seraient pas suffisamment

dotées pour permettre la clôture u. En 1276, les visi-

1 Statuta, I, 502.
2 Statuta, I, 514.
3 Martène IV, 1341.
4 Martène IV, 1429.
5 Martène, IV, 1593.
6 Martène IV, 1614.
7 Martène IV, 1622,
8 Martène IV, 1646.
9 Martène IV, 1341.

10 Statuta I, 405.
11 Martène IV, 1341.



192

teurs sont priés de s'enquérir à l'occasion de leur visite si

les couvents de femmes ont de quoi vivre honnêtement
sans être dans l'obligation de mendier. Ils devront en référer
au Chapitre général qui se verra dans la nécessité de retrancher

de l'Ordre les maisons incapables de subvenir à leurs
besoins L

Malgré ces conditions, les maisons de cisterciennes se

multipliaient assez rapidement, trop rapidement même
au gré du Chapitre général. Aussi, en 1220, il fut décidé

que désormais on n'accepterait plus dans l'Ordre de

nouveaux monastères de femmes 2. La décision fut renouvelée
en 1228. Par contre, le Chapitre ne s'opposait pas à ce

que des couvents non encore incorporés à l'Ordre suivissent
les us et coutumes de Cîteaux. Mais on en refusait la direction

spirituelle et on défendait aux Abbés de les visiter.
Celui qui ne respectera pas ces prescriptions, s'il est moine,
sera mis à la porte de son couvent dans lequel il ne pourra

rentrer qu'avec l'autorisation du Chapitre général.
S'il est Abbé, il sera mis au pain et à l'eau, privé de sa

stalle jusqu'au prochain Chapitre général auquel il devra,
demander l'absolution3. En 1239, le Chapitre général
revint encore à la charge 4. Cette sévérité prouve que
l'autorité de l'Ordre voyait de sérieux inconvénients dans
l'incorporation des moniales. Il y eut dès lors, deux catégories
de religieuses cisterciennes ; les unes suivaient la Règle
de Cîteaux et étaient soumises à l'autorité et à la juridiction

de l'Ordre ; les autres suivaient également cette Règle
mais sans être soumises à cette autorité et à cette juridiction.

Les secondes étaient placées sous la juridiction de

l'évêque, tant au spirituel qu'au temporel. Mais les
cisterciennes surent se démener et trouvèrent des protections,
et des avocats jusque dans la personne du Pape. En .1230,

l'abbaye féminine de Vesolla fut reçue dans l'Ordre par

1 Martène IV, 1453.
- Martène IV, 1327 et Statuta I, 517.
3 Martène IV, 1348.
4 Martène IV, 1369.



193

déférence pour le Souverain Pontife qui sollicita cette faveur
pour les moniales; cependant l'ancienne décision subsiste 1

;

la même exception est faite en 1231 pour le couvent de
Gœli Porta 2. En 1235, trois abbayes encore furent
incorporées sur la demande du Saint-Siège 3. En 1239, comme
nous l'avons déjà noté, le Chapitre général, regrettant
sans doute les exceptions tolérées, même par égard pour
le Pape, confirme les décrets de 1220 et 1228, interdisant
absolument toute incorporation de moniales 4. Mais dans
cette même déclaration, il laisse entendre que la rigueur
primitive a dû subir quelques adoucissements ; en effet,
il prend des mesures pour restreindre le plus possible
l'incorporation des communautés de femmes qui suivent déjà
les us et coutumes de Cîteaux. Toute communauté à

laquelle on concédera son association à l'Ordre, sera d'abord
soumise à un examen fait par les délégués du Chapitre
général. Comme ces monastères, avant leur affiliation à

l'Ordre, étaient soumis totalement à la juridiction de

l'Ordinaire, le Chapitre général, en 1244 et 1245, décrète que l'on
ne procédera à l'incorporation qu'après avoir obtenu une
déclaration de l'évêque du dicocèse stipulant pour cette
communauté l'exemption absolue de la juridiction épisco-
pale 5. Cette exemption devait être donnée par écrit et
munie du sceau de l'évêque et de celui de l'église cathédrale.

On voulait ainsi éviter des ennuis possibles avec
l'évêque qui aurait pu, après l'incorporation du monastère,
faire valoir ses anciens titres.

Il semble que le Chapitre général ait tenu avec une
assez grande fermeté au respect de la décision de 1239.
En effet, en 1250, les Abbés de Frienisberg et d'Hauterive
avaient risqué d'être déposés et n'avaient dû leur grâce
qu'à leur bonne renommée et aux services rendus à l'Ordre,

1 Martène IV, 1352.
2 Martène IV, 1353.
3 Martène IV, 1362-63.
4 Martène IV, 1369.
5 Martène IV, 1382, 84, 85.



194

parce qu'ils avaient incorporé, contrairement aux décisions
du Chapitre général, le monastère des cisterciennes de

Fraubrunnen1. En 1254, le Chapitre général refuse de

prendre en considération la demande du légat pontifical
en Allemagne d'associer à l'Ordre des monastères de femmes

parce qu'en vertu d'un induit spécial du Pape l'Ordre
n'était pas obligé de recevoir des communautés de femmes 2.

Mais, petit à petit, cette interdiction portée fut levée et
les moniales cisterciennes se répandirent largement en

Europe; elles comptèrent jusqu'à neuf cents couvents,
Dans leurs rangs poussèrent de belles fleurs de sainteté.
Le Nécrologe de l'Ordre en cite expressément cent soixante-
deux ; nommons quelques-unes des plus connues : sainte
Gertrude d'Helfta, sainte Mechtilde, sainte Lutgarde d'Ay-
wières en Brabant, sainte Julienne du Mont Cornillon,
exilée du monastère du Mont-Cornillon à Liège et qui
finit ses jours chez les cisterciennes de Salzinnes, près de

Namur, sainte Hedwige, duchesse de Pologne, la bienheureuse

Alice de Schaerbeek, la bienheureuse Ida de Louvain,
la bienheureuse Béatrix de Nazareth, la bienheureuse
Jacqueline de Flines, etc...

Aucune détermination spéciale ne fixe le genre de vie
des cisterciennes. Elles suivent tout simplement, en les

adaptant, les usages des moines. Leurs églises étaient
fermées à tous. La visite des couvents fut confiée par le

Chapitre général à l'Abbé d'un couvent voisin. Ce Père Immédiat

devait donner à la communauté un confesseur honnête
et prudent auquel les religieuses étaient tenues de se
confesser. Pour s'adresser à un autre prêtre, elles devaient
obtenir du Père Immédiat la permission de le faire. Ainsi
en avait décidé le Chapitre général de 1233 3. Ce dernier,
en 1243, avait prévu des punitions à infliger aux Abbesses

qui refuseraient de se soumettre à ses décisions et qui en

1 Martène IV, 1393. Fontes r. b. II, p. 274, n° 255 et p. 332,
n° 306.

2 Martène IV, 1403-4.
3 Martène IV, 1356.



195

appelleraient du Chapitre général, aux prélats ou aux
princes séculiers h D'après une décision de 1300, les
Abbesses n'avaient pas le droit de recevoir dans leur communauté

une novice sans le consentement du Père Immédiat
ou du visiteur ; on voulait éviter ainsi le danger de simonie 2.

Les maisons des cisterciennes subirent les vicissitudes
des monastères d'hommes. Après les XIIe et XIIIe siècles

qui furent l'âge d'or, commence la décadence qui, en
certains endroits, fut plus profonde que chez les cisterciens.
Elles souffrirent de l'insécurité générale, des guerres
nombreuses qui troublèrent évidemment la paix des cloîtres
et obligèrent souvent les religieuses à quitter le monastère
construit dans la solitude, à la campagne, pour chercher
un refuge temporaire dans les villes. La discipline monastique

se relâcha naturellement. Des plaintes furent formulées

au Chapitre général de Cîteaux et des mesures énergiques

furent prises contre les Abbesses et les religieuses
insubordonnées. L'abandon de la visite canonique régulière
par le Père Immédiat contribua à accroître le désordre.
La misère matérielle était très grande ; les religieuses
étaient obligées de mendier pour vivre. C'est ce qui explique,
en partie du moins, l'abandon de la clôture qui fut la cause
de beaucoup de maux. L'Ordre s'efforça bien de soulager
la détresse des moniales ; parfois il réunit de petites
communautés qui n'avaient pas de quoi vivre à des communautés

plus importantes ; toutes furent dispensées de payer
des contributions à l'Ordre. C'est ainsi qu'en 1395, le
couvent de femmes de Bonhan qui n'avait plus que deux
religieuses et 24 francs fut uni au couvent de Sainte-Colombe,
à Blandeka 3. <A suivre->

1 Martène IV, 1380.
2 Martène IV, 1496.
3 Martène IV, 1530.


	L'ordre de citeaux : les moniales cisterciennes

