
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 22 (1934)

Heft: 5

Artikel: L'ordre de citeaux

Autor: Pittet, Romain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annales Fribourgeoises
ORGANE OFFICIEL DE LA SOCIÉTÉ D'HISTOIRE

DU CANTON DE FRIBOURG

XXII1"« Année No 5 Septembre-Octobre 1934

oaaaBDDOooooaaaDooaaoooDDOoooflooBDflDDgoDooD

l'Ordre de Citeaux1

par l'abbé Romain P1TTET,
Professeur d'histoire au Grand Séminaire.

L'Ordre de Cîteaux est l'une des branches de l'arbre
monastique planté par saint Benoît ; il est une réforme de

l'Ordre bénédictin. Le fondateur en fut Robert, Abbé
de Molesmes. Né en Champagne, vers 1027, fils d'une
famille noble, il entra, à l'âge de 15 ans, à l'abbaye de Mou-
tier-la-Celle dont il devint plus tard le prieur. Il abandonna
cette charge pour monter sur le siège abbatial de Saint-
Michel de Tonnerre. C'est alors qu'il entra en contact avec
des ermites du bois de Colan, ou Colane, près de Tonnerre ;

il entretint avec eux des relations assez suivies pour que
ces pieux solitaires pussent un jour le prier d'accepter
la direction de leur petite communauté. Mais Robert
déposa la dignité d'Abbé pour rentrer dans son monastère
de Moutier-la-Celle où il vécut comme un simple religieux.
Alors, les ermites de Colan, qui ne l'avaient pas perdu de

vue, le demandèrent à Rome comme supérieur. Le pape
Grégoire VII accéda à leur désir et l'Abbé de Moutier
autorisa Robert à rejoindre les ermites qui le réclamaient.
Il quitta donc son couvent pour Colan, vers l'année 1074.

1 L'histoire de l'Abbaye de la Fille-Pieu que M. le Dr Romain
Pittet a réservée aux « Annales fribourgeoises », s'ouvre par deux
chapitres sur l'histoire générale de l'Ordre de Cîteaux. C'est le
premier des deux que nous présentons aux lecteurs. (Réd.)



146

Des 1075, la colonie décida de fonder un monastère et
s'installa à Molesmes le 20 décembre de cette année.

Les premières années furent dures pour la communauté ;

vers 1090 cependant, la situation matérielle du couvent
s'était améliorée et la charité des seigneurs et des fidèles
du voisinage avait assuré le pain quotidien des moines.
La communauté se développa, des vocations se présentèrent,

si bien que la colonie essaima à Aulps, alors dans le
diocèse de Genève. Cette fondation était peut-être prématurée

; en tout cas, elle priva l'abbaye-mère d'un groupe
de ses meilleurs sujets. On suivait à Molesmes la Règle de

saint Benoît. Peu à peu, on y introduisit certaines mitigations

en vigueur dans les autres monastères, touchant le

travail manuel et la nourriture. Les plus fervents des

religieux, ceux qui avaient vécu les heures difficiles de la

fondation, regrettèrent ces adoucissements et Robert
partageait leur manière de voir. Mais la majorité voulait s'en
tenir à des usages que la tradition avait consacrés. C'est
ainsi qu'à Molesmes, comme ailleurs, l'aisance créée par le

travail des premiers moines et favorisée grandement par
les nombreuses donations des fidèles, ébranla la discipline
monastique. Les religieux abandonnèrent bientôt le travail
manuel, qui n'était plus nécessaire pour les faire vivre et

un certain relâchement s'introduisit dans la nourriture et
le vêtement. Ce mouvement de décadence ou d'attiédisse-
ment fut encore favorisé par l'entrée au couvent de novices

qui étaient moins soucieux de pauvreté et de pénitence
que les ermites venus de Colan ; ils ne contribuèrent pas
à maintenir l'esprit primitif de la communauté. Les
communications avec l'extérieur devinrent de plus en plus
fréquentes ; les gens du monde venaient à l'abbaye ; le
duc de Bourgogne y séjournait parfois avec sa cour. Le
silence risquait de n'être plus qu'un pieux souvenir.

Ce fléchissement notable de la discipline inquiéta
bientôt les religieux désireux de perfection ; ils s'ouvrirent
de leurs craintes à l'Abbé Robert. Ce dernier se retira alors
dans une propriété située à quelque distance du monastère ;



147

il fut suivi dans cette retraite par le prieur Aubri ou Albéric,
Etienne Harding et quelques religieux las d'être sans cesse
molestés par leurs confrères ennemis «des nouveautés».
Les deux partis finirent cependant par s'entendre ; on fit
la paix ; elle ne fut pas de longue durée, car les discussions
continuèrent. Un jour, l'Abbé, le prieur et quelques moines
partirent de Molesmes pour se rendre à Lyon. Ils allaient
exposer leur situation au légat du pape. L'archevêque de

Lyon, Hugues de Romans, approuva leur désir de vivre
d'une manière plus conforme à la Règle de saint Benoît.
Il entra pleinement dans leur vues et leur accorda
l'autorisation de se retirer à l'endroit qu'ils choisiraient eux-mêmes.

Robert résigna la dignité abbatiale de Molesmes. Il
se mit en quête d'un terrain propice pour sa nouvelle
fondation. Il s'arrêta dans une vaste solitude, presque dans

un désert, située à quatre lieues de Dijon, appelée Cîteaux.
Molesmes était dans le diocèse de Langres ; Cîteaux se

trouvait dans l'évêché de Chalon-sur-Saône et dans le
duché de Bourgogne. Robert sollicita donc de l'évêque
de Chalon et du duc Eudes Ier la permission de s'installer
à Cîteaux. Il obtint aussi le consentement du propriétaire
de la forêt au milieu de laquelle la communauté allait
s'établir, le vicomte Rainaud ou Rainard de Beaune qui
céda, pour la rémission de ses péchés et le repos de l'âme
de ses ancêtres « au seigneur Robert et aux frères qui,
avec lui, désiraient observer la règle de saint Benoît plus
étroitement et plus parfaitement qu'ils ne l'avaient fait
jusque là » une partie de la terre de Cîteaux. C'est ainsi

que, dans l'acte même de donation du terrain à bâtir, on
constate que le but de la nouvelle fondation était le retour
à l'observance stricte de la Règle bénédictine. La notice
relative à la fondation déclare que Rainaud fit don de cette
terre « d'abord à Dieu et à la Bienheureuse Marie, Mère de
Dieu et toujours Vierge en l'honneur de laquelle ce lieu
fut consacré ». Ainsi la dévotion à la Sainte Vierge,
caractéristique de l'Ordre cistercien, apparaît déjà au berceau
de l'Ordre.



148

Les religieux quittèrent Molesmes. Arrivés à Cîteaux,
ils durent se rendre compte des travaux pressants qui les

attendaient, car le lieu choisi était couvert de forêts et
d'épines et peuplé de bêtes sauvages. Les moines s'en

réjouirent ; cet endroit était très difficilement accessible

aux gens du monde et favorisait l'exécution de leur projet
de retourner à la stricte observance de la Règle. C'est

pourquoi la tradition s'établira dans l'Ordre de Cîteaux
d'installer des monastères loin des centres peuplés, dans
les forêts, dans les vallées sauvages et profondes. Les
religieux, après avoir défriché un coin de terre, construisirent
une modeste maison de bois ; ce fut le « Novum Monaste-
rium », le Nouveau monastère, comme on l'appelait alors.
Le Grand Exorde nous apprend que le couvent de Cîteaux
vit le jour le 21 mars 1098, en la fête de saint Benoît, qui
coïncidait cette année là avec le dimanche des Rameaux.
Il y avait, non loin de cet endroit, une église dont le vicomte
Rainaud était collateur. Il fit abandon de cette église
aux religieux et « renonçant absolument à tous ses droits
sur elle, la leur laissa pour le service divin ». Il est probable

que cette église ne leur fut pas donnée à titre de bénéfice,
car, dans ce cas, ils l'auraient refusée, la Règle interdisant
d'accepter des bénéfices ecclésiastiques ; ils ne la reçurent
que pour leur propre usage, en attendant la construction
d'un oratoire convenable auprès du monastère.

La nouvelle fondation était évidemment plongée dans
une grande pauvreté. L'archevêque-légat Hugues de
Romans la recommanda au duc Eudes de Bourgogne. Çe dernier

manifesta tant de bienveillance à l'égard des moines
qu'il estimait grandement, il se montra si libéral envers
eux, que c'est à lui, et non pas à Rainaud de Beaune, que
fut attribué le titre de fondateur de Cîteaux. Eudes fit
achever à ses frais le monastère de bois, acheta pour les

religieux le reste du vaste domaine de Cîteaux et pourvut
pendant longtemps aux nécessités les plus immédiates
du couvent. Robert fut installé comme Abbé du Nouveau
Monastère par l'évêque Gauthier de Chalon-sur-Saône.



149

Entre la fin de l'année 1098 et le mois de juillet 1099 eut
lieu la dédicace de l'église, construite aux frais du duc de

Bourgogne. Elle fut dédiée à la Sainte Vierge et consacrée

par l'évêque de Chalon, en présence du vicomte Rainaud
de Beaune, du duc Eudes de Bourgogne et d'autres seigneurs
du voisinage.

Mais l'abbaye de Molésmes, qui avait été privée, par
l'exode des premiers religieux de Cîteaux, d'une partie
au moins de ses meilleurs sujets, se trouvait dans une situation

très pénible et fort critique. A l'intérieur, les dissens-
sions entre les moines partisans d'une sévérité plus grande
et les moines désireux d'une discipline plus douce
continuaient. A l'extérieur, le départ de Robert et de ses compagnons

avait compromis la réputation du couvent. Les
moines comprirent que leur salut se trouvait dans le retour
de Robert à Molesmes. Aussi envoyèrent-ils à Rome une
délégation pour remettre aû Pape Urbain II une supplique
à cet effet. Un concile devait se tenir à Rome, la troisième
semaine après Pâques de l'an 1099. La requête, présentée
au concile, fut appuyée par plusieurs évêques et Abbés et
les délégués de Molesmes obtinrent un décret par lequel
le Pape remettait l'affaire du retour de Robert à son
ancien couvent entre les mains du légat Hugues de Romans.
Voici la lettre d'Urbain II: « Urbain, évêque, serviteur des

serviteurs de Dieu, à notre vénérable frère et co-évêque
Hugues, vicaire du Saint-Siège, salut et bénédiction
apostolique. Nous avons reçu dans le concile les pressantes
réclamations des Frères de Molesmes demandant, avec de

grandes instances, le retour de leur Abbé. Ils disaient que
la religion est détruite dans leur maison et que l'absence
de cet Abbé leur attire la haine des seigneurs et des
populations voisines. Cédant aux prières de nos frères, nous
faisons savoir par la présente lettre à votre Dilection qu'il
nous serait agréable, si cela est possible, que cet Abbé
revienne du désert dans le monastère. Si ce retour ne peut
avoir lieu, prenez soin que ceux qui aiment le désert y
demeurent en paix et que ceux qui sont dans le monastère



150

observent la discipline régulière. « L'archevêque-légat
Hugues, ne voulant pas supporter tout seul la responsabilité
d'une décision aussi grave, réunit un synode à Anse ; on y
décida de demander ä Robert de quitter Cîteaux pour rentrer

à Molesmes. Robert s'exécuta promptement, délia
ses moines de leur promesse d'obéissance, et remit sa

crosse à Gauthier, évêque de Châlon. Quelques religieux
de Gîteaux «qui n'aimaient pas le désert», qui trouvaient
la vie trop rude au Nouveau Monastère, accompagnèrent
Robert dans son retour. Il semble d'ailleurs que Robert
fût plutôt satisfait de quitter Cîteaux. Les moines le lui
reprochèrent amèrement, et ce n'est qu'au XIIIme siècle

qu'on lui reconnaîtra le titre de fondateur de l'Ordre de

Cîteaux. Jusque là, on mentionne toujours comme premier
Abbé de Cîteaux saint Albéric.

Le successeur de Robert fut, en effet, le prieur de

Cîteaux: Albéric ou Aubri. C'est lui qui donna au Nouveau
Monastère son organisation définitive et qui posa les bases

de la législation cistercienne. Pour assurer la fondation,
il voulut la faire approuver par le pape. Dans cette intention
il députa auprès de Pascal II deux religieux et le Pape,

par la bulle« Desiderium quod » du-19 octobre 1100,
confirma l'abbaye de Cîteaux et la prit sous la protection du

Saint-Siège. Le privilège de l'exemption mettait les cisterciens

à couvert de toute molestation, tant des ecclésiastiques

que des laïques. Enfin, le Pape ordonnait de maintenir

le genre de vie adopté et interdisait formellement à

qui que ce soit d'y rien changer. C'était là une question
capitale. Albéric est l'auteur des « Instituta monachorum
cisterciensium de Molismo venientium » : Instituts des

moines cisterciens venus de Molesmes. Tout l'esprit de

saint Benoît y revit : pénitence, pauvreté, obéissance,
travail, fuite du monde, charité en sont les traits distinctifs.
Ils forment la base de la vie cistercienne qui est la fidélité
rigoureuse à la Règle de saint Benoît. L'abbatiat d'Albéric
dura huit années ; le saint Abbé mourut le 26 janvier 1108.

Il est le véritable fondateur dé Cîteaux.



151

A la tête de la communauté fut place alors Etienne
Harding, Anglais d'origine. En rentrant d'un voyage à

Rome, il se fit moine à Molesmes. Le Grand Exorde dit
qu'il était d'une admirable sainteté, « orné de toutes les

vertus, aimant passionnément la pauvreté dont il était
un très fidèle observateur». Son abbatiat fut fécond. Il
assura l'avenir de l'Ordre par cet admirable Charte de charité

restée célèbre parmi les codes monastiques. Il peut
revendiquer aussi la gloire, et elle n'est pas mince, d'avoir
formé l'illustre saint Bernard. Sa vie fut traversée par
beaucoup d'épreuves ; l'ordre était diffamé ; Cîteaux était
dans une indigence extrême ; le recrutement ne se faisait
pas : l'austérité de la Règle arrêtait les vocations religieuses.
Le saint Abbé craignait un échec de l'entreprise. Mais la
situation ne tarda pas à s'améliorer: des bienfaiteurs
eurent pitié de la détresse matérielle de l'Ordre naissant
et le danger d'extinction fut supprimé le jour où Bernard
de Fontaines entra à Cîteaux (1112) avec trente compagnons.
Le Souverain Pontife Calixte II approuva la Charte de

charité. Lorsqu'Etienne Harding mourut, en 1134, l'Ordre
comptait plus de soixante-quinze abbayes. L'arrivée de

Bernard permit en effet à la maison-mère d'essaimer. La
Ferté (1113), Pontigny (1114), Clairvaux (1115), Morimond
(1116) furent les quatre premières filles de Cîteaux. Les
fondations se multiplièrent avec une rapidité étonnante ;

saint Bernard créa, à lui seul, 68 couvents d'hommes. A
la fin du XIIe siècle, l'Ordre cistercien comptait plus de

cinq cents abbayes d'hommes.

En 1119, au Chapitre général, Etienne Harding publia
la constitution de'l'Ordre: la Charta charitatis. La Règle
de saint Benoît ne contient que le plan d'organisation d'un
monastère isolé. Rien n'y est prévu pour l'organisation
d'un groupe de couvents. L'Abbé est maître chez lui ; les

monastères sont indépendants les uns des autres. Cette
grande liberté aboutit à la naissance d'une prodigieuse
variété d'observances ; la Règle reçut une foule d'interprétations

diverses. On pensa, au IXe siècle, à introduire une



152

certaine unité entre les maisons bénédictines ; mais il n'est
pas question encore de la subordination d'un groupe de

monastères à un autre monastère..Cluny réalisa la
centralisation complète de ses maisons: son Abbé était tout-
puissant. Pour l'Ordre, cette centralisation poussée à

l'extrême présentait des inconvénients ; elle compromettait
la vie de famille, confiait à un seul homme la direction
d'un grand nombre de monastères. Si cet homme était
intelligent ou saint, l'exercice de l'autorité unique assurait
la prospérité de l'Ordre tout entier; mais dans le cas
contraire, la centralisation pouvait engendrer de graves
conséquences.

Aussi Etienne Harding, au courant des maux amenés

par la centralisation dans certains couvents clunisiens,
chercha à en préserver l'Ordre nouveau. Il voulut aussi éviter
les dangers que constituait pour les monastères leur
isolement. Mais tandis que l'union des maisons de Cluny se

faisait par la subordination sévère de toutes à la maison-
mère, les cisterciens créèrent une organisation plus souple.
La Règle de saint Benoît fut complétée par des coutumes

que l'Abbé enseignait et faisait observer. Elles furent rédigées

par saint Etienne Harding et portent le nom de Con-
suetudines ou Us de Cîteaux. Elles réglaient tout ce qui
concerne le gouvernement de chaque maison. Les relations
des maisons entre elles et leur organisation en Ordre furent
fixées par la Charte de Charité. Chaque monastère put ainsi
garder ses particularités ; il était soumis à la direction de

son Abbé élu par les moines. Il était indépendant dans son
administration et dans ses biens. L'Abbé est placé sous
la surveillance du Père Immédiat, c'es't-à-dire, de l'Abbé
du couvent fondateur. Le Père Immédiat fait chaque année

une visite canonique de ses filiales. Il a le droit de corriger
les abus, de destituer les officiers incapables ou infidèles
et même de déposer l'Abbé. L'Abbé de Cîteaux portait
le titre d'Abbé général, mais ce titre était surtout honorifique,

car l'Abbé général n'était guère plus que le « primus
inter pares ». Il veillait sur les abbayes-filles de Cîteaux,



153

mais il était soumis lui-même à la surveillance des Abbés
des quatre premiers monastères issus de Cîteaux : La Ferté,
Pontigny, Clairvaux, Morimond qui accomplissaient la
visite canonique et avaient le droit, de déposer un Abbé
indigne. L'Abbé général présidait le Chapitre général qui
constituait l'autorité suprême de l'Ordre. C'est le Chapitre
général qui contribua à maintenir dans un esprit commun
les différentes familles de monastères. Par lui s'établissait la
subordination réelle de tous les moines à la même discipline
qui ne paralysait cependant pas la force d'extension et le

développement de chaque couvent en particulier. L'organisation

des couvents bénédictins, jusqu'à la Charte de Charité,

avait un caractère monarchique, étendu par Cluny à

toute la congrégation. Dans l'Ordre cistercien, ce caractère
fut tempéré par la présence d'une constitution. La nouvelle
communauté ressemblait à une monarchie constitutionnelle.
Cette forme neuve d'association des monastères porta des

fruits très heureux.
La grande expansion de l'Ordre cistercien tient à

plusieurs causes. Elle est due, d'abord, à l'époque qui vit naître
Cîteaux. Au début du XIIe siècle l'Ordre bénédictin donnait
des signes sérieux de décadence provenant de la faiblesse
humaine, de certains vices d'organisation, des relations
trop fréquentes avec le monde, d'un relâchement de la
discipline. Cîteaux se présente comme une réaction; par une
organisation plus sage, il veut prévenir certains maux.
« Il maintint l'esprit de famille dans les monastères, établit
une fédération hiérarchique des abbayes, soumit tous les

Abbés, celui de Cîteaux lui-même, à la juridiction du

Chapitre général et plaça l'Ordre entier sous l'autorité
d'une seule et même constitution écrite, acceptée par tous,
et, par le fait même, à l'abri de toute interprétation
arbitraire ». Cîteaux dut encore son succès au but que l'Ordre
se proposait: faire revivre dans son intégrité la Règle de

saint Benoît. Les âmes désireuses de perfection furent saisies

par cet idéal et s'efforcèrent d'unir à une vie de
pénitence et de prière une vie de travail. Enfin, l'Ordre eut



154

le bonheur de compter au nombre de ses enfants saint
Bernard. Il est la grande gloire de Cîteaux. Cet homme
a joué un rôle de premier plan dans l'Eglise et dans la
Société. Moine à 22 ans, Abbé à 25 ans, il se fit l'apôtre
intrépide de la discipline cistercienne. Son éloquence
enflammée, son austérité de vie, son pouvoir de thaumaturge

en firent le grand prédicateur de l'époque et le grand
pourvoyeur de l'Ordre. Partout où il passait, il suscitait
de nombreuses vocations. On vit alors entrer à Cîteaux
des gens de toutes conditions: des ecclésiastiques et des

laïques, des réguliers et des séculiers, des nobles et des

paysans. Beaucoup de religieux appartenant à d'autres
Ordres, désireux d'une plus grande perfection, demandaient
un asile favorable à cet Ordre très austère: saint Bernard
ne se faisait aucun scrupule de les accepter. Cependant,
il fut parfois contraint de se plier aux réclamations de
certains Abbés qu'il ne put pas toujours convaincre de la
légitimité du passage d'un Ordre religieux moins sévère
dans celui de Cîteaux.

Il va sans dire que l'apparition du Nouveau Monastère

provoqua les amères récriminations de plus
d'une abbaye bénédictine à la vie plus ou moins
relâchée ; on ne voulait rien savoir de ces prétendus
réformateurs. Les critiques parfois acerbes des cisterciens à

l'adresse de Cluny ne contribuèrent pas au maintien ou au
rétablissement de la paix. Le départ de nombreux moines
noirs pour la maison des moines blancs créa une certaine
animosité contre la nouvelle Observance. Personne n'ignore
la longue polémique qui mit aux prises Pierre le Vénérable,
Abbé de Cluny, et saint Bernard, Abbé de Clairvaux. Mais
l'influence dès monastères cisterciens, sur les monastères
bénédictins fut très réelle ; bien des Abbés travaillèrent
à réformer leur communauté par la pratique d'une pauvreté
plus grande et l'observance d'une discipline plus régulière.
Pierre le Vénérable, en particulier, tout en considérant
l'exagération manifeste des attaques portées contre Cluny
par saint Bernard ou ses confrères, reconnut aussi le bien-



155

fondé de beaucoup de critiques et se mit humblement au
travail de la réforme de son monastère. En 1132, il convoqua

même un Chapitre général à Cluny pour le troisième
dimanche de carême. On y discuta la réforme de l'Ordre
et Pierre le Vénérable promulgua des statuts dont l'application

devait mettre fin aux désordres signalés par saint
Bernard. Ce dernier sut d'ailleurs rendre justice au grand
Abbé qui mena une lutte très dure contre les récalcitrants.

« La création de l'Ordre de Cîteaux, écrit Dom
Berbère, fut le résultat d'une réaction due peut-être autant
à une opposition à la centralisation clunisienne qu'à
l'affaiblissement de la discipline qui s'était manifestée dans une
partie de l'Ordre bénédictin. » En effet, Cluny était tout;
son Abbé détenait toute l'autorité ; de lui seul partaient
toutes les initiatives. Il est certain aussi que la richesse et
la puissance ont contribué à la décadence de la vie religieuse.
Les moines et surtout les Abbés avaient des airs de grands
seigneurs plus pénétrés parfois de l'esprit du monde que
de l'esprit du Christ... Cîteaux, tout en se présentant
comme l'interprétation authentique de la Règle de saint
Benoît, incarnait cependant un idéal nouveau. Le monastère

cistercien doit s'élever dans la solitude ; l'exploitation
du domaine doit être son principal revenu. Cîteaux refuse
les églises paroissiales, les villages, les serfs, les dîmes, les

rentes foncières. Les moines doivent vivre de leur propre
travail et non pas de la sueur des autres. C'est pourquoi
le travail manuel, presque totalement abandonné à Cluny,
fut remis en honneur: le moine cistercien partageait sa

journée entre le travail et la prière. Ce genre de vie, très
rude au début, ramena la simplicité dans la vie des
communautés et l'esprit de pénitence y refleurit. Le cistercien
était vraiment séparé du monde et tout était disposé dans
la Règle pour l'en tenir toujours éloigné.

Cette interprétation était certes conforme à la lettre de
la Règle de saint Benoît. Mais l'était-elle à l'esprit ou était-
elle l'unique interprétation possible et légitime '? Il est
difficile de remonter les siècles et il est impossible de vivre



au XIIe siècle comme on vivait au VIe, du temps de saint
Benoît... Aussi, un siècle à peine se sera-t-il écoulé que plus
d'un principe cistercien aura été sérieusement ébranlé.
La réforme primitive ne durera pas longtemps et tout le

long des siècles on verra surgir, de temps en temps, des
réformes de la réforme. Au XIVe siècle, si malheureux
pour l'Eglise, Benoît XII, pape cistercien, s'efforce de rendre

à l'Ordre son ancienne grandeur. La commende, qui
fait passer de nombreuses abbayes sous la direction d'Abbés

étrangers à l'Ordre, de clercs séculiers et même de laïcs,
des querelles intestines à propos de l'abstinence, la Réforme
protestante, ont désagrégé l'Ordre cistercien. Presque
tous les Papes, depuis Martin V à PaulV, se .préoccupèrent
de son relèvement. Mais le mal était grave ; l'intervention
des Souverains Pontifes resta souvent sans effet auprès
de nombreux Abbés. Les simples religieux furent parfois
plus dociles et entreprirent, dans certains monastères,
un redressement qui se fit malgré les supérieurs. Rome

encouragea ces tentatives généreuses, mais cette réforme
se fit aux dépens de l'unité de l'Ordre. C'est de cette réaction
que naquirent les Congrégations, groupements de maisons
qui se détachèrent pratiquement, sinon théoriquement, de

l'Ordre. Rome érigea en congrégations indépendantes les
monastères régénérés. Elles eurent leur moment de gloire
en Espagne, en Aragon, en Portugal, en Toscane, en Italie,
dans les deux Calabres. Ces congrégations étaient des Ordres
qui suivaient la règle de Gîteaux sans reconnaître l'Abbé
de Cîteaux pour leur supérieur .général... La plus célèbre
d'entre elles fut celle des Feuillants, fondée par Jean de la
Barrière au pays de Toulouse. Mais au XVIIe siècle, un
mouvement de réforme vit le jour au sein même de l'Ordre.
Ce fut le mouvement de l'Etroite Observance. Il est incarné
en France, dans le premier quart du siècle, par un Abbé
de Clairvaux, Denis Largentier qui, chaque jour, s'en allait
prier au tombeau de saint Bernard : « Que nous sert-il,
mon saint Père, de posséder ici votre corps si nous ne
possédons pas votre esprit, et pouvez-vous reconnaître pour



157

vos enfants ceux qui mènent une vie si différente de la
vôtre?» L'Etroite Observance s'étendit aussi à la Haute-
Allemagne. Mais elle perdit peu à peu sa première ardeur ;

d'ailleurs, elle n'était pas retournée à la manière de vivre
très sévère des premiers cisterciens, du temps d'Albéric,
d'Etienne Harding et de saint Bernard; elle avait laissé
subsister certaines mitigations apportées à la Règle. Mais
le retour à Cîteaux primitif allait être réalisé par le monastère

de la Trappe et le fameux Abbé de Rancé. Cette abbaye,
fondée en 11*20, fut incorporée à Cîteaux en 1148, avec la
congrégation de Savigny dont elle faisait partie. En 1164,
elle était tombée en commende ; parmi les dix religieux
qu'elle comptait alors, se trouvait l'Abbé de Rancé. Il
résolut de reprendre dans son monastère l'œuvre de Cîteaux.
Malgré les contradictions et les calomnies, il mena son
entreprise à bonne fin, si bien que pendant un certain temps
la Trappe fut le centre du renouveau monastique. Son
action se fit sentir sur l'abbaye de Sept-Fons, d'Orval et
de Tamié. Mais la Révolution française donna un coup
terrible aux maisons religieuses. Il n'y avait de salut,
pour la Trappe, qu'à l'étranger. C'est pourquoi, au mois
de mars 1791, un religieux trappiste, Dom Augustin de

Lestranges, avec l'autorisation de son Père Immédiat,
l'Abbé de Clairvaux, partit pour la Suisse. Au mois d'avril,
il était à Fribourg et sollicitait du gouvernement la permission

de s'établir dans le pays. L'évêque de Lausanne,
Bernard de Lenzbourg, Abbé d'LIauterive, l'accueillit
favorablement. Le sénat de Fribourg examina la requête de

Dom Augustin et le 12 avril, il rendit sa sentence. «Il
accordait aux religieux de France, écrit Dom Coutray, pour
aussi longtemps qu'il serait de son bon vouloir, la jouissance
des bâtiments de La Yalsainte, ainsi que les jardins et prés
de son enclos, aux conditions suivantes: 1° Le nombre des

trappistes ne dépassera pas 24, tant Pères que Frères, à

moins de permission souveraine. 2° Ils dédommageront
le chapelain et le fermier. 3° Ils entretiendront tous les
édifices à leurs frais. 4° Ils paieront annuellement trois florins



158

au château de Corbières pour la jouissance de ces immeubles
dont l'Etat se réserve la propriété. 5° Ils rendront chaque
année aux seigneurs du Conseil privé un compte exact de
leurs recettes et dépenses. 6° Ils n'achèteront jamais de
fonds sans autorisation de Leurs Excellences. 7° Ils devront
se soumettre aux règlements souverains faits et à faire
concernant les religieux.» En effet, la chartreuse de La g
Valsainte avait été supprimée en 1778. Dom Augustin de

Lestranges, avec vingt-quatre de ses frères, vint s'y installer

le 1er juin 1791. La chartreuse était dans un état
pitoyable à l'intérieur; les religieux durent se contenter du
plancher en guise de couchette ; ils n'avaient pas de quoi
vivre. C'était un véritable retour à la pauvreté des fondateurs

de Cîteaux. En 1794, le pape Pie VI chargea le Nonce
Pierre Gravina de constituer les Trappistes en congrégation,
de leur donner un chef. Dom Augustin de Lestranges
fut élu Abbé. Le 8 décembre, le Nonce promulgait le
décret pontifical qui érigeait La Valsainte en abbaye et en
chef-lieu de la congrégation. La communauté essaima bientôt
en Espagne, dans les Pays-Bas, en Westphalie, en Piémont,
en Angleterre. Mais les Trappistes ne purent pas jouir
longtemps de la tranquillité de La Valsainte. Au début
de 1798, les troupes françaises entraient dans le pays de
Vaud. L'Abbé de Lestranges comprit le danger ; il se décida
à émigrer avec ses moines et ses religieuses de Suisse. Il
choisit de se rendre en Russie. Le tsar Paul Ier leur concéda

quelques anciens monastères. Après les défaites infligées aux
Russes, par les Français, à Zurich, en mars 1800, le tsar
ordonnait à tous les émigrés de sortir de l'empire. Les
Trappistes partirent aussi et séjournèrent au bord de l'Elbe
et ailleurs. En 1802,, la paix étant rétablie, Dom Augustin
songea à rentrer à La Valsainte. Le gouvernement aurait
rejeté sa demande si le peuple n'était- intervenu pour réclamer

le retour des religieux. La permission fut accordée le
0 mars 1802. Quelques moines arrivèrent; mais le 3 août
1802, le Conseil d'exécution du gouvernement helvétique
intimait aux Trappistes l'ordre de quitter la Suisse dans les



159

deux mois. Le gouvernement helvétique ayant été
renversé, Napoléon donna à la Suisse l'Acte de Médiation.
Quatre-vingt-sept Trappistes s'installèrent alors tranquil- v
lement à La Valsainte au début de mai 1803. Ce n'était
pas encore la fin des tribulations. Les Trappistes de la Cer-

vara, près de Gênes, avaient prêté serment de fidélité aux
constitutions de l'empire en 1810. On sait que le 6 juillet
1809, Napoléon avait fait enlever Pie VII et l'avait enfermé
à Savone. Dom Augustin estima que le serment prêté par
ses frères d'Italie était une faute et il les pria de se rétracter :

ce qui fut fait le 16 juillet 1811. Napoléon, furieux, expédia,
le 28 juillet du même mois, un décret supprimant les
couvents de la Trappe dans tout l'empire. Dom Augustin, qui
avait été arrêté à Bordeaux, en juin 1811, et qui avait
réussi à s'échapper, était à La Valsainte... Sachant ce qui
l'attendait, il fila en Allemagne grâce à l'entremise du Nonce
en Suisse. L'ambassadeur impérial reçut l'ordre de le faire
arrêter. On fouilla La Valsainte: en vain. Dom Augustin

avait gagné Riga, d'où il s'embarqua pour l'Angleterre ;

il se rendit enfin en Amérique où quelques frères l'avaient
devancé. L'Empereur n'ayant pu atteindre son principal
ennemi, s'en prit au couvent. Il demanda au Conseil de

Fribourg la suppression de La Valsainte. Il fut servi et
le 7 décembre 1811, les Trappistes vidaient le couvent. Ils
rentrèrent encore une fois à La Valsainte à la chute de

Napoléon. Mais les exigences du gouvernement les contraignirent

à quitter définitivement le pays de' Fribourg.
C'était le 13 décembre 1815. Dom Augustin avait racheté
l'abbaye de la Trappe. La liberté était revenue; l'Ordre se

répandit en France, en Belgique, en Hollande, en Angleterre,

en Allemagne ; il prit même racine dans les autres
continents.

Mais à tous ces monastères manquait l'unité. A diverses
reprises, en 1834, en 1870, on lança un appel à l'union.
En 1891, à l'occasion du huitième centenaire de la naissance
de saint Bernard, tous les Abbés trappistes se réunirent à

Fontaines-les-Dijon et décidèrent de travailler efficace-



160

ment à l'unité. C'était aller au-devant du désir de Léon XIII
Le 20 juillet 1892, le Souverain Pontife promulguait un décret

par lequel il convoquait à Rome le Chapitre général de

l'Ordre de Cîteaux. La Commune Observance pressentie
préféra s'en tenir au statu quo. L'Etroite Observance
répondit à l'appel du Pape. C'est à Rome qu'on réalisa
l'unité tant souhaitée. Toutes les congrégations de l'Etroite
Observance la désiraient. C'est pourquoi, à partir du mois
de mai 1892, l'Etroite Observance forme un Ordre
autonome appelé officiellement « Ordre des Cisterciens Réformés

ou de l'Etroite Observance ». Les monastères sont unis
entre eux par la Charte de charité ; l'autorité suprême
réside dans le Chapitre général ; la filiation marque le lien
de subordination des différentes maisons entre elles. Les
visites se font chaque année par le Père Immédiat.
L'observance est uniforme: jeûnes, abstinence, veilles, travail
manuel. C'était la restauration de l'Ordre de Cîteaux.

A côté des cisterciens réformés ou de l'Etroite Observance,

il existe encore les cisterciens de la Commune Observance

qui groupe, sous un supérieur général unique, quatre
congrégations: la congrégation de -Saint-Bernard d'Italie, v

la Commune Observance de Belgique, la province d'Au-
triche-Hongrie et la congrégation de Suisse-Allemagne;
Ces congrégations, bien que soumises au même chef, ont
chacune leur régime particulier. Elles ont gardé à peu près
le genre de vie approuvé par le pape Alexandre VII, en
1666: la Règle cistercienne avec certaines mitigations.
Quant à la Moyenne Observance, elle n'a pas adopté tous
les adoucissements apportés à la Règle, mais elle n'est pas
retournée non plus à la sévérité primitive.

Telle est, esquissée à grands traits, l'histoire de l'Ordre
de Cîteaux. Le pays qui forme la Suisse actuelle a donné
asile à de nombreux monastères cisterciens d'hommes ; le

plus ancien est celui de Bonmont, dans le diocèse de Genève,
fondé vers 1123 par les seigneurs dè Divonne et qui suivit
la Règle de Cîteaux à partir du 7 juillet 1131. Cette abbaye
était fille de Clairvaux ; elle fut supprimée au moment de



161

l'invasion du Pays de Vaud par les Bernois en 1536. En
1129, Girard de Faucigny, évêque de Lausanne, céda à

un moine venu de Bellevaux, en Bourgogne, le terrain
nécessaire à l'érection d'un monastère qui fut celui de la

Grâce-Dieu, consacré le 25 mars 1135. Il fut ensuite transporté

au lieu appelé Montenon ou Montheron, au bord
de la rivière appelée Théla ; il prit alors le nom d'abbaye
de Montheron ou de Théla. L'abbaye bourguignonne de

Cherlieu essaima à' son tour dans le diocèse de Lausanne.
En 1134, l'évêque Guy de Maligny remet aux cisterciens
de Cherlieu le terrain de Hautcrêt, auprès d'Oron, pour
y établir une nouvelle communauté. Montheron et Hautcrêt
disparurent également en 1536. Enfin, dans le canton de

Fribourg, Guillaume de Glâné, dernier descendant mâle
de la famille de ce nom, fonda J'abbaye d'Hauterive où
des moines venus de Cherlieu s'installèrent .définitivement
le 25 février 1138. Cette abbaye a joué un grand rôle dans
le pays, car elle fut un centre de vie religieuse et une école
de civilisation. Spirituellement et matériellement, Fribourg
doit beaucoup aux religieux d'Hauterive. Malheureusement,

les moines furent chassés par le gouvernement
radical de 1848. Dans la Suisse alémanique, on rencontre
aussi plusieurs fondations cisterciennes. Frienisberg doit
son origine .au comte Udelhard de Soyhières ; fondé vers
1131 et ouvert par des moines venus de Lucelle, il fut
consacré le 15 mai 1138. Ce couvent qui se distingue au
XVe siècle par la fabrication d'actes faux, possédait un
domaine très vaste qui passa à l'Etat de Berne en 1528,

au moment de la Réforme. L'abbaye-mère de Frienisberg,
Lucelle, vit le jour vers l'année 1124. Elle était la fondation
des trois frères Hugues, Amédée et Richard de Montfaucon.
Elle fut ruinée définitivement par des soldats, en 1792,

au moment de la Révolution française. Cette abbaye, très

prospère, créa une soixantaine de monastères, parmi
lesquels Saint-Urbain, dans le canton de Lucerne, qui est dû à

la générosité de Lütold, Werner et Ulrich de Langenstein
et de leur beau-frère Arnold de Kapfenberg. Elle s'ouvrit



162

aux cisterciens en 1194 et fut supprimée par le gouvernement

cle Lucerne, après la défaite du Sonderbund, le 13

avril 1848. L'abbaye d'Hauterive essaima à son tour, moins
de cinquante ans après sa fondation, et installa une nouvelle
communauté cistercienne à Kappel, dans le canton de

Zurich. Les nobles d'Eschenbach, Conrad Abbé de Murbach
et ses deux frères, Ulrich prévôt de Lucerne et Walther de

Schnabelbourg en furent les premiers bienfaiteurs. Selon
les chronologies concordantes, la communauté fut établie
le 29 juin 1185. Les premiers religieux vinrent d'Hauterive
et le premier Abbé paraît avoir été Guillaume de Dirlaret
qui était peut-être le même personnage que ce Willelmus
Altaripensis célèbre en Allemagne comme prédicateur.
Comme beaucoup d'autres couvents, Kappel fut sécularisé
à la Réforme. La plus jeune des abbayes cisterciennes
d'hommes, sur le territoire suisse, est celle de Wettingen. Elle
se rattaché au comte Henri de Rapperswil, dit Wandeiber.
A la suite d'un vœu, dit la légende, qu'il aurait fait pour
être sauvé d'un naufrage, pendant un pèlerinage en Terre
Sainte, il aurait promis de construire un monastère. Une

étoile lui serait apparue, en signe d'espoir, et le couvent,
qui fut incorporé à l'Ordre de Cîteaux, porta lé nom de

Maris Stella qui se rencontre dans les plus anciens
documents relatifs à l'abbaye. Le fondateur prit l'habit des

moines et mourut dans la maison fondée par lui en 1246.

En 1529, ce couvent faillit être supprimé car la majorité
des religieux passa à la Réforme. Supprimé le 13 janvier
1841, lors de la célèbre affaire des couvents d'Argovie, il
se reconstitua à Mehrerau, près de Bregenz ; il subsiste

encore aujourd'hui. La Fille-Dieu dont nous nous proposons

de retracer l'histoire eut des relations suivies ou
transitoires avec la plupart des abbayes cisterciennes d'hommes
de notre pays.


	L'ordre de citeaux

