Zeitschrift: Annales fribourgeoises
Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 22 (1934)

Heft: 5

Artikel: L'ordre de citeaux

Autor: Pittet, Romain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-817745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-817745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANNALES FRIBOURGEOISES

ORGANE OFFICIEL DE LA SOCIETE D'HISTOIRE
DU CANTON DE FRIBOURG

XXIIme Année No 5 Septembre-Octobre 1934
000000000000 0000D00000 0O 0000000000000 0000000D

L'ORDRE DE CITEAUX'

par I'abbé Romaix PITTET,

Professeur d’histoire au Grand Séminaire.

L’Ordre de Citeaux est I'une des branches de 'arbre
monastique planté par saint Benoit; il est une réforme de
I’Ordre bénédictin. Le fondateur en fut Robert, Abbé
de Molesmes. Né en Champagne, vers 1027, fils d’une fa-
mille noble, il entra, a I'dge de 15 ans, & I’abbaye de Mou-
tier-la-Celle dont il devint plus tard le prieur. Il abandonna
cette charge pour monter sur le siége abbatial de Saint-
Michel de Tonnerre. C’est alors qu’il entra en contact avec
des ermites du bois de Colan, ou Colane, prés de Tonnerre ;
il entretint avec eux des relations assez suilvies pour que
ces pieux solitaires pussent un jour le prier d’accepter
la direction de leur petite communauté. Mais Robert
déposa la dignité d’Abbé pour rentrer dans son monastere
de Moutierzla-Celle ou il vécut comme un simple religieux.
Alors, les ermites de Colan, qui ne I'avaient pas perdu de
vue, le demandérent & Rome comme supérieur. Le pape
Grégoire VII accéda a leur désir et ’Abbé de Moutier
autorisa Robert & rejoindre les ermites qui le réclamaient.
Il quitta donc son couvent pour Colan, vers 'année 1074,

! L’histoire de I’Abbaye de la Fille-Dieu que M. le Dr Romain
Pittet a réservée aux « Annales fribourgeoises», s’ouvre par deux
chapitres sur I’histoire générale de I'Ordre de Citeaux. C’est le pre-
mier des deux que nousprésentons aux lecteurs. (Réd.)



146

Deés 1075, la colonie décida de fonder un monastére et
s'installa & Molesmes le 20 décembre de cette année.

Les premiéres années furent dures pour la communauté ;
vers 1090 cependant, la situation matérielle du couvent
s'était améliorée et la charité des seigneurs et des fideles
du voisinage avait assuré le pain quotidien des moines.
La communauté se développa, des vocations se présente-
rent, si bien que la colonie essaima & Aulps, alors dans le
diocese de Geneve. Cette fondation était peut-étre préma-
turée; en toul cas, elle priva I'abbaye-meére d'un groupe
de ses meilleurs sujets. On suivait & Molesmes la Regle de
saint Benoit. Peu a peu, on y introduisit certaines mitiga-
tions en vigueur dans les autres monastéres, touchant le
travail manuel et la nourriture. Les plus fervents des reli-
gieux, ceux qul avaient vécu les heures difficiles de la
fondation, regrettérent ces adoucissements et Robert par-
tageait leur maniere de voir. Mais la majorité voulait s’en
tenir & des usages que la tradition avait consacrés. Clest
ainst qu’a Molesmes, comme ailleurs, 'aisance créée par le
travail des premiers moines et favorisée grandement par
les nombreuses donations des fideles, ébranla la discipline
monastique. Les religieux abandonnérent bientot le travail
manuel, qui n’¢tait plus nécessaire pour les faire vivre et
un certain relaichement s’introduisit dans la nourriture et
le vétement. Ce mouvement de décadence ou d’attiédisse-
ment fut encore favorisé par 'entrée au couvent de novices
qui étaient moins soucieux de pauvreté et de pénitence
que les ermites venus de Colan; ils ne contribuerent pas
a maintenir 'esprit primitif de la communauté. Les com-
munications avec 'extérieur devinrent de plus en plus
fréquentes; les gens du monde venaient & l'abbaye; le
duc de Bourgogne y séjournait parfois avec sa cour. Le
silence risquait de n’étre plus qu’un pieux souvenir.

Ce fléchissement notable de la discipline inquiéta
bientot les religieux désireux de perfection ; ils s’ouvrirent
de leurs craintes & ’Abbé Robert. Ce dernier se retira alors
dans une propriété située a quelque distance du monastere ;



147

il fut suivi dans cette retraite par le prieur Aubri ou Albéric,
Etienne Harding et quelques religieux las d’étre sans cesse
molestés par leurs confréres ennemis « des nouveautés ».
Les deux partis finirent cependant par s’entendre; on fit
la paix; elle ne fut pas de longue durée, car les discussions
continuerent. Un jour, I’Abbé, le prieur et quelques moines
partirent de Molesmes pour se rendre & Lyon. Ils allaient
exposer leur situation au légat du pape. L’archevéque de
Lyon, Hugues de Romans, approuva leur désir de vivre
d’une maniére plus conforme a la Regle de saint Benoit.
Il entra pleinement dans leur vues et leur accorda l'auto-
risation de se retirer & 'endroit qu’ils choisiraient eux-mé-
mes. Robert résigna la dignité abbatiale de Molesmes. 11
se mit en quéte d’un terrain propice pour sa nouvelle fon-
dation. Il s’arréta dans une vaste solitude, presque dans
un désert, située a quatre lieues de Dijon, appelée Citeaux.
Molesmes était dans le dioceése de Langres; Citeaux se
trouvait dans l'évéché de Chalon-sur-Sadone et dans le
duché de Bourgogne. Robert sollicita donc de I'évéque
de Chalon et du duc Eudes Ier la permission de s’installer
a4 Citeaux. Il obtint aussi le consentement du propriétaire
de la forét au milieu de laquelle la communauté allait s’é-
tablir, le vicomte Rainaud ou Rainard de Beaune qui
céda, pour la rémission de ses péchés et le repos de 'ame-
de ses ancétres «au seigneur Robert et aux fréres qui,
avec lul, désiraient observer la regle de saint Benoit plus
étroitement et plus parfaitement qu’ils ne l'avaient fait
jusque la » une partie de la terre de Citeaux. Cest ainsi
que, dans 'acte méme de donation du terrain & batir, on
constate que le but de la nouvelle fondation était le retour
a4 l'observance stricte de la Regle bénédictine. La notice
relative a la fondation déclare que Rainaud fit don de cette
terre « d’abord & Dieu et a la Bienheureuse Marie, Mére de
Dieu et toujours Vierge en I'honneur de laquelle ce lieu
- fut consacré ». Ainsi la dévotion a4 la Sainte Vierge, carac-
téristique de I'Ordre cistercien, apparait déja au berceau
de I'Ordre.



148

Les religieux quittérent Molesmes. Arrivés a Citeaux,
ils durent se rendre compte des travaux pressants qui les
attendaient, car le lieu choisi était couvert de foréts et
d’épines et peuplé de bétes sauvages. lL.es moines s’en
réjouirent ; cet endroit était treés difficilement accessible
aux gens du monde et favorisait 'exécution de leur projet
de retourner a la stricte observance de la Regle. Clest
pourquoi la tradition s’établira dans 'Ordre de Citeaux
d’installer des monastéres loin des centres peuplés, dans
les foréts, dans les vallées sauvages et profondes. Les reli-
gieux, apres avoir défriché un coin de terre, construisirent
une modeste maison de bois; ce fut le « Novum Monaste-
rium », le Nouveau monastére, comme on I'appelait alors.
Le Grand Exorde nous apprend que le couvent de Citeaux
vit le jour le 21 mars 1098, en la féte de saint Benoit, qui
coincidait cette année la avec le dimanche des Rameaux.
Il y avait, non loin de cet endroit, une église dont le vicomte
Rainaud était collateur. Il fit abandon de cette église
aux religieux et « renoncant absolument a tous ses droits
sur elle, la leur laissa pour le service divin ». Il est proba-
ble que cette église ne leur fut pas donnée a titre de bénéfice,
car, dans ce cas, ils I'auraient refusée, la Regle interdisant
d’accepter des bénéfices ecclésiastiques; 1ils ne la recurent
que pour leur propre usage, en attendant la construction
d’un oratoire convenable auprés du monastére.

La nouvelle fondation était évidemment plongée dans
une grande pauvreté. L’archevéque-légat Hugues de Ro-
mans la recommanda au duc Eudes de Bourgogne. Ce der-
nier manifesta tant de bienveillance 4 1’égard des moines
qu’il estimait grandement, i1l se montra si libéral envers
eux, que c¢’est a lui, et non pas & Rainaud de Beaune, que
fut attribué le titre de fondateur de Citeaux. Eudes fit
achever a ses frais le monastére de bois, acheta pour les
religieux le reste du vaste domaine de Citeaux et pourvut
pendant longtemps aux nécessités les plus immédiates
du couvent. Robert fut installé comme Abbé du Nouveau
Monastere par I'évéque Gauthier de Chalon-sur-Sadne.



149

Entre la fin de I'année 1098 et le mois de juillet 1099 eut
lieu la dédicace de 1'église, construite aux frais du duc de
Bourgogne. Elle fut dédiée a la Sainte Vierge et consacrée
par 'évéque de Chalon, en présence du vicomte Rainaud
de Beaune, du duc Eudes de Bourgogne et d’autres seigneurs
du voisinage.

Mais 'abbaye de Molesmes, qui avait été privée, par
I'exode des premiers religieux de Citeaux, d’une partie
au moins de ses meilleurs sujets, se trouvait dans une situa-
tion trés pénible et fort critique. A l'intérieur, les dissens-
sions entre les moines partisans d’une sévérité plus grande
et les moines désireux d’une discipline plus douce conti-
nuaient. A I'extérieur, le départ de Robert et de ses compa-
gnons avait compromis la réputation du couvent. Les
moines comprirent que leur salut se trouvait dans le retour
de Robert a Molesmes. Aussi envoyeérent-ils & Rome une
délégation pour remettre au Pape Urbain II une supplique
a cet effet. Un concile devait se tenir & Rome, la troisiéme
semaine apres Paques de 'an 1099. La requéte, présentée
au concile, fut appuyée par plusieurs évéques et Abbés et
les délégués de Molesmes obtinrent un décret par lequel
le Pape remettait 'affaire du retour de Robert a son
ancien couvent entre les mains du légat Hugues de Romans.
Voici la lettre d’Urbain II: « Urbain, évéque, serviteur des
serviteurs de Dieu, & notre vénérable frére et co-évéque
- Hugues, vicaire du Saint-Siege, salut et bénédiction apos-
tolique. Nous avons recu dans le concile les pressantes
réclamations des Fréres de Molesmes demandant, avec de
grandes instances, le retour de leur Abbé. Ils disaient que
la religion est détruite dans leur maison et que ’absence
de cet Abbé leur attire la haine des seigneurs et des popu-
lations voisines. Cédant aux priéres de nos fréres, nous
faisons savoir par la présente lettre a votre Dilection qu’il
nous serait agréable, si cela est possible, que cet Abbé
revienne du désert dans le monastére. Si ce retour ne peut
avoir lieu, prenez soin que ceux qui aiment le désert y
demeurent en paix et que ceux qui sont dans le monastére



150

observent la discipline réguliere. « L’archevéque-légat Hu-
gues, ne voulant pas supporter tout seul la responsabilité
d’une décision aussi grave, réunit un synode & Anse; on y
décida de demander & Robert de quitter Citeaux pour ren-
trer & Molesmes. Robert s’exécuta promptement, délia
ses moines de leur promesse d’obéissance, et remit sa
crosse a Gauthier, évéque de Chalon. Quelques religieux
de Citeaux «qui n’aimaient pas le désert», qui trouvaient
la vie trop rude au Nouveau Monastére, accompagnerent,
Robert dans son retour. Il semble d’ailleurs que Robert
fat plutot satisfait de quitter Citeaux. Les moines le lul
reprocherent amerement, et ce n’est qu’au XI1Ime siécle
qu’on luil reconnaitra le titre de fondateur de I’Ordre de
Citeaux. Jusque la, on mentionne toujours comme premier
Abbé de Citeaux saint Albéric.

Le successeur de Robert fut, en effet, le prieur de
Citeaux: Albéric ou Aubri. Cest lui qui donna au Nouveau
Monastére son organisation définitive et qui posa les bases
de la législation cistercienne. Pour assurer la fondation,
il voulut la faire approuver par le pape. Dans cette intention
i1l députa auprés de Pascal II deux religieux et le Pape,
par la bulle « Desiderium quod » du 19 octobre 1100, con-
firma I’abbaye de Citeaux et la prit sous la protection du
Saint-Siége. Le privilege de 'exemption mettait les cister-
ciens a couvert de toute molestation, tant des ecclésiasti-
ques que des laiques. Enfin, le Pape ordonnait de main-
tenir le genre de vie adopté et interdisait formellement a
qui que ce soit d’y rien changer. (Vétait 14 une question
capitale. Albéric est 'auteur des « Instituta monachorum
cisterciensium de Molismo venientium » : Instituts des
moines cisterciens venus de Molesmes. Tout D'esprit de
saint Benoit y revit: pénitence, pauvreté, obéissance, tra-
vail, fuite du monde, charité en sont les traits distinctifs.
Ils forment la base de la vie cistercienne qui est la fidélité
rigoureuse a la Regle de saint Benoit. L’abbatiat d’Albéric
dura huit années; le saint Abbé mourut le 26 janvier 1108.
Il est le véritable fondateur de Citeaux.



151

A la téte de la communauté fut placé alors Etienne
Harding, Anglais d’origine. En rentrant d’'un voyage a
Rome, il se fit moine a4 Molesmes. Le Grand Exorde dit
qu’il était d’une admirable sainteté, « orné de toutes les
vertus, aimant passionnément la pauvreté dont il était
un tres fidele observateur ». Son abbatiat fut fécond. Il
assura I’avenir de ’Ordre par cet admirable Charte de cha-
rité restée célebre parmi les codes monastiques. Il peut
revendiquer aussi la gloire, et elle n’est pas mince, d’avoir
formé lillustre saint Bernard. Sa vie fut traversée par
beaucoup d’épreuves; l'ordre était diffamé; Citeaux était
dans une indigence extréme; le recrutement ne se faisait
pas: l'austérité de la Régle arrétait les vocations religieuses.
Le saint Abbé craignait un échec de l'entreprise. Mais la
situation ne tarda pas & s’améliorer: des bienfaiteurs
eurent pitié de la détresse matérielle de 'Ordre naissant
et le danger d’extinction fut supprimé le jour ou Bernard
de Fontaines entra & Citeaux(1112)avec trente compagnons.
Le Souverain Pontife Calixte II approuva la Charte de
charité. Lorsqu’Etienne Harding mourut, en 1134, I'Ordre
comptait plus de soixante-quinze abbayes. L’arrivée de
Bernard permit en effet & la maison-meére d’essaimer. La
Ferté (1113), Pontigny (1114), Clairvaux (1115), Morimond
(1116) furent les quatre premieres filles de Citeaux. Les fon-
dations se multiplierent avec une rapidité étonnante;
saint Bernard créa, & lui seul, 68 couvents d’hommes. A
la fin du XTIe siécle, I'Ordre cistercien comptait plus de
cinq cents abbayes d’hommes.

En 1119, au Chapitre général, Etienne Harding publia
la constitution de I’Ordre: la Charta charitatis. La Regle
de saint Benoit ne contient que le plan d’organisation d’un
monastére isolé. Rien n’y est prévu pour I'organisation
d’un groupe de couvents. [.’Abbé est maitre chez lui; les
monasteres sont indépendants les uns des autres. Cette
ogrande liberté aboutit & la naissance d’une prodigieuse
variété d’observances; la Régle recut une foule d’'interpré-
tations diverses. On pensa, au [Xe siecle, & introduire une



1

ot

2

certaine unité entre les maisons bénédictines; mais il n’est
pas question encore de la subordination d’un groupe de
monasteres a un autre monastere. Cluny réalisa la centra-
lisation compléte de ses maisons: son Abbé était tout-
puissant. Pour I’Ordre, cette centralisation poussée a I'ex-
tréme présentait des inconvénients; elle compromettait
la vie de famille, confiait & un seul homme la direction
d’'un grand nombre de monastéres. Si cet homme était
intelligent ou saint, 'exercice de l'autorité unique assurait
la prospérité de 1’Ordre tout entier; mais dans le cas con-
traire, la centralisation pouvait engendrer de graves consé-
quences.

Aussi Etienne Harding, au courant des maux amenés
par la centralisation dans certains couvents clunisiens,
chercha a en préserver!’Ordre nouveau. Il voulut aussi éviter
les dangers que constituait pour les monastéres leur isole-
ment. Mais tandis que 'union des maisons de Cluny se
faisait par la subordination sévere de toutes a la maison-
mere, les cisterciens créérent une organisation plus souple.
La Regle de saint Benoit fut complétée par des coutumes
que ’Abbé enseignait et faisait observer. Elles furent rédi-
gées par saint Etienne Harding et portent le nom de Con-
suetudines ou Us de Citeaux. Elles réglaient tout ce qui
concerne le gouvernement de chaque maison. Les relations
des maisons entre elles et leur organisation en Ordre furent
fixées par la Charte de Charité. Chaque monastere put ainsi
carder ses particularités; il était soumis a la direction de
son Abbé élu par les moines. Il était indépendant dans son
administration el dans ses biens. [L’Abbé est placé sous
la surveillance du Pére Immeédiat, ¢’est-a-dire, de I’Abbé
du couvent fondateur. Le Pére Immédiat fait chaque année
une visite canonique de ses filiales. Il a le droit de corriger
les abus, de destituer les officiers incapables ou infideles
et méme de déposer 'Abbé. L’Abbé de Citeaux portait
le titre d’Abbé général, mais ce titre était surtout honori-
fique, car 'Abbé général n’était guere plus que le « primus
inter pares». Il veillait sur les abbayes-filles de Citeaux,



153

mais 1l était soumis lui-méme & la surveillance des Abbés
des quatre premiers monastéres issus de Citeaux: La Ferté,
Pontigny, Clairvaux, Morimond qui accomplissaient la
visite canonique et avaient le droit de déposer un Abbé
indigne. L’Abbé général présidait le Chapitre général qui
constituait 'autorité supréme de 1'Ordre. C’est le Chapitre
général qui contribua & maintenir dans un esprit commun
les différentes familles de monasteres. Par lui s’établissait la
subordination réelle de tous les moines a la méme discipline
qui ne paralysait cependant pas la force d’extension et le
développement de chaque couvent en particulier. L’organi-
sation des couvents bénédictins, jusqu’a la Charte de Cha-
rité, avait un caractere monarchique, étendu par Cluny a
toute la congrégation. Dans I’Ordre cistercien, ce caractére
fut tempéré par la présence d’'une constitution. La nouvelle
communauté ressemblait 4 une monarchie constitutionnelle.
Cette forme neuve d’association des monasteéres porta des
fruits trés heureux.

La grande expansion de I’Ordre cistercien tient & plu-
sieurs causes. Elle est due, d’abord, a 'époque qui vit naitre
Citeaux. Au début du X1I1I¢ siecle I'Ordre bénédictin donnait
des signes sérieux de décadence provenant de la faiblesse
humaine, de certains vices d’organisation, des relations
trop fréquentes avec le monde, d’un relachement de la disci-
pline. Citeaux se présente comme une réaction; par une
organisation plus sage, il veut prévenir certains maux.
« Il maintint U'esprit de famille dans les monasteres, établit
une fédération hiérarchique des abbayes, soumit tous les
Abbés, celui de Citeaux lui-méme, a4 la juridiction du
Chapitre général et placa 1'Ordre entier sous ['autorité
d’une seule et méme constitution écrite, acceptée par tous,
et, par le fait méme, & I'abri de toute interprétation arbi-
traire ». Citeaux dut encore son succés au but que I'Ordre
se proposait: faire revivre dans son intégrité la Regle de
saint Benoit. Les ames désireuses de perfection furent sai-
sies par cet 1déal et s’efforcerent d’unir & une vie de péni-
tence et de priére une vie de travail. Enfin, I’Ordre eut



154

le bonheur de compter au nombre de ses enfants saint
Bernard. Il est la grande gloire de Citeaux. Cet homme
a joué un role de premier plan dans I'Eglise et dans la
société. Moine a 22 ans, Abbé & 25 ans, il se fit I'apdtre
intrépide de la discipline cistercienne. Son éloquence
enflammée, son austérité de vie, son pouvoir de thauma-
turge en firent le grand prédicateur de I'époque et le grand
pourvoyeur de I’Ordre. Partout ou il passait, il suscitait
de nombreuses vocations. On vit alors entrer a Citeaux
des gens de toutes conditions: des ecclésiastiques et des
laiques, des réguliers et des séculiers, des nobles et des
paysans. Beaucoup de religieux appartenant a d’autres
Ordres, désireux d’une plus grande perfection, demandaient
un asile favorable a cet Ordre tres austere: saint Bernard
ne se faisait aucun scrupule de les accepter. Cependant,
1l fut parfois contraint de se plier aux réclamations de cer-
tains Abbés qu’il ne put pas toujours convaincre de la
légitimité du passage d’'un Ordre religieux moins sévére
dans celui de Citeaux.

Il va sans dire que l'apparition du Nouveau Monas-
téere  provoqua les ameéres récriminations de plus
d’'une abbaye bénédictine a la wvie plus ou moins
relachée; on ne voulait rien savoir de ces prétendus réfor-
mateurs. Les critiques parfois acerbes des cisterciens a
I'adresse de Cluny ne contribuérent pas au maintien ou au
rétablissement de la paix. Le départ de nombreux moines
noirs pour la maison des moines blancs créa une certaine
animosité contre la nouvelle Observance. Personne n’ignore
la longue polémique qui mit aux prises Pierre le Vénérable,
Abbé de Cluny, et saint Bernard, Abbé de Clairvaux. Mais
I'influence des monastéres cisterciens sur les monastéres
bénédictins fut tres réelle; bien des Abbés travaillerent
a réformer leur communauté par la pratique d’une pauvreté
plus grande et I'observance d’une discipline plus réguliére.
Pierre le Vénérable, en particulier, tout en considérant
I'exagération manifeste des attaques portées contre Cluny
par saint Bernard ou ses confréres, reconnut aussi le bien-



155

fondé de beaucoup de critiques et se mit humblement au
travail de la réforme de son monastére. En 1132, il convo-
qua méme un Chapitre général a Cluny pour le troisiéme
~dimanche de caréme. On y discuta la réforme de I'Ordre
et Pierre le Vénérable promulgua des statuts dont I'appli-
cation devait mettre fin aux désordres signalés par saint
Bernard. Ce dernier sut d’ailleurs rendre justice au grand
Abbé qui mena une lutte trés dure contre les récalcitrants.

« La création de 1'Ordre de Citeaux, écrit Dom Ber-
liere, fut le résultat d’une réaction due peut-étre autant
a une opposition & la centralisation clunisienne qu’a 'affai-
blissement de la discipline qui s’était manifestée dans une
partie de I’Ordre bénédictin. » En effet, Cluny était tout;
son Abbé détenait toute I'autorité; de lui seul partaient
toutes les initiatives. Il est certain aussi que la richesse et
la puissance ont contribué a la décadence de la vie religieuse.
Les moines et surtout les Abbés avaient des airs de grands
seigneurs plus pénétrés parfois de l'esprit du monde que
de Dl'esprit du Christ... Citeaux, tout en se présentant
comme l'interprétation authentique de la Reégle de saint
Benoit, incarnait cependant un idéal nouveau. L.e monas-
tere cistercien doit s’élever dans la solitude ; 'exploitation
du domaine doit étre son principal revenu. Citeaux refuse
les églises paroissiales, les villages, les serfs, les dimes, les
rentes fonciéres. Les moines doivent vivre de leur propre
travail et non pas de la sueur des autres. (Cest pourquoi
le travail manuel, presque totalement abandonné a Cluny,
fut remis en honneur: le moine cistercien partageait sa
journée entre le travail et la priére. Ce genre de vie, trés
rude au début, ramena la simplicité dans la vie des com-
munautés et I'esprit de pénitence y refleurit. Le cistercien
était vraiment séparé du monde et tout était disposé dans
la Reégle pour I'en tenir toujours éloigné.

Cette interprétation était certes conforme a lalettre de
la Regle de saint Benoit. Mais I'était-elle a I'esprit ou était-
elle I'unique interprétation possible et légitime ? Il est
difficile de remonter les siécles et il est impossible de vivre

_r,i
B B Sl



156

au XIIe siécle comme on vivait au VIe, du temps de saint
Benoit... Aussi, un siécle a peine se sera-t-il écoulé que plus
d’un principe cistercien aura été sérieusement ébranlé.
La réforme primitive ne durera pas longtemps et tout le
long des siécles on verra surgir, de temps en temps, des
réformes de la réforme. Au XIVe siccle, si malheureux
pour I'Hglise, Benoit XII, pape cistercien, s’efforce de ren-
dre & I'Ordre son ancienne grandeur. La commende, qui
fait passer de nombreuses abbayes sous la direction d’Ab-
bés étrangers a 'Ordre, de clercs séculiers et méme de laies,
des querelles intestines a propos de 'abstinence, la Réforme
protestante, ont désagrégé 1I'Ordre cistercien. Presque
tous les Papes, depuis Martin V & Paul V, se préoccupérent
de son relevement. Mais le mal était grave; l'intervention
des Souverains Pontifes resta scuvenl sans effet aupres
de nombreux Abbés. Les simples religieux furent parfois
plus dociles et entreprirent, dans certains monastéres,
un redressement qui se fit malgré les supérieurs. Rome
encouragea ces tentalives généreuses, mais cette réforme
se fit aux dépens de I'unité de I'Ordre. C’est de cette réaction
que naquirent les Congrégations, groupements de maisons
qui se détacherent pratiquement, sinon théoriquement, de
I'Ordre. Rome érigea en congrégations indépendantes les
monasteres régénérés. Elles eurent leur moment de gloire
en Espagne, en Aragon, en Portugal, en Toscane, en Italie,
dans les deux Calabres. Ces congrégations étaient des Ordres
qui suivaient la regle de Citeaux sans reconnaitre I’Abbé
de Citeaux pour leur supérieur.général... La plus célebre
d’entre elles fut celle des Feuillants, fondée par Jean de la
Barri¢re au pays de Toulouse. Mais au XVIIe si¢cle, un
mouvement de réforme vit le jour au sein méme de I’Ordre.
Ce Tut le mouvement de I'Etroite Observance. Il est incarné
en France, dans le premier quart du siécle, par un Abbé
de Clairvaux, Denis Largentier qui, chaque jour, s’en allait
prier au tombeau de saint Bernard: « Que nous sert-il,
mon saint Peére, de posséder ici vobre corps si nous ne pos-
sédons pas votre esprit, et pouvez-vous reconnaitre pour



157

vos enfants ceux qui meénent une vie si différente de la
votre ?7» L’Etroite Observance s’étendit aussi a la Haute-
Allemagne. Mais elle perdit peu & peu sa premiere ardeur;
d’ailleurs, elle n’était pas retournée a4 la maniere de vivre
tres sévere des premiers cisterciens, du temps d’Albéric,
d’Etienne Harding et de saint Bernard; elle avait laissé
subsister certaines mitigations apportées a la Regle. Mais
le retour a4 Citeaux primitif allait étre réalisé par le monas-
tére de la Trappe et le fameux Abbé de Rancé. Cette abbaye,
fondée en 1120, fut incorporée a Citeaux en 1148, avec la
congrégation de Savigny dont elle faisait partie. En 1164,
elle était tombée en commende; parmi les dix religieux
qu’elle comptait alors, se trouvait ’Abbé de Rancé. Il
résolut de reprendre dans son monastere I’ceuvre de Citeaux.
Malgré les contradictions et les calomnies, il mena son
entreprise 4 bonne fin, si1 bien que pendant un certain temps
la Trappe fut le centre du renouveau monastique. Son
action se fit sentir sur 'abbaye de Sept-Fons, d’Orval et /
de Tamié. Mais la Révolution francaise donna un coup
terrible aux maisons religieuses. Il n’y avait de salut,
pour la Trappe, qu’a I'étranger. C’est pourquoi, au mois
de mars 1791, un religieux trappiste, Dom Augustin de
Lestranges, avec l'autorisation de son Pére Immédiat,
I’Abbé de Clairvaux, partit pour la Suisse. Au mois d’avril,
il était & Fribourg et sollicitait du gouvernement la permis-
sion de s’établir dans le pays. L’évéque de Lausanne,
Bernard de Lenzbourg, Abbé d’Hauterive, 'accueillit favo-
rablement. Le sénat de Fribourg examina la requéte de
Dom Augustin et le 12 avril, il rendit sa sentence. «Il ac-
cordait aux religieux de France, écrit Dom Coutray, pour
aussl longtemps qu’il serait de son bon vouloir, la jouissance
des batiments de La Valsainte, ainsi que les jardins et prés
de son enclos, aux conditions suivantes: 1° L.e nombre des
trappistes ne dépassera pas 24, tant Péres que Freéres, a
moins de permission souveraine. 2° Ils dédommageront
le chapelain et le fermier. 3° Ils entretiendront tous les édi-
fices & leurs frais. 4° Ils paieront annuellement trois florins



158

au chiteau de Corbieres pour la jouissance de ces immeubles
dont I'Etat se réserve la propriété. 50 Ils rendront chaque
année aux seigneurs du Conseil privé un compte exact de
leurs recettes et dépenses. 62 Ils n’acheéteront jamais de
fonds sans autorisation de Leurs Excellences. 70 Ils devront
se soumettre aux reéglements souverains faits et a faire
concernant les religieux. » En effet, la chartreuse de La
Valsainte avait été supprimée en 1778. Dom Augustin de
Lestranges, avec vingt-quatre de ses {réres, vint s’y instal-
ler le 1€t juin 1791. La chartreuse était dans un état pi-
toyable a I'intérieur; les religieux durent se contenter du
plancher en guise de couchette; ils n’avaient pas de quoi
vivre. (Vétait un véritable retour & la pauvreté des fonda-
teurs de Citeaux. En 1794, le pape Pie VI chargea le Nonce
Pierre Gravina de constituer les Trappistes en congrégation,
de leur donner un chef. Dom Augustin de Lestranges
fut élu Abbé. Le 8 décembre, le Nonce promulgait le dé-
cret pontifical qui érigeait La Valsainte en abbaye et en,
chef-lieudela congrégation. La communauté essaima bientot
en Espagne, dans les Pays-Bas, en Westphalie, en Piémont,
en Angleterre. Mais les Trappistes ne purent pas jouir
longtemps de la tranquillité de La Valsainte. Au début
de 1798, les troupes [rancaises entraient dans le pays de
Vaud. ’Abbé de Lestranges comprit le danger; 1l se décida
& émigrer avec ses moines et ses religieuses de Suisse. [l
choisit de se rendre en Russie. Le tsar Paul [eT leur concéda
quelques anciens monastéres. Apres les défaites infligées aux
Russes par les Francais, & Zurich, en mars 1800, le tsar
ordonnait & tous les émigrés de sortir de 'empire. Les Trap-
pistes partirent aussi et séjourncrent au bord de I'Elbe
et ailleurs. En 1802, la paix étant rétablie, Dom Augustin
songea a rentrer & La Valsainte. Le gouvernement aurait
rejeté sa demande si le peuple n’était intervenu pour récla-
mer le retour des religieux. La permission fut accordée le
D mars 1802. Quelques moines arrivérent; mais le 3 aoit
1802, le Conseil d’exécution du gouvernement helvétique
intimait aux Trappistes 'ordre de quitter la Suisse dans les



159

deux mois. Le gouvernement helvétique ayant été ren-
versé, Napoléon donna & la Suisse I’Acte de Médiation.
Quatre-vingt-sept Trappistes s’installérent alors tranquil-
lement & La Valsainte au début de mai 1803. Ce n’était
pas encore la fin des tribulations. Les Trappistes de la Cer-
vara, prés de Génes, avaient prété serment de fidélité aux
constitutions de l’empire en 1810. On sait que le 6 juillet
1809, Napoléon avait fait enlever Pie VII et 'avait enfermé
a Savone. Dom Augustin estima que le serment prété par
ses freres d’Italie était une faute et il les pria de se rétracter:
ce qui fut fait le 16 juillet 1811. Napoléon, furieux, expédia,
le 28 juillet du méme mois, un décret supprimant les cou-
vents de la Trappe dans tout I'empire. Dom Augustin, qui
avait été arrété & Bordeaux, en juin 1811, et qui avait
réussi a s’échapper, était & La Valsainte... Sachant ce qui
I'attendait, il fila en Allemagne grace 4 'entremise du Nonce
en Suisse. L.’ambassadeur impérial recut U'ordre de le faire
arréter. On fouilla La Valsainte: en vain. Dom Augus-
tin avait gagné Riga, d’ou il s’embarqua pour I’Angleterre ;
il se rendit enfin en Amérique ot quelques freres I'avaient
devancé. ’Empereur n’ayant pu atteindre son principal
ennemi, s’en prit au couvent. Il demanda au Conseil de
Fribourg la suppression de La Valsainte. Il fut servi et
le 7 décembre 1811, les Trappistes vidaient le couvent. Ils
rentrérent encore une fois 4 La Valsainte 4 la chute de
Napoléon. Mais les exigences du gouvernement les contrai-
gnirent a quitter définitivement le pays de Fribourg.
(était le 13 décembre 1815. Dom Augustin avait racheté »
I'abbaye de la Trappe. La liberté était revenue ; I’'Ordre se
répandit en France, en Belgique, en Hollande, en Angle-
terre, en Allemagne; il prit méme racine dans les autres
continents.

_ Mais & tous ces monasteres manquait 'unité. A diverses

reprises, en 1834, en 1870, on lanca un appel a I'union.
En 1891, 4 'occasion du huitieme centenaire de la naissance
de saint Bernard, tous les Abbés trappistes se réunirent a
Fontaines-les-Dijon et décidérent de travailler efficace-



160

ment a 'unité. C’était aller au-devant du désir de Léon XTI11
Le 20juillet 1892, le Souverain Pontife promulguait un décret.
par lequel il convoquait & Rome le Chapitre général de
I'Ordre de Citeaux. La Commune Observance pressentie
préféra s’en tenir au statu quo. L’Etroite Observance
répondit & 'appel du Pape. C'est & Rome qu’on réalisa
I'unité tant souhaitée. Toutes les congrégations de I’Etroite
Observance la désiraient. Cest pourquoi, & partir du mois
de mai 1892, I'Etroite Observance forme un Ordre auto-
nome appelé officiellement « Ordre des Cisterciens Réfor-
més ou de I'Etroite Observance ». Les monastéres sont unis
entre eux par la Charte de charité; 'autorité supréme ré-
side dans le Chapitre général; la filiation marque le lien
de subordination des différentes maisons entre elles. Les
visites se font chaque année par le Pére Immédiat. L'ob-
servance est uniforme: jetines, abstinence, veilles, travail
manuel. C’était la restauration de I’Ordre de Citeaux.

A coté des cisterciens réformés ou de I’Etroite Obser-
vance, 1l existe encore les cisterciens de la Commune Obser-
vance qui groupe, sous un supérieur général unique, quatre
congrégations: la congrégation de Saint-Bernard d’Italie,
la Commune Observance de Belgique, la province d’Au-
triche-Hongrie et la congrégation de Suisse-Allemagne:
Ces congrégations, bien que soumises au méme chef, ont
chacune leur régime particulier. Elles ont gardé a peu pres
le genre de vie approuvé par le pape Alexandre VII, en
1666: la Regle cistercienne avec certaines mitigations.
Quant & la Moyenne Observance, elle n’a pas adopté tous
les adoucissements apportés 4 la Régle, mais elle n’est pas
retournée non plus a la sévérité primitive.

Telle est, esquissée & grands traits, 'histoire de I’Ordre
de Citeaux. Le pays qui forme la Suisse actuelle a donné
asile & de nombreux monasteéres cisterciens d’hommes: le
plus ancien est celui de Bonmont, dans le diocése de Genéve,
fondé vers 1123 par les seigneurs de Divonne et qui suivit
la Regle de Citeaux & partir du 7 juillet 1131. Cette abbaye
était fille de Clairvaux; elle fut supprimée au moment de



161

Pinvasion du Pays de Vaud par les Bernois en 1536. En
1129, Girard de Faucigny, évéque de Lausanne, céda a
un moine venu de Bellevaux, en Bourgogne, le terrain né-
cessaire a4 ’érection d’'un monastére qui fut celui de la
Grace-Dieu, consacré le 250 mars 1135. Il fut ensuite trans-
porté au lieu appelé Montenon ou Montheron, au bord
de la riviere appelée Théla ; il prit alors le nom d’abbaye
de Montheron ou de Théla, L’abbaye bourguignonne de
Cherlieu essaima & son tour dans le diocése de Lausanne.
En 1134, I'évéque Guy de Maligny remet aux cisterciens
de Cherlieu le terrain de Hautcrét, auprés d’Oron, pour
v établir une nouvelle communauté. Montheron et Hautcrét
disparurent également en 1536. Enfin, dans le canton de
Fribourg, Guillaume de Gline, dernier descendant male
de la famille de ce nom, fonda l’abbaye d’Hauterive ou
des moines venus de Cherlieu s’installerent définitivement
le 25 février 1138. Cette abbaye a joué un grand role dans
le pays, car elle fut un centre de vie religieuse et une école
de civilisation. Spirituellement et matériellement, Fribourg
doit beaucoup aux religieux d’Hauterive. Malheureu-
sement, les moines furent chassés par le gouvernement
radical de 1848. Dans la Suisse alémanique, on rencontre
aussi plusieurs fondations cisterciennes. Frienisberg doit
son origine au comte Udelhard de Soyhieres; fondé vers
1131 et ouvert par des moines venus de Lucelle, il fut con-
sacré le 15 mai 1138. Ce couvent qui se distingue au
XVe gsiecle par la fabrication d’actes faux, possédait un
 domaine trés vaste qui passa & ’Etat de Berne en 1528,
au moment de la Réforme. L'abbaye-mére de Frienisberg,
Lucelle, vit le jour vers 'année 1124. Elle était la fondation
des trois freres Hugues, Amédée et Richard de Montfaucon.
Elle fut ruinée définitivement par des soldats, en 1792
“au moment de la Révolution francaise. Cette abbaye, tres
prospére, créa une soixantaine de monastéres, parmi les-
quels Saint-Urbain, dans le canton de Lucerne, qui est dit a
la générosité de Liitold, Werner et Ulrich de Langenstein
et de leur beau-frere Arnold de Kapfenberg. Elle s’ouvrit



162

aux cisterciens en 1194 et fut supprimée par le gouverne-
ment de Lucerne, aprés la défaite du Sonderbund, le 13
avril 1848. L’abbaye d’Hauterive essaima & son tour, moins
de cinquante ans apreés sa fondation, et installa une nouvelle
communauté cistercienne a4 Kappel, dans le canton de
Zurich. Les nobles d’Eschenbach, Conrad Abbé de Murbach
et ses deux freres, Ulrich prévot de Lucerne et Walther de
Schnabelbourg en furent les premiers bienfaiteurs. Selon
les chronologies concordantes, la communauté fut établie
le 29 juin 1185. Les premiers religieux vinrent d’Hauterive
et le premier Abbé parait avoir été Guillaume de Dirlaret
qui était peut-étre le méme personnage que ce Willelmus
Altaripensis célebre en Allemagne comme prédicateur.
Comme beaucoup d’autres couvents, Kappel fut sécularisé
4 la Réforme. La plus jeune des abbayes cisterciennes
d’hommes, sur le territoire suisse, est celle de Wettingen. Elle
se rattache au comte Henri de Rapperswil, dit Wandelber.
A la suite d’'un veeu, dit la légende, qu’il aurait fait pour
étre sauvé d’un naufrage, pendant un pelerinage en Terre
Sainte, il aurait promis de construire un monastere. Une
étoile lui serait apparue, en signe d’espoir, et le couvent,
qui fut incorporé a 1'Ordre de Citeaux, porta le nom de
Maris Stella qui se rencontre dans les plus anciens docu-
ments relatifs & l'abbaye. Le fondateur prit I’habit des
moines et mourut dans la maison fondée par lui en 1246.
En 1529, ce couvent faillit étre supprimé car la majorité
des religieux passa a la Réforme. Supprimé le 13 janvier
1841, lors de la célebre affaire des couvents d’Argovie, il
se reconstitua & Mehrerau, pres de Bregenz; il subsiste
encore aujourd’hui. La Fille-Dieu dont nous nous propo-
sons de retracer 'histoire eut des relations suivies ou tran-
sitoires avec la plupart des abbayes cisterciennes d’hommes

de notre pays. '



	L'ordre de citeaux

