
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 15 (1927)

Heft: 4

Artikel: Le cinquième siècle : la naissance de l'Europe

Autor: Roux, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annales Fribourgeoises
ORGANE OFFICIEL DE LA SOCIÉTÉ D'HISTOIRE

DU CANTON DE FRIBOURG
XVme Année N° 4 Juillet-Août 1927

ODDODOaBBODDDDDDaOOOD B BBOOOOBBBBBBBBDBBBOBB

Société d'histoire du canton de Fribourg

SÉANCE

du Jeudi 9 juin 1927, à 20 heures 15

à l'Hôtel Suisse, 1er étage.
Nouveau local de la Société d'Histoire.

ORDRE DU JOUR:

1. Lecture du procès-verbal ;

2. Communication : Trésors d'art disparus par Henri Broillet, art.-
peintre.

3. Revision des statuts.

Le cinquième Siècle:
la Naissance de l'Europe1

par R. ROUX
secrétaire de l'Ambassade de France,

ancien élève de la section philosophique de l'Ecole Pratique des Hautes Etudes.

Il ne s'agit pas ici du cinquième siècle d'avant notre
ère, l'âge de Periclès et de Cincinnatus qui vit la naissance

1 Développement d'une conférence donnée à Fribourg, le
4 février 1927, sous les auspices du Comité des Conférences de la
Grenelle.



146

de la cité attique et de la cité romaine. Il s'agit du cinquième
siècle de l'ère chrétienne, l'époque de crise universelle où
la cité antique, élevée déjà par Auguste et Trajan à l'empire

du genre humain, est transportée par saint Augustin
dans le plan transcendant des choses spirituelles et se

transforme en monde chrétien ou « cité de Dieu ».

Siècle singulier et complexe, plein du mystère de la

masse impériale romaine agitée par des esprits nouveaux,
âmes de nations naissantes, poussées d'innovations
politiques, aspirations à des formes jusqu'alors inconnues de
relations internationales... On se trouve en présence d'Etats
mouvants et de temps mouvementés, où l'histoire a

l'étrange sensation de perdre pied. Et.cependant, c'est de

ce mélange de décompositions et de recompositions
simultanées que toute notre -Europe est sortie.

On parle beaucoup aujourd'hui des destinées de l'Europe

et de ses rapports avec l'Asie et l'Afrique. On se
demande où vont respectivement les trois parties du monde
ancien. Peut-être la question se poserait-elle mieux, et
peut-être la réponse serait-elle moins inaccessible, si, au
lieu de savoir où va l'Europe, on cherchait plutôt d'où
elle vient, et quel antique passé impérial est à l'origine de
la cohésion nécessaire des choses européennes, africaines
et asiatiques.

Tel est ce côté politique et international du Vme siècle

que se propose cette étude. Elle laisse bien entendu tous
les développements de philosophie ou de rhétorique, sur
ce qu'on est convenu d'appeler la « décadence » de l'Empire,

et sur les acrostiches qu'il aurait composés « en regardant

passer les grands Barbares blancs ». Elle se bornera
à mettre en relief un certain nombre de faits qui évoqueront
en plein travail et en pleine lutte les trois générations
dont la suite trace l'évolution du siècle.

De 400 à 430, une nouvelle génération impériale
romaine, autour d'une nouvelle dynastie, celle de Théodose,
essaie de fonder un nouvel empire avec de nouveaux
horizons. Elle tente notamment de renforcer les grands sou-



147

tiens de son œuvre en Occident, les masses gallo-romaines
et britanno-romaines, par un nouvel élément d'Empire,
le fédéralisme germano-romain.

De 430 à 460, les idées théodosiennes de reconstruction

du monde se heurtent à une véritable révolution
européenne causée par l'action politique d'un Empire mi-
européen, mi-asiatique, l'Empire des Huns.

De 460 à la fin du siècle, la civilisation impériale
reprend son œuvre, mais sur des bases beaucoup plus larges
qui comportent à la fois un centre d'inspiration politique
générale à Constantinople, un centre d'inspiration
religieuse universelle à Rome et un ensemble d'unités
territoriales autonomes, à la fois émancipées et alliées de l'Empire,

qui s'initient à la vie d'Etats et ouvrent l'ère
moderne des nations.

I.

La génération théodosienne, que le cinquième siècle
commençant trouve responsable des affaires romaines, est loin de
leur avoir causé cet abaissement qu'exprime le mot très
arbitraire de «Bas-Empire». Devant les faits, la distinction
de l'Empire en Haut et Bas est bien artificielle. En réalité,
l'histoire de l'Empire romain est une succession de
renouvellements et de redressements en face de difficultés toujours
renaissantes et imprévues. Sa politique est une illustration
perpétuelle de la règle posée par Cicéron dans le Pro Lege
Man ilia : « Toujours adapter de nouveaux plans d'action
aux nouveaux signes des temps1 ». Cette formule essentiellement

romaine d'ajustement des méthodes aux faits a

inspiré bien des empereurs, et Théodose comme les autres.
Or le grand signe des temps, c'est la désagrégation

de la cité. L'Empire romain était fondé sur la Cité, c'est-
à-dire le petit Etat urbain avec ses organes autonomes,
son gouvernement, son sénat, son assemblée du peuple,
sa bourgeoisie riche dominant de haut les corporations

1 Semper ad novos casus temporum novorum consiliorum
rationes accommodare. — Pro lege Manilla, XX.



148

ouvrières et les districts ruraux, les Pagi. L'Empire réalisait

ainsi une vieille idée grecque, la constitution d'une
cité universelle (l'œcumène) par la confédération (la sympo-
litie) de villes libres formant une communauté républicaine

(un Koïnon, exactement le sens anglais de commonwealth).

Autrement dit l'Empire n'était autre qu'une vaste
république d'Etats-Unis, et son chef était un Princeps,
c'est-à-dire un Président dont les pouvoirs émanaient non
de prérogatives royales, mais de la volonté du peuple.

Mais ce président était investi de fonctions qui
devaient tôt ou tard détruire l'armature même de toutes
ces républiques dont il était le protecteur, l'arbitre et le
dieu. L'empereur,, parmi toutes ses dignités accumulées,,
avait le titre de tribun de la plèbe. Il se trouvait ainsi non
seulement le premier magistrat d'une vaste société de

républiques capitalistes et bourgeoises, mais aussi le
défenseur suprême de toutes les plèbes du monde romain,
les prolétariats urbains, les masses paysannes, en un mot
les Humiliores, les Humbles, suivant l'expression du latin
impérial.

Un jour vint où l'équilibre fut rompu entre les deux
attributions de l'Empereur, celles du Princeps et celles
du Tribunus. Les cités perdaient peu à peu leur ascendant.
Leurs gouvernements se ruinèrent en constructions
somptueuses, thermes, arènes, théâtres... Ils ne virent pas monter

autour d'eux la force paysanne, dont le III1116 siècle
consacra l'avènement: pendant soixante-quinze ans, l'Empire

fut en état de siège contre la ruée des Barbares. Ce qui
le sauva, ce ne fut pas le culte de la Cité, privilège d'élites
et de lettrés, mais un sentiment nouveau, bien autrement
énergique et prenant: l'amour de la terre, la terre en plein
rendement telle que l'avait faite deux siècles de paix
romaine, la terre en train de prendre figure de terroir, ce

qui indique assez justement le mot pagus. Ce qui apparaît
au premier plan de cet extraordinaire IIIme siècle, encore
si mystérieux, ce ne sont pas des milices civiques comme
au temps des Grecs, ni des armées de mercenaires comme



149

chez les Alexandrins, ni des troupes de métier comblées
de confort et de moyens comme au temps de Trajan, mais
de grandes masses de manœuvre de paysans-soldats, durs,
têtus, souvent peu maniables, mais tenaces à couvrir des

terres aux horizons inconnus de la Cité antique, terres
britanniques, terres gauloises, terres espagnoles, terres
danubiennes...

Le paysan sort vainqueur de cette épopée qui a sauvé
l'Europe. L'autre vainqueur, c'est son compagnon de lutte,
l'artisan, l'ouvrier, celui qui a forgé les armes et fabriqué
les équipements dans les .nouveaux arsenaux qu'a dû
multiplier l'Empire. La cité, par contre, s'efface, se resserre,
se résorbe: elle perd les vastes espaces libres, parcs, stades,
villégiatures, dont elle était si fière. Elle s'entoure de murs
pendant que sa puissance s'effrite en agglomérations
paysannes (burgi, des bourgs ; villae, des hameaux autour
d'une ferme, d'où les formes villiers, village, weiler, wil, etc. ;

vici, d'où la forme vie, vicq, vico...) Le bourg et le village,
•expressions de la vie du pagus en occident, la komè et la
chôra, leurs analogues en orient, succèdent à la cité comme
cellules d'Empire. Et la cité perd jusqu'à son individualité

et à son nom propre: on ne dit plus Lutetia, mais Parisii.
Les noms pluriels de beaucoup de villes de France (Paris,
Tours, Rennes, Reims, Sens, Chartres, Arras, etc.) restent
les témoins de cette révolution sociale qui a substitué à

l'hégémonie du chef-lieu la prédominance des masses
populaires.

La chute de la Cité comme unité politique a donc
porté au pouvoir la classe des artisans et paysans, les
adorateurs de dieux nouveaux, si différents du culte de la
cité, Hercule, le dieu des corporations ouvrières et Mithra,
le Soleil Invincible, protecteur des paysans et des armées,
la grande divinité des 11Ime et IVme siècles dont les mystères

ont initié le monde rural et militaire aux responsabilités

de l'ordre romain qu'il allait assumer L On peut déplo-
1 Ce point a été développé de façon très pénétrante par Paul

Adam dans un petit livre paru en 1912, le « Taureau de Mithra »

(Paris, Sansot).



150

rer la disparition de l'Empire des Cités, l'Empire des « villes
d'or », comme on a appelé les vieilles cités impériales
d'Afrique. Mais l'Empire des Paysans, son héritier, a eu
très haute conscience des charges qui lui incombaient. Les
figures de ses dignitaires, qui apparaissent sur les bas-reliefs,

les ivoires et les médailles de l'époque, sont frustes,
lourdes, compassées, un peu gauches, mais ce sont tout
de même des têtes de chefs.

Théodose est un de ceux-là, et il mérite bien de donner
son nom au nouvel empire. C'est un pur terrien, un terrien
d'Occident: il est né à Cauca, non loin de Ségovie, -au cœur
de l'Espagne, dans un de ces castella, ces castels de paysans
riches qui ont fini par laisser leur nom à tout le pays, la
Castille. Ce n'est pas un Méditerranéen : Cauca est orienté
vers le Douro, et le Douro mène à l'Océan. «Tuus Oceanus»r
ton cher Océan, aime à lui dire un poète d'Empire, Claudien.
Il n'y a pas là seulement un mot de courtisan, mais la pensée

profonde d'une époque. Théodose est un homme de

l'Atlantique: les subtilités méditerranéennes ne le touchent
pas. Son christianisme est dégagé de toutes les compromissions

que les philosophies méditerranéennes ont fait subir
à la foi apostolique sous le nom d'arianisme ou de
manichéisme, les principales hérésies du temps. Théodose est

l'empereur par excellence de l'orthodoxie catholique1: sa

génération aura le goût profond de l'universalité par l'unité
du dogme et le prestige de l'Occident chrétien. Déjà en
325, au concile de Nicée, les débats avaient été dirigés
par un Espagnol, Osius, évêque de Cordoue. De 381 à 451,
il n'y a pas moins de trois conciles œcuméniques, Constantinople,

Ephèse, Chalcédoine, et chaque fois c'est la
subtilité orientale, soit avec les Nestoriens, soit avec les Mono-
physites, qui sort vaincue des discussions.

En politique, même recherche de l'universalité fondée

sur l'Occident. Théodose a rendu définitive, en 395, la

1 L'Histoire de Théodose, par Fléchier est particulièrement
intéressante à relire comme expression classique de cette figure
de la première « Majesté très chrétienne ».



151

séparation de l'Etat romain en Empire d'Occident et en

Empire d'Orient. Mais cette délimitation des pouvoirs en
deux masses administratives n'a pas touché à l'unité impériale.

Comme le Christ dont les conciles définissent précisément

l'essence, l'Empire est une seule personne en deux
natures. C'est ce qu'expriment les monnaies théodosiennes
qui glorifient les deux empereurs frères assis sur le même
trône et unis par la .même Victoire d'or, mettant sur les
deux têtes jumelles deux couronnes égales. Le génie
occidental et le génie oriental collaborent à l'extension universelle

d'une même patrie, la « Romania ». Car les cités se

contentaient, pour définir l'Empire, de mots abstraits
comme «Respublica» ; au contraire, les Pagi et les paysans
veulent un mot plus concrêt, plus réel, plus chargé de

solidités terrestres: l'Empire n'est plus qu'un immense

pagus, une terre lourde de richesses spirituelles et temporelles,

données par Dieu et par César devenu lieutenant
de Dieu. Et pour traduire cet esprit nouveau, le Vme siècle
a trouvé le mot de Romania.

Mais dans cette Romania qu'ont voulu faire vivre
Théodose et ses fils, d'énormes transformations sont nécessaires.

En effet, l'Empire avait vécu jusqu'au IVme siècle
dans une fausse sécurité de paix universelle. Les cités,
avec leur culture surtout littéraire et rhétoricienne, étaient
trop portées aux amplifications verbales qui égalaient
l'Empire de Rome à l'Empire du Monde: imperium Urbis,
imperium Orbis. On oubliait complètement les réalités de
la science géographique. On ne s'intéressait pas aux
problèmes ethnographiques des frontières. On considérait que,
tout étant romain sur terre, la paix impériale était
éternelle. Cette ignorance géographique est une des causes

graves de la faiblesse de l'Empire: «Ce ne sont pas tant
les coups des Barbares qui l'ont abattu que sa propre
résignation à ignorer l'inconnu de terres et de peuples du centre
et du nord de l'Europe 1. »

1 A. Grenier, La Découverte du Rhin, conclusion (Mélange
d'Archéologie et d'Histoire de l'Ecole française de Rome, 1920).



152

La première génération du Vme siècle a courageusement

essayé de réagir contre cette ignorance, source d'inertie.

Il n'était que trop évident que l'Empire, malgré ses

cent vingt cinq provinces, n'atteignait pas les limites du
monde habité. Une phrase de saint Augustin trahit quelque

chose de l'effroi de ses contemporains en réalisant la

petitesse de l'Europe en face de l'Afrique et de l'Asie:
« Les trois parties du monde ne sont pas égales. L'Europe
et l'Afrique n'occupent à elles deux qu'une moitié de la

terre, l'une au nord-ouest, l'autre au sud-ouest. L'Asie
toute seule remplit l'autre moitié L »

C'est l'Empire d'Orient qui sent le premier la pression
de cette Asie énorme et débordante. Concentré autour
de Constantinople, sa nouvelle capitale, il vit les années
400-430 dans une activité politique intense, cherchant
à prendre partout l'initiative des événements. Sur son
front nord, au-delà du Danube, la plaine russe, en pleine
anarchie, commence à se laisser absorber par l'invasion
asiatique des Huns. L'Empire d'Orient essaie hardiment
de romaniser les Huns, prend leur chef à son service,
donne à ses jeunes princes, dont Attila, l'instruction et
le brevet d'officier romain. Sur son front nord-est, il tâche
de créer une solide fédération d'Etats chrétiens : le royaume
de Tauride, en Crimée; l'Ibérie, au Caucase ; l'Arménie,
dont la conversion, commencée dès le temps de Constantin,
renforce l'esprit national en face des Perses païens. Sur le

front est, le souverain des Perses, le Roi des Rois, est soumis

à une pression continue des forces romaines massées

le long de l'Euphrate. C'est la guerre des fidèles de la Croix
contre les adorateurs du Feu. Elle a déjà tous les caractères
d'une croisade. Elle inaugure en outre la politique moderne
des protectorats religieux: l'Empire veut être le patron
officiel des chrétiens perses et de leur patriarche de Sé-

leucie.
La Syrie et l'Egypte sont à ce moment les deux centres

1 De civ. Dei, XVI, 17.



153

vitaux du monde civilisé. Jérusalem est autant que Rome
la ville sainte de l'Empire. On s'y achemine en pèlerinage
de tous les points du monde. A Bethléem, saint Jérôme
publie sa bible latine, la « Vulgate », œuvre admirablement
adaptée aux classes sociales du nouvel Empire, formé non
plus de citadins cicéroniens, mais de paysans chrétiens:
la Bible latine devient livre d'Empire, instrument sans
égal de civilisation. Beyrouth est le centre des études
juridiques, où s'élabore lentement une autre grande œuvre
de civilisation, le droit romain dans sa fusion d'éléments
latins, helléniques et chrétiens. Autour d'Edesse, illustré
par saint Ephrem (que Rome a proclamé en 1925 Père
de l'Eglise), le syriaque devient, comme l'arménien, une
des langues littéraires et religieuses de l'Empire. Enfin
Alexandrie, centre de synthèse unique au monde, jonction

des trois éléments de l'Etat Romain, Asie, Afrique
Europe, est la pierre angulaire de l'unité impériale.

C'est par l'Egypte que l'Empire d'Orient est, comme
l'Empire d'Occident, océanique. Son océan, c'est l'Océan
Indien. Il ne faut jamais oublier que l'Empire romain a
possédé son empire des Indes, source lointaine d'influence,
de prestige et de richesse. Dès l'aube de l'Empire, au temps
d'Auguste, Virgile avait glorifié l'alliance de Rome et
des Indes. Cinq siècles après, Claudien souhaite à l'Empire
les quatre trésors de l'Extrême-Orient: les perles, l'ivoire,
les parfums et la soie 1. Ici encore aucune exagération
poétique. La marine romaine fait la police de l'Océan Indien;
elle rend normaux et réguliers les rapports des négociants
de l'Empire avec les escales et les marchés des Indes. Avec
eux le christianisme y prend pied. Dès le Vme siècle, il y
a des évêchés le long de l'Océan Indien. C'est l'origine des
chrétientés de saint Thomas que retrouveront les Portugais
du XVIme siècle. Les idées politiques pénètrent aussi. Il y
a une lointaine imitation des principes romains dans les
efforts réalisés au IVme siècle par le royaume des Guptas

1 Claudien, III. Cons. Hon. «Conchas, ebur, ramos,vellera



154

pour faire de Patna, sur le Gange, une capitale de l'Empire
des Indes. Et du côté romain on chantait les Indes antiques
et merveilleuses: la grande épopée du Vme siècle, nouvelle
Iliade et nouvelle Odyssée, ce sont les Dionysiaques deNou-
nos, apothéose de la conquête des Indes par Bacchus.

L'empire d'Orient a multiplié ses soins pour la défense
de ce front hindou. Il a tenté la christianisation de l'Arabie.
Il n'y a pas réussi, mais au Vme siècle, le duc d'Arabie,
qui couvre la Syrie par le sud, arrête les Sarracènes qui
deviendront les terribles Sarrasins. Par contre, la politique
de Constantinople aboutit brillamment en Ethiopie, qui
se convertit au christianisme et collabore fidèlement à

la surveillance de la mer Rouge. L'Empire d'Abyssinie
est même à l'heure actuelle le seul Etat au monde qui
soit le reflet direct de l'Empire romain d'Orient vu du Vme

au VIIme siècle. L'Ethiopie aussi avait sa vogue chez les

Romains. Toute la jeunesse du Vme siècle s'est complu,
comme plus tard le jeune Racine, à suivre les aventures et
les passions de la fille du roi d'Ethiopie dans le roman
grec Théagène et Chariclée.

Ainsi, par la constitution de lointains Etats alliés,
depuis les royaumes des Huns sur la Volga jusqu'au royaume
d'Ethiopie sur le Haut-Nil, depuis les princes d'Arménie
jusqu'aux princes de l'Inde, l'Empire d'Orient cherche à

se donner de l'air et du champ en face des périls prochains.
Il permet ainsi à l'Empire d'Occident d'élargir lui aussi ses

bases d'action afin de remplir son rôle de réserve suprême
de l'Orient en présence de l'immense Asie.

Appuyé à l'Atlantique, l'Empire d'Occident se
rattache à l'Empire d'Orient par une longue ligne presque
droite bien choisie pour unir les deux empires dans des

intérêts communs. En Afrique, cette ligne est en effet
l'antique route des caravanes allant du fond du Soudan aux
ports de Tripolitaine. Elle traverse la Méditerranée des

cönfins de la Cyrénaïque à la côte d'Epire, faisant ainsi
de la Tripolitaine et de l'Albanie actuelle les deux glacis
de l'Occident méditerranéen. Puis elle s'enfonce vers le



155

nord, descendant le Drin et remontant le Danube jusqu'au
coude du fleuve entre Bregetio (Gran), l'ancien quartier
général de Marc-Aurèle, et Aquincum, aujourd'hui Budapest.

Au IVme siècle, la défense de l'Occident le long de
cette route est assurée par deux marches militaires,
commandées par des ducs: la Valérie et la Savie. C'est sur ces
deux bases romaines que se sont constitués l'Etat hongrois
et l'Etat slavon, berceau de la Yougo-Slavie. Enfin c'est
à Aquincum (Budapest) que la voie impériale du Danube
reçoit la grande route commerciale, d'origine préhistorique,
qui vient presque en ligne droite de Danzig, par la Vistule,
la Warta, la grande ville de Kalisia (Kalisz) et les centres
.silésions du Haut Oder. Par cette route ouverte au
cœur de l'Europe, l'Empire drainait les richesses de la
.Baltique, l'ambre, les fourrures, les bois du Nord, même
les produits de la civilisation suédoise, en train de se former
autour d'Upsal.

Les vicissitudes de cette route romano-nordique,
également importante pour les deux empires, expliquent en
grande partie la politique de l'Occident du Vme siècle.
Pendant les trois premiers quarts du IVme siècle, la police
de cette route est assurée par l'Empire des Goths, romanisé,
même christianisé, qui étend de la Baltique à la mer Noire
une immense Gothia. Mais au moment où l'amitié gotho-
romaine va porter ses fruits 1 les Huns écrasent les Goths
dans les steppes russes. Catastrophe énorme dont le bruit
remplit tout le dernier quart de IVme siècle. On a vu
comment l'Empire d'Orient a tenté de réparer ce désastre en
négociant directement avec les Huns, successeurs des
Goths. Pour l'Empire d'Occident, le question se posait
autrement, et elle était une des plus graves que l'Europe
ait connues. Jamais les hommes d'Etat de l'Empire ne
purent regretter davantage l'abandon de la frontière de
l'Elbe opéré sous les Césars, sans autre raison, semble-t-il,

1 D'une manière restée très mystérieuse, une des provinces
les mieux romanisées de l'empire, la Dacie (Roumanie actuelle)
fut la condition et la médiation de cette alliance gotho-romainé.



156

qu'une méconnaissance des réalités européennes. C'est la
génération théodosienne qui a dû payer cette faute-là.

Les Huns atteignant les Carpathes et la Baltique, la
Germanie tout entière, autour de son axe qu'est l'Elbe,,
entre aussitôt en effervescence. Rien de plus troublé que
la Germanie d'alors. Troubles religieux: conflits entre l'o-
dinisme, religion nouvelle, et les cultes locaux mêlés
d'éléments romains. Troubles politiques: conflits entre des

formes d'Etat contradictoires, les Etats forestiers, ceux de la
Forêt germanique, Thuringe et Harz (Hercynia Silva),
attachés à leurs particularismes de clans ; — les Etats de
la plaine, plus ouverts, comme cette plaine, aux influences
étrangères de l'Est ou de l'Ouest, nations d'éleveurs, peu
fixés au sol, prêts en cas de péril à d'immenses émigrations
déplaçant l'Etat d'un bout à l'autre de l'Allemagne, à la
manière des Boers de l'Afrique australe dont l'Etat a

changé trois fois de place en un siècle ; — les Etats de la
mer (Francs, Frisons, Angles, Danois), maîtres de l'estuaire
des fleuves, d'esprit indépendant, désintéressés des questions

intérieures de la Plaine ou de la Forêt. Le mot même
d'Etat (Staat, de status) est d'importation romaine. Le
terme germanique de fortune ou de puissance, fihu, évoque,
comme l'ancien pecunia latin, l'idée de bétail (Vieh). La
notion de l'Etat est subordonnée à tout un ensemble de
réalités instables, pacages, herbages, fourrages, qui
constituent le bien essentiel, exprimé d'ailleurs d'un mot par
le doublet latin de fihu, feudus, le fief. Aussi la nature des

Etats germaniques est-elle le contraire même de la stabilité,
et pour employer le mot féodal qui fait si bien image,
elle est la mouvance même.

Or, ces royaumes mouvants de Germanie, qu'allaient-ils
devenir dans le bouleversement européen qu'apportaient
les Huns De qui seraient-ils « fiefs mouvants », des
Romains ou des Asiatiques Les gens de l'époque, politiques
ou lettrés, ont vécu ce problème dans toute son ampleur.
Deux solutions ont été envisagées. L'une a eu pour défenseur

le rival de Théodose à l'Empire, Eugène, un lettré,



157

professeur aux écoles de Vienne en Gaule, habitué sans
doute à voir les choses à travers les traditions classiques.
Il voulait ranimer dans l'Empire une sorte d'impérialisme
purement greco-latin, excluant toute ingérence étrangère
et toute imprégnation chrétienne. Les partisans de l'Empire

des Cités s'en prenaient à toutes les idées nouvelles
de la décadence de leur régime: le Christianisme était pris
à partie avec une violence particulière, alors qu'en fait si

la cité avait conservé une ombre d'ascendant, elle le devait
non à ses magistrats civils — les curiales — qui l'avaient
désertée, mais bien à son chef ecclésiastique, l'évêque, dont
l'anneau était précisément le signe de son union mystique
et indissoluble avec l'antique chef-lieu de la république
disparue.

Si les desseins d'Eugène regardaient surtout vers le

passé, ceux de Théodose s'inspiraient hardiment du présent.
Les cités avaient disparu, mais les pagi se prêtaient à de

vastes possibilités d'avenir. L'Occident romain, où la terre
et le cheptel sont désormais le signe de la noblesse et la
mesure de la richesse, marchait rapidement de lui-même
vers la forme féodale et comblait ainsi le vieux fossé qui
l'avait séparé si longtemps de la Germanie. Le pagus,
cellule des peuples romanisés, et le gau, cellule des peuples
germaniques, tendaient à se rejoindre comme formes
complémentaires de la civilisation européenne, dressée contre
leur ennemi commun, la horde asiatique.

C'est sur ces observations que Théodose et la génération

de ses fils ont essayé d'établir une politique à très
vaste portée: réaliser pour toujours la sécurité des artères
vitales de l'Empire, le Rhin et le Danube, par une chaîne
d'Etats romano-germaniques, fédérés de l'Empire; —

garder en réserve suprême de l'Occident les Iles Britanniques

et leur flotte comme parties intégrantes du monde
romain ; — entre le Rhin et l'Elbe faire le vide devant les

Huns, arracher à leur empire le plus de Germains possible
et transporter les Etats germaniques en plein Occident,
le long de cet océan cher à Théodose, au contact d'effluves



158

atlantiques assez forts pour faire en une génération, de ces
émigrés de l'Elbe et de l'Oder, les plus fermes soutiens des

temps théodosiens.
Ce plan l'a emporté sur celui d'Eugène, battu et tué

en 394. Le dessein du vaincu ne manquait pas de grandeur L
Celui du vainqueur mérite aussi quelque respect. Avec
les efforts contemporains, déjà exposés, de l'Empire
d'Orient, nous avons ici la dernière entreprise de politique
universelle du génie impérial romain. Pour la tenter, celui-ci
inspira des personnalités fortes, intéressantes, nettement
représentatives de l'Occident nouveau: la politique étrangère

de l'Empire est d'abord dirigée par un Vandale, un
homme du haut Oder, Flavius Stilicon, marié à la nièce
de Théodose et beau-père d'Honorius, puis, de 407 à 411,
par un Romano-Britannique, Constantin, associé à l'Empire

par Honorius, enfin de 411 à 425 par le commandant
en chef des forces de l'Occident, Constance, homme tout-
puissant, puisqu'il fut à la fois le beau-frère d'Honorius,.
qui l'associa à l'Empire, et le père de Valentinien III
(424-455), le dernier empereur théodosien d'Occident.
C'est sous les ordres de Constantin que se forma Aétius qui,
entre 430 et 460, sauvera ce qu'il pourra sauver de l'œuvre
romaine en Occident.

Stilicon est le dernier organisateur romain de la frontière

du Rhin. Il avait commencé par fixer le statut de
son propre peuple, les Vandales, en marche danubienne,
depuis le Marchfeld (Pays des Marcomans) jusque vers les

sources du Main (Pays des Suèves). Avec les Ruges et les

Scyres, c'était toute la Germanie du Nord qui se massait
en troupes de couverture de la Romania. A l'ouest des
Vandales et des Suèves, il avait consolidé l'établissement des

Alamans, constitués en autre marche d'Empire dans VAllmend

— c'est une étymologie possible du mot Alaman —

1 M. C. Jullian, dans son Histoire de la Gaule (Tome VIT,
1926, consacré aux « Empereurs de Trêves »), a fait ressortir d'une
manière toute nouvelle, dans le duel de Théodose et d'Eugène,
la grandeur des idées et des principes en conflit.



159

autrement dit dans le domaine de prairies et de champs
compris entre le Main et le Rhin. Enfin tout le Rhin
Inférieur, avec ses dépendances, la Meuse, l'Escaut et l'Yssel,
fut confié à l'Etat des Francs: c'étaient des Germains
maritimes, établis sur un territoire, les Pays-Ras, romanisé
depuis cinq siècles, et même quelque peu hellénisé. On y
voyait des vestiges du passage d'Ulysse. La légende des

origines troyennes des Francs peut donc remonter très
haut, d'autant qu'elle ne pouvait que favoriser les bons

rapports entre eux et les Romains, ces autres descendants
d'Enée. Ces bons rapports s'ébauchent dès la fin du IIIme
siècle. C'est donc une alliance déjà séculaire que Stilicon
renouvela en personne, au cours d'un voyage sur le Rhin
en 395, où il reçut les délégués des Alamans et des Francs.

Le poète Claudien a célébré ce voyage et ces traités
dans des termes qui semblent bien être les échos de la pensée

même de Stilicon. Il voit une ère de paix cisrhénane
et transrhénane où le Franc Salien cultivera des champs,
et «mènera les troupeaux des Gaules jusqu'aux pâturages
de l'Elbe». La politique romaine offre aux ambitionsfran-
ques la rive droite du Rhin : elle pressent la fondation de

l'Empire Franc avec ses domaines germaniques, la Francia
Orientalis et la Franconie. En revanche, elle les limite au
sud. Pour empêcher les heurts entre Francs et Alamans,
conflits dommageables à tout l'Occident, l'Empire les

sépare, dans les premières années du Vme siècle, par un nouvel

Etat rhénan, celui des Rurgondes, entre Worms et
Coblence. Les Niebelungen évoquent ces temps du Vme
siècle où les Francs et les Rurgondes, soldats de l'Occident,
veillaient côte à côte sur l'or du Rhin.

Mais l'Occident avait un autre front, étroitement lié
à celui du Rhin, c'est le groupe de ses provinces britanniques.

Ces pays étaient chers à l'empire chrétien. Le
premier empereur chrétien, Constantin, a passé toute sa

jeunesse à York et a porté le surnom de Britannique. En 369
le comte Théodose, père de l'empereur, est chargé du
commandement supérieur de l'île et s'installe à Londres, en



160

même temps que son chef, l'empereur Valentinien, suivant
l'exemple de son prédécesseur Julien, met sa résidence à

Paris, dans le palais de la Cité, la future demeure de Clovis
et des rois de France. C'est un signe des temps que Londres
et Paris deviennent simultanément les deux grands centres
de l'Occident.

Le dernier quart du IVme siècle a fait beaucoup pour
la pacification des Iles Britanniques. Claudièn célèbre de

grandes batailles livrées, «dans les eaux des Orcades», aux
deux envahisseurs de l'époque, les Scots, venus d'Islande
et les Saxons, venus de Germanie. En outre, comme les
Scots d'Islande, groupés en une puissante fédération de

royaumes, commencent à coloniser la Calédonie, à laquelle
ils donnent son nom moderne, Scotia, l'Ecosse, l'Empire
organise une politique d'alliance et d'influence auprès des

Etats irlandais. Le début du Vme siècle est l'origine des
missions chrétiennes en Irlande, illustrées par le nom et
l'apostolat de saint Patrice. Ainsi, à l'extrême-ouest de

l'Empire, le monde celtique des Scots devient lui aussi une
marche de la Romania et se prépare à être un foyer de

civilisation latine et chrétienne mêlé de très près aux choses

d'Europe. Enfin l'Empire fait de la Manche et de la mer
du Nord, face à la piraterie saxonne, les bases de sa grande
flotte septentrionale, la « Home fleet » romaine, qui est

comme le prolongement naval du front rhénan et qui collabore

avec lui à la défense de l'Occident.
L'Occident apparaît donc solidement appuyé sur la

maîtrise de la mer et sur cette triple armature rhénane de
la France, de la Bourgogne et de VAllemagne dont ainsi la

première manifestation de vie et la première raison d'être
sont la cohésion pour l'existence même de l'Occident.
Derrière cette défense, on sent les masses britanno-romaines
et gallo-romaines s'éveiller paisiblement à la dignité de

nations dans le sein de la Romania. A la veille des terribles
épreuves qui les frapperont au Vme siècle, Claudien évoque
aux côtés de Rome, comme la fille auprès de la mère, une
Britannia au manteau couleur de mer, paré des dépouilles



r

161

d'un monstre marin, symbole de la piraterie vaincue. De
leur côté, dans les villes romaines de Galles, à Deva (Chester)
ou à Segusium (Caerléon), en ces palais de briques où les

chevaliers du roi Artus remplaceront, pour suivre leur
exemple, les comtes palatins de l'Empire théodosien,
s'élabore la légende troyenne de l'origine des Bretons, frères des

Romains: c'est l'Enéide britannique de Brut, premier chef
des Bretons et petit-fils d'Enée. En Gaule, l'épanouissement
de romanité est encore plus sensible. Arles devient une
nouvelle Rome, capitale de tout l'Occident, résidence chère
à la cour et à son entourage de prélats et de lettrés. Terrain
de contact et de liaison entre les grandes forces vitales
de l'Occident, le commandement de la mer du Nord, dont
Boulogne est un des centres, les Etats Francs dont les

villas royales s'étendent entre Tongres et Nimègue, les

services du gouvernement impérial établis à Arles, la Gaule
développe progressivement des formes d'existence politique

plus souples,, plus larges, plus modernes, mieux adaptées

à sa nouvelle organisation paysanne. Privée de la
collaboration des Cités et de leurs self-governements,
l'administration centrale éprouve d'immenses difficultés à se
faire comprendre et obéir des pagi avec leur physionomie
disparate, mi-féodale, mi-centralisée. De là une initiative
destinée à renforcer le travail commun entre l'armature
gouvernementale et la vie régionale. En 417, est créée à

Arles une assemblée des députés de dix-sept provinces de
la Gaule. Ainsi, dans l'intérieur même de l'Empire romain
et sous son impulsion, la Gaule prenait une figure toute
moderne d'Etat très unifié à forme parlementaire.

Cette stabilité croissante de l'Occident explique l'audace

de la génération théodosienne quand elle entreprit
de disposer de tous les peuples germaniques pour les transférer

vers l'ouest. Bloquée par mer, endiguée sur toute la

ligne du Rhin depuis la mer du Nord et les Francs romanisés

jusqu'aux Alpes de Coire, pays des Rhètes, eux aussi bien
romanisés et souche des Romanches, la Germanie, estimait-
on, pouvait sans danger livrer toutes ses forces vives pour



162

les incorporer à celles cle l'Occident en vue de la mobilisation

générale de l'Empire contre les Asiatiques. De plus,
les invasions du 11Ime siècle avaient effroyablement
dépeuplé et ravagé l'Occident. Au début du Vme siècle, il
restait encore en Gaule et en Espagne de vastes régions
dévastées, des pays entiers rendus à la tourbe, à la lande
ou à la forêt. La reconstruction de ces provinces et la
formation de grands domaines réclamaient toujours jdus de
main-d'œuvre. Enfin, parmi les Germains, beaucoup,
comme les Visigoths, avaient la haine des Huns qui les

avaient humiliés et proscrits: les Huns n'ont pas eu de

plus implacable historien que Jornandès, un moine goth.
Raisons politiques: aboutissement d'une longue pensée

romaine par l'union étroite des masses germaniques
avec les masses britanniques et gauloises; — raisons
militaires: multiplication des obstacles à l'avance des Huns;
— raisons économiques: restauration de l'Occident, tels
sont les motifs qui ont amené l'Empire à provoquer ces

vastes déplacements de peuples appelés très arbitrairement
Grandes Invasions. En fait, il n'y a eu au Vme siècle qu'une
invasion, celle des Huns. Les autres émigrations, encadrées

par des commissaires d'Empire, commandées par des rois
dignitaires d'Empire, exécutées suivant des conventions
et des dispositions légales d'Empire, ne sont autres que
des transferts de populations reçues ou réfugiées suivant
le Jus Hospitii. Par une singulière unité de vue politique,
Rome, qui avait commencé son règne par un droit d'asile
ouvert aux émigrés de toute l'Italie, a tenté au Vme siècle
de rendre son empire universel en étendant ce droit d'asile
à toute une partie de l'Europe.

Politique téméraire peut-être, mais elle était dans la

logique des choses. Ammien Marcellin dit nettement qu'on
voulait faire le vide en Germanie, ne quis relinquere-
iur romanam rem eversurus, afin de n'y laisser personne
qu'on pût tourner contre Rome. Ce plan était impossible
à exécuter jusqu'au bout. Il n'en reste pas moins qu'en
l'an 425 trois des grands peuples de la Germanie, les Wisi-



163

goths, les Suèves et les Vandales, étaient installés en Espagne,

dans les pays les plus occidentaux de l'Empire, rangés
en arc de cercle le long de l'océan ; les Wisigoths, adossés

au golfe de Gascogne, continuent, comme sur le Danube,
à faire la police, pour le compte de Rome, chez leurs voisins
les Suèves cantonnés plus à l'ouest encore, en Galice. Les
Vandales sont fixés en extrême arrière-garde de l'Occident,
autour de Cadix et de Séville (Vandalousie, Andalousie).
Tous sont maintenus loin de la Méditerranée, en pleine
influence océanique. C'est tout un monde nouveau, à la
fois impérial et royal, qui se greffe sur le sol de la vieille
.Espagne romaine, berceau de la dynastie théodosienne.

Certes, les voies suivies par ces nations en marche n'ont
pas toujours été celles des bureaux impériaux préposés à

leurs étapes et cantonnements. Les Germains fuyaient sous

un vent de panique vers les terres promises offertes par
Rome tutélaire. Mais,, jusqu'en 425, l'Empire reprit
toujours à temps une initiative des opérations qui l'empêcha
d'être débordé. En 405 Radegaise franchit les cols des

Alpes sans autorisation: il est pris et tué. En 406 une partie

des Suèves et des Vandales passe par la route interdite
du Rhin: le commandant des troupes britanniques,
Constantin, vient au secours des Francs écrasés et refoule les

envahisseurs dans leur secteur d'Espagne. En 410 Alaric,
roi des Wisigoths, croit faire un coup d'éclat en s'emparant
de Rome: il est cerné en Calabre où il meurt à la veille de

-capituler. En 411 son successeur Ataulf refuse d'occuper
les terres d'Espagne qui lui sont assignées: la flotte romaine
de l'Atlantique fait le blocus des côtes de Gascogne et
de Biscaye. Ataulf n'insiste pas.

En définitive, quand mourut, en 423, le grand homme
d'Etat de cette génération, le successeur de Stilicon et
de Constantin comme premier ministre de l'Occident,
Constance, devenu beau-frère de l'empereur et associé à

l'Empire, cet empire inaugurait le cinquième siècle de

son existence avec un ensemble intact de forces vives. Il
avait tiré de la terre substituée à la Cité, de toutes les terres



164

-possibles des pagi provinciaux, des gaus germaniques, des
clans celtiques, des satrapies arméniennes, même des

steppes hunniques, une noblesse nouvelle de patrices, de
ducs, de comtes, de gouverneurs, de généraux, de résidents
et de délégués auprès d'Etats fédérés, amis et alliés. En
élargissant la conception de la province, il avait introduit
dans certaines d'entre elles des royaumes subordonnés à

l'Empereur, et il s'était incorporé, comme dit saint Augustin,

des reges in imperio, des « Rois d'Empire », sur le
modèle des ducs d'Empire dont le pouvoir était si grand aux
frontières. L'Empire avait donc une triple constitution
d'Etat féodalisé, à cause de son régime terrien, d'Etat
fédéralisé, à cause de ses rois unis par traités, et en même
temps d'Etat centralisé, à cause de sa hiérarchie de
fonctionnaires émanant tous de l'Empereur.

Assurément la mise en harmonie de ces trois forces
d'Etat est loin d'être réalisée en 425. Bien des problèmes
sont encore sans solution. Mais l'Empire ne manque ni de

moyens, ni d'intelligences. Les moyens: l'Occident a les
hommes, l'Orient a l'argent; l'Asie et l'Egypte permettent
à l'Empire de garder la monnaie or, le solidus aureus, base
et symbole de la fortune impériale. Les intelligences: il
suffit de mesurer le prestige des deux maîtres de la pensée
d'Occident entre 400 et 425 ; au nord, Pélage, le prêtre
britannique, un précurseur d'Emerson, glorificateur, fût-ce
aux dépens de la grâce de Dieu, de la volonté et de la liberté
de l'homme ; au sud, Augustin, l'évêque africain, son
antagoniste, qui condense de 410 à 425 dans la Cité de Dieu
une somme prodigieuse d'idées en éveil, en étude et en
mouvement. Si l'œuvre pélagienne est un hymne à la volonté,

l'œuvre augustinienne est un hymne à l'intelligence, et
spécialement à l'intelligence romaine, celle qui après
l'échec des grands empereurs d'Orient a mérité, par son
esprit de suite et de syhntèse, l'honneur de fonder la paix
universelle.

Vraiment tout l'Empire, au temps de cette génération
théodosienne, respire l'imagination créatrice, l'optimisme



165

constructeur, le sens classique des grandes possibilités.
On le voit chercher sa voie loin d'une dissociation complète
de l'Etat, comme le sera plus tard l'Empire romain-germanique,

et en même temps loin d'une restauration de la
Cité antique ou l'Etat-Dieu, comme le souhaitaient
certains milieux d'opposition, ceux qui, en 410, essayèrent
d'ameuter l'opinion en présentant la prise de Rome par
Alaric comme la fin de toute la civilisation romaine, liée
au culte de la cité détruit par les Chrétiens. En fait les

avènements de 410 n'ont rien terminé du tout. Qu'importait
la prise de Rome Appuyé sur les deux centres de

Constantinople et d'Arles, étendu de l'Irlande aux Indes en

une sorte de pressentiment de l'Empire britannique, basé

.sur une unité gauloise initiatrice de l'unité française, l'Empire

écrasait les menées d'Alaric de toute sa masse, et
de toutes les puissantes virtualités d'avenir qu'il contenait
•en lui. « La paix romaine, disaient les penseurs chrétiens,
est le signe du sixième âge du monde, celui qui conduit
lui-même à la plénitude du septième jour, le jour de la

paix éternelle. »

L'idéal impérial de 425 renferme en germe tout l'idéal
contemporain de 1925. Comment donc l'un n'est-il pas sorti
directement de l'autre, par solution logique et possible
Telle est la question tragique qui se pose. Il faut voir
maintenant par quelles catastrophes d'ampleur démesurée le

développement normal de tout un monde en germe a

été surpris, désorienté et retardé. (A suivre.)


	Le cinquième siècle : la naissance de l'Europe

