
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 12 (1924)

Heft: 6

Artikel: Le suffrage universel dans la démocratie antique

Autor: Repond, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annales Fribourgeoises
REVUE FRIBOURGEOISE D'HISTOIRE, D'ART ET D'ARCHÉOLOGIE

PUBLIÉES
SOUS LES AUSPICES DE LA SOCIÉTÉ D'HISTOIRE

DU CANTON DE FRIBOURG
ET

DE LA SOCIÉTÉ FRIBOURGEOISE DES AMIS DES BEAUX-ARTS

Xllme Année No 6 Novembre-Décembre 1924

aaaoBoaoooaogoDaoBDODa 000000000000000000000

Le Suffrage universel
dans la Démocratie antique

par Jules REPOND.

Chercher dans le passé des lumières sur l'avenir reste
la plus intéressante application des études historiques,
et pourtant cette recherche est négligée de nos jours
précisément dans le domaine qui saurait le moins s'en passer :

celui de l'organisation de la démocratie. Les critiques les

plus sagaces des solutions contemporaines de ce problème
deviennent timides et indécis dès qu'il s'agit d'opposer un
système positif à celui qu'ils prétendent amender ou démolir.
Pas plus Maine ou Scherer queBenoist, Faguet ou Tournier1
ne semblent soupçonner qu'ils se seraient instruits avec
profit des expériences des républiques athénienne et
romaine, commentées par Aristote et Cicéron. Ils ont, il
est vrai, pour excuse l'insuffisante connaissance du droit
public antique où nous laissent les publications savantes

1 Maine, Essais sur le gouvernement, Paris 1887. Edmond
Scherer, La démocratie et la France, Paris 1884. Charles Benoist,
La crise de l'Etat moderne, Paris 1902. Emile Faguet, Questions
politiques. Le libéralisme, Paris 1902. Tournier, Pensées d'automne.
Déclin des illusions démagogiques. La Politique, Paris 1921.



242

parues jusqu'ici. Si Mommsen nous initie assez bien à

l'organisation de la république romaine l, nous attendons
encore un ouvrage équivalent pour la démocratie
athénienne 2. Il se dégage néanmoins de l'état actuel de no
connaissances, et surtout de la méditation de la Politique
d'Aristote, un ensemble d'enseignements qu'il ne sera pas
superflu de vulgariser à un moment où beaucoup se

demandent si l'aboutissement fatal de la démocratie serait
celui qui se voit en Russie, en Italie ou en Espagne.

La première et capitale erreur dont nous fera revenir
Aristote concerne la définition même de la démocratie.
Nous y voyons surtout une forme de gouvernement.
Maine l'appelle une monarchie renversée. Aristote en
pénètre mieux le caractère essentiel (.Politique IV 14, 14).

« L'autorité est établie dans l'intérêt de celui qui
commande ou dans l'intérêt de celui qui obéit; dans le

premier cas, elle est despotique ; dans le second, elle
convient à des hommes libres. » Selon Aristote et ses

contemporains, la liberté est en effet le principe fondamental
de la démocratie (VII 1, 6 ; VI 3, 7), mais l'essence de celle-
ci consiste à gouverner ces hommes libres dans leur intérêt
et non dans celui des gouvernants. Platon avait précisé
cette règle du régime populaire que Cicéron formule comme
suit à l'usage des Romains [De Officis I 25, 85) :

«Que ceux qui gouvernent la république observent
strictement les deux préceptes de Platon : l'un leur prescrit

de se proposer l'intérêt public pour but de tous leurs
actes, sans penser à leurs intérêts personnels ; l'autre veut
que leur sollicitude s'applique également à toute la chose

publique, afin que la préférence accordée à l'une de ses

parties ne nuise pas aux autres. »

1 Theodor Mommsen, Abriss des römischen Staatsrechts, Leipzig

1907, 2me édit.
2 Cet ouvrage nous est promis comme second volume du

Griechisches Staatsrecht d'Ulrich Kahrstedt, dont le premier volume,
paru en 1922 à Göttingen, traite de Sparte.



243

Pour Platon et Aristote la démocratie se résoud dans

une pratique de gouvernement commandée par l'intérêt,
général. Tous les moyens qui procurent ce résultat sont
bons au point de vue démocratique. Au vingtième siècle,

au contraire, comme au dix-neuvième, la démocratie est
la forme de gouvernement qui confie l'exercice de la
souveraineté à l'ensemble des citoyens

Le vice de cette définition a été signalé par Faguet.
« Il ne faut pas voir la démocratie partout où l'on constate
le suffrage universel. Aucune erreur ne serait plus forte...
Car le suffrage universel n'est que la forme de la démocratie2.»

Or cette forme ne garantit nullement le fond, c'est-
à-dire ce qui importe le plus au peuple et qui consiste à

être gouverné à son avantage.
N'attribuant pas à la forme des institutions démocratiques

la mêmê signification que nous, les anciens traitaient
cavalièrement le suffrage universel. Aristote en excluait
les marins et les artisans (IV 5, 7 ; 8, 5 ; IV 3,2), qui déjà
alors sè signalaient par leur turbulence ; et Cicéron
condamnait le suffrage égalitaire par une formule lapidaire :

Quod semper in re publica tenendum est, ne plurimum va-
leant plurimi (République II 22, 39). « Que la république se

garde de la prépondérance du nombre »

Une telle conception du suffrage universel nous paraît
incompatible avec celle que nous avons de la souveraineté
du peuple, mais les Grecs et les Romains tenaient cette
souveraineté pour incompatible avec la démocratie. Aristote

ne reconnaît de souveraineté qu'aux lois, et il abomine
« le monarque à mille têtes » autant que Platon, qui, dans
sa République (VI 22), avait fait une description saisissante
d'un vaisseau gouverné démagogiquement.

Cicéron estime également que le propre de la démocratie

consiste à n'obéir à aucun maître, mais seulement aux
lois (1123,43). Ici encore Faguet est de l'avis des anciens.

1 Jaccoud, Droit naturel et démocratie, Fribourg 1923.
2 Faguet, Questions politiques, Paris 1902.



244

« Il y a un gouvernement qui gouverne dans la sphère
naturelle et rationnelle où il doit gouverner ; mais il n'y a

pas de souveraineté. Car s'il y en avait une, de roi, de classe

ou de tout le monde, cela voudrait dire qu'il y a quelqu'un,
roi, classe ou tout le monde, qui peut tout faire, et il n'y
aurait plus un seul droit de l'homme... Un peuple se sent
force réelle, et il est parfaitement indifférent aux opinions
particulières qui ne sont pas celles de la majorité, de la
moitié plus un de lui-même. C'est pour cela même, ou c'est
une des raisons pourquoi il pousse ses prétentions plus
loin même que la monarchie dite absolue, et établit ou est
en train d'établir un despotisme plus complet que celui de
la monarchie dite absolue L »

Reconnaissant la souveraineté à la loi, mais la déniant
au peuple, Aristote devait refuser à celui-ci le droit de

déroger aux lois, de sa propre initiative, par décrets souverains

(VI 4, 4-6). La constitution de Solon avait soustrait
la législation aux comices populaires, qui pouvaient
seulement, une fois par an, émettre l'avis qu'il y avait lieu
d'abroger certaines anciennes lois et d'en élaborer de
nouvelles. En cas d'affirmative, l'affaire était portée devant
le tribunal des nomothètes, qui en décidait définitivement,
sur débat contradictoire. Ce corps législatif était tiré du
jury des héliastes, composé de 1000 citoyens, désignés chaque

année par le sort. Nous, possédons le plaidoyer que
Démosthène prononça devant ce jury contre Leptine pour
obtenir l'annulation d'une loi qui n'émanait pas des

nomothètes, mais des comices.
Les démagogues surtout cherchaient à éluder les

précautions prises par la constitution pour ne pas laisser la
stabilité des lois à la merci des entraînements ou de l'humeur
d'une assemblée du peuple qui, le plus souvent, ne comptait

pas moins de huit mille citoyens. Le droit d'initiative
était l'arme favorite des démagogues, qui s'en servaient
surtout pour proposer au peuple la spoliation des riches.

1 Faguet, Le libéralisme, p. 258.



•245

Àristote s'élève avec force Contre l'injustice de telles tentatives

d'égalisation des fortunes, dont la répétition aboutirait
à la destruction de l'Etat (III6, 1). Il ne se dissimulait d'ailleurs

pas la propension des démocraties à reculer les limites
mises à l'égalité des citoyens. Etant tous également libres,
les hommes s'imaginent facilement qu'il doit y avoir entre
eux une égalité absolue (VIII 1,2), et le vulgaire supporte
impatiemment l'inégalité cjes fortunes (II 4,7).

A cette conception simpliste de l'égalité, qui est restée
la nôtre le philosophe athénien oppose une distinction qui
en corrige l'étroitesse. Il distingue entre l'égalité en nombre

et l'égalité proportionnelle, cette dernière mesurant
les droits des citoyens à l'importance des services qu'ils
rendent à l'Etat ; et il constate qu'aucune constitution
n'est durable si, au lieu de combiner ces deux égalités,
elle en a pris une seule pour base (VIII 1, 7-8). Cette
opinion, défendue aussi par Isocrate dans son Areopagitica,
caractérise la méthode aristotélique, qui assied son
système politique sur l'expérience, sans rien sacrifier aux
revendications populaires. Celles-ci affaiblissent les
constitutions où elles prévalent et préparent l'effondrement de
la démocratie (VI 1, 3 ; VII 3, 1 ; VIII 3, 2).

Emile Faguet, qui décidément pense en disciple d'A-
ristote, a fait le procès de l'égalité absolue dans des pages
accablantes, et a vu qu'elle était « l'ennemie intime de la
liberté, parce que tous les exercices de la liberté gênent
l'égalité1 ». Ses considérations équivalent souvent à un
commentaire de la Politique d'Aristote, commentaire d'autant

plus précieux que ce livre ne nous est parvenu que
dans un état fragmentaire. On y chercherait vainement
le développement de la pensée de son auteur sur l'égalité
dite proportionnelle, mais cette lacune peut être comblée

par ce qui nous est connu des constitutions athéniennes.
La constitution de Solon (583), fondement du régime

démocratique d'Athènes, faisait à l'égalité proportionnelle

1 Faguet, Le libéralisme, p. 230.



246

une large part, justifiée dans cette ampleur par la nécessité
de ménager la transition entre l'ancien régime aristocratique

et celui vers lequel on s'acheminait. Elle comportait
la répartition des citoyens en quatre classes, selon le revenu
de leurs terres. Chacune de ces classes jouissait de droits
politiques proportionnés aux charges publiques qui
pesaient sur elle. La première classe avait le monopole des

neuf places d'archonte ; en revanche, l'entretien de la
flotte lui incombait, de même que l'équipement des chœurs

qui paraissaient aux fêtes religieuses. Avec les deuxième
et troisième classes, et à l'exclusion de la quatrième, elle
était représentée dans le conseil de 400 membres, la boulé,
qui administrait les affaires de la république avec le

concours des archontes. La quatrième classe, qui n'avait
d'autre charge que le service militaire en cas d'invasion
du territoire, était exclue des fonctions publiques, mais
participait à l'élection des archontes et de la boulé. Elle
avait du reste droit de vote dans les comices populaires
(ecclesia), qui décidaient de la guerre et de la paix et de

toutes les affaires importantes. En 477 elle obtint les mêmes
droits que les autres classes.

Dès 508, la constitution de Solon avait du reste été

revisée, sur l'impulsion de Clisthène, dans un sens
démocratique. La réforme avait consisté principalement à faire
élire la boulé par dix tribus (phylésj, dont chacune nommait

50 conseillers, le nombre total de ceux-ci étant porté
à 500. Or, ces phylés dans lesquelles on peut voir le prototype

de la tribu romaine, étaient des circonscriptions
découpées en vue de neutraliser certaines influences électorales

et d'assurer à l'élément rural une prépondérance
jugée nécessaire.

L'égalité proportionnelle trouve ici son application
capitale. Les suffrages ne doivent pas être simplement
comptés : il faut les grouper de façon à faire prévaloir ceux
qui assurent le mieux la durée et la prospérité de la
république démocratique. Or, Aristote avait reconnu que c'était
ceux des paysans et de la classe moyenne ; et il exigeait



247

de toute constitution soucieuse de l'avenir qu'elle rendît
la partie de la cité qui en voulait le maintien plus puissante
que celle qui ne le voulait pas (VI 10, 1 ; IV 8, 3 ; 9, 5). Les
institutions propres à engendrer ce résultat varient suivant
les temps et les lieux ; et Aristote proclame qu'il y a autant
de démocraties différentes que de manières d'organiser
le corps électoral (VI 5, 2, 3 ; 1, 4). Il entend que la constitution

soit adaptée à la nature et au caractère de chaque
peuple, ainsi qu'à l'importance respective des classes dont
il est composé (VI 10, 1, 2). C'est la sagesse même, et ce
n'est pas seulement en Grèce qu'elle a été méconnue.

Les précautions prises par Aristote le sont surtout
contre la démagogie, car la démocratie n'a pas de pire
ennemi. C'est elle qui, en soulevant la masse populaire
contre la classe riche et en créant le désordre, provoque
la réaction d'où sort la tyrannie, c'est-à-dire le despotisme
d'un maître ou de plusieurs (VIII 2). Platon avait fait la
même constatation (République VIII 4, 2). Les exemples
de ce phénomène abondent même dans l'histoire
contemporaine, à commencer par celui qui a suivi de si près
l'inauguration du suffrage universel. « On dirait que faire
Napoléon Ier est le dessein continu, quotidiennement et
minutieusement poursuivi, de l'immense majorité des
révolutionnaires 1. »

Même quand le tyran est bon et gouverne sagement,
son avènement implique la perte de la liberté des citoyens,
celle-ci se résumant d'abord dans la satisfaction de n'avoir
pas de maître et de n'obéir qu'aux lois. Aristote a aussi

prévu le cas d'une république qui ne réussit pas à s'organiser
démocratiquement et qui répugne à verser dans l'anarchie
et la tyrannie : il lui conseille de chercher son salut dans la
royauté telle qu'il l'entend, dont la raison d'être est de
soutenir la classe aisée contre les entreprises de la multitude

(VIII 8, 2).
Rome a réalisé mieux que les républiques grecques

1 Faguet, Le libéralisme, p. 243.



248

la conception démocratique d'Aristotê. Elle a, en
particulier, fait une application plus heureuse des conditions'
d'où dépendent, selon lui, la durée et la prospérité des

républiques. Toute la politique romaine a été dominée

par la préoccupation de conserver ou de procurer à la

république la solide assiette que la démocratie doit trouver
dans l'ordre social.

Aristote, mort en 322, n'a pas vu le plein développement

démocratique de la république romaine, et il est
douteux qu'il ait pu se rendre compte de l'hommage inconscient
qu'y rencontreraient déjà ses idées. Outre que les moyens
d'information dont disposait la Grèce du quatrième siècle
étaient .restreints, l'ordonnance un peu confuse du droit
public romain en rendait l'étude mal abordable. Œuvre
lente et irrégulière du temps, il n'avait rien de l'harmonie
des constitutions grecques émises d'un seul jet par un Ly-
curgue ou un Solon. Les grandes lignes s'en dégagent
néanmoins sans difficultés.

A son début, la république romaine, encore très
aristocratique, ne connaît d'autres citoyens que les possesseurs
du sol astreints au service militaire, et même vis-à-vis
d'électeurs si dignes de confiance, elle prend ses précautions.
Pour collège électoral, elle leur assigne l'organisation même
de l'armée en centuries, chacune de celles-ci ne disposant
que d'un suffrage collectif unique, sans égard au nombre
d'hommes qui la composent. Les centuries sont au nombre
de 188, dont les dix-huit premières, réservées à la cavalerie,
ne comptaient chacune que cent hommes. La moitié des

170 centuries restantes sont attribuées aux miliciens âgés
de 18 à 46 ans ; l'autre moitié, aux hommes plus âgés. En
outre, dans chacun de ces bans, 40 centuries sont réservées

aux plus gros propriétaires, et les 45 autres centuries se

répartissent également suivant la fortune. Ainsi organisés, les

comices par centuries donnaient la prépondérance à l'âge
et à la richesse, c'est-à-dire aux classes les plus intéressées
à la prospérité de l'Etat (Cicéron, République II 22 40).
Cette prépondérance devint surtout précieuse quand l'ar-



249

mée ne put plus être composée des seuls propriétaires.
D'autre part, l'accroissement progressif du nombre des

miliciens non privilégiés rendit peu prudent le maintien intégral

des privilèges exercés à leurs dépens. La réforme
conseillée par la sagesse politique consista à juxtaposer aux
comices par centuries les comices par tribus, qui groupaient
différemment les mêmes électeurs.

Il y eut d'abord vingt, puis trente-cinq tribus, chacune
ne disposant, comme la centurie, que d'une voix. La tribu
était une circonscription électorale. Rome et ses environs
immédiats formaient quatre tribus, dans lesquelles furent
inscrits aussi tous les citoyens non propriétaires, ainsi que
les affranchis propriétaires dont le capital imposable ne
dépassait pas trente mille sesterces. Les trente-une autres
tribus, qui se partageaient la campagne, se trouvèrent ainsi
débarrassées de la plupart des affranchis et des clients des

riches, qui ordinairement ne possédaient pas de biens
ruraux. Les gros propriétaires votaient sans doute dans les

tribus de la campagne, mais sur un pied d'égalité avec les

autres citoyens, de telle sorte que ces tribus devinrent
une véritable représentation de la classe moyenne indépendante.

Entre les comices par centuries et les comices par
tribus il se fit un partage partiel d'attributions, où les
premiers conservèrent en particulier l'élection des consuls et
des censeurs. Ce qui était commun aux centuries et aux
tribus, c'était la compétence législative réduite au droit
d'accepter ou de refuser, sans discussion et sans modification,

les projets de loi et autres propositions qui leur
étaient soumis par le magistrat compétent. Toute initiative
était ainsi refusée au peuple. En outré, l'adhésion du Sénat,
donnée avant ou après le vote des comices, était indispensable

à toute loi. Elle l'était également au plébiscite, c'est-
à-dire à la décision prise par les comices par tribus sans
le concours des citoyens appartenant à la noblesse. Assimilé

aux autres lois par la loi hortensienne de l'an 286, le

plébiscite n'augmentait guère la puissance de la plèbe,



250

déjà maîtresse des comices par tribus, et sa signification
politique est ailleurs. L'inégalité civique qu'elle implique
s'explique par l'acharnement des luttes que la plèbe avait
dû soutenir contre l'aristocratie pour lui arracher la
nomination des sénateurs et l'élection aux hautes charges de
la république.

Il est remarquable, toutefois, que, dans les deux camps,
ces luttes s'étaient inspirées régulièrement du principe
aristotélique qui met la force du côté du droit. La sécession
de l'an 494 sur le Mont Sacré est typique à cet égard. Par
la seule éloquence du geste elle fait comprendre à la classe

privilégiée ce que Rome perdrait en s'aliénant le gros de

son armée. Aussi les comices finirent-ils par élire les consuls,
les édiles, le dictateur, les censeurs, le préteur et les
questeurs. En revanche, les 300 sénateurs ne furent jamais élus
directement par lé peuple. Nommés à l'origine par les consuls,

puis par les censeurs (312), le.sénat devait légalement
se recruter parmi les meilleurs citoyens. En fait, il finit
par être composé des consuls, des préteurs et des édiles
curules sortant de charge. Plus tard, il fut encore ouvert
aux édiles plébéiens, aux tribuns du peuple et aux
questeurs. Les sénateurs étaient nommés à vie, sous réserve
du droit d'épuration des censeurs. Conseil de la république,
le Sénat en a été plutôt le vrai gouvernement, bien que ses

attributions légales ne lui assignassent nullement un rôle
si important. Il représentait la tradition, la sauvegarde
vigilante des grands intérêts de l'Etat, les capacités et
l'expérience, la sagesse politique. La république romaine
qui lui doit sa grandeur, avait réalisé dans l'institution
de son sénat l'une des conditions requises par Aristote
pour la prospérité de l'Etat : la dévolution des fonctions
publiques importantes aux capacités (VII 2 3).

La décadence de cette même république n'est pas
moins instructive que son élévation. Pour n'en citer qu'une
cause, mais de premier ordre, rappelons que l'élimination du

petit paysan par les latifondia a entraîné la transformation
de l'armée romaine, et, par conséquence, celle de l'Etat.



251

Quand l'armée n'a plus été composée de citoyens intéressés
à la chose publique, mais de mercenaires ne connaissant

que leur chef et leur intérêt personnel, la démocratie
romaine a dû faire place au césarisme, régime plus
conforme à un tel état de choses. De fait, cette démocratie
avait déjà été délogée de Rome par l'armée permanente
qu'y avait installée Sylla.

A Rome, comme dans la généralité des républiques
grecques, tout citoyen avait droit de voté. Sur ce point,
c'était l'égalité devant la loi. En revanche, ce qui distingue
profondément le suffrage de la cité antique du nôtre, c'est

qu'il est organisé en vue d'éliminer dans une certaine
mesure la suprématie du nombre pour lui substituer celle
de classes réputées solidaires de la prospérité de l'Etat
(Politique VIII 4. 6).

Un sénat non élu et inamovible est l'institution qui
sépare le plus les républiques du vingtième siècle de celle
de Rome.

L'aréopage d'Athènes, institué par Solon, était aussi
une institution de ce genre. Il fut supprimé déjà en 459,
probablement parce que l'accès n'en avait pas été pruderh-
ment élargi, comme celui du sénat romain. Bien que ses

attributions fussent assez limitées, sa disparition priva la
république athénienne de la seule autorité qui y représentait

la tradition et la vigilance ininterrompue. Les Romains
ont mieux compris que leur sénat était un rouage indispensable

à la république, que celle-ci y trouvait ce que la royauté
vaut à d'autres Etats : la stabilité de la politique

extérieure, la prévoyance de l'avenir, inconciliable avec la
brève durée des fonctions publiques, l'indépendance de

jugement de qui n'a pas à briguer la faveur populaire.
Bien que ces avantages semblent plutôt échus en partage

à la royauté, la loi de différenciation, qui se confond
avec celle du progrès, oblige la démocratie à les conquérir.
Les fonctions de l'Etat, comme celles des entreprises pri-



252

vées, exigent une spécialisation progressive des hommes
appelés à les exercer, spécialisation qui se traduit par la
remise du pouvoir aux capacités.

Plus que toute autre, la république athénienne a

disposé de citoyens éminemment capables de la gouverner,
mais elle les a usés rapidement ou dégoûtés du service de

l'Etat1. Après que la mort de Périclès eut laissé le champ
libre à son compétiteur, Cléon, Athènes versa dans la

démagogie, régime caractérisé précisément par ce
gouvernement de la multitude qui est la négation de la liberté.
L'annexion de l'Attique à l'empire d'Alexandre lui épargna
les dernières et plus pénibles suites de son infidélité aux
principes démocratiques proclamés par Platon et Aristote.
Quatre siècles plus tard, traduisant le sentiment de la

postérité, Pausanias reconnaissait que, seuls les Athéniens
avaient su faire servir la démocratie à leur grandeur, et

que, s'ils avaient désobéi à leurs propres lois, ils l'avaient
fait dans une moindre mesure que les autres Grecs. (IV
35, 3). La décadence de leur démocratie n'en est que plus
instructive.

Le gros problème de l'adaptation du régime démocratique

aux exigences du gouvernement d'un grand Etat
n'a pas été résolu par l'antiquité. Aristote admettait la
nécessité de limiter la population d'un Etat régi
démocratiquement (IV 4, 5, 7) ; et, de fait, la cité grecque a toujours
pu se contenter d'une organisation communale. A Rome,
cette organisation avait été maintenue après les conquêtes
de la république, mais la vie démocratique s'en était retirée
quand les affaires extérieures eurent primé par leur
importance celles qui intéressaient plus directement les

citoyens. Les circonstances n'ont pas permis au sens politique

romain d'aborder le problème posé par cette situation.
En revanche, Rome a su gouverner son vaste empire sans
verser dans une centralisation incompatible avec le régime
démocratique.

1 Jakob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte, Berlin 1898,
I p. 241.



De la démocratie antique, celle de notre siècle n'a guère
retenu que l'enseignement des vertus républicaines, dont
la littérature classique lui léguait de prestigieux exemples.
Cet héritage n'est pas négligeable,, et il faut recommander
aux magistrats républicains et à leurs électeurs d'imiter
Cicéron, qui, dans les affaires de la république, avait
toujours devant les yeux des modèles, grecs ou romains, dignes
d'imitation 1. Il est clair, que de bons républicains sont
aussi indispensables à la solidité de la république qu'une
sage constitution.

1 Oraison pour le poète Archias, VI 14.


	Le suffrage universel dans la démocratie antique

