Zeitschrift: Annales fribourgeoises
Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 12 (1924)

Heft: 6

Artikel: Le suffrage universel dans la démocratie antique
Autor: Repond, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-817667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-817667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANNALES FRIBOURGEOISES

REVUE FRIBOURGEOISE D’HISTOIRE, D’ART ET D’ARCHEOLOGIE

PUBLIEES. ..o
SOUS LES AUSPICES DE LA SOCIETE D'HISTOIRE
DU CANTON DE FRIBOURG

ET !
DE LA SOCIETE FRIBOURGEOISE DES AMIS DES BEAUX-ARTS
XIIme Année No 6 Novembre-Décembre 1924

LE SUFFRAGE UNIVERSEL
DANS LA DEMOCRATIE ANTIQUE

par JuLes REPOND.

Chercher dans le passé des lumiéres sur 'avenir reste
la plus intéressante application des études historiques,
et pourtant cette recherche est négligée de nos jours pré-
cisément dans le domaine qui saurait le moins s’en passer :
celui de l'organisation de la démocratie. Les critiques les
plus sagaces des solutions contemporaines de ce probléme
deviennent timides et indécis dés qu’il s’agit d’opposer un
systeme positif a celuiqu’ils prétendent amender ou démolir.
Pas plus Maine ou Scherer que Benoist, Faguet ou Tournier!
ne semblent soupconner qu’ils se seraient instruits avec
profit des expériences des républiques athénienne et ro-
maine, commentées par Aristote et Cicéron. Ils ont, il
est vrai, pour excuse l'insuffisante connaissance du droit
public antique ou nous laissent les publications savantes

1 Maine, KEssais sur le gouvernemenl, Paris 1887. Edmond
Scherer, La démocralie el la France, Paris 1884. Charles Benoist,
La crise de I'Elal moderne, Paris 1902. Emile Faguet, Questions
politiques. Le libéralisme, Paris 1902. Tournier, Pensées d’automne.
Déclin des illusions démagogiques. La Politique, Paris 1921.



242
parues jusqu’ici. Si Mommsen nous initie assez bien a
I'organisation de la république romaine !, nous attendons
encore un ouvrage équivalent pour la démocratie athé-
nienne 2. Il se dégage néanmoins de I'état actuel de no
connaissances, et surtout de la méditation de la Polilique
d’Aristote, un ensemble d’enseignements qu’il ne sera pas
superflu de vulgariser & un moment ou beaucoup se de-
mandent si I'aboutissement fatal de la démocratie serait
celui qui se voit en Russie, en Italie ou en Espagne.

La premiere et capitale erreur dont nous fera revenir
Aristote concerne la définition méme de la démocratie.
Nous y voyons surtout une forme de gouvernement.
Maine I'appelle une monarchie renversée. Aristote en pé-
nétre mieux le caractere essentiel (Polilique TV 14, 14).

« L’autorité est établie dans lintérét de celui qui
commande ou dans l'intérét de celui qui obéit ; dans le
premier cas, elle est despotique ; dans le second, elle
convient & des hommes libres. » Selon Aristole et ses con-
temporains, la liberté est en effet le principe fondamental
de la démocratie (VII 1,6 ; VI 3, 7), mais 'essence de celle-
ci consiste & gouverner ces hommes libres dans leur intérét
et non dans celui des gouvernants. Platon avait précisé
cette régle du régime populaire que Cicéron formule comme
suit & 'usage des Romains (De Officis 1T 25, 85) :

« Que ceux qui gouvernent la république observent
strictement les deux préceptes de Platon : 'un leur pres-
crit de se proposer l'intérét public pour but de tous leurs
actes, sans penser a leurs intéréts personnels ; 'autre veut
que leur sollicitude s’applique également & toute la chose
publique, afin que la préférence accordée a l'une de ses
parties ne nuise pas aux autres. »

I Theodor Mommsen, Abriss des romischen Staalsrechis, Leip-
zig 1907, 2me édit.

2 Cet ouvrage nous est promis comme second volume du
Griechisches Staalsrechl d’Ulrich Kahrstedt, dont le premier volume,
paru en 1922 a Gottingen, traite de Sparte.



243

Pour Platon et Aristote la démocratie se résoud dans
une pratique de gouvernement ‘commandée par l'intérét
oénéral. Tous les moyens qui procurent ce résultat sont
bons au point de vue démocratique. Au vingtiéme siécle,
au contraire, comme au dix-neuvieme, la démocratie est
la forme de gouvernement qui confie I'exercice de la souve-
rainelé & 'ensemble des citoyens 1.

Le vice de cette définition a été signalé par Faguet.
« Il ne faut pas voir la démocratie partout ou 'on constate
le suffrage universel. Aucune erreur ne serait plus forte..
Car le suffrage universel n’est que la forme de la démocra-
tie2.» Or cette forme ne garantit nullement le fond, c’est-
a-dire ce qui importe le plus au peuple et qui consiste &
ctre gouverné a son avantage. ‘

N’attribuant pas & la forme des institutions démocra-
tiques la méme signification que nous, les anciens traitaient
cavalierement le suffrage universel. Aristote en excluait
les marins et les artisans (IV 5, 7; 8, 5; IV 3,2), qui déja
alors se signalaient par leur turbulence ; et Cicéron con-
damnait le suffrage égalitaire par une formule lapidaire :
QOuod semper in re publica lenendum est, ne plurimum va-
leant plurimi (République 11 22, 39). « Que la république se
garde de la prépondérance du nombre ! »

Une telle conception du suffrage universel nous parait
“incompatible avec celle que nous avons de la souveraineté
du peuple, mais les Grecs et les Romains tenaient cette
souveraineté pour incompatible avec la démocratie. Aris-
tote ne reconnait de souveraineté qu’aux lois, et il abomine
«le monarque a mille tétes » autant que Platon, qui, dans
sa République (VI 22), avait fait une description saisissante
d’un vaisseau gouverné démagogiquement.

Cicéron estime également que le propre de la démocra-
tie consiste & n’obéir & aucun maitre, mais seulement aux
lois (I123,43). Ici encore Faguet est de I'avis des anciens.

! Jaccoud, Droil naiurel el démocralie, Fribourg 1923.
* Faguel, Questions politiques, Paris 1902,



244

« Il y a un gouvernement qui gouverne dans la sphére na-
turelle et rationnelle ou il doit gouverner ; mais il n'y a
pas de souveraineté. Car s’il y en avait une, de roi, de classe
ou de tout le monde, cela voudrait dire qu’il y a quelqu’un,
roi, classe ou tout le monde, qui peut tout faire, et il n'y
aurait plus un seul droit de 'homme... Un peuple se sent
force réelle, et il est parfaitement indifférent aux opinions
particulieres qui ne sont pas celles de la majorité, de la
moitié plus un de lui-méme. (Vest pour cela méme, ou c’est
une des raisons pourquoi il pousse ses prétentions plus
loin méme que la monarchie dite absolue, et établit ou est
en train d’établir un despotisme plus complet que celui de
la monarchie dite absolue *. »

Reconnaissant la souveraineté a la loi, mais la déniant
au peuple, Aristote devait refuser a celui-ci le droit de dé-
roger aux lois, de sa propre initiative, par décrets souve-
rains (VI 4, 4-6). La constitution de Solon avait soustrait
la législation aux comices populaires, qui pouvaient seule-
ment, une fois par an, émettre 'avis qu’il y avait lieu
d’abroger certaines anciennes lois et d’en élaborer de nou-
velles. En cas d’affirmative, Paffaire étail portée devant
le tribunal des nomothetes, qui en décidait définitivement,
sur débat contradictoire. Ce corps législatif était tiré du
jury des héliastes, composé de 1000 citoyens, désignés cha-
que année par le sort. Nous possédons le plaidoyer que.
Démosthéne prononca devant ce jury contre Leptine pour
‘obtenir 'annulation d'une loi qui n’émanait pas des no-
motheétes, mais des comices.

Les démagogues surtout cherchaient a éluder les pré-
cautions prises par la constitulion pour ne pas laisser la sta-
bilité des lois & la merci des entrainements ou de I’humeur
d’une assemblée du peuple qui, le plus souvent, ne comp-
tait pas moins de huit mille citoyens. Le droit d’initiative
était 'arme favorite des démagogues, qui s’en servaient
surtout pour proposer au peuple la spoliation des riches.

! Faguet, Le libéralisme, p. 258.



245

Aristote s'éleve avee force contre I'injustice de telles tenta-
tives d’égalisation des fortunes, dont la répétition aboutirait
a la destruction de I'Etat (1116, 1). Il ne se dissimulait d’ail-
leurs pas la propension des démocraties a reculer les limites
mises & I’égalité des citoyens. Etant tous également libres,
les hommes s’imaginent facilement qu’il doit y avoir entre
eux une égalité absolue (VIII 1, 2), et le vulgaire supporte
impatiemment U'inégalité des fortunes (I1 4,7).

A cette conception simpliste de 1'égalité, qui est restée
la notre le philosophe athénien oppose une distinction qui
en corrige ’étroitesse. 1l distingue entre I'égalité en nom- .
bre et 1’égalité proportionnelle, cette derniére mesurant
les droits des citoyens a l'importance des services qu’ils
rendent & 'Etat; et il constate qu’aucune constitution
n'est durable si, au lieu de combiner ces deux égalités,
elle en a pris une seule pour base (VIII 1, 7-8). Cette
opinion, défendue aussi par Isocrate dans son Areopagitica,
caractérise la méthode aristotélique, qui assied son sys-
teme politique sur l'expérience, sans rien sacrifier aux
revendications populaires. Celles-ci affaiblissent les consti-
tutions ou elles prévalent et préparent 'effondrement de

la démocratie (VI 1, 3; VII 3, 1; VIII 3, 2).
‘ Emile Faguet, qui décidément pense en disciple d’A-
ristote, a fait le proces de I'égalité absolue dans des pages
accablantes, et a vu qu’elle était « I’ennemie intime de la
liberté, parce que tous les exercices de la liberté génent
I'égalité 1 ». Ses considérations équivalent souvent & un
commentaire de la Polilique d’Aristote, commentaire d’au-
tant plus précieux que ce livre ne nous est parvenu que
dans un état fragmentaire. On y chercherait vainement
le développement de la pensée de son auteur sur I’égalité
dite proportionnelle, mais cette lacune peut étre comblée
par ce qul nous est connu des constitutions athéniennes.

La constitution de Solon (583), fondement du régime

démocratique d’Atheénes, faisait & I’égalité proportionnelle

! Faguet, Le libéralisme, p. 230.



246

une large part, justifiée dans cette ampleur par la nécessité
de ménager la transition entre ’ancien régime aristocra-
tique et celui vers lequel on s’acheminait. Elle comportait
la répartition des citoyens en quatre classes, selon le revenu
de leurs terres. Chacune de ces classes jouissait de droits
politiques proportionnés aux charges publiques qui pe-
saient sur elle. La premiere classe avait le monopole des
neuf places d’archonte; en revanche, l'entretien de la
flotte lui incombait, de méme que I’équipement des cheeurs
qui paraissaient aux fétes religieuses. Avec les deuxiéme
et troisiéme classes, et & l'exclusion de la quatrieme, elle
était représentée dans le conseil de 400 membres, la boulé,
qui administrait les affaires de la république avec le con-
cours des archontes. La quatriéme classe, qui n’avait
d’autre charge que le service militaire en cas d’invasion
du territoire, était exclue des fonctions publiques, mais
participait & l’élection des archontes et de la boulé. Elle
avait du reste droit de vote dans les comices populaires
(ecclesia), qui décidaient de la guerre et de la paix et de
toutes les affaires importantes. En 477 elle obtint les mémes
droits que les autres classes. :

Deés 508, la constitution de Solon avait du reste été
revisée, sur 'impulsion de Clisthéne, dans un sens démo-
cratique. La réforme avait consisté principalement a faire
élire la boulé par dix tribus (phylés), dont chacune nom-
mait 50 conseillers, le nombre total de ceux-ci étant porté
4 500. Or, ces phylés dans lesquelles on peut voir le proto-
type de la tribu romaine, étaient des circonsecriptions dé-
coupées en vue de neutraliser certaines influences électo-
rales et d’assurer a l'élément rural une prépondérance
jugée nécessaire. :

L’égalité proportionnelle trouve ici son application
capitale. Les suffrages ne doivent pas étre simplement
comptés : il faut les grouper de facon a faire prévaloir ceux
qui assurent le mieux la durée et la prospérité de la répu-
blique démocratique. Or, Aristote avait reconnu que c¢’était
ceux des paysans et de la classe moyenne ; et il exigeait



247

de toute constitution soucieuse de 'avenir qu’elle rendit
la partie de la cité qui en voulait le maintien plus puissante
que celle qui ne le voulait pas (VI 10, 1; IV 8, 3; 9, 5). Les
institutions propres a engendrer ce résultat varient suivant
les temps et les lieux ; et Aristote proclame qu’il y a autant
de démocraties différentes que de maniéres d’organiser
le corps électoral (VI 5, 2, 3; 1, 4). Il entend que la consti-
tution soit adaptée a la nature et au caractere de chaque
peuple, ainsi qu’a 'importance respective des classes dont
il est composé (VI 10, 1, 2). C'est la sagesse méme, et ce
n’est pas seulement en Gréce qu’elle a été méconnue.

Les précautions prises par Aristote le sont surtout
contre la démagogie, car la démocratie n’a pas de pire
ennemi. (’est elle qui, en soulevant la masse populaire
contre la classe riche et en créant le désordre, provoque
la réaction d’ou sort la tyrannie, c’est-a-dire le despotisme
d’un maitre ou de plusieurs (VIII 2). Platon avait fait la
méme constatation (République VIII 4, 2). Les exemples
de ce phénomene abondent méme dans I'histoire contem-
poraine, a commencer par celui qui a suivi de si pres 'inau-
guration du suffrage universel. « On dirait que faire Na-
poléon Ier est le dessein continu, quotidiennement et minu-
tieusement poursuivi, de I'immense majorité des révolu-
tionnaires 1. »

Méme quand le tyran est bon et gouverne sagement,
son avénement implique la perte de la liberté des citoyens,
celle-ci se résumant d’abord dans la satisfaction de n’avoir
pas de maitre et de n'obéir qu'aux lois. Aristote a aussi
prévu le cas d’une république qui ne réussit pas a s’organiser
démocratiquement et qui répugne a verser dans I’anarchie
et la tyrannie : il lui conseille de chercher son salut dans la
royauté telle qu’il I'entend, dont la raison d’étre est de
soutenir la classe aisée contre les entreprises de la multi-
tude (VIII 8, 2).

Rome a réalisé mieux que les républiques grecques

1 Faguet, Le libéralisme, p. 243.



248

‘la ‘conception démocratique d’Aristote. Elle a, en par-
ticulier, fait une application plus heureuse des conditions’
d’ou dépendent, selon lui, la durée et la prospérité des
républiques. Toute la politique romaine a été dominée
par la préoccupation de conserver ou de procurer a la ré-
publique la solide assiette que la démocratie doit trouver
dans 'ordre social.

Aristote, mort en 322, n’a pas vu le plein développe-
ment démocratique de la république romaine, et il est dou-
teux qu’il ait pu se rendre compte de 'hommage inconscient
qu'y rencontreraient déja ses idées. Outre que les moyens
d’information dont disposait la Grece du quatrieme siecle
étaient .restreints, I’ordonnance un peu confuse du droit
public romain en rendait I'étude mal abordable. (Euvre
lente et irréguliére du temps, il n’avait rien de 'harmonie
des constitutions grecques émises d’un seul jet par un Ly-
curgue ou un Solon. Les grandes lignes s’en dégagent néan-
moins sans difficultés. ;

A son début, la république romaine, encore tres aris-
tocratique, ne connait d’autres citoyens que les possesseurs
du sol astreints au service militaire, et méme wvis-a-vis
d’électeurs si dignes de confiance, elle prend ses précautions.
Pour college électoral, elle leur assigne I'organisation méme
de ’armée en centuries, chacune de celles-c1 ne disposant
que d’un suffrage collectif unique, sans égard au nombre
d’hommes qui la composent. Les centuries sont au nombre
de 188, dont les dix-huit premiéres, réservées a la cavalerie,
ne comptaient chacune que cent hommes. La moitié des
170 centuries restantes sont attribuées aux miliciens dgés
de 18 & 46 ans ; Pautre moitié¢, aux hommes plus dgés. En
outre, dans chacun de ces bans, 40 centuries sont réservées
aux plus gros propriétaires, et les 45 autres centuries se ré-
partissent également suivant la fortune. Ainsi organisés, les
comices par centuries donnaient la prépondérance a 'dge
et 4 la richesse, c’est-a-dire aux classes les plus intéressées
a la prospérité de 'Etat (Cicéron, République 11 22 40).
Cette prépondérance devint surtout précieuse quand I'ar-



249

mée ne pub plus étre composée des seuls propriétaires.
D’autre part, ’accroissement progressif du nombre des mi-
liciens non privilégiés rendit peu prudent le maintien inté-
gral des privileges exercés a leurs dépens. La réforme con-
seillée par la sagesse politique consista a juxtaposer aux
comices par centuries les comices par tribus, qui groupaient
différemment  les mémes électeurs.

Il v eut d’abord vingt, puis trente-cinq tribus, chacune
ne disposant, comme la centurie, que d'une voix. La tribu
était une circonscription électorale. Rome et ses environs
immeédiats formaient quatre tribus, dans lesquelles furent
inscrits aussi tous les citoyens non propriétaires, ainsi que
les affranchis propriétaires dont le capital imposable ne
dépassait pas trente mille sesterces. Les trente-une autres
tribus, qui se partageaient la campagne, se trouvérent ainsi
débarrassées de la plupart des affranchis et des clients des
riches, qui ordinairement ne possédaient pas de biens ru-
raux. [Les gros propriétaires votaient sans doute dans les
tribus de la campagne, mais sur un pied d’égalité avec les
autres citoyens, de telle sorte que ces tribus devinrent
une véritable représentation de la classe moyenne indépen-
dante. :

Entre les comices par centuries et les comices par tri-
bus il se fit un partage partiel d’attributions, ou les pre-
miers conserverent en particulier 1'élection des consuls et
des censeurs. Ce qui était commun aux centuries et aux
tribus, c’était la compétence législative réduite au droit
d’accepter ou de refuser, sans discussion el sans modifi-
cation, les projets de loi et autres propositions qui leur
étaient soumis par le magistrat compétent. Toute initiative
était ainsi refusée au peuple. En outre, 'adhésion du Sénat,
donnée avant ou apres le vote des comices, était indispen-
sable & toute loi. Elle I'était également au plébiscite, c’est-
a-dire a la décision prise par les comices par tribus sans
le concours des citoyens appartenant a la noblesse. Assi-
milé aux autres lois par la loi hortensienne de I'an 286, le
plébiscite n’augmentait guere la puissance de la plebe,



250

déja maitresse des comices par tribus, et sa signification
politique est ailleurs. L’inégalité civique qu’elle implique
s’explique par 'acharnement des luttes que la pléebe avait
dd soutenir contre 'aristocratie pour lui arracher la nomi-
nation des sénateurs et I'élection aux hautes charges de
la république.

Il est remarquable, toutefois, que, dans les deux camps,
ces luttes s’étaient inspirées régulicrement du principe
aristotélique qui met la force du coté du droit. La sécession
de I’an 494 sur le Mont Sacré est typique & cet égard. Par
la seule éloquence du geste elle fait comprendre a la classe
privilégiée ce que Rome perdrait en s’aliénant le gros de
son armeée. Aussi les comices finirent-ils par élire les consuls,
les édiles, le dictateur, les censeurs, le préteur et les ques-
teurs. En revanche, les 300 sénateurs ne furent jamais élus
directement par le peuple. Nommeés & 'origine par les con-
suls, puis par les censeurs (312), le sénat devait légalement
se recruter parmi les meilleurs citoyens. En fait, il finit
par étre composé des consuls, des préteurs et des édiles
curules sortant de charge. Plus tard, il fut encore ouvert
aux édiles plébéiens, aux tribuns du peuple et aux ques-
teurs. Les sénateurs étaient nommés & vie, sous réserve
du droit d’épuration des censeurs. Conseil de la république,
le Sénat en a été plutot le vrai gouvernement, bien que ses
attributions légales ne lui assignassent nullement un role
si important. Il représentait la tradition, la sauvegarde
vigilante des grands intéréts de I'Etat, les capacités et
'expérience, la sagesse politique. La république romaine
qui lui doit sa grandeur, avait réalisé dans Dinstitution
de son sénat l'une des conditions requises par Aristote
pour la prospérité de I'Etat : la dévolution des fonctions
publiques importantes aux capacités (VII 2 3).

LLa décadence de cette méme république n’est pas
moins instructive que son élévation. Pour n’en citer qu'une
cause, mais de premier ordre, rappelons que I’élimination du
petit paysan par les lalifondia a entrainé la transformation
de l'armée romaine, et, par conséquence, celle de I'Etat.



251

Quand 'armée n’a plus été composée de citoyens intéressés
4 la chose publique, mais de mercenaires ne connaissant
que leur chef et leur intérét personnel, la démocratie ro-
maine a da faire place au césarisme, régime plus con-
forme 4 un tel état de choses. De fait, cette démocratie
avait déja été délogée de Rome par 'armée permanente:
qu’y avait installée Sylla.

* ¥

A Rome, comme dans la généralité des républiques
grecques, tout citoyen avait droit de vote. Sur ce point,
¢’était I'égalité devant la loi. En revanche, ce qui distingue
profondément le suffrage de la cité antique du notre, c’est
qu’il est organisé en vue d’éliminer dans une certaine me-
sure la suprématie du nombre pour lui substituer celle
de classes réputées solidaires de la prospérité de I'Etat
(Polilique VIII 4, 6).

Un sénat non élu et inamovible est I'institution qui
sépare le plus les républiques du vingtiéeme siécle de celle
de Rome. : :

[’aréopage d’Athénes, institué par Solon, était aussi
une institution de ce genre. Il fut supprimé déja en 459,
probablement parce que 'accés n’en avait pas été prudem-
ment élargi, comme celui du sénat romain. Bien que ses
attributions fussent assez limitées, sa disparition priva la
république athénienne de la seule autorité qui y représen-
tait la tradition et la vigilance ininterrompue. Les Romains
ont mieux compris que leur sénat était un rouage indispen-
sable & la république, que celle-ci y trouvait ce que la royau-
té vaut & d’autres Etats : la stabilité de la politique exté-
rieure, la prévoyance de l'avenir, inconciliable avec la
bréve durée des fonctions publiques, I'indépendance de
jugement de qui n’a pas a briguer la faveur populaire.

- Bien que ces avantages semblent plutot échus en par-
tage a la royauté, la loi de différenciation, qui se confond
avec celle du progres, oblige la démocratie & les conquérir.
Les fonctions de 'Etat, comme celles des entreprises pri-



22

vées, exigent une spécialisation progressive des hommes
appelés a les exercer, spécialisation qui se traduit par la
remise du pouvoir aux capacités.

Plus que toute autre, la république athénienne a dis-
posé de citoyens éminemment capables de la gouverner,
mais elle les a usés rapidement ou dégottés du service de
I'Etat 1. Aprés que la mort de Péricles eut laissé le champ
libre 4 son compétiteur, Cléon, Athénes versa dans la
démagogie, régime caractérisé précisément par ce gouvers
nement de la multitude qui est la négation de la liberté.
L’annexion de "Attique & 'empire d’Alexandre lui épargna
les dernieres et plus pénibles suites de son infidélité aux
principes démocratiques proclamés par Platon et Aristote.
Quatre siecles plus tard, traduisant le sentiment de la pos-
térité, Pausanias reconnaissait que, seuls les Athéniens
avalent su faire servir la démocratie a leur grandeur, et
que, s’ils avalent désobéi a leurs propres lois, ils ’avaient
fait dans une moindre mesure que les autres Grecs. (IV
30, 3). La décadence de leur démocratie n’en est que plus
instructive. _ ‘

Le gros probléme de I'adaptation du régime démocra-
tique aux exigences du gouvernement d'un grand Etat
n'a pas été résolu par l'antiquité. Aristote admettait la
nécessité de lmiter la population d’un Etat régi démocra-
tiquement (IV 4,5, 7) ; et, de fait, la cité grecque a toujours
pu se contenter d’une organisation communale. A Rome,
cette organisation avait été maintenue apres les conquétes
de la république, mais la vie démocratique s’en était retirée
quand les affaires extérieures eurent primé par leur im-
portance celles qui intéressaient plus directement les ci-
toyens. Les circonstances n’ont pas permis au sens politi-
que romain d’aborder le probleme posé par cette situation. .
En revanche, Rome a su gouverner son vaste empire sans
verser dans une centralisation incompatible avec le régime
démocratique.

1 Jakob Burckhardt, Griechische Kullurgeschichle, Berlin 1898,
I'p. 241,



953

De la démocratie antique, celle de notre siecle n’a guére
retenu que l’enseignement des vertus républicaines, dont
la littérature classique lui léguait de prestigieux exemples.
Cet héritage n’est pas négligeable, et 1l faut recommander
aux magistrats républicains et a leurs électeurs d'imiter
Cicéron, qui, dans les affaires de la république, avait tou-
jours devant les yeux des modéles, grecs ou romains, dignes
d’imitation *. Il est clair, que de bons républicains sont
aussi indispensables a la solidité de la république qu’une
sage constitution.

! Oraison pour le poéte Archias, VI 14.



	Le suffrage universel dans la démocratie antique

