
Zeitschrift: Annales fribourgeoises

Herausgeber: Société d’histoire du canton de Fribourg

Band: 8 (1920)

Heft: 2-3

Artikel: Propos Fribourgeois : le chanoine Fontaine

Autor: Schorderet, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-817375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-817375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Propos Fribourgeois

LE CHANOINE FONTAINE

Conférence en la salle de la Grenette, à Fribourg,
le 28 novembre 1919.

par Aüg. SCHORDERET.

(Suite et fin).

Son séjour à Paris avait mis au cœur du chanoine Fontaine une
très vive sympathie pour la France, vers laquelle l'inclinaient
naturellement son esprit clair et subtil, son sens raffiné, la sûreté de

ses goûts, comme aussi la latinité parfaite de ses études et, surtout,
toutes les influences de race qui étaient en lui. Il devait toute sa

vie garder cette empreinte fortement marquée, qui, tour à tour, se

retrouvait sous sa plume ardente, sous son verbe élégant et dans la
fougue des discussions, et dans la facilité avec laquelle il admit et
défendit des théories et des opinions qu'il puisait, de préférence,
outre-Jura.

La France que connut Fontaine palpitait dans une atmosphère
de crise. Lentement, la Révolution s'y préparait ; un vent d'agitation

sourde soufflait dans tous les milieux ; des idées nouvelles,
égalitaires, étaient écloses et, peu à peu faisaient leur chemin.
Rien encore ne faisait prévoir ou soupçonner le drame sanglant qui
allait se jouer quelque dix ans plus tard, mais déjà l'on sentait
approcher la fin du régime absolu de la royauté, des privilèges et
des abus dont tout le monde, à des titres divers, se plaignait
ouvertement. Aucun document ne nous permet de dire à quel point
les idées nouvelles de France furent connues et adoptées par le

jeune prêtre lors de son séjour au séminaire de S'-Nicolas du Char-
donnet, mais il paraît bien certain cependant qu'il n'y fut pas tout
à fait indifférent et qu'il en garda quelques traces.



8o

D'ailleurs, quel que fût devenu le progrès de ses tendances
libérales au contact du mouvement de l'opinion française, le
chanoine Fontaine, de retour en sa ville natale, devait trouver dans la
situation même de son pays, dans l'état des esprits, dans
l'effervescence qui régnait, à Fribourg comme dans le reste de la Suisse,
des éléments suffisants pour asseoir sa conviction de la nécessité
d'une réforme soit dans le Gouvernement, soit aussi dans la
condition des citoyens.

A l'heure même, en effet, où il obtenait une stalle à la Collégiale,,
une sentence souveraine venait de condamner aoix galères ou au
bannissement les principaux complices de Chenaux, dont la
révolution facilement réprimée laissait tout le pays dans une violente
émotion. L'agitation des esprits n'avait point pour seul fondement

le danger qu'on avait couru : elle était infiniment plus
profonde et plus grave. Les patriciens au pouvoir voyaient en
cette tentative de rebellion une sorte d'avertissement, le signe
avant-coureur de la chûte d'un régime dont ils tiraient tous les
honneurs et les profits ; et le peuple, également ému, mais dans
un sens opposé, y trouvait comme une promesse et un réconfort ;

il relevait la tête, revendiquait des droits antiques dont il s'estimait

injustement dépouillé ou des droits nouveaux plus étendus.
Les assemblées bourgeoisiales étaient devenues tumultueuses, on

y exigeait la production des anciennes chartes ; les villages et les

>
communes adressaient des protestations et des réclamations au
Gouvernement qui, vainement, essayait de calmer l'excitation par
de légères concessions, par l'admission à la bourgeoisie secrète de
quelques familles, par des promesses plus ou moins sincères ou par
des répressions excessives.

Le chanoine Fontaine ne prit aucune part directe à ces

mouvements, mais il en put ressentir quelques chocs en retour. Son oncle
l'avoyer de Gady inclinait à la bienveillance envers le peuple ;

son frère, Ignace Fontaine, commissaire de la bourgeoisie, était
obligé par sa charge à de vaines démarches auprès de LL. EE. et à

de fréquentes protestations au sein des assemblées ; sa famille
entière ne pouvait oublier que lorsque son père avait pris une
compagnie dans le régiment de Reding, les bannerets patriciens avaient
cherché à lui susciter de graves ennuis. Tout, en définitive, devait
pousser le chanoine à la sympathie pour le mouvement populaire,
d'autant plus que cette fin de régime était marquée par une cor-



8t

ruption des moeurs, un luxe effréné, une licence, dont son coeur
de prêtre ne pouvait pas ne pas souffrir.

Au surplus, il avait pu remarquer déjà précédemment, au
temps où il était professeur au Collège et plus spécialement depuis
qu'il faisait partie de la Chambre des Scholarques, l'état d'insuffisance

où l'on laissait volontairement l'instruction populaire,
comme si de l'ignorance des masses devait résulter une plus grande
solidité d'un gouvernement autoritaire et despotique. Ces diverses
considérations, fatalement confirmèrent Fontaine dans l'opinion
que seule une conception plus adéquate de la société, basée sur la
fraternité et l'égalité des hommes, pouvait apporter un remède à

cette situation tendue. Et ainsi, peu à peu, se formèrent des idées

que tant d'adversaires, plus tard, et bien à tort, devaient taxer de

jacobines et de révolutionnaires.
Le spectacle de ces troubles précurseurs d'orage n'eut pas

pour unique conséquence d'incliner son esprit vers le libéralisme
politique ; méditatif par nature et fortement empreint de
philosophie, il sentit, dans les agitations populaires, passer une réelle
souffrance, l'aspiration légitime à un état meilleur. 11 chercha donc
les sources du vrai bonheur et n'eut pas de peine à les découvrir au-
dessus des humaines faiblesses, dans la pratique constante de la
Religion. La plupart des sermons que nous avons de lui
soulignent de manière très nette cette recherche du bonheur dans l'état
religieux, dans l'oraison mentale, dans la douceur des vertus
chrétiennes. Il semble que cette idée du bonheur ainsi trouvé pour
cette vie et pour l'au-delà soit une de ses préoccupations
essentielles, le sujet qu'il ait traité avec prédilection. D'autre part,
les revendications populaires, l'appel incessant à un Passé que
beaucoup, sinon tous, ignoraient presque complètement, les erreurs
qu'il entendait commettre, le portèrent à chercher la vérité aux
sources mêmes de l'histoire. Sa situation d'archiviste du Chapitre,
son goût inné pour les travaux de ce genre et sa passion de
collectionneur, le dirigèrent vers l'étude patiente des documents authentiques.

Enfin, il crut devoir user de sa qualité de scholarque et de
l'influence grandissante que lui valaient ses mérites pour contribuer

dans une large mesure au relèvement, à la réforme et au
développement de l'instruction dans le pays de Fribourg.

Ainsi, sous la double poussée de sa propre formation et des

événements auxquels il assista, le chanoine Fontaine établit le



82

fondement des idées qu'il défendit toute sa vie et l'orientation
d'une inlassable activité qui embrassa à la fois le ministère
religieux, l'histoire nationale, les sciences naturelles, l'éducation populaire,

autant de domaines fort différents où il s'acquit des titres
certains à la reconnaissance et à l'admiration de notre Patrie.

Cependant le chanoine Fontaine a été méconnu. Dans bien
des phases de son action publique, il heurta, chez ses contemporains,

des sentiments contraires aux siens, des opinions routinières,
des esprits étroits et timorés, ou, parfois, aussi des adversaires
intéressés aux machinations ténébreuses ; et, comme il était ardent
à la lutte, d'un tempérament fougueux, d'un verbe incisif
et tranchant, d'une argumentation toujours solide, quoique ça et
là un peu spécieuse, il eut, de son temps, des détracteurs acharnés
autant et même davantage que d'admirateurs. A son égard, les

jugements portés par ceux qui le virent à l'oeuvre furent toujours
extrêmes, et il est fort possible que ces exagérations aient nui à sa

mémoire.
Mais ses contemporains avaient du moins cette excuse qu'ils

ne connaissaient de lui que ses actes extérieurs : ses sermons très
goûtés, les quelques publications qu'il fit paraître, ses communications

à la Société économique, ses discours comme scholarque et,
surtout les disputes et les luttes qu'il eût à soutenir, dans le Conseil

d'éducation, sous le Directoire helvétique, puis, en faveur de

l'Ecole du P. Girard. Ils ont ignoré les importants travaux que,
par excès de modestie, il ne publia jamais : ses patientes recherches
dans nos archives, les 23 volumes in-octavo intitulés: Collection
diplomatique, où il copia et annota les principaux documents de nos
manuaux et des missivaux ; les 34 volumes d'extraits des Comptes
du trésorier, ouvrage merveilleux, dont les notes critiques et les

remarques seraient dignes d'un moderne chartiste et qui demeurent,
à l'heure qu'il est, l'une des plus belles sources pour un historien.
Ils ont ignoré ses écrits religieux, ses admirables Exercices de piété,

•son Trailé de la manière de catéchiser, ses Méditations sur le Sacrement
de l'autel, et tant d'autres encore restés à l'état de manuscrits ;

bien peu ont connu son .Yécrologe du Chapitre, ses Réflexions
impartiales sur l'établissement d'un séminaire et sur la réforme de

l'enseignement, qui contiennent des pages d'une saisissante puissan-



83

ce, son Histoire des écoles et son Catalogue des Scholarques, et ses

notes sur l'Origine des familles patriciennes, et tant et tant de

travaux, toujours sérieux, mûris, étudiés à fond, qu'il serait trop long
d'énumérer ici, mais qui illustrent admirablement son érudition
hors pair, la noblesse de ses sentiments, la pureté de sa piété,
l'élévation de son patriotisme, la grandeur de son âme Ses contemporains,

en ne le jugeant pas à sa valeur, avaient l'excuse de l'ignorance

de lui-même où les laissa son humilité ; la postérité ne peut
invoquer le même prétexte, et l'on se demande vraiment pourquoi

Fribourg, au XIXrae siècle, n'a pas su reconnaître dans le
chanoine Fontaine, l'un des plus dignes, l'un des plus grands
esprits qu'ait enfantés notre pays

Les raisons de cette singulière et persistante ingratitude sont
sans doute assez diverses, mais, en réalité, elles sont presque toutes
imputables à une même origine : à la déprimante influence de la

politique des partis qui, de tous temps, chez nous, s'est attachée,
dans un but de propagande mesquine, à couvrir d'un drapeau
déterminé les actions les meilleures, les intentions les plus
désintéressées et les idées les plus personnelles

Cette manie déformatrice, qui sévit surtout au cours du XIXme
siècle, et dont, hélas, nous ne sommes point encore affranchis
complètement, a entravé bien souvent l'œuvre utile de nos hommes
d'action et même — phénomène déconcertant — elle a jeté un
voile de partialité sur le souvenir de ceux qui ont travaillé au

progrès intellectuel, moral ou matériel du pays. Longtemps après
leur mort, nous jugeons nos grands concitoyens au travers d'une
lunette politique, nous les embrigadons dans nos partis, et,
suivant que nous les voyons à gauche ou à droite, rouges ou noirs,
nous les apprécions plus que de raison ou nous leur refusons le

moindre mérite Par suite de cette aberration, si peu conforme
à la plus élémentaire charité chrétienne, non seulement des énergies
ont été paralysées, des initiatives brisées, de réels talents réduits
à l'impuissance, mais encore, bien souvent, le pays de Fribourg
s'est causé à lui-même un sensible préjudice. Il est difficile, en effet,
de demander que nos voisins nous estiment à notre valeur quand
nous savons si peu nous-mêmes rendre un juste tribut d'hommages
au caractère et aux œuvres des nôtres, quand il nous faut près
d'un siècle pour que le nom du P. Girard soit en égal honneur
dans tous nos milieux, quand, à l'heure qu'il est nos écrivains



84

comme Sciobéret, Daguet et d'autres, nos hommes d'Etat, comme
les Jean de Montenach, Hubert Charles, Julien Schaller, Week-
Reynold — pour n'en citer que quelques-uns — sont encore appréciés

ou critiqués à la seule lumière des idées politiques qu'ils ont
professées de leur vivant plutôt qu'à celle des titres qu'ils se sont
acquis à la reconnaissance unanime du pays

Mais, du moins, pour la plupart de ces hommes, si l'injustice
d'un parti s'exerce à les accabler, leur mémoire reste exaltée et
ravivée dans les mêmes proportions par le parti adverse, et leur
nom, discuté ou béni, est ainsi sauvé de l'oubli. Le cas du chanoine
Fontaine est bien plus troublant, car aucun parti, ni au moment
de sa mort, ni même maintenant, ne saurait prétendre avec quelque

vérité qu'il lui eût appartenu ou qu'il eût défendu toutes ses
théories. Le Dr Berchtold et, après lui Daguet, se sont efforcés de
le montrer comme un Jacobin fougueux, un précurseur du radiT
calisme de 1848, adversaire à la fois des régimes oligarchiques et
de ce qu'on appelait alors l'ultramontanisme, le jésuitisme ou
l'obscurantisme. Et, d'autre part, les Jésuites du Collège — ceux du
XIXme siècle — en leurs annales, le considéraient comme un
des leurs, autant à cause de l'amitié qu'il leur avait témoignée
toujours que de son bref passage dans leur ordre. Les uns et les
autres pouvaient, à l'appui de leurs dires, avancer d'excellents
arguments ; des journaux opposés pouvaient chacun le considérer
comme appartenant à leur cause, tout simplement parce que le
chanoine Fontaine eut cette supériorité de juger les choses
objectivement et d'étayer ses idées et ses opinions sur son propre
raisonnement et sa propre conscience, sans s'astreindre jamais à suivre
aveuglément les sinueux sentiers que tracent les partis Ainsi son
souvenir, qui eût dû être cher aux uns et aux autres, s'effaça des

mémoires avec une surprenante rapidité
Et puis, de son époque souvent troublée, un personnage de

premier plan devait éclipser tous les autres : le P. Girard, dont
la célébrité fut si grande, dont les doctrines pédagogiques furent
si fort discutées! Persécuté dans son école, calomnié souvent, objet

de luttes violentes auxquels il fût volontiers resté étranger,
exalté par d'anciens élèves qui avaient pu voir ses peines et ses

chagrins et apprécier sa paternelle bonté, celui-ci, par tout le bruit
qui se fit, longtemps après lui encore, autour de son nom, de ses
méthodes et de ses doctrines, est devenu, dans l'opinion de tout le



8)

monde, le centre unique de tout le mouvement intellectuel de son
temps, et, en reprenant pas à pas l'histoire de ses travaux et de
ses démêlés fameux, on s'est habitué à considérer comme de
vulgaires satellites, des comparses sans importance, des instruments
secondaires, tous les hommes qui s'agitèrent pour ou contre son
œuvre

Je me garde bien, Mesdames et Messieurs, de chercher à

diminuer en quoi que ce soit la gloire légitime de l'illustre Cordelier,
mais j'estime qu'elle n'exclut en rien l'auréole de souvenir dont
nous devons ceindre ceux qui, par le talent, les mérites et les actes,
furent égaux, sinon supérieurs au P. Girard. Le chanoine Fontaine
est certes de ceux-là, et je crois bien que si l'histoire et les historiens

avaient été moins silencieux ou partiaux à son endroit, c'est
lui que nous considérerions, plutôt encore que le P. Girard, comme
le génie le plus marquant, le plus lumineux de son temps

Le grand cordelier, en effet, borna son activité au domaine
de l'instruction et de l'éducation ; théoricien de la pédagogie, il
alliait à l'amour de l'enfance et à l'incontestable souci du progrès
national, un esprit plutôt doctrinaire : la méthode qu'il avait
adoptée donnant d'excellents résultats, il la défendit avec toute la

persévérance de la foi, avec un entêtement... tout professionnel,
sans songer un instant à en modifier quoi que ce fût, sans admettre
qu'on y touchât Ses connaissances étaient étendues, son patriotisme

ardent, ses vues larges ; son école rendit d'éminents services, sa

renommée et son succès honorèrent grandement le canton de

Fribourg ; mais le plus clair de son mérite immense restera
toujours d'avoir été l'ami des enfants, l'éducateur, le pédagogue savant
et bon !.„

Fontaine, au contraire, ne se spécialisa point et excella dans
les domaines les plus divers avec une merveilleuse souplesse. Prêtre
et philosophe, il porta son génie et son cœur au soin des âmes et
de la pensée. Il voyait autour de lui planer un malaise ; il observait

dans les esprits tous les symptômes des crises morales qui
côtoyaient les crises politiques et sociales, et il s'appliqua, très
consciencieusement, à y apporter les remèdes salutaires. Dans la
diversité même de son activité considérable, il est aisé de trouver
cette unité supérieure qui réside dans la recherche du bien et du



86

mieux ; et si l'on compte que cette recherche fut le fait d'une
intelligence d'élite et d'un grand cœur, on peut concevoir à quel point
l'œuvre de cet homme fut belle, grande et noble

Bien avant que son cousin Girard — de 11 ans plus jeune —

eût commencé à s'occuper d'enseignement, le chanoine Fontaine
se penchait vers la jeunesse, rédigeait, en 1789, son mémoire sur
la nécessité d'un séminaire national, écrivait, à l'usage des enfants
(1792) une Paraphrase de VOraison dominicale, délicieuse de
simplicité, de grâce et de finesse, puis il tirait d'un ouvrage allemand
imprimé à Munich en 1795 un Traité de la manière de catéchiser

tout à fait remarquable. A ces ouvrages d'ordre religieux, il ne
tarda pas à joindre des préoccupations plus vastes, touchant à

la réforme des écoles publiques. Dans ce domaine, il ne chercha

pas à élaborer une méthode, il salua d'enthousiasme les efforts du
Directoire helvétique, il se mit avec ardeur à la tâche, en qualité
de. membre du Conseil d'éducation, et lorsqu'enfin fleurit l'école
girardine, celle-ci n'eut pas de plus ardent ni de plus compétent
défenseur, précisément parce que dans la méthode du P. Girard —

je cite textuellement Fontaine — « c'est la Religion qui est le vrai
but de tous les exercices de l'école ».

Les mêmes préoccupations religieuses et sociales firent du
chanoine Fontaine un historien. La nouvelle édition du Bréviaire
lausannais, demandée par lç chapitre à son instigation à Mgr de

Lenzbourg et dont il fut le principal rédacteur, l'obligea à de
nombreuses recherches. A cette occasion, il publia en 1791 une dissertation

historique et critique sur le Sacre de la cathédrale de

Lausanne, qui lui valut l'approbation flatteuse de Jean de Müller et
des félicitations du cardinal Valentin de Gonzague, préfet de la

Bibliothèque Vaticane. Ce fut le seul ouvrage historique qu'il livra
à l'impression, et pourtant, comparé aux autres, dont je vous ai

parlé, il semble, malgré sa valeur, de bien minime importance
Dans le domaine de l'Histoire, le chanoine Fontaine devance

son époque ; il ne se contente point de relater des événements en

se rapportant aux allégués des chroniqueurs ou des historiographes ;

il en cherche la vérification dans les documents originaux, il fouille
les parchemins des archives, copie et annote les actes importants,
ajoute des observations nouvelles, des corrections, des rectifications,

au fur et à mesure qu'il découvre des précisions, des
éclaircissements dans d'autres pièces authentiques ; si bien que sa



S7

Collection diplomatique et ses Comptes du Trésorier, entre autres,
fourmillent de notes marginales, de renvois, de feuilles intereallées,
collées à la marge, donnant l'impression d'un échaffaudage
gigantesque, d'un méticuleux tracé de toutes les lignes de l'histoire
frihourgeoise. Je voudrais, Mesdames et Messieurs, pouvoir illustrer

de citations cette assertion qui n'est pas exagérée ; mais une
telle entreprise m'entraînerait hors des limites de cette causerie
et je préfère simplement vous renvoyer au témoignage de tous
ceux que leurs études ou leurs recherches ont conduits à

consulter ces ouvrages : il n'en est point, j'en suis sûr, qui hésiterait à

dire l'admiration que suscite un monument aussi laborieux, aussi
conseiertcieux, aussi scientifiquement élaboré 1 Qu'il me suffise
fie constater que c'est dans l'œuvre fie Fontaine qu'ont été puiser
la plupart de nos historiens flu XIXme siècle, que là, le Dr Berch-
told, en particulier, a pris, parfois presque mot pour mot, la meilleure

part de son Histoire du Canton de Fribourq —toute celle qui
n'a pas le caractère d'un plaidoyer politique, — que là, enfin, reste
une mine inépuisable fie renseignements certains, dont l'avenir
encore pourra amplement profiter

Il semblerait qu'un labeur aussi prodigieux dût absorber
une vie humaine exclusivement, si longue fût-elle; pourtant le
chanoine Fontaine avait une telle ardeur au travail, une si grande
érudition", une telle soif de science et d'action, qu'il ne borna point
là son activité.

Prédicateur éloquent, persuasif non sans élégance, classique
en l'ordonnonce de ses sermons — toujours composés avec un soin
extrême, suivant une méthode rigoureuse, faisant suivre l'exorde
d'une brève exposition généralement terminée par un Ave Maria
ou quelque autre prière, puis abordant son sujet divisé en deux
ou trois points et concluant par une péroraison parfois brillante —
il se fit entendre en de nombreuses églises. Il prêcha très fréqeum-
ment à l'église de la Visitation, prononça quelques panégyriques de

saints, aux Capucins, à la Maigrauge, bénit un certain nombre de

mariages, adressant aux époux de charmantes allocutions, fit maint
discours en des couvents, à Hauterivc, à la Maigrauge, à Mon-
torge, à la Visitation, pour la profession ou la vêture de religieux.
Et toujours il écrivait son sermon, le corrigeait, le polissait
abondamment, afin que la forme autant que le fonds en fussent
absolument irréprochables.



88

Entre temps, il employait ses loisirs à la lecture et à des

œuvres d'imagination, écrivait des poésies de circonstance,
constituait une bibliothèque superbe, où les livres de science et de
piété voisinaient avec des incunables rares et des manuscrits
précieux ; il s'adonnait à l'étude des sciences naturelles et physiques,

correspondait avec des savants, cherchait à déterminer la
structure géologique de notre sol, et, premier Fribourgeois, se

faisait accueillir comme membre de la Société helvétique îles
Sciences naturelles dès la fondation de celle-ci. L'intérêt qu'il
portait à ces sciences n'était point platonique, du reste, car il
employa 40 ans de sa vie à former des collections minéralogiques et
zoologiques, dont il fit don, en 1824, au Gouvernement de Fri-
bourg, et qui furent le noyau et l'origine de notre Musée.

Indifférent à aucune manifestation de la pensée humaine,
il voulut également composer une galerie de tableaux, parmi
lesquels un Rubens, un Dolci, et d'autres toiles de choix se
trouvaient côte à côte avec de modestes esquisses des costumes
fribourgeois.

A tous ces travaux, aux études dogmatiques, théologiques
et philosophiques, aux patientes recherches historiques, au soin

qu'il vouait à l'instruction publique, aux études scientifiques,
à ses collections, le chanoine Fontaine ne sacrifia jamais, en
outre, le zèle patriotique qui l'animait. Savant et chercheur, il sut
ne point s'absorber uniquement dans le labeur de son cabinet,
ne point demeurer étranger et indifférent à la vie, aux souffrances,
aux enthousiasmes qui palpitaient autour de lui. Il s'y mêla de

toute son ardeur, apprécia les événements, chercha à user en faveur
du bien de la patrie de l'influence très grande et de l'autorité
dont il jouissait. Non content de servir sa religion par son ministère

et son pays par ses travaux multiples, il s'attacha au surplus
à être un citoyen actif, utile et courageux Je vous demande,
Mesdames et Messieurs, si, en présence d'une vie si noblement remplie,

la postérité n'a pas le devoir de s'incliner, s'il n'y a pas une
obligation de justice et d'équité à décerner un titre d'admiration,
de reconnaissance, qui rende à jamais immortelle, en pays
fribourgeois, la mémoire du chanoine Fontaine

On m'objectera sans doute que si son œuvre fut immense et



89

son activité étendue, les opinions que professa cet homme ardent
paraissent assez discutables et qu'en définitive, avant de le sacrer
l'un des plus éminents de nos concitoyens, il y aurait quelque
prudence à supputer d'abord les qualités de ses travaux et, surtout à

connaître exactement ses idées et l'influence qu'elles ont exercée.
Je ne puis songer, dans le cadre nécessairement restreint d'une
modeste causerie, à entreprendre l'analyse détaillée qu'il conviendrait
de faire de l'œuvre du chanoine Fontaine pour en dégager un
jugement critique et une appréciation définitive. Une étude de
ce genre devant s'étendre à tant de documents traitant de branches
si diverses, exigerait un temps infini et pourrait aisément fournir
la matière d'un copieux volume. Cependant je voudrais essayer du
moins, à la lumière de ses écrits et de ses actes, d'esquisser à grands
traits les idées et le caractère de ce grand méconnu qu'on a le

plus souvent représenté comme un révolté, un radical avant la
lettre, presque un incroyant, et qui, en réalité, ne fut qu'un digne
prêtre, un bon citoyen, joignant à ses vertus chrétiennes et civiques
toutes les ressources d'une intelligence éclairée.

Le Dr Berchtold, consacrant quelques notes biographiques au
chanoine Fontaine, en guise de préface à sa publication de la
Solice historique sur la Chambre des Scholarques, émet ce jugement
hasardeux :

« Toute la vie de M. Fontaine est un antagonisme perpétuel entre
une raison éclairée et un caractère timide, entre l'éducation qui pervertit
et la réflexion qui se ravise, entre l'esprit de libre examen et une conscience
timorée ; en un mot entre la foi et le doute, l'instinct et la doctrine,
l'autorité de la parole et celle de la pensée. C'était la lutte mystérieuse de Jacob
avec l'ange, lutte terrible où succombait tantôt un principe, tantôt l'autre :

où de rigoureux devoirs s'imposaient, malgré lui à un esprit délié et
clairvoyant, qui eût voulu, mais ne pouvait plus s'en affranchir, qui pénétrait
les erreurs, découvrait les abus, jugeait les iniquités, sans oser les combattre
ouvertement '. »

Une telle appréciation, si elle était fondée, suffirait pour
condamner les idées du chanoine Fontaine, et, de fait, la plupart
de ceux qui ont eu à s'occuper de sa personnalité 2 ont admis sans
contrôle ce jugement sommaire, l'ont repris à leur compte, sou-

1 Notice historique sur la Chambre des Scholarques. Fribourg, chez
J.-L. Piller, 1850, préface p. XXV.

* Cf. en particulier Daguet : Le P. Girard el son temps. F.. Dévaud :

L'école primaire fribourgeoise sous la République Helvétique, etc.



90

ligné, aggravé, de telle sorte qu'on peut bien se demander
aujourd'hui si ces idées étaient bien conformes au caractère sacerdotal

de cet homme.
J'ai la conviction, pour ma part, que ces jugements ne sont

pas exacts. La notice biographique du Dr Berchtold est évidemment
tendancieuse et cherche à démontrer qu'en dépit de ses actes et
de ses paroles, Fontaine était un adversaire des Jésuites et de
leurs doctrines. Berchtold a toujours employé l'histoire à la défense
du radicalisme de 1848 ; il a ramené vers cet objectif une foule de
faits et d'événements qui y étaient étrangers, et, jusque dans les

ombres du lointain passé, il s'est acharné à découvrir les méfaits
de ce qu'il appelait le fanatisme religieux et les crimes du patri-
ciat. Pamphlétaire plutôt qu'historien digne de foi, il dénature
volontiers les choses dont il parle, parce que l'esprit critique lui fait
défaut et qu'il se laisse entraîner par la passion politique. Aussi bien,
était-il incapable de définir avec exactitude le caractère complexe
d'un homme dont quelques opinions, à première vue, pouvaient
sembler lui fournir matière à développer son thème favori. Ce que
Berchtold, surtout, libre penseur et polémiste, ne pouvait comprendre,

c'est qu'un homme d'études peut consacrer une partie de sa

vie à la recherche des vérités de ce monde, sans renoncer pour
autant à la Foi, qui lui donne la Vérité éternelle. La science et le

dogme ne sont pas inconciliables, bien au contraire, et. le savant
se grandit lorsqu'en dépit de ses travaux et ses spéculations, en

dépit des études et des découvertes, il sait garder la conscience de

son humaine faiblesse, s'arrêter aux limites fixées à la curiosité
de son esprit et trouver le délicieux repos de l'àme à interrompre
l'effort de la raison pour s'incliner devant la Révélation divine et
l'Autorité de l'Figlise en disant humblement et simplement :

« Je crois »!...
Le chanoine Fontaine le savait et ne l'oublia jamais ; il éprouva

ce bonheur parfait, que donne la foi toute simple et la pratique
des devoirs religieux, à un degré d'autant plus élevé qu'il avait
conscience de la beauté souveraine de sa mission sacerdotale.
Berchtold lui-même, après avoir tracé le portrait que je viens de

vous rapporter, est obligé de convenir « qu'on vit le plus souvent
ce digne prêtre viser à une conciliation entre le progrès et l'intégrité

des doctrines catholiques h »

1 Notice historique sur la Chambre des Scholarques, préface, p. XXVI.



9r

Les écrits de Fontaine confirment cette opinion : ses méditations

religieuses, ses exercices de piété, ses sermons La «

philosophie, dit-il, n'est autre que la sagesse, qui est la recherche et
l'amour du vrai bonheur 1 » ; or l'esprit de l'état religieux, mis
en parallèle avec celui du monde, offre aux yeux du philosophe la
source du vrai bonheur et, au chrétien, la jouissance d'un bonheur
réel et inaltérable 2. Bien plus, dans la simple pratique de tous
les devoirs de la Religion, nous trouvons une joie pure et solide, qui
nous rend heureux, qui est notre soutien et notre force pour nous
avancer dans le chemin de la vertu :i. Lette doctrine, professée à

maintes reprises et que je puise en des sermons divers, espacés dans
une période de plus de quinze années, le chanoine Fontaine, qui
a toujours condamné le pharisaïsme et l'hypocrisie, l'a mise en pratique

de son mieux, sans doute, puisque, au seuil du tombeau,
témoignant en son testament sa reconnaissance à la Compagnie
de Jésus, il pouvait écrire ses lignes éloquentes :

« Ce sont les principes que j'y ai puisés, qui ont fait le bonheur de ma
vie et qui, à ce que j'espère, m'obtiendront de la miséricorde infinie du
Tout-Puissant une heureuse éternité i

Il pousse même le respect de l'observation intégrale des
devoirs religieux jusqu'à proposer de réduire, dans les études
théologiques, l'enseignement de la Casuistique :

« Le plus sérieux reproché que j'aie à faire à la Casuistique, dit-il, c'est
la témérité vraiment désastreuse d'oser tracer la ligne de démarcation entre
le péché mortel et véniel. C'est par là qu'au lieu d'être une science chrétienne,
elle est devenue celle de l'immoralité, où l'on apprend à offenser Dieu sans
courir le danger de la damnation éternelle. L'antiquité chrétienne ne
connaissait pas cet affreux' talent, qui ne peut faire que des dupes et augmenter
le nombre des damnés 4. »

Cependant, le chanoine Fontaine établit une distinction nette
entre le vrai devoir religieux et certaines pratiques extérieures
machinales ou superstitieuses, où « un grand nombre de chrétiens

1 Discours prononcé à l'église des capucins, le 17 mai 1796, lors de la
béafication du Fr. Bernard d'Offida. — - Discours sur l'Etat religieux,
prononcé à Montorge le 16 juin 1783 pour une vêlure. — 3 Entretiens sur la joie
intérieure, Visitation, carême 1809. — 4 Réflexions sur l'établissement d'un
séminaire, p. 57.



92

bornant leur religion à des observances purement matérielles,
n'en retirent aucun fruit et n'en deviennent pas meilleurs 1 ».

« Repoussé par la terreur loin du Maître qu'on redoute, dit-il en un
sermon, on s'adresse de préférence aux saints, non comme à des modèles par
l'imitation desquels on se rendra digne des faveurs suprêmes — ce qui serait
dans le vrai esprit de l'Eglise — mais comme à des courtisans qui ont du
crédit sur le Maître qu'on n'ose approcher. On multiplie les pratiques, on
fait des vœux, des offrandes, des neuvaines, des pèlerinages, des jeûnes,
des macérations, mais, ne sachant ni la qualité, ni la quantité de pratiques
qu'on croit nécessaires pour réussir, ni le lieu où l'on sera le mieux exaucé,
ni l'intercesseur le plus propre à transmettre avec succès telle démarche, on
est sans cesse dans la peine et dans l'inquiétude, et l'on ne pense pas
seulement à la réforme de ses défauts et au perfectionnement de son cœur.
Dès lors, point de vrai contentement, point de joie intérieure, point de
vrai bonheur 2

Dans un même ordre d'idées, Fontaine estimait que les
cérémonies, censées religieuses, introduites par la coutume ou
organisées en dehors des règles liturgiques, et la publication exagérée
de prétendues visions ou de pseudo-miracles, nuisent plus qu'elles
ne sont utiles à la Religion. Poussant à l'extrême ce point de vue,
il n'hésitait point à condamner les cortèges d'écoliers à la Ste

Catherine et à la S4 Nicolas parce qu'ils venaient processionnelle-
ment à l'Eglise, et la fameuse fête des Rois, où les chanoines
disaient leurs offices et paradaient sous le costume des Mages et
à laquelle lui-même, en 1797, avait dû prendre part3. Il oubliait,
sur ce point, une distinction essentielle : ces manifestations
populaires, sans doute, n'étaient point dignes d'être élevées au rang de
cérémonies religieuses, et j'accorde volontiers qu'elles ne
comportaient guère de dévotion ni de piété; mais elles appartenaient
à la tradition fribourgeoise, et la tradition, en ses plus humbles
expressions, sert à consolider, à développer, à maintenir la continuité

de l'esprit national. Une manifestation traditionnelle à

laquelle un peuple sait demeurer fidèle n'est rien en sa forme,
elle a sa valeur intégrale dans sa pérennité

1 lTn mot sur la tolérance religieuse d'après les lumières de la raison.
Cité par Berchtold, op. cit. p. XXII.

2 Discours sur la joie intérieure, Visitation, carême 1809 ; Yme entretien.
3 Notice historique sur la Chambre des Scholarques, p: 23 (édition

Berchtold).



95

Le mélange du sacré et du profane, en ces fêtes naïves, n'était
ni une déformation de l'esprit religieux, ni une dévotion mal comprise

; c'était simplement un usage entré dans les mœurs et dont
l'origine remontait aux temps où il était nécessaire de s'adresser
souvent aux yeux plutôt qu'au raisonnement pour inculquer les
vérités et les pratiques de la Religion aux masses ignorantes.

Le chanoine Fontaine ne pouvait l'ignorer, et c'est, je pense,
le véritable fondement de son antipathie pour ces vieilles coutumes.

Car de toutes choses, rien ne lui semble plus déplorable que
l'ignorance et l'abus qu'on en peut faire, parce que non seulement

le développement moral et intellectuel d'un pays en subit
un ralentissement fâcheux, mais encore la pratique consciente et
digne du devoir religieux en est diminuée, sinon réduite à un geste
machinal. Toute sa vie, il a défendu avec énergie ce point de vue
et s'est attaché au progrès de l'instruction, estimant cette tâche
éminem-ment conforme à son caractère sacerdotal et à sa mission

apostolique.
» *

La nécessité de l'instruction, et d'une instruction généralisée,
éducatrice et complète, apparaissait à Fontaine dans un double
domaine : dans le domaine religieux, d'abord, puis dans le domaine
civique. « L'instruction élémentaire, en effet, sert de fondement à

la compréhension et à l'observation des lois de la Religion » ;

« ...la prédication, la morale, les exhortations, ne servent de rien si le peuple
est ignorant et n'aboutissent qu'à des pratiques machinales sans aucune
valeur pour le bien des âmes '. »

Or, pour que l'instruction religieuse puisse produire des fruits,
il faut qu'elle s'adresse à des gens mis en état de la recevoir par
leur formation intellectuelle, et il faut aussi qu'elle soit donnée par
des personnes capables, elles-mêmes instruites et bien préparées.
De cette constatation résulte l'importance de bonnes écoles bien
dirigées, suivant une méthode rationnelle, et l'importance encore-
plus grande d'études supérieures réglées de façon à donner une
formation aussi parfaite que possible à ceux, instituteurs, magistrats-
ou prêtres, qui doivent avoir la mission de pourvoir, dans une
mesure quelconque, à l'éducation de la jeunesse.

* Manière de catéchiser, S. 11.



-94

En outre de cette nécessité d'ordre religieux, l'instruction
comporte une nécessité d'ordre national : un peuple ne peut
prétendre à se gouverner lui-même, à exercer sa souveraineté, que
s'il y est suffisamment apte, que s'il est assez éclairé pour ne point
aller à l'aventure et marcher à un désastre. Et comme, au temps
du chanoine Fontaine, les idées démocratiques et égalitaires
commençaient à trouver une issue pratique, il n'est pas étonnant que
la préoccupation de l'instruction populaire ait surgi en son esprit
lumineux.

A l'époque déjà où, tout jeune encore, il enseignait dans les
basses classes du Collège, et, depuis 1783, surtout, où, nommé
scholarque, il put approcher l'école plus intimement, il avait pu
remarquer que les conditions d'instruction qu'il jugeait primordiales
étaient fort mal remplies. Tout organisées qu'elles fussent, les écoles

fribourgeoises manquaient de méthode ; elles allaient vaille que
vaille en ville, sous la direction de maîtres aux connaissances fort
problématiques, et un peu plus mal encore à la campagne, où, le
plus souvent, le curé à défaut du régent, devait prendre en mains
cette charge supplémentaire se bornant, d'ailleurs, à quelques
leçons assez sommaires de catéchisme. La haute juridiction scolaire
appartenait à l'évêque, qui réglait toutes les questions, mêmes
matérielles, moyennant un contrôle, plus illusoire que réel, du
gouvernement. Le chef du diocèse pouvait bien approuver les livres,
ordonner plus ou moins des méthodes, examiner les régents, mais
il ne pouvait le faire qu'avec le concours de ses subordonnés immédiats,

les curés des paroisses. Or il est incontestable que le clergé
d'alors n'était guère préparé à cette tâche difficile ; la plupart des

prêtres avaient fait leur théologie au Collège — assez forte tant
que les Jésuites y enseignaient, de plus en plus faible aprèsl 773 ; —

quelques curés, mais en petit nombre, avaient pu s'en aller
compléter leurs études à l'université, mais bien peu étaient capables
d'apporter à l'évêque un concours efficace. Les conseillers habituels
de l'évêché eux-mêmes, en général des professeurs du Collège, dans
la crainte de laisser passer par mégarde quelque trace des
doctrines philosophiques du siècle, préféraient se bercer dans
l'antique routine des livres bien connus et des méthodes machinales,
même pour l'enseignement du catéchisme. Et c'est ainsi qu'en sa
« Manière de catéchiser », écrite vers 1796, le chanoine Fontaine a

pu s'écrier :



95

« Il est étonnant combien peu d'étendue on a donné jusqu'ici à

l'instruction de la jeunesse. Là on se contente du méchanisme de la Religion, on
n'en apprend que les pratiques extérieures. Ici l'on se borne aux vérités
de la foi. Dans plusieurs endroits, on ne fait que charger la mémoire des
catéchumènes de mots qu'ils ne comprennent pas ; à peine y ajoute-t-on
quelque courte explication qui n'est pas plus à leur portée que le texte même.
Le tout sans système, sans but, sans ensemble...El l'on croit avoir bien
instruit la jeunesse parce que les enfants ont appris à réciter le catéchisme '. »

Sous leur apparence de constatation un peu désabusée, ces

quelques lignes résument bien les idées du chanoine Fontaine en
matière d'instruction et d'éducation. Là, de même qu'en la
pratique religieuse, il estime pernicieux tout ce qui est machinal, tout
ce qui est de pure surface, et il entend qu'une leçon quelconque ne
produira de bons fruits que si l'intelligence de l'enfant y peut
intervenir. Pour obtenir ce résultat, le choix des matières de

l'enseignement doit être tel que celles-ci soient à la portée des élèves :

« Apprenez-leur, dit-il, tout ce qu'ils sont en état de savoir et de
comprendre d'après les capacités que vous leur connaissez

« Les mots, dit-il encore, ne sont qu'accessoires, les choses seules sont
essentielles \

Il faut savoir capter l'attention des enfants, et pour cela, occu-
p?r sans cesse l'esprit, émouvoir le cœur, satisfaire la raison. 4.

L'enseignement doit être intelligible et clair, et le seul moyen
d'y parvenir c'est que celui qui a charge d'instruire se fasse d'abord
une idée nette et précise de ce qu'il faut étudier et se demande :

« si j'étais enfant, comment comprendrais-je 5»

Ces idées-là, Mesdames et Messieurs, nous paraissent toutes
simples aujourd'hui, où les méthodes de concentration et
d'enseignement intuitif sont si fort en honneur ; elles étaient, à cette
époque, fort nouvelles et d'autant plus inapplicables que le
personnel enseignant manquait lui-même de formation préalable.

C'est pourquoi le chanoine Fontaine portait un intérêt particulier
à l'instruction supérieure, à celle qui prépare les responsables

intellectuels et moraux, et, notamment, les prêtres.

' Manière de catéchiser, cap. V, § 13, fol. 8.
' Ibid., cap. VI, § 14.
3 Ibid.. cap. VIII, § 21.
4 Ibid., cap. IX, § 26.
5 Manière de catéchiser, cap. IX § 30.



9^

C'est, selon lui, la sainteté et la prudence, c'est la science et
l'activité qui sont les qualités qui caractérisent un bon prêtre. 1

Et comme une bonne partie de ces qualités résultent des études
bien faites, il est essentiel d'élaborer des programmes rationnels,
de choisir de bons professeurs, surtout de théologie, puisque de
ceux-ci « devra dépendre le salut éternel de plus de 20000 âmes

qui seront confiées à leurs disciples 2 ».

Chez les Jésuites, ce choix était méticuleux ; ils ne recevaient
que des sujets brillants, les soumettaient à une longue observation
et encore, sur 20 qui y étaient proposés, 4 à peine étaient chargés
d'une chaire de théologie. Mais depuis la disparition de la Compagnie

de Jésus, le choix était bien plus sommaire, les études s'en
ressentaient fatalement, et, déjà en 1789, au moment où il rédigea,
par ordre de la Commission souveraine établie à cet effet, ses

Réflexions impartiales sur la nécessité de rétablissement d'un séminaire

» le chanoine Fontaine envisageait l'urgence de réformes,
soit dans les programmes, soit dans le mode d'élection des
professeurs.

Dans les classes gymnasiales, dont la marche lui paraît trop
lente, il demande un enseignement du latin plus rationnel : « qu'on
y réduise les versions trop serviles pour s'attacher mieux à l'esprit
des auteurs, qu'on supprime les vers latins, qui sont « un meurtre »,

la prosodie n'étant point le vrai chemin de la poésie, qu'on soigne
enfin davantage les langues française et allemande, la géographie
et l'histoire, les élèves n'en seront que mieux formés.» En philosophie,

il conteste la valeur exagérée attribuée à la physique et
aux mathématiques, lesquelles, disait-il non sans raison, sont de
bien mince utilité pour un curé ; c'est la métaphysique, qui doit
retenir surtout l'attention et occuper la plus grande partie du
temps de ces classes, car elle est la préparation immédiate à la
Théologie. Cette dernière devrait comprendre des cours d'Herméneutique,

de Pastorale et de Droit Canon, réduire les subtilités
de la Casuistique et s'efforcer, en général, pour autant que le dogme
et la conscience n'en souffrent pas, de donner aux futurs pasteurs
des principes d'accord avec les lois et usages du pays.

' Sermon à l'assemblée du décanat de Bulle pour la conférence de
Pâques 1810.

2 Reflexions impartiales sur la nécessité de l'établissement d'un
séminaire, p. 20.



97

OH ARLES-LOU1S FONTAI \E
à l'A»e de 2 ans '/, (1756)

(propriété de M. Fréd. de Week, aux Donnesfontaines)



Cette préoccupation de former des prêtres utiles à la Patrie
en même temps qu'à la Religion était à la base des arguments du
chanoine Fontaine en faveur de l'établissement d'un séminaire
national, et elle me semble fort intéressante. Le système courant,
qui consistait à envoyer les jeunes ecclésiastiques en des séminaires
lointains, outre la dépense considérable et les voyages
difficiles, présentait, suivant notre auteur, de graves inconvénients ;

écoutez-le :

« Ceux qui stmt envoyés dans les séminaires étrangers ne eomplettent,
presque jamais l'étude si nécessaire de la Religion. Après avoir fait quelques
années de Théologie à Fribourg, ils passent à d'autres écoles où ils ne rencontrent

pas les traités qui leur manquent et où, dans les traités qu'ils répètent,
ils trouvent des opinions qui combattent celles qu'on leur avoit inspirées
chez eux, les jettent dans l'incertitude et la confusion, de sorte qu'ils
n'apprennent pas ce qu'ils devroient apprendre et ils désapprennent de qu'ils
avoient appris.

Outre cela la discipline des différents diocèses, où ils sont envoyés,
est différente soit l'une de l'autre, soit de celle de notre pays : de sorte qu'en
revenant, ils ne sont d'accord ni entre eux, ni avec le diocèse où ils rentrent.
De là il arrive que les uns, sous prétexte de se conformer au pays,
abandonnent tous les bons principes qu'on leur avait donnés au séminaire. Les
autres, au contraire, en adhérant avec opiniâtreté aux maximes étrangères
malgré les usages du pays peuvent causer des troubles ou même des
scandales.

Cependant les choses sont encore beaucoup plus alarmantes dans ce
moment où l'enseignement de la Théologie, la science sacrée et invariable
de la Religion, éprouve une révolution presque générale, et d'autant plus
dangereuse que l'on voit partout éclore les systèmes les plus hardis et les

plus contraires aux notions jusqu'ici reçues.... '.
...Il seroit donc plus qu'imprudent de confier l'éducation théologique

de nos jeunes ecclésiastiques, et par eux la foi de tout notre canton, à des
maîtres de l'orthodoxie desquels on ne seroit pas absolument assuré..

Pour ces motifs, le chanoine Fontaine voulait confier à des

professeurs choisis dans le clergé séculier du pays les principales
branches de l'enseignement : la Théologie pastorale et dogmatique,
la Morale, la Patrôtogie, 1 'FIistnire CCclésiastique, la Métaphysique ;

seules, l'Herméneutique, ou étude de l'Ecriture sainte, qui exige
la connaissance des langues orientales, la Physique, qui est étran-

1 Réflexions impartiales sur la néce-sité de l'établissement d'un
séminaire, p. 8-9.

2 Iblid., p. 10—11.



99

gère au ministère, et la direction des basses classes, qui demande
une formation littéraire spéciale, pourraient échapper à cette règle
et être remises aux Augustins et aux Cordeliers, lesquels possèdent
en leur ordre les hommes qualifiés pour un tel enseignement.

Ainsi conçu, le séminaire proposé eût été vraiment national,
non seulement par sa réalisation, émanant du gouvernement,
mais encore et surtout par l'esprit qui devait présider à ses leçons,
et je crois que nous aurions grand avantage, aujourd'hui plus que
jamais, à tenir compte, en nos établissements d'instruction, de

ces très judicieux principes 1.

Je pourrais, Mesdames et Messieurs, par des citations
multipliées, vous montrer que, jusqu'à ses dernières années, le
chanoine Fontaine a persévéré dans ces opinions que j'extrais d'un
ouvrage théorique datant du début de sa carrière ; mais j'ai hâte
d'en venir à un autre aspect de son caractère, à ses idées
politiques et sociales.

Elles procédaient du même principe que ses vues sur
l'éducation : il les voulait en harmonie avec l'esprit de la religion, source
véritable du bonheur :

«Tout comme nous sommes obligés d'aimer Dieu, écrivait-il, ainsi nous
sommes strictement obligés d'aimer notre prochain par rapport à Dieu.

.Nous sommes tous frères par la nature, qui pour nous réunir en la même
famill ', nous a fait, descendre du même père. Nous sommes encore tous
frères par adoption, parce que Dieu nous a tous également adoptés pour
ses ei ats en vue de Jésus-Ehrist, qui nous a tous rachetés au prix de son

sang. Nous sommes tous égaux à ses veux, et depuis le plus grand monarque
de l'univers jusqu'au dernier individu de ce que l'on appelle populace,

1 Ibid., p. 15. l.e chanoine Fontaine ajoute un dernier argument,
d'ailleurs à titre subsidiaire, qu'il est intéressant de rapporter :

« Un motif encore, qui. quoique secondaire, semble devoir mériter
l'attention de LL. SS. EE. pour les engager à procurer l'établissement dont
il est question : c'est que l'existence du Séminaire à Fribourg seroit
sûrement un puissant motif auprès du Pape pour donner la préférence aux
sujets Fribourgeois pour le siège de Lausanne, ou, du moins pour consentir
que la résidence de Mgrs les Evêques soit fixée à Fribourg; ce que la
commodité, la politique et le bien public du canton semble exiger, et ce qui,
si l'on vouloit, conduirait immédiatement à l'érection d'une co-cathédrale. »



IOO

nous ne pouvons être réellement distingués les uns des autres que par
nos vertus

.Cette égalité humilie sans douté l'orgueil des préjugés du monde ;
mais elle n'a rien de contraire à la subordination, que la religion se fait un
devoir essentiel de prêcher à ses sectateurs. Quoique les hommes soient tous
égaux tant en qualité de descendants du même père, qu'en qualité d'enfants
de Dieu, leurs droits ou plutôt leurs devoirs dans l'état social ne sont pas
les mêmes. C'est par leur fidélité à observer ces devoirs mutuels que les

uns comme les autres concourent au bien public *. »

On ne peut nier la justesse et la légitimité de ces principes ;

mais comme ils étaient exprimés en 1790, à une époque où le patri-
ciat sur son déclin marchandait pied à pied les droits revendiqués
par la bourgeoisie et le peuple, le chanoine Fontaine pouvait, sans
exclure les devoirs hiérarchiques, en conclure que le gouvernement,

se servant du pouvoir pour le seul profit de quelques
familles privilégiées et non pour le bonheur de la nation entière, ne
remplissait pas sa mission en conformité du véritable esprit chrétien.

Il ne faut dès lors pas s'étonner si, après l'entrée des troupes
françaises, en 1798, assistant à la chûte du régime oligarchique et
voyant proclamer l'égalité des citoyens devant la loi, il sentit son
cœur se gonfler d'allégresse et salua d'enthousiasme la constitution

nouvelle. Aussi, le 9 avril 1798, chargé de prononcer le
sermon de circonstance pour l'installation des autorités nouvellement
constituées, il n'hésita pas à souligner le fondement religieux de

ses conceptions égalitaires :

«Législateurs de la terre, s'écria-t-il, si vous désirez rapprocher les hommes

par les sentiments de la tendresse fraternelle et de la concorde ; si vous voulez

qu'ils ne fassent qu'un peuple de frères, ne vous bornez pas à faire des lois
et à statuer des peines. Que peuvent les loix et les peines lorsque l'amour
du devoir n'y est pas Il faut tourner nos pensées, plier nos sentiments,
courber notre volonté vers cette charité sincère et brillante qui confond
les âmes et qui de toutes n'en font qu'une. Et cette tâche ne peut être
la vôtre : c'est celle de la Religion. Elle seule peut la remplir; et déjà elle l'a
remplie. »

Dans la régénération civile et politique à laquelle il assistait,
le chanoine Fontaine espérait une régénération du christianisme
dans la société et le pays par le règne universel de la charité évan-

1 Réflexions sur les afflictions, p. 147.
* Ibid., p. 148. Notes.



101

LE CHANOINE FONTAINE
peint par G. Locher en 1791

(propriété de M. Fréd. de Week, aux Bonnesfontaines)



I02

géiique, de cette charité douce prescrite par Je Sauveur et enseignée

par l'Eglise. Je ne sache pas, Mesdames et Messieurs, que de
telles opinions puissent paraître révolutionnaires, et cependant
des contemporains lui en firent un grief et le considérèrent dès lors
comme un jacobin très avancé. Mais ces reproches injustes allaient
moins aux idées qu'à la signification de ce sermon : l'exaltation de

li fraternité contenant implicitement une condamnation du régime
déchu, les patriciens et leurs partisans devaient en ressentir une
cuisante aigreur. Ces sentiments ne tardèrent pas à s'envenimer
lorsque le chanoine Fontaine, nommé le 10 novembre 1798 au
Conseil d'Education — dont il devint aussitôt le vice-président_—
commença, dans le domaine des réformes scolaires, une ère
d'activité ardente, cherchant à concilier ses propres idées avec les

ordres du Directoire.
Je n'ai point à rapporter ici les travaux du Conseil d'Education,

ni ses démêlés avec Mgr Odet, qui sont assez connus. Le litige
portait sur des questions de choix de manuels, d'élection des maîtres

et autres, qui jusque là avaient appartenu à l'évèque et qui
étaient dévolues à l'autorité civile l. Dans ces débats, souvent péni-
nibles, Fontaine eut peut-être le tort de distinguer trop, en sa

personne le prêtre du citoyen, et d'estimer que «dans le sein du Conseil,

il n'avait pas plus d'autorité, en matière de religion, que ses

collègues laïcs2». Mais il ne faut pas oublier non plus que Mgr
Odet était de famille patricienne, qu'il supportait le nouveau
régime avec peine et qu'au fond de son cœur il nourrissait une
secrète animosité à l'égard de ceux qui en étaient partisans. Le
chanoine Fontaine, en particulier, était pour lui l'objet d'une
véritable aversion, à tel point que l'accablant, en ses lettres et
mandements, d'insinuations malveillantes qui dissimulaient assez
mal "ses secrets désirs, il voulut à plusieurs reprises essayer de le
forcer à quitter le Conseil d'éducation. Sous le couvert des
proclamations ou de la correspondance de cette autorité, le chanoine
répondit souvent fort vivement, oubliant ça et là les égards et la
déférence qu'il aurait dus à son supérieur ecclésiastique, et certainement

cette divergence personnelle envenima beaucoup les discussions

et les démêlés.

1 Cfr. Daguet, Le P. Girad el son temps et surtout : E. Dévaud, L'école
primaire fribourgeoise sous la République helvétique.

1 Proclamation du Conseil d'Education du 12 mars 1799.



i°3

Du reste, à cette époque troublée, le chanoine Fontaine s'était
attiré la haine ries patriciens par une démarche publique qu'on
peut apprécier différemment, mais qui, une fois de plus, donne
la mesure de son lovai patriotisme, de son esprit très romand et
de ses larges sympathies pour la nation française, si proche de la
nôtre par la race et le caractère.

Lorsque l'Archiduc Lharles d'Autriche eût passé le Rhin, en
mars 1799, il lança aux Suisses une de ces proclamations pleines de

caresses et de promesses emphatiques, dont, de tout temps jusqu'à
nos jours, les chefs d'armées germaniques se sont fait une
spécialité, assurant qu'il n'avait d'autres vues, en envahissant le
territoire helvétique, que d'employer «ses rapports d'amitié et de

proximité avec la Suisse pour la maintenir dans son indépendance,
son intégrité, ses franchises, ses droits et propriétés sans aucune
altération » Beaucoup de patriciens et de mécontents applaudirent

à cette intervention, entrevoyant dans une victoire
autrichienne la possibilité d'un retour à l'ancien régime et oubliant
surtout que leurs espoirs impliquaient pour la Patrie la
fâcheuse obligation de devenir le champ de bataille des armées

étrangères. Encouragé sans doute par cette atittude de quelques
Suisses, le 4 juin 1799, après sa victoire de Zurich, l'archiduc lança
une nouvelle proclamation, plus insolente que la première, mêlant
déjà aux protestations d'amitié des menaces assez semblables à

celles que, de 1914 à 1918, les Belges opprimés entendirent proférer

par leurs envahisseurs. Mais à quelques jours de distance, le
15 juin, une brochure anonyme paraissait dans le public, en
manière de réponse d'un citoyen helvétique, vantant le régime égali-
taire, affirmant des sympathies françaises et reprochant violemment
au prince et l'invasion du territoire et ses fausses protestations
d'amitié :

« Ce n'est, pas la première fois, que les armées autrichiennes sont entrées
en Itelvélie Et l'Autriche étonnée est encore à attendre le retour de
ses enfans. .Malheur à l'aigle royal lorsqu'une fois l'aigle des Alpes l'a
surpris dans son aire dévorant ses petits. Ouelques-uns des habitants de

nos paisibles montagnes, trop simples et trop naïfs pour savoir résister à

la séduction, ont pu se laisser égarer par l'astuce et le mensonge. Mais vous
savez que l'erreur n'a qu'un temps : l'esprit républicain ne peut pas s'éteindre,

il ne peut que s'endormir, et alors son réveil e«t terrible. »

Et la brochure se terminait ainsi :



io4

« .Forts de la justice de notre cause, et remplis d'une entière confiance
en l'Arbitre suprême de nos destinées, qui dans la doctrine de l'Evangile
a lui-même posé les bases de la vraie égalité et de la fraternité parmi les

hommes, nous attendons les événements sans frayeur et sommes surtout
bien éloignés de vous regarder comme un libérateur, ni encore comme un
vainqueur. *

A ces derniers mots, Mesdames et Messieurs, vous avez
reconnu le chanoine Fontaine Ses concitoyens ne s'y trompèrent pas
davantage \ et dans certains milieux on lui en garda une rancune
féroce, qui, à coup sûr, ne fut pas étrangère aux sentiments de

Mgr Odet à son égard.
Il n'en continua pas moins son œuvre, prédicateur écouté,

défenseur des progrès de l'école, libéral dans le meilleur sens du

mot, voyant de jour en jour son influence s'accroître avec l'estime
du plus grand nombre de ses concitoyens. Et lorsqu'enfin, en
1804, le P. Girard, appelé à diriger les écoles françaises de la ville,
introduisit ses méthodes, il trouva en son cousin Fontaine un
protecteur éclairé, ou, mieux encore, un guide, un conseiller précieux,
un appui aussi autorisé que puissant.

*
* »

Sans doute, l'illustre Cordelier jouissait déjà d'une réputation
qui devait assurer son succès, et cette réputation, en peu de

temps, devait s'étendre en raison des heureux progrès de son
école dont la renommée dépassa vite les limites du pays fribour-
geois. Mais le chanoine Fontaine avait pour lui l'expérience de
ses luttes et de ses efforts au sein du Conseil d'éducation ; il avait
la force d'une dialectique serrée, tout imprégnée des bons
principes scholastiques, que Girard, imbu de kantisme, n'aurait pu
égaler ; il avait ses vues scientifiques, sa vaste érudition, son sens

critique raffiné, tandis que le moine pédagogue n'avait que sa

pédagogie ; il avait sa culture latine, ses sympathies françaises,
son esprit romand qui lui donnaient la souplesse du langage, la

1 Sous forme d'une deuxième lettre à l'archiduc Charles parut, le 24 juin
1799, un odieux pamphlet, représentant Fontaine comme repentant et
timide, défigurant ignoblement tous les actes de sa vie, lui reprochant même
d'avoir commencé par être garçon de boutique et d'avoir cherché à s'élever
par ambition. Les auteurs de cette lettre devaient plus tard devenir de
grands amis de Fontaine. C'étaient le P. Marchand, cordelier, Jean de Mon-
tenach, le P. Girard Cfr. Daguet, Le P. Girard et son temps, I, p. 69 — 70



i°5

vivacité des répliques, l'élégance du verbe, tandis que le bon moine
franciscain, dont toutes les études s'étaient faites en pays
allemands, avait gardé une empreinte germanique prononcée, qui se

traduisait soit dans ses pensées, soit dans leur expression. Et l'on
peut affirmer, sans enlever quoi que ce soit à la gloire du P.
Girard, que Fontaine en fut l'un des plus vaillants artisans.

S'effacant constamment derrière son cousin qu'il aimait et qu'il
admirait, vantant tour à tour ses mérites et ses vertus, relevant
son courage dans les heures pénibles, prenant la plume et usant
de la parole pour le défendre avec une ardeur inlassable, le
chanoine Fontaine suivit pas à pas — je dirais même cœur à cœur —

l'école du P. Girard depuis ses premières heures jusqu'à ce qu'elle
succombât en 1823 sous les coups d'adversaires implacables dont
Mgr Jenny s'était fait l'instrument. Inconsolable même de la
lamentable mesure qui frappa la méthode et son auteur, et qu'il
regardait autant «comme impolitique que comme antireligieuse G,
Fontaine essaya, trois ans plus tard encore, dans une longue lettre
datée du 24 mars 1827 2, de faire comprendre à Mgr Jenny le tort
immense qu'il avait causé au pays et l'injustice qu'il avait commise ;

mais le prélat, dont — il faut l'avouer — les facultés de l'intelligence

n'égalaient guère la piété et la vertu profondes, s'obstina,
hélas, à ne point écouter les reproches de ce vénérable septuagénaire

plein de science, d'expérience et de juvénile enthousiasme.
Cette lettre du chanoine Fontaine à l'évêque est intéressante à

plus d'un titre. On y retrouve, mêlés aux arguments en faveur de
la méthode du P. Girard, toutes les idées, tous les principes énoncés

déjà plus de trente ans auparavant. En dépit des luttes multiples

auxquelles il avait dû prendre part, l'excellent chanoine n'avait
donc en rien modifié ses opinions : les expériences de la vie lui
avaient démontré simplement que l'application en pouvait varier
suivant le temps et le courant des progrès, mais le fondement de

sa conception, basé sur la foi chrétienne, n'avait subi aucune
atteinte ; au déclin de sa vie, comme âu début de sa carrière,
il estimait que l'instruction doit être religieuse et nationale et

1 Lettre du chanoine Fontaine au préfet, annonçant sa démission de
la Commission des Ecoles.

* Cette lettre a été publiée par Berchtold : Notice historique sur la
Chambre des Scholarques, in fine.



io6

que l'enseignement ne porte de bons fruits que si, laissant tout
procédé machinal, il s'adresse à la fois au cœur et à la raison

Il suffirait de souligner ce parfait équilibre entre ses idées
de jeunesse et celles de l'âge mûr pour justifier le chanoine
Fontaine du reproche ([ne lui adressent Berchtold et Daguet d'avoir, en
ses derniers jours, renié son passé en se rapprochant des Jésuites.
Si, en 1818, il s'était montré adversaire de leur rappel, ce n'était
point parce qu'il les avait en haine, mais bien plutôt parce qu'il
croyait préférable pour le bien du pays que l'enseignement supérieur

restât entre les mains des nationaux et parce qu'il craignait
— d'ailleurs avec raison — que le rétablissement de l'ordre à

Fribourg entraînât, fatalement le triomphe des ennemis de l'école
du P. Girard, laquelle lui semblait répondre le mieux à ses
convictions les plus chères. La divergence de ses vues portait sur
l'appréciation des méthodes éducatives, sur une idée nationale, mais
n'empêchait en rien l'estime et l'affection qu'il avait gardées à

l'illustre Compagnie où il avait fait son noviciat. Aussi, lorsqueT
chargé d'années, immobilisé par la maladie, il sentit la mort
s'approcher, il éprouva comme une indicible jouissance, au contact des

pères du Collège, ses amis et ses anciens confrères, à se bercer des
souvenirs de sa prime jeunesse, de ses études, de ses premiers
travaux et de ses rêves d'adolescent. C'était légitime et
compréhensible, et il faudrait partager l'aveuglement sectaire du Dr
Berchtold pour y voir un signe de faiblesse et de décadence sénile

Le chanoine Fontaine expira le 12 mai de l'année 1"834, la
quatre-vingtième de son âge, entre les bras du chanoine Gottrau,
le plus jeune de ses collègues du Chapitre, et sa dépouille mortelle

fut déposée dans les cavaux de la Collégiale, au pied du
Maître autel.

Aucun monument ne marque la place où il repose ; du rôle qu'if
a joué, de ses multiples travaux, de son activité morale et
religieuse, le pays de Fribourg semble n'avoir point gardé le
souvenir. Et cependant, il a édifié lui-même un impérissable monument

qui doit sauver à jamais sa mémoire de l'oubli: son œuvre,
en grande partie manuscrite, et les trésors de sa bibliothèque
demeurent sur les rayons de notre bibliothèque cantonale ; là,
petit à petit, les chercheurs s'approchent de son âme par la lecture



loj
de ses écrits ; beaucoup de nos professeurs, de nos étudiants, utilisent,

à l'heure qu'il est, le fruit de ses recherches et de ses labeurs ;

son nom reste, comme celui d'un témoin, d'une autorité Il est,

plus de 80 ans après sa mort, modeste et simple comme il fut toute
sa vie ; il s'efface encore derrière les succès que d'autres acquièrent
avec son aide, et pourtant, il continue, au-delà du tombeau, à être
utile à ses concitoyens comme au temps de sa féconde carrière
C'est pourquoi, en ces causeries consacrées à chanter, dans son histoire

et dans ses charmes, notre bon pays fribourgeois, j'ai cru devoir'
faire passer la noble figure du chanoine Fontaine, tout simplement
parce que, prêtre méritant, chrétien éclairé, savant hors pair,
ayant mis les ressources de sa lumineuse intelligence au service
du bien national, il fut et il est l'un des plus purs ornements de
notre petite Patrie


	Propos Fribourgeois : le chanoine Fontaine

