Zeitschrift: Archives des sciences [2004-ff.]
Herausgeber: Société de Physique et d'histoire Naturelle de Geneve

Band: 63 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Portrait de Jean Senebier : théologien
Autor: Pitassi, Maria-Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-738458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-738458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1211

| Portrait de Jean Senebier théologien

Maria-Cristina PITASSI*

Ms. Vrregt) le 20 mai 2010, accepté le 170;epiremb7re 2010

i Abstract

Portrait of Jean Senebier as a theologian. - The present article examines the theology of Jean Senebier. Although better
known as a scientist than as a theologian, Senebier completed his training in theology at the Academy of Geneva and even
served as Minister in the Genevan countryside from 1769 to 1773. While his pastoral activities after this time were few and
far between, he continued to engage in theological reflection as is evident from the numerous manuscripts he left behind.
These manuscripts form the basic source material of this article and include, (among others) sermons, philosophical obser-
vations on the life of Jesus, considerations on the positive influence of Christianity for the arts and sciences, and reflections
on the credibility of the Christian faith. This material betrays a resolutely post-latitudinarian theology: the religion of reason
is deemed not to differ from the Gospel except in terms of style (demonstrative and enunciative, respectively); in spite of cer-
tain attributes of an orthodox Christology, Jesus Christ is above all held up as a model whose being is not contradictory, and
the Word of God is considered to present us with the most efficient means to happiness. Senebier’s theology thus reveals
itself as rooted in the Protestant tradition, but accompanied by elements of a new Christian identity.

Keywords: 78"-century Genevan Calvinism, Jesus Christ, reason and revelation, miracles, natural theology

iRésumé

L'article se propose d’étudier la pensée théologique de Jean Senebier; mieux connu comme scientifique que comme théo-
logien, Senebier avait pourtant suivi une formation théologique compléte & I’Académie de Genéve et exercé le ministére
pastoral dans la campagne genevoise de 1769 a 1773. Méme si aprés cette date il ne devait accomplir que des actes pasto-
raux occasionnels, il continua @ mener une réflexion théologique dont témoignent les nombreux manuscrits qu’il a laissés a
ce sujet et qui constituent la base documentaire principale de cet article. Composés, entre autres, de sermons, d’observa-
tions philosophiques sur la vie de Jésus-Christ, de considérations sur I'influence positive du christianisme sur les sciences et
sur les arts, de réflexions sur la crédibilité de la religion chrétienne, ces manuscrits permettent de dresser les contours d’une
théologie résolument post-latitudinaire: la religion atteinte par la raison ne différe de I"évangile que par le style (démonstratif
pour la premiére, énonciatif pour le second), Jésus, tout en gardant certains attributs de la christologie orthodoxe, est
surtout un modéle dont I'étre n’est pas contradictoire, la parole de Dieu nous présente les moyens les plus efficaces
pour étre heureux. L'article analyse un discours qui se veut enraciné dans la tradition protestante mais qui esquisse certains
éléments d’une nouvelle identité chrétienne.

Mots-clefs: calvinisme genevois du 18 siecle, Jésus-Christ, raison et révélation, miracles, théologie naturelle

Y a-t-il un sens a s’interroger sur Jean Senebier théo-
logien? La question est d’autant plus légitime que cet
article ne portera pas sur la physico-théologie du
naturaliste genevois, dont 'Essaz de téléologie, tra-
vail inédit de dimensions considérables, a accompa-
gné pendant trente ans la réflexion de lauteur,
comme le témoignent les six versions manuscrites,

! La Bibliotheque des Cédres de Lausanne posséde un exemplaire
de I'édition de 1729 du Catéchisme de Jean-Frédéric Ostervald
qui avait appartenu a Senebier et que celui-ci avait abondam-
ment annoté; ces annotations mériteraient une étude en soi et
n‘ont pas été prises en compte dans cet article.

. Ihsfiﬂ)t J’hfstoire de la Réfdrmatibn; ‘Uhyi‘\v/kérsfték deGeneveE rueDe-Candolle CH— 72 17 Geneve4 -

| ARcHIVES DES SCIENCESI

échelonnées entre 1773 et 1803, qu’il nous en a lais-
sées; mais le présent travail analysera en revanche
lautre versant de la réflexion théologique du
Genevois, les quelques textes épars qu'il a consacrés
a des questions plus directement liées a son engage-
ment chrétien, voire a son identité réformée. Sept
sermons, prononcés peut-étre lors de son court
ministére pastoral & Chancy, dans la campagne gene-
voise, ol il officia de 1770 & 1773, des notes variées
sur des sujets religieux, des considérations sur Jésus-
Christ et sur I'influence exercée par le christianisme
sur les sciences et sur les arts, des annotations sur le
catéchisme de Jean-Frédéric Ostervald!, constituent

D RO R S

Arch.Sci. (2010) 63:21-30 |



I 22 | Maria-Cristina PITASSI

a peu pres le legs manuscrit que Senebier a laissé
pour reconstituer sa vision de la religion chrétienne?
un corpus relativement modeste que viennent grossir
quelque peu les remarques glanées dans son Histoire
littéraire ou dans d’autres pieéces imprimées. Trop
peu certainement pour parler d'une véritable théolo-
gie, comprise comme un systéme plus ou moins cons-
truit qui prendrait en compte 'ensemble dogmatique
de la tradition chrétienne, mais bien trop pour pré-
tendre que Senebier ne se serait intéressé qu’a la
théologie naturelle et qu’il n’aurait prété au christia-
nisme qu'une attention distraite imposée par son
activité pastorale. Et ce d’autant plus que la seule
piece datée des manuscrits conservés remonte a
1791 et est donc postérieure d’'une vingtaine d’an-
nées a la fin du ministere & Chancy. Il ne faut par
ailleurs pas oublier que si Senebier renonca assez tot
a avoir une charge d’Eglise réguliére, il continua sa

2 Je donnerai la référence bibliographique des différents manus-
crits au fur et & mesure de leur citation; une liste de I'ensemble
des manuscrits laissés par Senebier est fournie par Huta 1997,
pp. 468-470.

3 La plupart des sources biographiques relatives a Senebier font
coincider la fin du ministére a Chancy avec la cessation de tout
engagement pastoral, ce qui est démenti par les Registres de la
Compagnie des pasteurs [RCP], conservés aux Archives d'Etat
de Geneve, qui font état, a plusieurs reprises, d'actes pastoraux
assumés ponctuellement par Senebier au moins jusqu’en 1804;
cf. RCP 31, p. 424, 25.11.1774; 32, p. 52, 22.11.1776; p. 58,
20.12.1776; 33, p. 335, 13.8.1784; 34, p. 435, 5.10.1792; 35,
p. 438, 31.8.1804; p. 441, 28.7.1804. Il n"est donc pas exclu
que |'un ou I'autre des sept sermons conservés remonte a la
période qui a suivi le ministere a Chancy.

4 Cf.RCP 35, p. 325, 4.6.1802; p. 481, 1.11.1805. Les deux
rapports sont insérés dans les registres aux dates indiquées.

5 RCP 36, pp. 143, 22.7.1809; la commémoration, qui couvre les
pp. 143-145, rappelle également les services que Senebier avait
rendus lors de la révision de la Bible a laquelle il avait coopéré
«avec un zele infatigable» (p. 144) et mentionne le travail
auquel il s'était consacré pendant les derniéres années de sa
vie, a savoir la continuation des paraphrases des évangiles
entreprises par son ami proche Jean-Ami Martin [-Gourgas].

& Huta 1997, ch. lll, pp. 83-87; en particulier p. 87.

7 Sermon sur Proverbes 5,12. BGE, Ms suppl. 122/5, f. 7.

8 Ibid., f. 10.

9 Observations Philosophiques et critiques sur le Caractere moral,
les connoissances et diverses circonstances de la vie de Jesus
Christ et des Apotres ou Presomptions philosophiques en
faveur de I'Evangile tirées de I'Evangile lui-méme (1791). BGE,
Ms fr 518, f. 160.

10 «L'instruction que nous avons recue c'est I'instruction de
I'Eternel — sa parole nous offre toujours les moyens les plus effi-
caces pour etre heureux [...] Vous y trouverez sans essais inutiles
le secret de votre bonheur, dans la pratique de la vertu et
I'espoir de I'immortalité» (Sermon sur Proverbes 5,12. Cit., f. 2).

11 Senebier avait suivi les enseignements de Vernet lors de ses
études de théologie a I’Académie de Genéve qu'il accomplit de
1763 a 1765, apreés avoir suivi au préalable la formation clas-
sique en philosophie de 1759 a 1761; cf. Stelling-Michaud
1976, n. 6123, p. 553.

2 Huta, 1997, p. 83.

| ArcHIVES DES SCIENCES

Portrait de Jean Senebier théologien |

vie durant a accomplir des actes pastoraux, principa-
lement des prédications ponctuelles mais aussi des
remplacements de plus longue durée?, et a jouer un
role actif au sein de la Compagnie des pasteurs dont il
fut le secrétaire de 1779 a 1780 et a laquelle il remit,
en 1804 et 1805, deux mémoires relatifs a la révision
de la Bible entreprise par I'Eglise genevoise* a
laquelle il avait été associé. Le 22 juillet 1809, jour de
sa mort, la Compagnie rendit hommage au croyant,
qui avait supporté avec résignation et foi en Dieu sa
maladie et qui avait été assidu jusqu’a la fin au culte
public; au bibliothécaire et au savant a la réputation
internationale; mais aussi au pasteur qui, apres son
ministere a Chancy, n’avait pas renoncé a la chaire
«ou il porta souvent des predications solides et edi-
fiantes»®.

Carole Huta, dans sa thése non publiée de 1997 consa-
crée a Senebier, et en particulier a 'Essat de téléolo-
gte et a 'Essai sur Uart d’observer et de faire des
expériences de 1802, intitule le chapitre dans lequel
elle analyse rapidement le corpus théologique du
naturaliste «Un engagement plus moral que religieux»
et le termine en définissant Senebier davantage
comme un moraliste que comme un pasteur®. C’est
d’une certaine maniere oublier que le calvinisme subit
au cours du XVIIIe siecle une inflexion de plus en plus
moralisante et que la prétendue opposition ou la frac-
ture dénoncée entre morale et religion n’apparaissait
pas comime telle a une époque qui, au contraire, voyait
dans I'engagement moral 1'élément spécifique d’'une
religion authentique. Que Senebier rappelle & ses
ouailles que «pour etre un vrai Chrétien, il faut etre un
honnete homme»?, qu’il identifie la révélation avec un
«Code du bonheur debarrassé des obstacles que les
passions et les vices savent y mettre»8, qu’il définisse
les chapitres 5 a 7 de I'évangile de Matthieu comme un
véritable «cours de morale»?, cela n’a rien en soi d’é-
tonnant et ne permet aucunement d’inférer une abdi-
cation du ministre en faveur du moraliste ni un déficit
religieux au profit d'une option éthique. En moralisant
le message chrétien, en en faisant la voie privilégiée
pour accéder a un bonheur qui est avant tout terres-
tre, méme s'il se nourrit de I’espoir d’'une vie apres la
mort!?, Senebier ne fait que s’aligner sur les positions
qui étaient désormais celles de I'Eglise genevoise et
que son ancien professeur Jacob Vernet!! n’aurait pas
désavouées. C’est du reste dans ce lien étroit que le
savant noue entre religion et morale beaucoup plus
que, comme le suggere Huta, dans la prétendue adop-
tion d'un «canevas protestant moralisateur»!?, qui
n’est en réalité que la reprise de topot? de la prédica-
tion chrétienne de tous les temps, qu'il faut chercher
les traces chez Senebier du calvinisme de la fin du
XVIIIe siecle. En lisant les sept sermons qui ont été
conservés, dont le seul relatif & ’Ancien Testament
porte significativement sur un passage du livre des
Proverbes, livre qui appartient, comme on le sait, a la

Arch.Sci. 2010) 63:21-30|



| Portrait de Jean Senebier théologien

littérature de sagesse, on constate en effet que le
souci du pasteur n’est aucunement de rappeler a ses
fideles les vérités dogmatiques de la religion chré-
tienne mais plutdét de déplorer que leurs comporte-
ments déréglés, leur manque de ferveur, leur indiffé-
rence, voire leur «impieté tranquille»!® qui est I'anti-
chambre d’exces bien plus monstrueux, les éloignent
d'une existence qui serait vouée au bonheur si elle
était vécue dans la fidélité a leur foi. En se conduisant
mal et en effacant peu a peu les traces de leur appar-
tenance chrétienne, ils encourent, certes, la damna-
tion éternelle mais encore davantage, serait-on tenté
de dire, les affres d'une vie malheureuse tourmentée
par la frayeur de perdre leurs amis ou leurs biens ou
leurs plaisirs!4. On pourrait avoir I'impression que I'in-
sistance avec laquelle Senebier rappelle que le chris-
tianisme est le seul moyen de nous procurer le bon-
heur «ici bas»!® et d’accéder a la douceur de la vie,
malgré le rappel qui est fait ici et 12 des avantages
célestes!®, indique une religion qui n’est plus congue
comme le moyen d'obtenir la vraie béatitude -
laquelle ne peut étre que surnaturelle —, mais comme
la voie pour accéder a la félicité sur cette terre. Or,
une telle impression ne serait que partiellement vraie
parce que, lorsqu’on regarde en quoi consiste ce bon-
heur terrestre, on doit conclure qu'’il ressemble finale-
ment beaucoup a ce que la tradition chrétienne a tou-
jours indiqué comme étant la vraie félicité, a savoir
cette paix que nous inspire I'espoir de I'éternité et que
seules la charité, la justice et la résignation sont en
mesure de nous procurer. Mais, si le contenu du bon-
heur est substantiellement le méme et renvoie aux

3 Sermon sur Proverbes 5,12. Cit., f. 7.

14 Cf. Sermon sur Luc 2,29-30. BGE, Ms suppl. 122/6, en part. f.
7.

s Cf. Sermon sur Jean 13,1. BGE, Ms suppl. 122/4, f. 4.

16 «Oh que la vie seroit douce si I'on étoit vraiment chretien.
Estimons leur prix par les avantages qu’on en peut retirer -par-
don des péchés- justification- redemption- adoption de Dieu-
possession du ciel bonheur meme sur la terre- avez-vous assez
de moyens pour etre souverainement heureux.» (Ibid., ff. 6-7).

7 Sermon sur Proverbes 5,12. Cit., ff. 7-8.

8 |bid., f. 4.

9 Ibid., f. 4.

20 «Oh M. F. que nous voulions vous sauver; pourquoi vous y etes-
Vous opposés?» (Sermons sur Actes 2,37. BGE, Ms suppl.
12277, f. 10).

21 Observations Philosophiques..., cit. BGE, Ms fr. 518. C'est
Senebier lui-méme qui indique dans la page de titre qu'il s"agit
de la seconde version et donne la date du début (3.9.1791) et,
a la derniére page (280), celle de la fin (7.10.1791). La
premiére version pourrait étre le manuscrit, également possédé
par la BGE, qui porte la cote Ms fr. 632; le titre est le méme, a
|'exception prés qu’il ne comporte pas I'adjectif
«philosophiques» aprés le substantif «Presomptions». Les diffé-
rences entre les deux manuscrits sont surtout d’ordre lexical
mais je n'ai pas effectué une collation systématique. Les cita-
tions qui suivent sont tirées de la seconde version.

22 Observations Philosophiques..., cit., p. 3.

I ARcHIvES DES SCIENCESI

Maria-Cristina PITASSI 1 23 1

vertus chrétiennes que fortifie la perspective d'une
vie apres la mort, la forme se prévaut d'un langage
eudémoniste ayant plus de prise sur la sensibilité de
I’époque. Certes, que le pasteur ressente le besoin de
revenir avec une telle fréquence sur le pouvoir du
christianisme d’enjoliver la vie de ses paroissiens, cela
laisse entendre que ceux-ci devaient lui préférer d’au-
tres moyens, jugés probablement plus efficaces pour
parvenir au méme but; il n’en demeure pas moins
qu'en insistant sur le fait que les fideles seront heu-
reux sur cette terre avant de I'étre dans les cieux le
ministre montre qu'’il a bien assimilé le souci d'une
époque enfiévrée par le désir du bonheur et qu'’il a tra-
duit le message évangélique dans des mots censés
toucher son auditoire. Si, sur le plan théologique, un
tel langage indique une valorisation du monde qui est
désormais indépendante de tout contexte de sanctifi-
cation, sur le plan apologétique il montre bien que ce
qu’il s’agit de soutenir est moins la cohérence ou la
crédibilité des vérités religieuses que l'aptitude du
christianisme a faire accéder le fidéle au bonheur Zic
et nunc, comme si la bataille langagiére ne pouvait
étre gagnée que sur le terrain des attentes mondaines.
Le prédicateur ne se lasse pas de démasquer les sour-
ces du désenchantement qui corrompt les chrétiens
et les détache de la source du vrai bonheur: «[...] on
ecoute avec avidité des railleries fades, des propos
seducteurs, des objections mille fois refutées, on lit
avec soin les livres qui attaquent la Religion, on ne lit
jamais ceux qui la défendent, et la Parole de Dieu qui
devoit etre toujours notre flambeau et notre régle, on
la laisse a I'écart comme un livre hors d'usage»!?. Un
esprit libertin, une littérature anti-chrétienne finis-
sent du reste par étouffer non seulement la voix de
Dieu qui s’exprime dans la révélation mais aussi celle
que fait entendre ce «juge severe»® qu'est la cons-
cience qui «seroit devenue I'Ecriture sainte elle-
méme et le Predicateur de 'Eternel»!? si I'on n’avait
pas eu la Bible et les ministres censés la précher.

Si le prédicateur se soucie a juste titre de vaincre les
résistances que ses paroissiens opposent a son louable
désir de les sauver?, le théologien, quant a lui, semble
concerné surtout par la volonté de défendre le chris-
tianisme moins dans le détail de ses dogmes que dans
la stature morale exceptionnelle de son fondateur
Jésus-Christ auquel il devait consacrer des
Observations dont la Bibliotheque de Genéve pos-
sede deux versions manuscrites, la seconde ayant été
rédigée entre septembre et octobre 17912, Une entre-
prise que l'auteur inscrit d’emblée sans surprise dans
un contexte d’harmonie fonciére entre la raison et la
révélation, la seconde n’étant finalement qu’«une nou-
velle edition [de la premiére] considerablement aug-
mentée par son autheur»?2. Le cadre donné, d’inspira-
tion latitudinaire et arminienne, était certainement
classique dans le calvinisme genevois depuis au moins
Jean-Alphonse Turrettini; la méthode proposée,

Arch.Sci. (2010) 63:21-30 |



I 24 | Maria-Cristina PITASSI

quant a elle, I’est un peu moins puisque l'intention de
Senebier n’est pas tant de démontrer la raisonnabilité
du christianisme et de son fondateur, comme I'ont fait
finalement les Abbadie, Ditton, Vernet ou Bonnet, que
de défendre la religion avec les armes d'une philoso-
phie qui réalise la recherche de la vérité par 'observa-
tion des faits et de leurs relations?. C’est dans une
perspective baconienne, qui considére I'évidence
comme une somme de probabilités?* plutét que
comme une certitude atteinte par une méthode
déductive, que Senebier se propose d’étudier la figure
de Jésus-Christ et de décider de la question épineuse
de savoir si le fondateur du christianisme s’est distin-
gué des autres hommes par ce qui détermine I'indivi-
dualité de chacun (connaissances, attitudes, compor-
tements différenciés) ou s’il s’est singularisé grace a

3 La philosophie est définie par Senebier comme la «science
d’employer sa raison a la recherche de la verité, en observant
les faits avec soin, en penetrant leurs rapports avec adresse, en
saisissant leurs liaisons avec I'Univers, avec nos pensées, avec
nous-mémes, comme son but unique.» (lbid., p. 2).

24 Senebier admet que les arguments qu'il déploie ne sont pas
des preuves certaines mais des présomptions puisqu’«on ne
peut arriver a |'évidence qu’en reunissant toutes les probabili-
tés.» (Ibid., p. 6). Cf. ce qu'écrit a ce propos Charles Bonnet:
«Je ne suis donc parti que des Faits les mieux constatés, je n‘en
ai tiré que les Résultats les plus immédiats. Je n'ai parlé ni
d’Evidence ni de Démonstration: mais j'ai parlé de
Vraisemblance et de Probabilités.» (Bonnet 1771, p. Xill).

25 |e chapitre V des «Observations» (que Senebier indique, en se
trompant, comme le IV) s’intitule significativement: «Le carac-
tere de JC deduit de quelques faits importants. On peut juger
solidement un homme dont I'historien caracterise I'ame en
peignant ses actions ses pensées ses volontés» (ibid., p. 53).

2 QObservations Philosophiques..., cit., p. 52.

27 Cf. ibid., p. 8.

28 «ll faut le remarquer J.C. fut toujours eloigné des controverses
theologiques il posa des principes clairs il prescrivoit des devoirs
importants, il rendit Dieu plus respectable I'homme plus noble, il
s'eleva jusqu'a I'idée de la perfection et il fournit les moyens d'y
pretendre il ouvrit la perspective du bonheur et il y conduisit par la
vertu. Jamais il ne discuta des idées absurdes, jamais il ne subtilisa
sur des idées évidentes jamais il n'obscurcit la vertu par la dispute.
Il attaqua les idées des Sadducéens parce qu'elles faisoient crouler
la morale» (Observations Philosophiques..., cit., p. 56).

2 Cf. ibid., p. 7.

30 «ll paroit meme que J. ne faisoit pas ses miracles pour faire des
proselytes mais pour dévoiler la divinité de sa mission pour
demontrer qu'il etoit le fils de Dieu, le Messie promis par les
prophetes et pour soulager les malheureux.» (lbid., p. 47).

31 |bid., p. 44.

32 |bid., p. 43.

33 Sermon sur ‘Gloire soit & Dieu au plus haut des Cieux, paix sur
la terre et bienveillance envers les hommes’. BGE, Ms suppl.
122/2, . 11.

3 Jacob Vernet, dans son Traité de la vérité de la religion chré-
tienne, consacre une large place a la démonstration du carac-
tére non fanatique de Jésus; cf. Vernet 1772b, en part. |V, ch.
v, pp. 125-164. Sur la conception de Jésus chez Vernet, cf.
Fatio 1994; sur I'ensemble de sa pensée théologique ainsi que
sur le calvinisme genevois au XVIliie siecle, cf. Gargett 1994;
Klauber 1998 et 1999; Powell McNutt 2008 ; Sorkin 2005.

N B

I ARcHIVES DES SCIENCESI

Portrait de Jean Senebier théologien I

une sagesse divine qui 'aurait dirigé sa vie durant. La
méthode adoptée, basée sur I'observation des faits,
transposée sur le plan théologique, implique la récolte
de toutes les données textuelles, historiques et litté-
raires censées répondre a la question que je viens
d’énoncer sur la nature, humaine ou divine, de la
mission de Jésus. C’est ainsi que pour déterminer le
caractéere moral de Jésus-Christ, a savoir le penchant
naturel et la tendance habituelle qui font agir I'indi-
vidu conformément a un certain but, il s’agira de
mener une observation soutenue de son comporte-
ment tel qu'il est transmis par les évangiles?. Une telle
approche, qui ne s’interroge pas sur la valeur histo-
rique du texte néotestamentaire mais le considere
comme un réservoir de faits dont le statut épistémolo-
gique est comparable a celui des faits qui sont obser-
vables dans la nature, permet & Senebier de dégager
deux buts constants dans la vie de Jésus-Christ: plaire
a Dieu et étre utile a ’humanité.

11l seroit impossible de douter que le caractere de J.C. ne fut
dominé par son amour pour Dieu et pour les hommes; il est
evident que J.C. eut toujours le plus vif desir d'avancer la
gloire de Dieu et le bonheur des hommes et que toutes les
actions du Sauveur furent les effets de sa pieté et de sa bien
faisance.”

Ce Jésus qui faisait des miracles pour attester la divi-
nité de sa mission?’, qui était éloigné des controverses
théologiques et qui n'acceptait de s’y engager que dans
les seuls cas ol la morale était en danger?, qui rappor-
tait a Dieu tous les événements de sa vie?, eh bien ce
Jésus-la fut certainement pour Senebier le Messie pro-
mis par les prophetes®. Quant a savoir s’il était Dieu au
sens de la christologie chalcédonienne, le doute est per-
mis, méme si les expressions dont se sert le naturaliste
sont, volontairement ou involontairement, ambigués:
alors que dans les Observations on a 'impression que
la divinité de Jésus consiste dans la sainteté de sa vie,
analogue a celle du Pere — «la vie de J.C. s'il est possible
de s'exprimer ainsi fut semblable en tout a la vie de
Dieu»?®!, Jésus s’occupe «comme Dieu a faire le bien des
hommes»3? — dans un des sermons la filiation divine de
Jésus est expliquée non seulement par sa naissance
miraculeuse mais surtout par le fait que «la Divinité
s’est unie intimement a lui»*, comme l'attestent les
citations bibliques qui suivent I'affirmation et qui sont
tirées du prologue de Jean et des lettres pauliniennes.
Quelle que soit finalement la nature de cette union de la
divinité avec le Christ, ce qui est souligné, et prouvé a
grand renfort de références vétéro et néo testamentai-
res, est la messianité de Jésus; mais la revendication de
Jésus-Christ d’étre I'envoyé de Dieu se doit en méme
temps d’étre lavée de tout soupcon de fanatisme,
comme si le fait de se réclamer d’'une mission divine
pouvait inévitablement ranger Jésus dans une nébu-
leuse illuministe. La défense menée par Senebier, qui
n'est pas sans rappeler celle, analogue, de Vernet,

Arch.Sci. (2010)63:21-30 |



| Portrait de Jean Senebier théologien

souligne dés lors tantot la garantie que représentent les
miracles et la clarté du discours tantdt les traits person-
nels, doctrinaux et éthiques qui permettent de faire la
distinction entre «le zéle amer et cruel» qui est signe
d’intolérance, de superstition et d’hypocrisie et I'en-
thousiasme bien pensé qui conjugue la ferveur reli-
gieuse avec la douceur et ne peut qu’engendrer le
bien®. Bref, un Jésus a la fois fervent et sage, qui ensei-
gne des dogmes prouvés par des arguments convain-
cants et justifiés par leur lien direct avec la morale, un
Jésus qui sait réprimander avec douceur, contraire-
ment aux réformateurs du XVI¢ siecle chez qui le zele
pour la gloire de Dieu a rimé avec «une fierté dure |[...]
une austerité revoltante et [...] une severité implacable
qui aneantit la bonté et la charité dans le coeur»®.

Ce Christ a I'enthousiasme modéré, qui sauve malgré
le flou dogmatique qui entoure son ceuvre rédemp-
trice®’, est aussi un Christ qui enseigne et qui trans-
met des préceptes éthiques et des vérités théolo-
giques que Senebier, fidele a sa méthode d’observa-
tion factuelle, reconstitue par lalignement de

35 f. Observations Philosophiques..., cit., pp. 89-90.

36 «Un zele aussi ardent pour la gloire de Dieu, soutenu par cette
grandeur d’ame et ce courage d'esprit necessaire pour atta-
quer les moeurs corrompues d'un peuple sont pour |'ordinaire
accompagnés d’une fierté dure d'une austerité revoltante et
d‘une severité implacable qui aneantit la bonté et la charité
dans le coeur. Telles furent par exemple les vertus et les vices de
nos plus illustres reformateurs, mais la vertu de J.C. fut toujours
indulgente et sainte.» (Ibid., p. 115).

37 Senebier ne fait pas de Jésus-Christ seulement un modéle dont
la valeur salvifique résiderait dans I'exemplarité de sa vie mais,
surtout dans les sermons, il semble lui reconnaitre des marques
sotériologiques plus précises qui incluent «les precieux avan-
tages de sa mort, de sa résurrection, de son ascension, de son
intercession» (Sermon sur Mt 17,5. Cit., f. 16).

38 «ll paroit que J.C. a moins voulu nous donner des idées specu-
latives sur la Divinité que des idées utiles a son but principal qui
était de rendre les hommes meilleurs» (Observations
Philosophiques..., cit., p. 153).

39 «La morale Chretienne se distingue encore de la philosophie
par sa grande conformité avec la raison également éloignée de
|"austerité du Stoicisme, de la severité fanatique du
phariseisme, du relachement impie de I'Epicureisme, elle est
accomodée a nos besoins qu’elle remplit, qu’elle supporte, a
nos penchants qu'elle dirige, a nos passions qu’elle reprime.»
(Ibid., p. 165). «L'Evangile [...] donne les préceptes d'une
morale accomodée a notre nature, des exemples qu’on peut
imiter, des secours pour soutenir nos efforts, des promesses
pour recompenser le courage de ceux qui lui obeissent et des
menaces pour effrayer ceux qui résistent a sa voix. Dieu envoye
J.C. pour montrer les routes du bonheur, il I'expose a la mort
pour certifier la verité de sa doctrine et nous assurer une
hereuse immortalité.» (Comparaison de la credibilité du chris-
tianisme consideré comme une science avec les autres objets
de nos connoissances. BGE, Ms fr 633, f. 27).

40 Observations Philosophiques..., cit., p. 184.

4 Ibid., p. 207.

42 (Cf. Leibniz 1969, § 224, p. 253.

43 Cf. Wolff 1730, LILi., §85, p. 65.

I ArRcHIVES DES SCIENCESI

Maria-Cristina PITASSI | 25 |

passages tirés essentiellement des évangiles. Le Dieu
que Jésus annonce est I'Etre unique, nécessaire,
tout-puissant, qui gouverne le monde par sa provi-
dence, aime ses créatures, en connait le coeur, et res-
suscite les morts; en demander davantage, ce serait
vouloir tirer de l'enseignement du Messie ce que
celui-ci n’a pas estimé opportun de communiquer, a
savoir des idées spéculatives sur la divinité ou sur la
nature de I'ame auxquelles il a préféré des idées uti-
les susceptibles de rendre les hommes meilleurs®,
Quant a sa morale, conforme ala raison, accommodée
a la nature humaine, éloignée des exces opposés du
stoicisme et de I'épicurisme ainsi que du fanatisme
pharisien®, elle constitue un ensemble cohérent dont
la prédication de Jésus nous fournit a la fois le
contenu et le mode d’emploi. Mais qu'il s’agisse des
vérités sur Dieu ou des préceptes éthiques, ce que
Senebier tient a souligner est leur excellence par rap-
port a la philosophie paienne ou a la religion juive; 1a
ou Grecs, Egyptiens, Hébreux n'ont fourni que des
notions éparses qui alignent des idées justes a coté
d’autres manifestement fausses, comme l'auteur le
détaille dans plusieurs chapitres de nature histo-
rique, I'Evangile propose, quant a lui, un systéme
cohérent dans lequel une théologie réduite a ses élé-
ments essentiels et une morale équilibrée conforme a
la raison s’emboitent et annoncent «le but capital»
qui est «de faire le bonheur des Etres sensibles»*. Ce
faisant, Senebier atteint un double but: montrer la
supériorité du christianisme par rapport a d’autres
systeémes philosophiques et religieux et attester I'ori-
ginalité de Jésus dont les idées «ne sauroient sortir
des tenebres de la Judée et encore moins de 'attelier
de Joseph»*, en accréditant ainsi limage d'un
homme dont le caractére et I'enseignement ne peu-
vent pas s’expliquer par la culture ambiante ni par
l'influence du climat et de I’éducation.

Et c’est finalement cette impossibilité de réduire
Jésus-Christ & son époque ou a son milieu ou a
des facteurs extrinseques qui permet & Senebier
de faire passer son étre messianique de la vraisem-
blance a l'existence. Je m’explique. Au début des
Observations, le savant genevois avait affirmé que
Jésus-Christ, tel qu'il est raconté par les évangiles,
est un étre possible et vraisemblable, ce qui veut dire
pour lui un étre non-contradictoire. Une telle défini-
tion qui assimile, avec Leibniz*? et successivement
Wolff*3] la possibilité a la non-contradiction, signifie
pour Senebier que rien dans la vie ou dans ’enseigne-
ment messianique de Jésus n’est logiquement impos-
sible; mais dire cela ne garantit pas encore que cet
étre possible ait réellement existé. Certes, son exis-
tence physique n’a jamais été mise en doute puis-
qu’elle est attestée par moult sources mais ce dont il
s’agit ici est I'existence de Jésus en tant qu’étre moral
dont les écrivains bibliques n’auraient pas pu feindre
le caractere ni I'enseignement ni la mission. Or, selon

Arch.Sci. (2010) 63:21-30



1 26 | Maria-Cristina PITASSI

Senebier, ce qui fait passer cette existence de la pos-
sibilité a la réalité est son originalité et sa non-réduc-
tibilité aux opinions ambiantes. C’est parce que Jésus
n’a pas pu tirer ses opinions des Juifs de son époque
que ce qu’il a dit doit forcément venir d’'une source de
nature divine et que I'image que les évangélistes ont
transmise de lui ne peut étre le résultat d'une fiction
littéraire, les écrivains bibliques n’ayant pas pu puiser
ailleurs les éléments nécessaires a brosser un tel por-
trait. En d’autres termes, comme le dit Rousseau que
Senebier cite presque a la lettre et duquel 'ensemble
de l'argumentation se ressent sensiblement, «il est
plus inconcevable que plusieurs hommes ayent fabri-
qué I'Evangile qu'il ne seroit qu'un seul en eut fourni
le sujet»*. Mais alors d’ot1 viennent plus précisément
cette doctrine, cette vertu, cette conduite?

I Les Evangelistes I'indiquent en nous disant que I'esprit de
Dieu conduisit J.C. et J. lui meme declare partout que sa
doctrine vient de Dieu. Des ce moment toutes les difficultés
disparoissent. Le Tout puissant qui est le seul bon et le seul
sage charge J.C. du soin d’enseigner aux hommes les
moyens de pratiquer la vertu et de trouver le bonheur, il lui
donne une part de son pouvoir afin qu'il put montrer la
divinité de sa mission. J.C. demontre aussi par ses miracles
ce que sa naissance avoit annoncé®.

On l'aura compris, les Observations, malgré l'inten-
tion énoncée au début de se servir de la philosophie
pour défendre le christianisme, restent substantielle-
ment dans une optique classique d’apologétique his-
torique. Il est vrai que le point de départ est I'un des
principes de la logique leibnizienne qui permet de
postuler que T'étre de Jésus, ne recelant pas de
contradictions au niveau de sa vie ou de sa doctrine
ou de ses préceptes, est un étre possible; mais ce sera
justement 'histoire — des philosophies anciennes, des
religions extrabibliques, du judaisme — qui permettra
a Senebier d’établir que cet étre possible est aussi un
étre réel. Pour le reste, le manuscrit est calqué, dans
I’ensemble, sur le schéma classique de 'apologétique
par les faits: on montre que le caractére de Jésus-
Christ, sa doctrine, ses préceptes dépassent en excel-

44 QObservations Philosophiques..., p. 255; cf. le passage de
Rousseau auquel font écho les mots de Senebier: «il seroit plus
inconcevable que plusieurs hommes d‘accord eussent fabriqué
ce livre qu'il ne I'est qu’un seul en ait fourni le sujet. Jamais des
auteurs Juifs n’eussent trouvé ni ce ton ni cette morale, et
|'Evangile a des caractéres de vérité si grands, si frapans, si par-
faitement inimitables que I'inventeur en seroit plus étonant que
le Heros.» (Rousseau 1969, livre IV, p. 627).

45 Observations Philosophiques..., cit., pp. 231-232.

4 Cf. Comparaison..., cit., ff. 31-32.

47 Cf. Ibid., ff. 33-35.

48 e Christianisme a favorisé les progres des sciences et des arts.
BGE, Ms fr 633, ff. 1-21.

49 |bid., f. 14.

I ArcHivEs Des SCIENCESI

Portrait de Jean Senebier théologien |

lence tous les témoignages des cultures anciennes et
de la religion juive, ce qui en garantit 'origine surna-
turelle. Senebier a bien assimilé la lecon de son
ancien professeur Jacob Vernet dont le 5¢ livre du
Traaté de la vérité de la religion chrétienne, consa-
cré aux fondateurs du christianisme, développe des
arguments que les Observations reprennent, sinon
dans la structure et dans le langage, du moins dans
certains éléments essentiels.

Cette orientation apologétique, que confirment des
fragments de Senebier consacrés a la permanence du
christianisme® ou a la propagation de I'Evangile*’,
tétes de chapitres traditionnelles de tout traité de la
vérité de la religion chrétienne, inspire également un
autre manuscrit qui s’interroge sur la relation du
christianisme avec les sciences et les arts, et plus par-
ticulierement avec la théologie naturelle, la morale, la
jurisprudence et la littérature*®. Tout en reconnais-
sant que le progres scientifique et artistique répond a
des lois propres et qu'on ne saurait pas le reconduire
a une seule cause, Senebier analyse longuement I'in-
fluence positive que la religion chrétienne a exercée
sur ces différentes disciplines tant directement de
par le fait que l'instruction a été pendant longtemps
l'apanage surtout des milieux ecclésiastiques qu’indi-
rectement de par la stimulation que les idées reli-
gieuses ont pu exercer sur la culture ambiante.
Lévaluation de l'influence directe est menée sur la
base de considérations plus proprement historiques
qui prennent en compte des éléments factuels, tels la
conservation du latin par le biais de la transmission
cultuelle ou le réle joué dans la naissance de I'impri-
merie par la multiplication des copies de la Bible et
des livres de piété ou encore I'approfondissement des
études suscité par les controverses et les disputes qui
ont par ailleurs discrédité I'Eglise par leur violence et
leur intolérance. Quant a I'influence indirecte, elle est
reconstruite sur la base d'un a priori, qui est la supé-
riorité, dogmatique et morale, du christianisme par
rapport aux philosophies paiennes ou aux autres reli-
gions. A partir d’un tel présupposé, Senebier déve-
loppe une argumentation circulaire qui montre l'in-
fluence déterminante et positive exercée par la reli-
gion chrétienne sur des sciences dont le progres est
mesuré a l'aune de leur proximité avec le christia-
nisme. Cette circularité qui considere comme plus
évolué tout ce qui est conceptuellement proche de la
cause censée l'avoir influencé est spécialement évi-
dente dans l'analyse consacrée a la théologie natu-
relle, «cette science sublime qui n’avoit occupé les
philosophes avant le christianisme que pour produire
des systemes absurdes ou des doutes desolants» mais
qui, «depuis la publication de 'Evangile [...] posée
sur ses vraies bases a exercé avec fruit les plus beaux
genies et a donné naissance aux theories les plus soli-
des»%. Les théologies naturelles élaborées dans I'ere
chrétienne portent les traces de cet Evangile dont

Arch.Sci. (2010) 63:21-30 1



| Portrait de Jean Senebier théologien

leurs auteurs ont été imprégnés, qu’ils soient restés
paiens, comme Plotin, Jamblique ou Porphyre dont
les idées, malgré leur imperfection, ont été bien plus
pures que celles d’'un Platon ou d’un Séneque qui ont
écrit avant la prédication évangélique ou, a fortiori,
qu’ils soient eux-mémes chrétiens, comme Locke,
Leibniz, Clarke ou Bonnet. Dans ce dernier cas, qui
est pour Senebier celui de la vraie philosophie, le rap-
port entre la théologie naturelle et la théologie posi-
tive va bien au-deld de I'harmonie latitudinaire qui,
tout en postulant leur non-contradiction, admettait
I'existence d'un above reason du ressort de la révéla-
tion. Pour le Genevois, au contraire, il n’y a pas de dif-
férence de contenu entre I'une et I'autre, il n’y a pas
de vérités qui seraient inatteignables sans une com-
munication de la part de Dieu; la seule distinction
réside dans le fait que la raison expose sur un mode
démonstratif ce que la révélation transmet sur un
mode énonciatif. La raison argumente 1a ou 'Evangile
proclame mais le contenu de 'argumentation ou de
I’énonciation semble étre le méme, a condition que la
raison soit, pour ainsi dire, une raison éduquée en
milieu chrétien.

{1 On aime voir comment ces derniers philosophes [sc. Locke,
Leibniz, Clarke et Bonnet] ont établi par le raisonnement ce
que la revelation s'etoit contenté d’enoncer, comme
I'existence necessaire du Dieu createur, et ses perfections,
I'immortalité de I'ame, sa permanence apres la mort et un
jugement a venir, on croit lire dans leurs ecrits I'Evangile
sous une autre forme. [...] la vraie philosophie est le meilleur
commentaire de |'Evangile qui enseigne seulement ce que la
raison dévéloppée pouvoit ofrir ou plutot que la raison
exercée trouve dans la nature des choses ce que I'evangile
nous a decouvert® .

Lidée d’une théologie naturelle que I'environnement

chrétien aide a épurer avait été déja élaborée par
Jacob Vernet qui avait déclaré que I'utilité de la révé-

0 |bid., ff. 4-5.

51 «Mais en rendant justice a des Ecrivains si estimables, est-ce a
I'esprit humain qu’on fera tout I'honneur de ces beaux Traités?
s'ils se ressentent du progrés qu’a fait depuis un siécle la bonne
Philosophie, et particuliérement I'art de raisonner; qui peut
douter aussi que de telles productions ne soient en bonne par-
tie le fruit d'une éducation Chrétienne? Aprés que I'Evangile a
dissipé les ombres qui offusquoient I’'entendement humain, il
arrive que la Raison plus épurée, et rendue, pour ainsi dire, a
elle-méme, découvre aisément des vérités qui échapoient
autrefois a des esprits fort pénétrans» (Vernet 1772a, I. 1, ch.
vii, p. 133).

52 Sur la conception de la révélation et de la théologie naturelle
chez Vernet, cf. Pitassi 2010.

53 «ll est encore remarquable que les grands progrés de la theolo-
gie naturelle soyent posterieurs a la reformation et soient en
partie le fruit des travaux entrepris par les théologiens refor-
meés.» (Le christianisme..., cit., f. 5).

54 Senebier 1786, Ill, p. 370.

I ARcHIVES DES SCIENCESI

Maria-Cristina PITASSI 1 27 1

lation réside, entre autres, dans le fait de rendre la
raison a ses prérogatives les plus authentiques®!. Mais
I'ancien professeur de Senebier, s’il se gardait bien de
parler ouvertement de péché originel, inscrivait tou-
tefois 'opacité de la raison que I'Evangile éclaircit
dans Thorizon d'une humanité déchue dont la
volonté, asservie aux passions, en entrave le fonc-
tionnement. Ce qui plus est, il reconnaissait a la révé-
lation une spécificité propre, d’ordre sinon spéculatif
du moins cultuel et spirituel, qui échappe en tant que
telle aux pouvoirs heuristiques de la raison®2.

Son éleve, qui développe un discours certainement
moins organisé ne serait-ce qu’en raison de sa frag-
mentation, évacue toute référence a la déchéance
humaine et semble situer la seule différence entre
théologie naturelle et Evangile dans la forme -
démonstrative pour 'une, énonciative pour l'autre. La
question est des lors de savoir si des vérités, comme la
résurrection du Christ, dont il parle et qu'il admet
ailleurs, sont également a la portée de la raison et si
celle-ci, bien exercée, est en mesure de les trouver
dans la «nature des choses», comme le laisse entendre
le passage cité. Quoi qu'il en soit d'une question qui
semble destinée a rester sans réponse, il me semble
que la théologie naturelle sort de I'exercice modifiée
dans la mesure ol le modeéle classique d'une raison
qui, correctement appliquée, est capable de découvrir
certaines vérités qu’elle peut appréhender parce
qu’elles sont a la portée de ses pouvoirs épistémolo-
giques, est remplacé par un autre suivant lequel la rai-
son, pour pouvoir élaborer une théologie naturelle ou
une philosophie qui soient vraies sur le plan des objets
métaphysiques, doit bénéficier d'un environnement
chrétien. Mieux encore d'un environnement protes-
tant puisque Senebier établit un lien entre les progres
de la théologie naturelle et 'avenement de la réforme®?
sans toutefois préciser de quel lien s’agit-il. Il en dit un
peu plus dans I'Histoire littéraire ol, aprés avoir
constaté que «l'église chrétienne réformée a fourni
plutdt de bons Ecrivains en philosophie que les autres
Communions», il se demande si c’est I'effet de la plus
grande liberté de pensée quiy regne ou si «la connois-
sance intime de la théologie évangélique ramene-t-elle
nécessairement aux vraies idées de métaphysique et
de psychologie»®*. Pour ce qui est de la raison natu-
relle appliquée aux objets métaphysiques, il me sem-
ble en conclusion qu’elle sort de I'exercice a la fois ren-
forcée et affaiblie: renforcée puisqu’elle est investie
d’une double capacité, celle, heuristique, de découvrir,
grace a l'analyse de la réalité, les vérités essentielles
qui se trouvent étre identiques a celles de la révélation
et celle, démonstrative, de les exposer par voie argu-
mentative. Mais elle sort également affaiblie dans la
mesure ou ces pouvoirs ne semblent lui appartenir
que virtuellement puisqu’ils demandent a étre, pour
ainsi dire, réveillés et vivifiés par la connaissance préa-
lable de la révélation.

Arch.Sci. (2010) 63:21-30 1



I 28 I Maria-Cristina PITASSI

Quant aux autres savoirs, ils ont également subi les
effets bénéfiques du christianisme: la jurisprudence,
«science pratique dont les effets sont journaliers» a
été influencée par la morale évangélique, qui lui a
permis d’établir 'égalité des hommes, de supprimer
I'esclavage, de soumettre le mariage a des lois qui en
ont limité les inconvénients; la philosophie a été épu-
rée; la philologie a progressé grace au travail qui a été
fait pour restituer le texte biblique a sa pureté origi-
nelle; I'éloquence et la poésie se sont développées de
sorte qu’on doit conclure que c’est seulement dans
les pays chrétiens que les arts et les sciences ont réel-
lement progressé®.

Pour ce qui est de I'influence sur la société, si on peut
démontrer que le christianisme « a plus fait pour la
félicité publique que la philosophie et les legislations
des philosophes anciens il faudra reconnoitre qu’'iln’a
pas été inutile au monde, et benir celui qui en est 'au-
theur»%¢, Pour surprenante que puisse étre une telle
affirmation, qui inscrit l'utilité de la religion chré-
tienne dans le registre du bonheur social plutét que
dans celui du salut individuel, elle ne doit pas étre
surestimée ni surtout isolée d'un contexte apologé-
tique qui cherche avant tout a défendre la valeur civi-
lisatrice du christianisme malgré «les guerres cruel-
les qu'il a suscitées [...] les persecutions atroces dont
il s’est souillé [...] les controverses violentes et absur-
des qu'’il a elevées»®”. Clivé entre I'admiration pour la
morale chrétienne, qui inspire la paix, la tolérance et
la charité, et I'indignation face aux dérives violentes
qu’on peut constater dans I'histoire, Senebier s’éver-
tue a disculper le christianisme dans un discours qui
superpose des arguments dont on a de la peine a per-
cevoir la cohérence: la religion en soi est pure et
noble, ce sont les fideles qui ne sont pas parfaits;
I'exemplarité de I'Eglise primitive contraste avec la
barbarie survenue par la suite; le christianisme a
influencé davantage les opinions que les meeurs puis-
qu'’il est plus facile de convaincre I'esprit que de mai-
triser les passions; I'intolérance des fideles a connu

55 Le Christianisme.. ., cit., f. 13.
6 Ibid., f. 13.

57 |bid., f. 13.

58 Le Christianisme..., cit., f. 5.

I ARcHIVES DES SCIENCESI

Portrait de Jean Senebier théologien |

une tres large diffusion dans I'espace et dans le temps
mais on ne saurait 'imputer a la religion chrétienne
qui la proscrit et ainsi de suite. Si on est loin des ana-
lyses percantes d'un Pierre Bayle qui, un siécle aupa-
ravant, s’était interrogé sur la nature intrinseque-
ment intolérante de toute religion — et de la chré-
tienne en particulier — en tant que systéme qui
prétend détenir la vérité, on est en revanche dans le
contexte d’'une apologétique qui veut défendre le
christianisme en tant que facteur de progres social et
de bonheur individuel mais qui semble embarrassée
par le décalage entre la supériorité morale de
I'Evangile et l'incohérence historique de la chré-
tienté.

Deux remarques en guise de conclusion provisoire.
La premiere est que les quelques piéces de sujet reli-
gieux qui restent de Senebier portent certainement
les traces de la difficulté du calvinisme genevois de la
fin du XVIII¢ siecle & définir son identité entre un
héritage réformé effiloché sur le plan dogmatique et
la nécessité de trouver un nouvel équilibre post-lati-
tudinaire entre la raison et la révélation. La seconde
est que ces piéces laissent entrevoir un rapport ambi-
valent a la philosophie, laquelle sert a la fois d’instru-
ment apologétique en tant qu'épistémologie de la
probabilité basée sur I'observation factuelle, de faire-
valoir a la supériorité du christianisme en tant que
fausse métaphysique et morale impuissante et de
«meilleur commentaire de I'Evangile»®® en tant que
lumiere naturelle instruite par la révélation.

" Remerciements

Je remercie M™ Barbara Roth, conservatrice des
manuscrits a la Bibliotheque de Genéve, qui m’a ren-
due attentive a I'activité pastorale de Senebier apres
son ministere a Chancy et transmis une partie des
occurrences des RCP signalées a la note 3.

Arch.Sci. (2010) 63:21-30 1



| Portrait de Jean Senebier théologien Maria-Cristina PITASSI 1 291

Bibliographie

LI I

L]

R Bm Em

53

| ]

m oEe e .

Bonner C. 1771. Recherches philosophiques sur les preuves du christianisme. C Philibert et B Chirol, Genéve (Ie éd.).

Fatio 0. 1994. Le Christ des liturgies. /n: Pirassi M-C (éd.), Le Christ entre Orthodoxie et Lumiéres. Droz, Genéve, pp. 11-30.

GARGETT G. 1994. Jacob Vernet, Geneva, and the philosophes. Voltaire Foundation, Oxford.

Huta C. 1997. Jean Senebier (1742-1809) ou le dialogue de I'ombre et de la lumiére: I'art d'observer a la fin du XVIlle siecle. These de docto-
rat non publiée, Genéve.

Krauser MI. 1998. The Eclipse of Reformed Scholasticism in Eighteenth-century Geneva: natural Theology from Jean-Alphonse Turrettini to
Jacob Vernet. /n: Roney JB, Kiauger MI (eds.), The Identity of Geneva: the Christian Commonwealth, 1564-1864. Greenwood Press, Westport.
Krauser MI. 1999. Theological Transition in Geneva from Jean-Alphonse Turrettini to Jacob Vernet. /n: Trueman CR, Scort Cuark R (eds),
Protestant Scholasticism. Essays in Reassessment. Paternoster Press, Carlisle Cumbria, pp. 256-270.

Leieniz GW. 1969. Essais de théodicée. Garnier-Flammarion, Paris.

OstervaLD J-F. 1729. Catéchisme ou Instruction de la religion chrétienne. F Jaquier, Genéve.

Prtasst M-C. 2010. Entre nécessité et utilité: le statut de la révélation dans I'apologétique de Jacob Vernet. /n: Brucker N (éd.), Apologétique
1650-1802. La nature et la grace. Lange, Bern Berlin Bruxelles Frankfurt am Main New York Oxford Wien, pp. 151-166.

Powett McNutr J. 2008. Church and Society in Eighteenth Century Geneva, 1700-1789. Thése de doctorat non publiée, St Andrews.
Rousseau J-J. 1969. Emile ou de I'éducation. /n; Euvres complétes. Vol. IV, Gallimard, Paris, pp. 239-868.

Senesier J. 1786. Histoire littéraire de Genéve. 3 vols, Barde et Manget, Genéve.

Sorkin D. 2005. Geneva's ‘Enlightened Orthodoxy': The Middle Way of Jacob Vernet (1698-1789). Church History, 74: 286-305.
STELLING-MicHAUD S. 1976. Livre du recteur. Vol. V, Droz, Genéve.

VErNET J. 1772a. Traité de la vérité de la religion chrétienne. 2¢ éd. Vol. |, JP Heubach, Lausanne.

VEerNeT J. 1772b. Traité de la vérité de la religion chrétienne. 2¢ éd. Vol. lll, JP Heubach, Lausanne.

Worr C. 1730. Philosophia prima, sive Ontologia methodo scientifica pertractata. Officina Libraria rengeriana, Francofurti et Lipsiae.

I ArRcHIvES DES SCIENCESI Arch.Sci. (2010) 63:21-30






	Portrait de Jean Senebier : théologien

