Zeitschrift: Archives des sciences et compte rendu des séances de la Société
Herausgeber: Société de Physique et d'Histoire Naturelle de Geneve

Band: 55 (2002)

Heft: 2

Artikel: Science et religion au temps de la «révolution scientifique» : les
coperniciens et les regles de l'exégése

Autor: Pantin, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-740297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-740297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Archs Sci. Genéve Vol. 55 Fasc. 2 pp- 107-123 Novembre 2002

SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA
«REVOLUTION SCIENTIFIQUE» o
LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L’EXEGESE

PAR

Isabelle PANTIN*

Conférence faite a I’Université de Geneéve, le 7 novembre 2002

ABSTRACT

Religion and Science in the Renaissance. The Copernicans and the exegetical rules. - In the
Renaissance, religion and science have both undergone profound mutations. In such a context, theolo-
gians and philosophers were sometimes in opposition and Copernicanism was a serious cause of
disagreement. The key issue was about the way of reading the book of Revelation (the Bible) and the
book of Creation (nature). The theologians and the Copernican philosophers generally agreed to say that
these two books expressed the same truth; but their opinions differed as to the ways of reaching this truth.
The first considered the Bible contained all essential knowledge, expressed in simple words; the second
accepted this idea, but they thought, at the same time, that wherever the Bible speaks about nature, the
theologians ought to rely on the judgment of competent philosophers: simple statements may require
uncommon intelligence to be rightly understood.

I make the point that differences of religious opinions had little influence in this opposition; the
crux of this issue stood apart from the debates on exegetical rules. It was linked with the difficulty to
accept that the cosmological truth might contradict, even at its basis, the immediate perception of
common people.

Key-words: Copernicanism, Bible, Exegesis, Melanchthon, Calvin, Tolosani, Rheticus, Kepler,
Galileo.

RESUME

A la Renaissance, la religion et la science connaissent 1’une et I’autre de profondes mutations. Dans
ce contexte, des tensions naissent parfois entre théologiens et philosophes. L’apparition du copernicia-
nisme ouvre une crise particulierement grave. Il s’agit d’un probléme de lecture: celle du livre de la
Révélation (la Bible) et celle du livre de la Création (la nature). Les théologiens et les philosophes
coperniciens s’accordent en général pour dire que ces deux livres expriment la méme vérité; mais les avis
divergent sur la facon d’y accéder. Les premiers voient dans la Bible le réservoir de toutes les connais-
sances fondamentales, exprimées dans un langage simple; les seconds acceptent cette idée, mais pensent
aussi parfois que 1a ou la Bible parle de la nature, I’avis des spécialistes devrait éclairer le jugement des
exégetes: un énoncé simple peut avoir besoin d’une rare intelligence pour étre compris.

Cet article essaie de montrer que les différences entre les confessions ont joué un faible role dans
cette affaire et que le nceud de la question se situait en dehors du débat sur les reégles de 1’exégese. Ce
qui était difficile a admettre c’était que la vérité cosmologique puisse contredire, a sa base méme, la
perception immédiate de chacun.

Mots-clés: Copernicianisme, Bible, Exégese, Melanchthon, Calvin, Tolosani, Rheticus, Kepler,
Galilée.

* Université de Paris X Nanterre, Département LLPhi, 200, avenue de la République, F 92001 Nanterre
Cedex. France.



108 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

Chacun le sait, la civilisation de la Renaissance est trés loin de connaitre une laicité
paisible. Les questions liées a la religion y interviennent dans tous les aspects de la vie
humaine: dans 1’organisation sociale, dans la politique et dans le domaine de la connais-
sance, surtout quand cette connaissance touche a des points sensibles comme la cosmo-
logie et la nature de I’homme. A cette époque, la prééminence de la théologie, quand il
s’agit de définir les limites et les normes de la connaissance, n’est plus incontestée —
comme elle 1’était a la grande époque de la scolastique, quand les philosophes se
recrutaient au sein de I’Eglise — mais elle n’est pas non plus réellement menacée. Que
ce soit chez les catholiques ou chez les protestants, les théologiens ne sont jamais sur la
défensive, jamais en position de rendre des comptes. Ce sont eux plutdt qui fixent les
regles du jeu, quitte a rencontrer ici et 1a de la résistance. D’ailleurs les scientifiques —
les philosophes de la nature, pour employer une expression historiquement plus juste —
acceptent généralement d’aborder les probléemes en passant par leurs catégories, méme
lorsqu’ils sont mécontents de cette sorte de tutelle. Ce n’est pas lacheté de leur part, ni
hypocrisie, mais plutdt la conséquence de leur formation et de leur culture. N oublions
pas non plus que la plupart des philosophes de la Renaissance sont des chrétiens
convaincus et n’envisagent pas de dissocier tout a fait leur croyance de leur activité de
recherche. Ce qu’ils demandent, c’est de trouver entre elles une harmonie. Le conflit,
quand il se produit, n’oppose pas des savants désireux de laicité a des Eglises qui
voudraient protéger la foi contre les attaques de la science, mais bien plus souvent un
pouvoir théologique, soucieux de préserver la norme qu’il a fixée, a des individus qui
souhaitent modifier cette norme, parce qu’ils estiment avoir la compétence de proposer
cette modification et parce qu’a leurs yeux c’est le meilleur moyen de servir les intéréts
et de la foi et de la science.

Dire «la théologie» ou «les théologiens» crée pourtant une impression d’unité
largement trompeuse. Dans la tradition chrétienne, on peut, de fagon trés schématique,
distinguer deux fagons d’envisager la relation entre la religion et la science: je les
appellerai, faute de mieux, la volonté d’intégration et le «séparatisme relatif». Ces deux
attitudes sont présentes a la Renaissance et bien qu’elles semblent assez contradictoires,
il leur arrive de se conjuguer.

La premiere attitude suppose la solidarité fondamentale de toutes les activités intel-
lectuelles de I'homme: la sapientia christiana est une sorte d’édifice ou tous les savoirs
ont leur place, la plus haute étant occupée par la théologie. Cette conception est particu-
licrement illustrée par I'universit¢ médiévale en son age d’or, avec sa hi€rarchie de
facultés, et par I'ceuvre de ses grands docteurs, Albert le Grand. saint Thomas et plusieurs
autres, qui parcourt toute la gamme des disciplines. Elle présente comme avantage de
valoriser les savoirs, la recherche et la curiosité (puisque méme la connaissance des
meeurs des éléphants sert a mieux éclairer I'ceuvre de Dieu)!, et elle est moins

I Voir notamment D.C. Lindberg: «Science and the early Church», dans D.C. Lindberg et R.L.
Numbers éd. God and Nature: historical essavs on the encounter between Christianity and Science.
Berkeley., Univ. of California Press. 1986, p. 26-38: Idem, «Science as handmaiden. Roger Bacon and the
Patristic tradition», Isis, 78, 1987, p. 518-536: ldem «Science and the Medieval Church: a preliminary
appraisal», dans Olivier Fatio éd., Les Eglises face aux sciences du Moyen Age au XX¢ siecle,
Geneve, Droz, 1991, p. 11-27.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L’'EXEGESE 109

contraignante qu’on ne pourrait croire; dans les facultés des arts de la fin du Moyen-Age,
les logiciens pouvaient se livrer paisiblement a des spéculations ébouriffantes, et les
philosophes explorer les recoins les plus problématiques de la philosophie d’Aristote: il
suffisait que cela passe pour des exercices propres a leur discipline, et valables dans ce
cadre?.

Mais au XVI¢ siecle le développement rapide de certaines disciplines, notamment
les mathématiques, modifie 1’équilibre de 1'édifice. Les théologiens sont eux-mémes
suffisamment occupés par leurs propres taches, en ce temps ou I'exégéese et la contro-
verse connaissent une intense activité, et ils ne peuvent plus prétendre suivre effecti-
vement les progres de toutes les disciplines. D’autre part certains spécialistes
s’impatientent de n’avoir droit qu’a énoncer des vérités relatives, restreintes a leur sphére
disciplinaire. Le cas des astronomes est particulierement net. Normalement, ils appar-
tiennent a la discipline des mathématiques, leur fonction étant de calculer les positions
des astres, a partir des modeles géométriques qu’ils ont établis pour rendre compte des
mouvements célestes. Mais certains d’entre eux, a partir de Copernic, prétendent aussi se
prononcer sur la constitution réelle de I'univers, ¢’est-a-dire parler en philosophes, et non
pas seulement pour les philosophes mais pour tout le monde, dans la mesure ou la vérité
cosmologique a une portée universelle.

Malgré ces tensions, la conception de la sapientia christiana survit a la Renaissance,
tout particulierement chez les catholiques, au sein de la Compagnie de Jésus. Les Jésuites
mettent en effet un soin particulier 4 former en leur sein des spécialistes hautement
qualifiés, notamment en mathématiques, a la fois pour les besoins de 1'enseignement et
pour participer activement aux débats scientifiques de leur temps. D’une fagon moins
attendue — et moins affirmée — on la retrouve aussi dans les universités luthériennes
d’Allemagne, bien qu’elle semble assez éloignée de la position de Luther. Melanchthon,
chargé de I'organisation de ces universités, s’attache a assurer la haute qualité des
enseignements disciplinaires, dans les matieres «humanistes» aussi bien qu’en physique
et en mathématiques, mais sans perdre de vue que I’ensemble doit concourir a la for-
mation de bons chrétiens?.

Mais il existe aussi une seconde attitude qui se base donc sur la volonté de séparer
les deux domaines de la religion et de la science. Elle est souvent associée a I’augusti-
nisme, mais elle remonte aussi a des sources plus anciennes, tant bibliques# que paiennes.

2 A partir du XIV€ siécle, aprés qu’une série de condamnations promulguées par I'évéque de Paris
Etienne Tempier en 1277 et visant des philosophes de 1'université ait fait éclater une crise latente, un
partage effectif des domaines de compétence permet d’éviter les conflits entre la faculté de théologie et
celle des Arts. Voir notamment Luca Bianchi et Eugenio Randi, Vérités dissonantes. Aristote a la fin du
Moyen Age, trad. C. Pottier, Paris, Le Cerf, 1993; Luca Bianchi, Censure et liberté intellectuelle a
["Université de Paris (XIHI¢-XIV€ siécles), Paris, Les Belles Lettres, 1999.

3 Voir notamment Karl Hartfelder, Philipp Melanchthon als Preeceptor Germanice, Berlin, 1889
(repr. Niewkoop, 1964); Sachiko Kusukawa, The Transformation of Natural Philosophy. The case of
Philip Melanchthon, Cambridge University Press, 1995: Dino Bellucci, Science de la nature et Réfor-
mation. La physique au service de la Réforme dans l'enseignement de Philippe Melanchthon, Rome,
Edizioni Vivere In, 1998.

4 «Ne cherche pas ce qui est trop difficile pour toi, ne scrute pas ce qui est au-dessus de tes forces»,
I’Ecclesiastique, 3: 21.



110 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

A la Renaissance, par exemple, les tenants de cette tendance se réclament aussi bien du
scepticisme antique que de I’exemple de Socrated. Sa doctrine, pour la résumer, est que
ceux qui cherchent Dieu et veulent fonder leur vie de chrétien sur des exigences essen-
tielles, n’ont que faire de se disperser dans de vaines recherches sur la nature des étoiles
ou les causes de la pluie.

Veuillez a ce que nul ne vous prenne au piege de la philosophie, cette creuse duperie 2
I'enseigne de la tradition des hommes, selon les éléments du monde et non selon le Christ.

Cette phrase de saint Paul, dans 1'Epitre aux Colossiens®, pose nettement 1'oppo-
sition entre I'étude de la nature et I'amour du Christ, qui suppose une conversion 2
d’autres valeurs. Elle trouve un écho dans l'enseignement d'un saint Augustin qui
condamne la superbe des impies qui se consacrent aux sciences, en ignorant leur propre
aveuglement a la seule véritable lumiere:

[Seigneur] vous étes inaccessible aux superbes, leur curieuse habileté siit-elle d'ailleurs le
compte des étoiles et des grains de sable, efit-elle mesuré les régions célestes et exploré la
route des astres. C'est avec leur intelligence, c'est par le génie que vous leur avez donné, qu'ils
cherchent ces secrets [...] Leur superbe impie les écarte de votre immense lumiére; ils pré-
voient d'avance I'éclipse du soleil, mais en attendant, ils ne se rendent pas compte de celle
qu'ils subissent eux-mémes’.

Cette mise en garde n’a jamais été prise a la lettre, et elle a surtout été comprise
comme s’adressant a des gens d’église (ce qu’étaient presque tous les intellectuels au
Moyen Age) pour leur éviter de s’égarer dans des études stériles et d’en tirer un orgueil
pernicieux8: il en va ainsi chez saint Anselme (XI¢ siécle), saint Bernard (XII¢ siécle),
saint Bonaventure (XIII® siécle), comme plus tard (XIVE-XV€ siecles) chez les adeptes
de la devotio moderna®, et encore chez les humanistes influencés par I’augustinisme, tel

3 Car pour Socrate, I’aboutissement de la philosophie ¢’est reconnaitre son ignorance. L’ «Apologie
de Raymond Sebond» de Montaigne (Essais II, 12) est proche de cette attitude.

6 «Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam: secundum traditionem homi-
num, secundum elementa mundi, et non secundum Christum» (Vulgate), Colossiens, 2, 8. Ce verset est
cit€ dans la question sur la curiosité de la Somme théologique, mais saint Thomas considére qu’il vise
seulement ceux qui abusent de la philosophie pour combattre la foi. (Ila, Iz, qu. 167, art. 1, trad. A.
Raulin, Paris, Le Cerf, 1984-1986 t. 3, p. 947).

T Confessions, 1. V, iii, 3-4; trad. Labriolle (Paris, Les Belles Lettres, 1926), t. I, p- 94-95. Voir
H. I. Marrou, St Augustin et la fin de la culture antique, Paris, 1938, p. 278-279, 351, 472-473. A la
Renaissance, plusieurs théologiens protestants s’inspirent du commentaire d’ Augustin sur I’ Epfire aux
Romains qui affirme que des philosophes paiens auraient pu, grice a leur science, atteindre une certaine
connaissance de Dieu a travers sa création; or ils sont contentés d’en tirer vanité, ce qui les rend respon-
sables de leur impiété. Voir D. C. Steinmetz, «Calvin and the natural knowledge of God», dans H.A.
Oberman éd., Via Augustini, Augstine in the later Middle Ages, Renaissance and Reformation, Leiden,
Brill, 1991, p. 142-156.

8 Voir A. Labhardt, «Curiositas. Notes sur I’histoire d’un mot et d’une notion», Museum helveti-
cum, 17, 1960, p. 206-224; H. A. Oberman, Contra vanam curiositatem, Zurich, 1973; E. Peters,
«Libertas inquirendi and the vitium curiositatis in Medieval thought», dans G. Makdisi éd., La notion de
liberté au Moyen Age, Paris, 1985, p. 89-98.

9 «Quiesce a nimio sciendi desiderio. Multa sunt qua scire parum vel nihil animae prosunt. Et
valde insipiens est qui aliquibus intendit quam his quae saluti suz inserviunt» («Garde-toi du désir outré
de savoir. Il est bien des connaissances qui ne sont gugre utiles a I’dme, ou méme pas du tout. Et il est
vraiment fou celui qui tend a autre chose qu’a ce qui sert a son salut»), Imitatio Christi, 1, 2, 2.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L’EXEGESE 111

Erasme!0. La perspective change évidemment, et les mémes formules prennent un autre
sens, quand les philosophes sont devenus presque tous des laics et que leur engagement
a plein temps dans leur activité professionnelle n’a aucune raison d’étre mis en cause.

On voit bien comment une telle position peut aboutir & une sorte de «séparatisme»:
puisque la théologie n’a rien a gagner des spéculations philosophiques et qu’il n’est pas
question pourtant de fermer les universités, mieux vaut laisser chacun vaquer de son coté.
En fait, I’histoire le montre, cette sage disposition convient parfaitement quand les deux
parties restent dans leur routine, tandis qu’elle montre toute sa fragilité en face de
circonstances exceptionnelles, voire simplement nouvelles. Toujours est-il qu’au XVIe
siecle, elle se présente vraiment comme un choix possible. Luther, puis Calvin,
I’adoptent dans leurs commentaires sur la Genése, le livre qui pose les bases de la cosmo-
logie et de I’anthropologie biblique, lorsqu’ils expriment le refus d’encombrer leur inter-
prétation d’explications scientifiques. Ils reprennent 1’idée, tout a fait traditionnelle, selon
laquelle Moise, parlant a des simples, a «accommodé» son discours 2 leur compré-
hension!!: il n'a voulu parler, insiste Calvin, que de ce que «les plus rudes et ignorans
voyent», pour leur apprendre les choses essentielles a leur foi, et la Bible n'enseigne
aucune physique, «que celuy qui voudra apprendre 1'Astronomie et autres arts exquis et
cachez les cerche ailleurs».!2 L’explication de la Parole ne doit donc en aucun cas
ressembler a un cours pour obtenir des grades universitaires. Dans son ceuvre exégétique
ou dans I'Institution, Calvin ne condamne pas la science profane, il la tient 2 distance en
la jugeant inutile dans la perspective du salut.

Or en constituant le monde comme un miroir, auquel il faut regarder Dieu, je n'enten pas que
nous ayons les yeux assez aigus pour voir ce que 1’0uvra%e du ciel et de la terre représente:
ou que la cognoissance qu'on en peut avoir suffise a salut!3.

Il existe donc au XVI€ siecle au moins deux fagons de concevoir la relation entre la
religion et la science. Mais aucune d’elle ne permet d’admettre la nouvelle théorie qui se
présente alors; I’h€liocentrisme contredit en effet non seulement la cosmologie admise a
I’époque, mais aussi un certain nombre de passages de 1’Ecriture qui affirment soit la

10 Dans son commentaire sur I’ Epitre aux Colossiens Erasme met ensemble la science des philo-
sophes et celle des pharisiens, pour I’opposer a la sagesse du Christ «puisque en ce seul [secret révélé
par le Christ] sont renfermés et cachés tous les trésors de la sagesse et de la connaissance féconde»,
Paraphrases in Novum Testamentum, Béle, 1541, t. 11, p. 206.

1 Cf. saint Thomas, Summa theologica, 11, qu. 98, art. 3: «secundum opinionem populi loquitur
Scriptura». On retrouve cette position dans les additions de Paul de Burgos (ca. 1351-1435) au
commentaire de Nicolas de Lyra (ca. 1270-1349) sur le 17 chap. de la Gengse: «Moyses rudi populo
loquebatur... ut imbecillitate rudium seu simplicium audientium condescenderet». C’est I'idée de
I’ <caccommodation» (Moise a adapté son discours a I’état des connaissances de son public), et elle permet
d’expliquer I"archaisme de certains aspects de la cosmologie biblique et de les interpréter avec souplesse
pour éviter les moqueries justifiées des philosophes: ces régles d’exégeése ont été fixées par saint
Augustin (De Genesi ad litteram XII libri, 1, 19-21; II, 9) mais elles n’ont d’application effective que
pour les passages ayant Iair de dire des choses absurdes ou qui s’opposent a des vérités prouvées. voir
Frangois Laplanche, «Herméneutique biblique et cosmologie mosaique», dans O. Fatio éd., Les Eglises
face aux sciences, Geneéve, Droz, 1991.

12 Calvin, Commentaire sur les V livres de Moyse, Genéve, 1564, p. 5 (le commentaire sur la
Geneve est d’abord paru en 1554).

13 Comm.. sur les V livres de Moyse, éd. cit., déd. 2 Henri de Navarre, f. *6 v°-*7 r°.



112 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

stabilité de la terre, soit le mouvement du soleil. Or le sentiment de 1'infaillibilité du texte
biblique est alors si fort que I’on ne congoit pas d'explorer la nature en échappant tout a
fait 2 son contrdle!4. Qu'ils soient favorables a I’essor d’une science chrétienne ou qu’ils
se méfient des exces de la spéculation intellectuelle, les théologiens ne peuvent regarder
favorablement une théorie qui contredit I’une des notions fondamentales de la cosmo-
logie biblique, une notion qui se recommande a leurs yeux, quelle que soit leur opinion
sur I'intérét de la philosophie de la nature, par sa simplicité et par son évidence!d. Le
livre de Copernic, dés sa publication et méme avant, s’est heurté a ce probléeme!©.
Rappelons les faits.

Copernic rédige une premicre esquisse de son systeme vers 1512: le Commen-
tariolus qui connait une diffusion manuscrite probablement trés limitée. Ensuite vient la
composition de son grand traité, le De revolutionibus, dont la rédaction doit étre déja tres
avancée vers 1535. Au début, tout s’annonce favorablement. Copernic est poussé a la
publication par plusieurs amis dont Tiedemann Giese (1480-1550), chanoine de Warmie
comme lui, et bientot évéque de Chelmno/Kulm, un théologien érasmien et tolérant!7. En
1533, Johannes Albertus Widmanstadius, au service de Clément VII, fait devant ce pape
et un auditoire choisi, un rapport oral sur la Copernicanam de motu terrae sententiam's,
deux ans plus tard, il devient secrétaire du cardinal Nicolas Schomberg et lui parle du
nouveau systeme. En novembre 1536, Schomberg écrit & Copernic en lui offrant de faire
copier I'ouvrage a ses frais pour qu’il soit envoyé a Rome. Le cardinal meurt en
septembre 1537, ce qui met un terme au projet, mais Copernic fera reproduire sa lettre
dans le De revolutionibus.

Si Rome semble bien disposée, Wittenberg fait encore mieux: Georg Joachim
Rheticus!?, jeune mathématicien de cette université, voyage jusqu’a Frombork et sympa-

14 L'immobilité de la terre et le mouvement du soleil sont affirmés en Job 9: 6-7: 26: 7; 38: 4-6.
Josué 10: 12-14. Psaumes 18: 6-7;92: 1; 103: 5. 118: 90. Ecclésiaste 1:4-6. 1 Chronigues 16: 30.
Proverbes 3: 19. Isaie 38: 8.

IS En d’autres termes, cette notion ne reléve pas i leurs yeux de I'«accommodation» (voir supra la
note 11).

16 Voir notamment R.S. Westman, «The Copernicanism and the Churches». dans Lindberg el
Numbers éd.. God and Nature..., Berkeley, 1986, p. 76-113; M. A. Granada. «Il problema astronomico-
cosmologico e le sacre scritture dopo Copernico: C. Rothmann e la teoria dell” accommodazione»
Rivista di storia della filosofia, 1996, p. 789-828.

I7Sur T. Giese. évéque de Chelmno en 1538 et de Warmie en 1548, voir A. Kempfi, «Erasme et I
vie intellectuelle en Warmie au temps de N. Copernic». dans Colloguia Erasmiana Turonensia, Limoges
1972, 1. p. 397-406. 1l écrira un Hyperaspistes (perdu) pour défendre les idées de Copernic.

I8 Widmanstetter rapporte la scéne dans une note portée sur le manuscrit que Clément VII lui :
offert pour I"occasion (M. Biskup, Regesta Copernicana, Wroclaw, 1973, n. 339, p. 153). La source d¢
Widmanstadius est peut-étre Alexander Scultetus, chanoine de Frombork et ami de Copernic, résidant :
Rome vers 1530. Voir E. Rosen, «Was Copernicus’ Revolutions approved by the Pope?». Journal of the
History of Ideas. 36, 1975, p. 531-542.

19 Georg Iscrin, dit Rheticus. est né en 1514, a Feldkirch en Autriche. Alors qu’il sort d’une famillc
qui restera catholique, il commence sa formation a Zurich, ou Zwingli met en ceuvre sa Réforme. Ei
1532, il s’inscrit a4 Wittenberg et devient luthérien. Il obtient la Maitrise ¢s Arts en 1536 et se trouv
aussitot recruté pour enseigner les mathématiques aux débutants; il a pour collegue Erasmus Rheinhol
Voir Karl Heinz Burmeister, Georg Joachim Rheticus, 1514-1574? Eine Bio-Bibliographie. 3 vol., Wies
baden, 1967-1968.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L'EXEGESE 113

thise avec Copernic autant qu’avec Giese, aucun désaccord d’ordre religicux ne semblant
troubler leur relation, sans doute parce qu’ils ont vivement conscience, chacun a sa
maniere, que la nouvelle doctrine est un grand bienfait pour la Chrétienté et que sa vérité
transcende les querelles doctrinales. Rheticus s’enthousiasme pour le nouveau systeme
dont il compose et fait publier une sorte de résumé-annonce: la Narratio prima (187 éd.
Gdansk, 1540)20, Engagé dans la mise au point du manuscrit de Copernic en vue de sa
publication, il ne peut cependant ignorer les obstacles qui se présentent. En juin 1539,
Luther a protesté dans ses Tischreden (publiés en 1566) contre «le fou qui veut renverser
tout I’art de 1’astronomie», en rappelant le miracle de Josué, et Melanchthon réagit a la
Narratio prima dans une lettre a Burkhart Mithobius, datée d’octobre 1541: selon lui la
nouvelle doctrine est absurde et ne peut provenir que d’une «impudence» qui devrait étre
réprimée?!.

Tres conscient de ces difficultés et des enjeux théologiques de la nouvelle doctrine,
Rheticus écrit, en plus de la Narratio prima, un petit traité qui démontre la compatibilité
du mouvement de la terre et de I'Ecriture. 1l le montre a Tiedeman Giese qui I’apprécie??,
mais |’Guvrage restera inédit jusqu’en 1651, ot I'on imprimera a Utrecht, dans la plus
grande obscurité, Cujusdam anonymi, Epistola de terrae motu®3.

Rheticus commence par y citer abondamment saint Augustin?4: «I’Ecriture a volon-
tairement évité une description exacte de la nature», car elle est destinée aux simples et
aux ignorants, elle adopte donc les fagons vulgaires de parler ita ut etiam se plane ad
populi captum accommodaret®S. Jusque-1a, rien que n’approuveraient Luther,
Melanchthon et la plupart des théologiens, puisque les regles énoncées par saint Augustin
dans ses deux commentaires littéraux sur la Genese constituent une sorte de norme
communément acceptée a la Renaissance pour l'interprétation de la cosmologie
mosaique; mais Rheticus poursuit en jouant sur deux idées qu'un examen superficiel
jugerait contradictoires: d’une part, il découvre dans I'Ecriture des allusions aux mouve-
ments de la terre décrits par Copernic2®, de I'autre il affirme que les témoignages

20 2¢ ¢d. Bile, 1541; par la suite, la Narratio prima sera jointe a la deuxieme édition du De revo-
lutionibus (Bale, 1566), et, grice a Michel Mastlin, aux deux éditions du Mysterium cosmographicum
de Kepler (Tiibingen 1596 et Francfort 1621). Notons que Rheticus figurera a I'Index a partir de 1559.

21 Melanchthon, Opera, éd. C.G. Bretschneider, Halle et Brunswick, 1834-1860 (CR) IV, n°® 2391,
col. 679.

22 Dans une lettre écrite en juillet 1543 a Rheticus, T. Giese souhaite une édition révisée du De
revolutionibus et mentionne, parmi les pieces qui devraient y figurer, opusculum quo a Sacrarum
Scripturarum dissidentia telluris motus vindicatur (Burmeister, Rhetikus, éd. cit. t. I1I, p. 54-59).

23 Le titre courant porte: Dissertatio de Hypoth. Astronomice Copernicance. Texte €dité et annoté
dans R. Hooykaas, G.J. Rheticus’ Treatise on Holy Scripture and the Motion of the Earth... and additio-
nal chapters on Ramus-Rheticus and the development of the problem before 1650, Amsterdam, 1984.

24 De genesi ad litteram imperfectus liber (début); De genesi ad litteram XII libri (voir supra note
11), notamment I, 19 et I1, 9. Rheticus se référe aussi fréquemment aux gloses de Nicolas de Lyre (qu’il
confond avec celles de Paul de Burgos), autre fagon de légitimer son entreprise.

25 Ed Hooykas, section 8. Le «discours de la méthode» de Rheticus s’étend sur les 13 premiéres
sections de cette édition,

26 Vorr 1°éd. Hooykaas, sections 25 a 27; réf. au psaume 73/74: 17, Isaie 40 :28 et Jérémie 33 :25-
26. Rheticws conclut: «Hi sunt fere loci Scripturz, quibus si terra movetur, aliquid hac de re, sed obscure



114 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

bibliques contre le mouvement du soleil ne peuvent étre pris littéralement2? puisqu’il n’y
a pas de vérité scientifique dans la Bible: assurément la vérité totale sur la nature dépasse
notre science limitée, de sorte que pour certaines choses, il faut nous contenter de croire
ce que dit Moise (par exemple I’existence des eaux sur-célestes?8), mais cela n’empéche
pas la raison d’arriver a des conclusions:
Pour ce qui est de la nature et des autres matieres que traite la philosophie, [nous pouvons en
avoir une connaissance exacte] autant que Dieu I’a permis a la raison humaine... Nous
voyons le soleil, les étoiles et tous les corps célestes se lever et se coucher selon un ordre cer-
tain, et recommencer leur cours... [Sur la nature du soleil, les avis divergent.] Mais dire qu’il
est tout aussi incertain que le soleil ne se leve pas ou qu’il se leve, et que toutes choses sont
également incertaines, c’est le fait d’hommes qui délirent. Quant a savoir si pour nous le

soleil se léve parce que la terre recule ou parce que le mouvement est en lui: la raison et la
science mathématique concluent la premiére solution, et les sens la seconde?9.

Rheticus use de beaucoup de prudence en rappelant que I’homme ne pourra jouir
d’une science parfaite que lorsqu’il verra Dieu face a face, aprés I'avénement du régne
du Christ39, mais il n’en poursuit pas moins son travail d’exégése, en démontrant
notamment que dans tels passages de Job et des Psaumes qui semblent nier 1"héliocen-
trisme, fundamenta (terree) signifie tout simplement centra, «centres» (la terre, selon
Copernic, a plusieurs centres de mouvement) et fundare, dans la méme logique, n’a nul-
lement le sens d’«immobiliser»31. Puisque les hypothéses du mouvement ou de I’'immo-
bilité de la terre sont au départ équivalentes, que la raison mathématique est en faveur de
la premicere, et que le texte de la Bible, moyennant un petit travail d’analyse, fournit plu-
tot des arguments allant dans le méme sens, la conclusion ne saurait rester douteuse.

Contrairement & ce qu’on pourrait juger a premiere vue, le texte de Rheticus n’est
ni confus, ni contradictoire: il pose clairement au moins deux principes. D’abord
I"impossibilité de désolidariser le discours scientifique et le discours biblique sur le
cosmos, méme si la différence complete de leur intention est reconnue. Ensuite 1’exis-
tence de deux types de lecteurs de la Bible: le premier est le lecteur commun, principal
destinataire du livre, qui y trouve, mis volontairement a sa portée («accommodé» a sa
compréhension), tout ce qui est nécessaire pour nourrir sa foi: le second est a la fois un
lecteur commun et un lecteur privilégié, doté d’une capacité exceptionnelle a déceler,
sous I'écorce du texte, les signes d’une vérité imperceptible au vulgaire. Cette capacité,

in Bibliis possemus dicere, contineri» (sect. 27-28 «Voici des passages de I'Ecriture grace auxquels nous
pourrions dire, si la terre se meut, que la Bible contient quelque propos & ce sujet, mais obscurément»).

27 Ed. cit. sections 14-32 et 46-63 (surtout 62-63).

28 Section 28.

29 Sections 29-31: «... de rerum natura et aliis rebus, a Philosophis tractatis, quantum DEUS
concesserit human rationi... Videmus Solem, stellas. supera denique omnia certa ratione oriri. occidere.

ristinosque cursus repetere. ... Dicere vero, non minus certum esse Solem non oriri quam oriri,

p q p q
omniaque pariter incerta esse, est hominumin sanientium. An autem nobis oriatur Sol terr@ cessione, an
ipsi insit motus, illud quidem concludit ratio, et Mathematica; hoc vero sensus».

30 Section 32, réf. a saint Paul I Corinthiens 13 : 12.

31 Sections 44-51, réf. a Job 26 : 7; Isaie 42 : 5, 44: 24 et 48 : 13; Psaume 92/93 : 1; Psaume
101/102 : 26-25; Psaume 103/104 : 5; Psaume 118/119 : 90; Zacharie 12 : 1.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L'EXEGESE 115

il ne I’a pas cultivée par de fortes études théologiques, mais par I'usage du raisonnement
mathématique.

Le premier point — la solidarité entre le Livre de la Révélation et le Livre du Monde
— est acquis d’avance. A la Renaissance, rares sont ceux qui prennent a la 1égere la des-
cription du monde qu’on trouve dans la Bible. C’est en particulier pour cela que les
Réformateurs et les Contre-Réformateurs3? prennent la peine de consacrer des commen-
taires a la Genese, alors qu’on pourrait estimer que les principaux enjeux théologiques du
temps se trouvent ailleurs. Mais le second point a de quoi surprendre: c’est la premiere
fois qu on suggere si fortement que le lecteur privilégié de la Bible — du moins pour
certains de ses aspects — pourrait n’étre ni un théologien, ni un prophete inspiré, mais
un mathématicien, ou plus exactement quelqu’un dont le don prophétique s’exercerait a
travers 1'intelligence mathématique.

Pour reprendre notre premiere distinction, Rheticus s’oppose évidemment aux
«intégrationnistes», pour qui la théologie doit orienter et contrdler les travaux des disci-
plines subalternes (et qui ne sauraient admettre 1'idée d’une illumination particuliere
accordée a des laics). Mais il ne s’accorde pas non plus a I’autre parti33. Luther, comme
plus tard Calvin, se méfient des exces de la curiosité scientifique: l'intelligence humaine
a été obscurcie par le péché, de sorte qu’elle est menacée par I’erreur deés qu’elle se fie
trop a elle-méme et se laisse pervertir par I'orgueil. L'idée d’une science biblique réservée
a I'intelligence aigué de quelques savants leur est étrangere:

Pour entendre donc le sens de Moyse, nous n'aurons que faire de voler par dessus les cieux:

ouvrons seulement les yeux, pour voir la lumiere que Dieu nous a allumee sur la terre.34

Moise, selon eux, a eu a sa disposition «la science des Egyptiens» et I’Esprit Saint qui
I"inspirait pouvait lui faire partager son omniscience,? or il s’est contenté de se servir de
ses yeux, de son bon sens éclairé par I'Esprit et du langage le plus direct pour formuler
quelques vérités essentielles comme la stabilité de la terre et la course bénéfique des

Commentary of Martin Luther», dans Irena Backus et Francis Higman éd., Théorie eu pratique de l'exé-
gése (Colloque. Geneve, 1988), Geneéve, Droz, 1990. Sur Calvin, voir supra. Le commentaire sur la
Genese du jésuite Pereira est monumental (4 vol., Rome, 1591-1595), il est tres diffusé ainsi que le Com-
mentarium in Pentateuchum Mosis de Cornelius a Lapide (1617).

33 Les premiers sont favorables a une interprétation aristotélicienne de la cosmologique biblique.
les seconds en préferent une lecture plus littérale: aucune de ces deux attitudes ne favorise Copernic.

33 Comm. Sur les V livres de Moyse, éd. cit. p. 6; a propos du verset 15: «soient pour luminaires».
Cf. quelques lignes plus bas, a propos de «Et soyent en signes»: «Il faut bien retenir ce qui a esté dit, que
Moyse ne philosophe point subtilement de quelques mysteres cachez, mais recite les choses qui sont
communement connues voire des plus rudes, et sont en usage commun». De ces vérités «en usage
commun» I’homme n’a aucune raison de se méfier car elles lui viennent de Dieu.

35 Calvin admet I'excellence de la science juive, il dit, dans son commentaire sur Actes 7 : 22
(«Moise fut instruit en la science des Egyptiens») que Moise a renoncé volontairement aux plaisirs et aux
prestiges de la science, pour s’adresser au commun des hommes (1552; éd. Baum, 48, 141-142). La Bible
est dictée par I’Esprit Saint qui est omniscient mais qui n’a pas voulu encombrer I'Ecriture d’un savoir
qui aurait déconcerté les humbles; voir le commentaire sur le Psaume 136: «Car ne n’a point este I’in-
tention du sainct Esprit d’enseigner I’astrologie ... le sainct Esprit a mieux aimé, par maniere de dire,
beguayer, que de fermer le moyen d’apprendre aux ignorans et idiots», Le livre des Pseaumes exposé par
Jehan Calvin, (Genéve), Conrad Badius, p. 853.



116 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

luminaires. La Bible, comme le livre de la Création doivent continuer a se lire dans cette
perspective, méme si le travail des philosophes et des mathématiciens, mené de fagon
raisonnable, reste pour sa part parfaitement respectable. A leurs yeux Copernic dépasse
donc doublement les bornes: parce qu’il élabore un systéme excessivement subtil et parce
qu’il s’oppose au bon sens, en niant I'existence d’une de ces rares étincelles de lumiere
que I’homme a conservées apres la Chute.

On ignore ce qu’il est advenu du texte de Rheticus avant sa réapparition au milieu
du XVII¢ siecle, mais il est troublant de constater qu’il définit 1’attitude qu’adopteront
tous les grands coperniciens de la révolution scientifique, notamment Kepler et Galilée.

Mais poursuivons I'histoire de la publication et de la premiere réception du De
revolutionibus. En mai 1542, Rheticus se rend a Nuremberg et confie le livre a I'im-
primeur Johannes Petreius (1497-1550). Des le mois de juin Copernic rédige sa dédicace
a Paul II1 dans laquelle, pour des raisons évidentes, nulle mention n’est faite de son jeune
ami luthérien3¢. Mais Rheticus, nommé professeur a Leipzig, doit rejoindre son poste en
octobre et transmet la surveillance de I’'impression a son ami Andreas Osiander, mathé-
maticien et théologien influencé par le relativisme cusanien3’. Celui-ci, par précaution,
rédige un avis au lecteur anonyme qui réduit la nouvelle théorie au statut de simple hypo-
thése8. Célebre controversiste, il s’est discrétement abstenu, comme Rheticus, d’appa-
raitre comme éditeur d'un ouvrage dédié au pape. Son ad lectorem, en tout cas, exprime
bien sa pensée: aucune vérité absolue ne peut étre atteinte sinon par révélation divine.
Prendre les hypotheses pour des réalités, ¢ est risquer de tomber dans 1"absurdité, quelle
que soit la théorie choisie. S7il n"a pas averti Copernic de son initiative, il lui a déja fait
connaitre sa position: dans une lettre du 20 avril 1541, il lui a écrit qu™a son avis les hypo-

theses astronomiques sont des bases de calcul et non des articles de foi, en lui conseillant

de le dire dans sa dédicace pour prévenir les oppositions3?.

36 Sur les démarches effectuées pour qu une telle dédicace soit autorisée on n’a que peu de lumicre.

Il est cependant certain que Copernic peut alors disposer d'intermédiaires @ Rome., comme
Widmanstetter (passé au service de Paul I en 1537, rentré en Allemagne en 1539, mais effectuant de
longs séjours & Rome en 1541 et 1542). De janvier a juin 1542, Copernic fait agir des proches a la cour
papale pour une affaire ecclésiastique. Voir A Mercati. «Una supplica di Niccolo Copernico a Papa Paolo
HI». Arti della Pontificia Accademia delle Scienze delle Nuovi Lincei, 85, 1931-1932, p. 245-247.

37 Voir Bruce Wrightsman. Andreas Osiander and Lutheran contribution to the Copernican
Revolution. PhD. Univ. of Wisconsin, 1970: Idem. «Andreas Osiander’s contribution to the Copernican
achievement», dans R.S. Westman éd., The Copernican Achieviment, Berkeley, Univ. of California, 1975.
p. 213-243. Osiander (1498-1552) est un théologien protestant, spécialiste des langues bibliques, de la
kabbale et des mathématiques (il éditera 'Ars magna de Cardan). De Nicolas de Cuse, il retient I'idée
de la coincidence des opposés et de I'incertitude de tous les savoirs, hormis les mathématiques. Son De
conjectura, inspiré par cette pensée, paraitra 3 Nuremberg, chez Peterius, en 1544. Comme Nicolas de
Cuse, il maintient que seul I'Esprit Saint peut donner a 'homme la connaissance de la nature.
Controversiste intransigeant et combatif, il finira par se brouiller avec son propre parti. Aux conférences
entre catholiques et protestants tenues a Haguenau (1540; et & Worms (1541), il défend des positions
opposées a celles des théologiens de Wittenberg et des autorités de Nuremberg, de sorte qu’il est défini-
tivement exclu des délibérations.

38 Tiedemann Giese, indigné par sa lecture, écrira 4 Rheticus. dés juillet 1543, pour dénoncer ce
forfait qui souille la gloire de Copernic (lettre citées ci-dessus, note 22).

39 Voir L. Prowe, Nicolaus Coppernicus, Berlin, 1883-1884, 1, 2, 523.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L'EXEGESE 117

Il n’empéche que la dédicace a Paul III subsiste dans I'édition imprimée. Or c’est
un texte tres déterminé, qui affiche la juste fierté d’offrir a la Chrétienté une cosmologie
plus harmonieuse et qui traite de mataiologoi (diseurs de rien) ceux qui s’ appréteraient a
I'attaquer «a cause de quelque passage de I'Ecriture malignement détourné de son
sens»#0. Est également conservée 1'épigraphe grecque: «Que nul n’entre ici s’il n’est
géometre». Il est vrai qu’on peut lui préter deux sens: soit «ce qu’il y a dans ce livre ne
concerne que la géométrie» (ce qui serait en accord avec I’avis d’Osiander), ou bien «que
personne ne s'avise de critiquer ce qu’il y a dedans s’il n’est pas capable de le
comprendre, or seuls les géometres le peuvent»; dans ce dernier sens, la formule redouble
I’avertissement aux mataiologoi de la dédicace.

Copernic n’avait pas tort de prévoir des réactions: elles sont presque immédiates, et
a Rome et a Wittenberg. En 1544, un dominicain florentin, Giovanni Maria Tolosani (ca.
1470-1549)41 achéve un gros traité théologique De purissima veritate divine scripture
adversus errores humanos, achevé en juin 1544 et guidé par un vif sentiment anti-luthé-
rien. L'ouvrage est examiné a Rome par le Maitre du Sacré Palais, Bartolomeo Spina de
Pise, dominicain, théologien thomiste*2, et par ailleurs ami de Tolosani. Spina a eu
I’occasion de prononcer a Rome une disceptatio contre Copernic, mais il meurt en 1546
sans I’avoir rédigée et il laisse a Tolosani la mission de le faire a sa place. Celui-ci, dont
I’ouvrage comporte plusieurs appendices, consacre donc le 1V¢ a cette tiche: De cwlo
supremo immobili et terra infima stabili ceterisque ceelis et elementis intermediis mobi-
libus*3. La réfutation de Tolosani, comme toutes celles qui suivront, comporte deux types
d’arguments, des arguments physiques, inspirés d’Aristote et de Ptolémée, et des
citations bibliques**. La mort de I'auteur, en 1549, ou quelque autre raison, empéche
I'ouvrage d’étre imprimé, et le manuscrit reste dans la bibliothéeque de San Marco ou
Tommaso Caccini O.P., accusateur de Galilée, le consultera en 1614.

40 Des revolutions des orbes célestes, 1. 1, éd. et trad. par A. Koyré, Paris, 1934, p. 47.

41 Veir S.I. Camporeali, «G. Tolosani O.P. e la teologia antiumanistica agli inizi della Riforma»,
Mélanges Thomas Kaeppel O.P., Rome, 1978; Idem, «G.M. Tolosani O.P.: 1530-1546. Umanesimo,
Riforma e Teologia controversista», Memorie domenicane, 103, n.s. 17, 1986, p. 145-252. Tolosani,
mathématicien expert, a travaillé a la Réforme du calendrier. Il a écrit un De correctione calendarii et
publié a Venise, en 1537, sous le pseudonyme de Johannes Lucidus Samotheus, un Opusculum de
emendatioribus temporum, dédié a Nicholas Schénberg.

42 Tl'a publié en 1519, a Venise, de violentes attaques contre le cardinal Thomas Cajetanus et
Pomponaz:i, & propos du De immortalitate animorum (Voir M.L. Pine, Pietro Pomponazzi: radical
philosopher of the Renaissance, Padoue, Antenore, 1986, p. 134-5; 175-88).

43 Ct texte, resté manuscrit, a été redécouvert, puis publié, par Eugenio Garin. Voir E. Garin, «A
proposito ¢ Copernico», Rivista critica di storia della filosofia, 26, 1971, p. 83-7. Publication du texte
dans Studic copernicana, VI, Wroclaw, 1973, p. 31-42, et dans E. Garin, Rinascite e rivoluzioni, Movi-
menti cultirali dal X1V al XVIII secolo, Bari, 1975, p. 283-295.

44 Tdosani, plutdt condescendant, voit en Copernic un savant humaniste qui manque d’une solide
formation :n physique et en dialectique, qui ignore les principes de la lecture de la Bible, ce qui le met
en «péril dinfidélité» (éd. 1975, p. 288), et dont la prétention («ostentare voluit ingenii sui acumen») n’a
abouti qu’i manifester son incapacité (p. 295). Il affirme vouloir éviter un «scandale», celui des dissen-
sions qui re manqueraient pas de survenir entre les exégetes catholiques et ceux que séduiraient la nou-
velle doctrne, «contraire 4 la raison humaine et opposée a I'Ecriture» (éd. cit., p. 291). A la fin de son
texte (p. 2%S), Tolosani évoque la dispute anti-copernicienne tenue 3 Rome, la mort de Spina et ses suites.



118 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

A Wittenberg, ni la Narratio prima, ni le De revolutionibus ne restent lettre morte.
Des 1544, Melanchthon encourage Erasmus Reinhold a travailler sur de nouvelles tables,
basées sur les données, les calculs et la géométrie copernicienne. (elles paraitront en
1551). Mais les calculs sont une chose et la physique une autre. A partir de 1545
Melanchthon se remet a travailler activement sur le projet d’'un nouveau manuel de
physique qui parait en 1549. L’ ouvrage vise a ruiner le scepticisme?, en prouvant qu'il
existe les moyens d'une connaissance naturelle de l'existence de Dieu et de sa Pro-
vidence, méme compte tenu des faiblesses de la raison humaine déchue#¢. Ce manuel
contient une réfutation de Copernic tres complete, avec la liste des arguments physiques
et des arguments bibliques qui doivent y entrer: elle constituera un modele souvent imité,
y compris par les écrivains catholiques?’. D’une édition a 1’autre (et il y en aura beau-
coup), cette réfutation conservera toute sa fermeté. Sur un seul point, Melanchthon a
évolué. La comparaison de son manuscrit et des deux versions imprimées successives de
son manuel permet de constater une modification de son jugement moral sur Copernic.
Dans le manuscrit, le passage qui le concerne occupe six pages couvertes de ratures et de
repentirs#8; il s’agit d'un premier jet, rempli d'injures dont seules les plus modérées
seront conservées pour I'impression. Dans la premiére édition reste seulement une
condamnation adressée a ceux qui prennent le risque de perturber des esprits novices
pour le simple plaisir de se faire valoir*?. La version corrigée, parue en 1550, gomme ce
dernier trait>?. Mais cette atténuation ne saurait étre confondue avec de I'indulgence, ni
attribuée a une secrete sympathie, car la raison essentielle du refus de I'héliocentrisme
demeure:

Il appartient a un esprit honnéte d’embrasser avec respect la vérité montrée par Dieu et de se

reposer en elle, et de remercier Dieu qui a allumé une certaine lumiere et I'a conservée dans

les esprits des hommes. . .”!
Dans la version corrigée de 1550, la legon est encore plus claire :

Il faut que dans leur premiére éducation les <éleves> aiment les idées admises par I'accord
unanime des spécialistes. et quand ils comprennent que Dieu a fait voir la vérité. il faut qu’ils

43 Melanchthon, Initia doctrinee physicee, éd. cit. (CR) XIII, 186-187: trois moyens s associent
P )
pour obtenir une certitude, les principes innés, I'expérience et le syllogisme.

46 Ed. cit. XIII, 200-203. Sur la conception luthérienne d une Providence i I'ceuvre dans le monde
physique et lisible par I’homme, voir notamment S. Kusukawa, op. cit., p. 160-167.

47 Voir L. Pantin, «La réception frangaise des Initia doctrin@ physice», dans Giinter Frank et Kees

p ¢ P
Meerhoft dir., Melanchthon und Europa. II Westeuropa, Stuttgart, J. Thorbeke, 2002, p. 97-116.

48 Nuremberg, Stadtbibliothek, Cent. V App. 21, 179r°-181v°. Pages transcrites dans Walter
Thiiringer, «Paul Eber (1511-1569) Melanchthons Physik und seine Stellung zu Copernicus», dans
Melanchthon in seinen Schiilern, Wolfenbiittel, 1997 (Wolfenbiitteler Forschungen, 73), p. 319-320.

49 Ed. cit. X111, 216: «Sed hic aliqui vel amore novitatis, vel ut ostentarent ingenia disputarunt
moveri terram... Etsi autem artifices acuti multa exercendorum ingeniorum causa qu&runt, tamen
adseverare palam absurdas sententias, non est honestum, et nocet exemplo...».

50 Voir E. Wohlwill. «Melanchthon und Copernicus», Mitteilungen zur Geschichte der Medizin und
der Naturwissenschafi. 3. 1904, p. 260-7, qui compare les deux versions.

51 «Bona mentis est veritatem a deo monstratam reverenter amplecti et in ea aquiescere et deo
gratias agere aliquam accendenti lucem et servanti in hominum mentibus...» (texte de 1549, éd. cit., 216).



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L’EXEGESE 119

I’embrassent avec respect et s’y reposent, et qu'ils rendent grice a Dieu qui a allumé une

certaine lumiére et I'a conservée parmi le genre humain...52,

Pour Melanchthon, I"’homme n’a conservé apres la Chute que quelques scintilles ou
semences de vérité a partir desquelles il lui a fallu élaborer une science imparfaite, mais
honorable et valide grace a un long et patient labeur, attentif a ne pas se dévoyer: son
guide, c’est la raison, mais c’est surtout une attention docile a ce que «Dieu montre»,
dans son Ecriture et dans la nature. Le méme principe est valable dans 1’éducation. Si
I’enfant étouffe les semences de vérité qu’il porte en lui en refusant I'évidence premiere
du spectacle de la nature et en se détournant des doctrines solidement établies — sans
méme parler du témoignage de la Bible — le mal est irréparable.

On trouve chez Calvin, dans un sermon prononcé en 1556, des mots beaucoup plus
vifs mais une conviction tres voisine: seule une perversité diabolique peut conduire a se
détourner du sens commun33.

Ne soyons pas semblables a ces fantastiques qui ont un esprit d'amertume et de contradiction,

pour trouver a redire a tout, et pour pervertir I'ordre de nature. Nous en verrons d'aucuns si

frénétiques, non pas seulement en la religion, mais pour montrer partout qu'ils ont une nature
monstrueuse, qu'ils diront que le Soleil ne se bouge, et que c'est la Terre qui se remue et
qu'elle tourne. Quand nous voyons de tels esprits, il faut bien dire que le diable les ait
possédés, et que Dieu nous les propose comme des miroirs, pour nous faire demeurer en sa

crainte. [...]. Mais voila comme il a des forcenés qui voudraient avoir changé I'ordre de la
nature, méme avoir ébloui les yeux des hommes, et avoir abruti tous leurs sens.>%

Ce texte vise-t-il directement Copernic ? peut-étre pas, mais il n’est guére encou-
rageant.

52 «Ament autem in prima institutione sententias receptas communi artificum consensu, qua
minime sunt absurdae: et ubi intelligunt veritatem a Deo monstratam esse, reverenter eam amplectantur
ac quiescant in ea: et Deo gratias agant, aliquam accendenti lucem, et servanti in genere humano», texte
corrigé en 1550, d’apres 1'éd. de Lyon, 1552, p. 56.

53 Ce qui, pour Calvin comme pour Melanchthon, donne une force inébranlable aux passages de
I’Ecriture assurant I'immobilité de la terre, c’est leur accord avec le sens commun, c¢’est-a-dire avec cette
lumiere résiduelle que I'homme a conservée apres la Chute, alors méme que ses facultés les plus hautes
sont devenues faillibles, surtout quand elles se lancent dans des exercices audacieux: Copernic, a leurs
yeux, fait un choix insensé quand il retire sa confiance au sens commun pour la donner a ses propres
acrobaties intellectuelles. C’est pourquoi je ne suis pas d’accord avec la conclusion de I'article de R.
Hooykaas («Calvin and Copernicus», Organon, 10, 1974, p. 139-148). A cause de son refus de chercher
de la science dans la Bible, Hooykaas attribue a Calvin, en dépit de son rejet de I'héliocentrisme, une
attitude relativement ouverte: au moins, il ne cherche pas a retrouver Aristote derriére les paroles de
Moise. Il se peut que certains coperniciens (ceux que cite Hooykaas appartiennent au XVII€ siecle) se
réclament des regles exégétiques de Calvin, mais ce n’est pas sans abus. Calvin condamne sans appel
toute entreprise intellectuelle fondée sur une confiance excessive en la raison humaine; quant aux
coperniciens, de Rheticus 4 Galilée, méme quand ils font mine de s’en défendre, ils cherchent bel et bien
de la science — la leur — dans la Bible. Et la doctrine de 1’«accommodation», qui n’est pas spécifi-
quement calviniste, leur sert surtout de garantie.

34 Calvin, 8¢ sermon sur I Corinthiens 10: 19-24 (prédication de 1556 éditée en 1558), éd. Baum
et al., t. 49 p. 677. Voir R. Stauffer, Dieu, la Création et la Providence dans la prédication de Calvin,
Berne, 1978, p. 183-190. Ch. B. Kaiser («Calvin, Copernicus and Castellio», Calvin Theological Jour-
nal, 21, 1986, p. 5-31) pense que ce passage vise Sébastien Castellion qui a lancé un appel a une
tolérance fondée sur une épistémologie sceptique en citant un passage des Academica Priora de Cicéron
(39, 123) évoquant I'hypothése de la rotation de la terre.



120 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

Contre ces oppositions, des tentatives sont faites qui retrouvent la voie frayée par
Rheticus, en gagnant cette fois une certaine publicité>’. Diego de Zuniga, un moine
augustinien, publie a Tolede en 1584 un commentaire sur Job qui donne une lecture
copernicienne du verset 9 : 6 Qui commovet terram de loco suo et columne ejus concu-
tiuntur. Selon Zuniga, les passages qui semblent dire le contraire (par exemple Ecclé-
siaste 1 : 4 Terra autem in @ternum stat) doivent €tre mises sur le compte de |’ «<accom-
modation», ¢’est-a-dire de la volonté de s’adapter & la compréhension des simples3©.
Zuniga voit son interprétation réfutée dans le commentaire sur la Genese de Benito
Pereira (1591), il insére lui-méme une critique du copernicianisme dans la Philosophie
prima pars, qu’il publie a Tolede, en 1597, et le passage contesté de son commentaire
sera définitivement censuré en 1616. Il n’empéche que sa tentative a le temps de se rendre
célebre avant d’étre étouftée.

Quelques années plus tard, le jeune Kepler, étudiant a Tiibingen, devient un coper- -
nicien convaincu, et ne tarde pas a dépasser par I'ampleur de ses vues le maitre qui lui a
d’abord inspiré cette conviction, Michael Mastlin®7: il assume pleinement la dimension
mathématique, physique et théologique de I’héliocentrisme. Son premier livre, le Mys-
terium cosmographicum, imprimé a Tiibingen en 1596, se donne pour but de démontrer
I’harmonie profonde présidant a I'ordre du monde: le nombre des planctes et leur
distance par rapport au soleil (selon le systeme copernicien) s’expliquent par I'interpo-
sition, entre chacune d’entre elles, de I'un des cinq polyedres réguliers. 11 désire alors
joindre a I’édition de son livre un chapitre expliquant comment 1’héliocentrisme est
conciliable avec la Bible: il y passe en revue les passages mentionnant soit la stabilité de
la terre, soit le mouvement du soleil, en établissant qu’ils ne peuvent rien contre
Copernic. Il s’agit d’une tentative modeste, défensive, qui s’appuie essentiellement sur
I"idée de I'«accommodation». Par exemple Josué, quand il ordonne au soleil de s’ arréter
pour avoir le loisir de parachever sa victoire, prononce les paroles que lui dicte son
expérience immédiate (il ne veut pas que le soleil disparaisse derriere les montagnes)>8.
Et pourtant les théologiens de Tiibingen. menés par Mathias Hafenreffer, recteur de
I"Université, déconseillent sa publication. Hafenreffer est persuadé que les passages géo-
centristes de la Bible doivent étre pris au sens littéral. De nouveau interrogé par Kepler
sur ce point, 1l lui répond, dans une lettre du 12 avril 1398, qu’il lui faut séparer comple-
tement |'astronomie (per¢ue comme discipline calculatoire) de la théologie: «entre les
hypotheéses <de Copernic> et I'Ecriture il faut assurément que soit établie une claire

3 Laissons de ¢6té le cas de Rothmann, étudié par M. A. Granada («Il problema astronomico-

cosmologico ...», art. cit. supra). car son travail sur I'interprétation de I'Ecriture Sainte, resté inédit. n'a
pas été directement appliqué par lui au copernicianisme.

56 Ce commentaire est réimprimé 4 Rome en 1591. Voir Victor Navarro Brotons, «The Reception
of Copernicus in XVIth Century Spain: the case of Diego de Zunique». Isis, 86, 1995, p. 52-78.

57 Bien que convaincu de la vérité physique du copernicianisme, Maestlin n’a jamais voulu
vraiment outrepasser les bornes de sa spécialité: "astronomie. Voir Ch. Methuen, «Maestlin's teaching
of Copernicus. The evidence of his university textbook and disputations», Isis, 87, 1996, p. 230-247;
Eadem, Kepler's Tiibingen Stimulus to a Theological Mathematics, Aldershot, Ashgate, 1998.

38 Kepler, Gesammelte Werke, éd. Max Caspar et al.. Munich, 1938-, t. 111, 30. Réf. a Josué 10 :
12-13.



LLES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L'EXEGESE 121

distinction»39. Le malheureux chapitre sera inséré en 1609 dans I’introduction de I'Astro-
nomia nova, le livre ou sont publiées ses deux premieres lois de Kepler, non seulement
parce que son auteur est alors le «mathématicien impérial» et qu’il vit a Prague, dans un
climat de relative tolérance, mais aussi peut-étre parce que, fondateur d’une vraie Phy-
sica ceelestis, 11 se sent pleinement autorisé a exposer son approche personnelle de I'Ecri-
ture.

Mais Galilée pousse encore plus loin ce paradoxe qui fait réclamer aux partisans de
la «philosophie nouvelle» le droit de cultiver en toute liberté leur domaine séparé, mais
aussi celui d’apporter leurs propres lumiéres a I'interprétation de la Bible. 11 le fera prin-
cipalement dans les «lettres coperniciennes» qu’il rédige entre décembre 1613 et 161560,
Des lettres qui restent longtemps inédites, a I’exception de la plus célebre d’entre elles®!,
mais qui bénéficient d’une circulation manuscrite relativement significative62.

Galilée se réfere a des principes exégétiques traditionnels et les citations de saint
Augustin qui émaillent ses lettres ne sont nullement décoratives®3; cependant son attitude
par rapport a la Bible est influencée par le caractere tranché de sa position sur le statut du
langage. Poussant jusqu’a leurs dernieres conséquences des idées courantes en son temps
sur la dignité des mathématiques, il établit en effet une distinction absolue entre le
langage littéraire, enrichi de significations par les ressources de la rhétorique et de la dia-
lectique mais incapable de démonstrations certaines en raison de sa plasticité (Galilée ne
fait aucun cas des vertus de la logique)®4, et celui des mathématiques dont les propriétés
sont inverses. S’agissant notamment de la rigueur et de I’ordre inflexible des lois de la
nature, seul un langage également contraint comme les mathématiques peut parvenir a
une compréhension et une traduction fiables, s’il s’appuie sur la sensata esperienza®. La
Bible, évidemment, se trouve du coté de la rhétorique et de la poésie, ce qui est normal

29 Ed. cit., t. XIII, p. 203. Voir E. Rosen, «Kepler and the Lutheran attitude towards Copernica-
nism», in Idem, Copernicus and his successors, London: Hambledon Press, 1995, p. 217-238.

60 «Lettre a Castelli» (décembre 1613), «Lettre 4 Monseigneur Dini» (23 mars 1615), «Lettre 2 la
grande-duchesse Christine de Lorraine» (1615), dans A. Favaro éd. Le opere di Galileo Galilei, 20 vol.,
Florence, 1890-1909, p. 281-.

61 La «Lettre a la grande-duchesse Christine de Lorraine», qui est en fait la version élaborée et
développée d’une argumentation déja présente dans la «Lettre a Castelli» sera éditée et traduite en latin
par les soins d’Elie Diodati aprés le procés de Galilée (Leiden, Elzevier, 1636): cette publication visera
notamment a prouver la valeur et I’'honnéteté de la position religieuse de Galilée, apres I"humiliation de
sa condamnation.

62 Circulation désormais mieux connue grice a plusieurs articles de Mauro Pesce (voir notamment
«Momenti della ricezione dell’ermeneutica biblica galileiana e della Lettera a Cristina nel XVII secolo»,
Annali di storia dell’esegesi, 8, 1991, p. 55-104; «Una nuova versione della lettera di G. Galilei a
Benedetto Castelli», Nouvelles de la République des Lettres, 1991-2, p. 89-122; «Le redazioni originali
della lettera ‘copernicana’ a B. Castelli», Filologia e Critica, 2, 1992, p. 53-76).

63 Voir notamment R. Fabris, Galileo Galilei e gli orientamenti esegetici del suo tempo, Citta del
Vaticano, Pontifical Academy of Sciences, 1986; Richard Blackwell, Galileo, Bellarmine and the Bible,
University of Notre Dame Press, 1991.

64 Galilée ne croit pas non plus que le lien entre les mots et les choses soit fondé en nature. Voir

Anna Grazioso, «Prima furono le cose e poi i nomi. Galileo contro I'essenzialismo linguistico»,
Miscellanea francescana, 92, 1992, fasc. 1-2, p. 149-184.

65 Voir, par exemple, la «Lettre a Castelli»: «essendo la natura inesorabile e immutabile...» (E.N.
V, p. 283).



122 SCIENCE ET RELIGION AU TEMPS DE LA «REVOLUTION SCIENTIFIQUE»

puisqu’elle s’adresse a la communauté universelle des hommes. Cela ne I’empéche pas
de dire vrai, puisque c’est un texte inspiré, y compris dans sa description de la nature®.
Mais cette vérité de la nature, elle ne saurait la toucher que de facon allusive. Et la saisie
et la bonne lecture de ces allusions requiert 1’aide des mathématiciens-philosophes. Voila
pourquoi Galilée prie les théologiens de prendre d’eux conseil en ce domaine. Lui-méme
estime pouvoir déja proposer la résolution au moins d’un probleme exégétique, celui du
miracle de Josué. Si on cherche a expliquer le passage dans le cadre de la cosmologie
ptoléméenne, on doit supposer qu’il y a eu «accommodation»: I’ordre donné au soleil de
s’arr€ter (dixitque coram eis / sol contra Gabaon ne movearis...) n’a guére de sens en
lui-méme puisque, pour retarder la tombée de la nuit, il edt fallu immobiliser toute la
machine des sphéres, en s’ adressant au Premier Mobile®’. Or Galilée vient de «découvrir
et de démontrer nécessairement que le globe solaire tourne sur lui-méme, faisant une
entiére conversion en un mois lunaire a peu pres, dans le méme sens que se toutes les
autres révolutions célestes», ce qui rend probable que le soleil «comme instrument et
ministre principal de la nature, comme s’il était le cceur du monde» donne mouvement
aux planétes qui tournent autour de 1ui®®. Josué, dans ce cadre interprétatif, aurait donc
adressé€ un ordre approprié a I’organe essentiel de la vie du monde.

L’audace de cette position est manifeste, et ce n’est sans doute pas par hasard si ¢’est
a ce moment que Galilée commence a devenir la cible d’attaques vraiment menagantes.
Le 21 décembre 1614, le dominicain Tommaso Caccini préche a Santa Maria Novella
contre les mathématiciens imprudents et dénonce spécialement Galilée. En février et en
mars 1615, Galilée est deux fois dénoncé devant I'Inquisition qui examine son cas en
méme temps que l'ensemble du probleme de 1'héliocentrisme. Et la situation est encore
compliquée par la publication, la méme année 1615, d’un texte affirmant 'accord du
copernicianisme et de I'Ecriture. Circonstance aggravante, il est di a la plume d’un
ecclesiastique, le Pere carme Paolo Antonio Foscarini. Arrivé a Rome en décembre 1615,
Galilée est regu par Bellarmin qui lui signifie I'interdiction de défendre publiquement la
these copernicienne (26 février 1616). Le 5 mars 1616 un décret de la Congrégation de
I'Index censure des livres coperniciens et suspend l'autorisation du De revolutionibus.
«donec corrigatur».

Ce qui peut surprendre dans I"attitude des coperniciens vis-a-vis de la lecture de la
Bible, c¢’est la relative similarité de leurs prises de positions, alors qu’ils semblent étre
fort peu influencés les uns par les autres et qu’ils appartiennent & des confessions reli-
gieuses différentes. Cela vient de ce qu’ils acceptent tous la méme idée de la relation
entre I'Ecriture et la nature: assurément, Moise n'a pas cherché a enseigner la physique

66 «... procedendo di pari dal Verbo divino la Scrittura sacra e la natura..» (éd. cit. p. 282): «... ed
essendo di piu manifesto che due veritd non posson mai contrariarsi...» (p. 283). Sur I'importance de
cette idée, voir notamment William E. Carroll, «Galileo and the Interpretation of the Bible», Science and
Education 8, 1999, p. 151-187; Idem, «Galileo and Biblical Exegesis, dans José Montesinos et Carlos

Solis éd., Largo Campo di Filosofare. Eurosymposium Galileo 2001, La Orotava, Fundacion Canaria
Orotava de Historia de la Ciencia, p. 677-691.

67 Ed. cit., p. 286-287.
68 E.N. V, p. 287-288. Galilée se référe a ses Lettres sur les taches solaires parues en 1613.



LES COPERNICIENS ET LES REGLES DE L'EXEGESE 123

maais il n’a rien écrit qui ne soit vrai, y compris dans ce domaine; il revient donc a ses
intterpretes de trouver la juste intelligence de ses paroles qui paraissent parfois un peu
tropp simples (en raison de I'«accommodation»). Ce principe général d’exégese, qui vient
de : saint Augustin, est accepté aussi par tous les théologiens et la cause des divergences
se ¥ trouve donc ailleurs. Si les théologiens sont parfois entre eux d’avis différent, et si les
copperniciens s'opposent aux théologiens, c’est qu’ils n’ont pas la méme appréciation de
ce ¢ qu’est une parole un peu trop simple; un Calvin se contente parfaitement de tel propos
qur'un Pereira préfere étoffer d’'un peu de science aristotélicienne, et tout deux ne
s"aaccordent que sur un point: la science de Moise doit étre une science «commune»,
cappable d’entrainer I’adhésion générale. Les coperniciens se singularisent donc quand ils
veculent réconcilier la Bible avec une these de difficile compréhension et contraire a
I'éévidence sensible; d’ou les formules prudentes de Rheticus, d’ou la réserve de Kepler.
Gaalilée nous parait beaucoup plus téméraire: il croit sans doute en 1615 que ses récentes
déccouvertes sont sur le point de faire de I'héliocentrisme une doctrine universellement
acccessible.






	Science et religion au temps de la «révolution scientifique» : les coperniciens et les règles de l'exégèse

